## 無咎者言

## ● 張隆溪

陳彥採訪法國漢學家于連 (François Jullien) 的談話錄在《二十一世紀》發表之後 (見1999年4月號),我寫了〈漢學與中西文化的對立〉一文略作評論 (見1999年6月號)。我很高興于連對拙文作出回應,因為我相信,只要抱着誠懇的態度,對話和辯難將會有助於釐清思想,推進學術的發展。所以我對于連的回應再作回應,並希望就中西文化及西方漢學研究等問題,與于連和其他感興趣的讀者、專家們繼續討論切磋。

于連對我的回應一共談了六個問題,我想在此不必一一作答,而只想指出重要的幾點。第一點是于連一連串的否認:他說他「並沒有說研究中國僅僅是為了認識西方或希臘」,「從來沒有講過理性僅僅屬於西方」,也「不認為中國思想同西方思想一定截然不同」①。可是于連在陳彥的訪談錄中明明說:「歐洲—中國乃是兩種完全不同的思想體系,恰如兩條分途的思想大

道。正如巴斯卡所言:『要麼莫西,要 麼中國。』莫西代表歐洲這一條象徵主 義的、一神教的、超越的傳統思想, 而中國則完全不同。」②于連還否認 説:他「並不是」説現代的中國人太西 化,「當然不是批評我的中國同事將中 國經典譯成現代中文的工作」,「完全 不認為中國文化是在一種孤立的狀 態下發展起來的」,也「從來沒有說過 中國是一個他者」③。對這一連串的否 認,我用不着一一辨析。于連有不少 著作,陳彥的訪談錄也在,白紙黑 字,有興趣的讀者只要取來對照一 下,就不難作出自己的判斷。我覺得 有趣的是,于連的否認實際上表明, 他也承認把中國和西方文化如此對立 起來是錯誤的。中西文化對立的觀念 在西方漢學中影響頗深,也是于連著 作中一個佔主導地位的思想。也許過 去他很少聽到對這種文化對立的批評 意見,現在聽到了,便取防禦或辯解 的態度,否認自己過去並不以為有甚

麼問題的觀念和説法。讀于連這篇回應文章,的確感到其語氣已經和他過去的文章以及陳彥那篇訪談錄大不一樣。他過去説歐洲和中國的思想體系「完全不同」,現在則改口説兩者「不一定截然不同」,這種改變令人鼓舞,因為于連否定東西方文化的僵硬對立,我們就有進一步討論求同存異的基礎。我希望他今後作漢學研究,談中國文化時,不會再偏向於文化對立的觀念。

與此相關的第二點,是于連批評 我引用他十五年前發表的第一本書, 而他認為「不能以一本書作為判斷的根 據 | ④。問題是我讀到陳彥的訪談錄 時,便立即想起他十五年前發表那本 書的觀點,二者之間雖有十五年的距 離,但觀念和説法卻十分相近。例如 于連在訪談錄中提出以研究中國來反 觀希臘,這一所謂「迂迴」戰略在他 十五年前那本書裏早就已經大講而特 講過了。于連現在認為那本書不足為 據,是不是承認他那本書將中西文化 和文學相對立的觀念,現在看來很成 問題而且應該拋棄了呢?第三點是關 於東西方兩位著名作者:福柯 (Michel Foucault) 和錢鍾書。于連質問我説: 「將『異托邦』作為概念來進行思想的是 福柯,怎麼可以談博爾赫斯?」⑤其實 他應該去問他的法國同胞福柯,因為 正是福柯從博爾赫斯的一段話發揮開 來,提出了「異托邦」概念。我在別處 已對此作過詳細討論,在〈漢學與中西 文化的對立〉一文也有扼要論述,在此 就不必重複了。

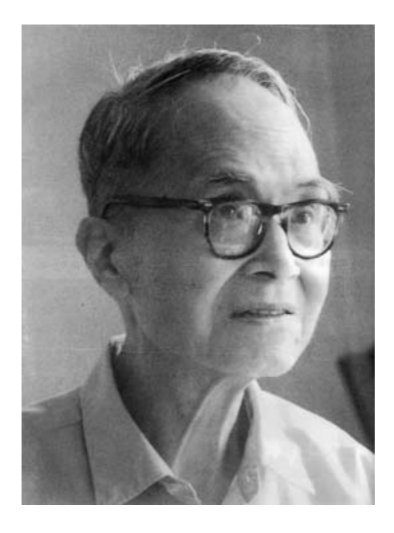
于連對錢鍾書的著作頗有微詞, 說《管錐編》「把一切都看得多多少 少是相同的」。于連回應説這已經是 舊話,我「引用的也是十五年前的材 料 | ⑥。這是否又意味着于連現在已經 改變觀點,早已拋棄了他自己十五年 前的老看法呢?我看恐怕未必。于連 把錢鍾書做學問的方法描述成「某種尋 同的比較主義」,而他自己當然主張 「求異的比較主義」,並強調他的研究 「總是從文本、從注釋、從文本對照出 發的」⑦。讀過《管錐編》的人大概都知 道,錢鍾書的學術著作才真是從具體 文本和字句出發,旁徵博引,從不發 空疏的議論。于連把錢鍾書的研究方 法概括為「尋同的比較主義」, 就只是 一空泛的結論。錢鍾書固然引用中西 各類典籍來論證他的觀點,可是他又 常常指出,許多看似相類的觀念只是 「貌同心異」,我們不能不細察深研。 《管錐編》論《左傳》昭公二十年有一段 十分重要精彩的文字,把同與異的關 係講得十分圓滿, 不妨引其中數語如 下⑧:

齊景公曰:「和與同異乎?」晏子 對曰:「異!和如羹焉,水火醯醢鹽 梅,以烹魚肉, 燀之以薪, 宰夫和 之,齊之以味,濟其不及,以泄其 過。……聲亦如味,一氣、二體、三 類、四物、五聲、六律、七音、八 風、九歌以相成也,清濁、大小、短 長、疾徐、哀樂、剛柔、遲速、高 下、出入周疏以相濟也。……若以水 濟水,誰能食之?若琴瑟之專壹,誰 能聽之?同之不可也如是!」按《國 語·鄭語》史伯對鄭桓公曰:「夫和實 生物,同則不繼。以他平他謂之和, 故能豐長而物歸之;若以同裨同,盡 乃棄矣。……聲一無聽,物一無文, 味一無果,物一無講。」《論語·子路》 章[君子和而不同]句,劉寶楠《正義》 引《左傳》、《國語》之文釋之,當矣。

錢鍾書接下去引了《管子》、《孔 叢子》、《淮南子》、《樂記》以及希臘哲 人赫拉克利特(Heraclitus)、柏拉圖、 亞理士多德等諸家論述,進一步闡明 統一與雜多之相反相成。由此可見, 錢鍾書尋求的是理一分殊、多樣統一 的「和」, 而不是千篇一律、單調一致 的「同」。同和異本來就相輔相成, 而世間事理如果説像《易·繫辭下》 所謂「天下同歸而殊塗,一致而百 慮!,那也是因為「心之同然,本乎理 之當然,而理之當然,本乎物之必 然,亦即合乎物之本然也」⑨。錢鍾書 的《管錐編》是用文言寫成的,上面所 引的這些話都赫然在目,而于連卻似 乎視而不見,聽而不聞,所以我還是 那句話:我們有理由懷疑他是否真把

錢鍾書的著作看過一遍,或者説看懂 了幾分。

于連這次的回應文章,用了大部 分篇幅來否認他自己曾經明確表述過 的一些觀點,或者辯解說那已經是十 五年前的舊看法,而對我在〈漢學與中 西文化的對立〉一文中提出的批評,基 本上沒有作正面回答。不過讀完他這 篇文章,我還是頗為滿意,因為他否 認把中西文化對立起來的極端看法, 就説明在原則上同意我的看法,説明 我們之間可以互相切磋,進一步探 討,也有可能達成共識。其實人非聖 賢,孰能無過?無論十五年前或十五 分鐘以前的看法,只要現在明確看出 有錯誤或不足,都可以糾正而改進。 這個道理適用於于連,也適用於我自 己。《易·繫辭》不是早已言之:「無咎 者,善補過者也。|願以此句與于連 共勉。



## 註釋

①③④⑤⑥⑦ 于連:〈答張隆溪〉, 《二十一世紀》(香港中文大學,中國 文化研究所),1999年10月號,頁 119:121、122:120:119: 121:122。

② 于連:〈新世紀對中國文化的挑戰〉,《二十一世紀》(香港中文大學·中國文化研究所),1999年4月號,頁18-19。

**張隆溪** 香港城市大學比較文學與翻 譯講座教授