

領導本來應歡迎大家來批評當前的教育制度、教學內容、教學方法等等方面存在的問題。殊不知,剛剛有學者提出一點比較尖鋭的意見,有的領導就受不了啦,據説還要採取甚麼行動。這豈不是連魯穆公都不如了嗎?魯穆公聽了子思的話後,雖然不高興,但並沒有要採取甚麼行動,反而要成孫弋為他解惑。成孫弋的話說出了一個大問題。他認為,像子思這樣的「士」(知識份子) 敢於對領導提出批評意見,正因為他們是不追求利祿和爵位(金錢與官職)的,而有些人可以為領導賣死命,但他們為的是得到利祿與爵位。回顧幾十年來,看看我們走過的歷史,眾多的失誤,難道不都是由於聽不進不同意見而造成的嗎?某些領導人不僅聽不進不同意見,反而給提出不同意見的人加上種種罪名,而進行迫害。這樣的歷史教訓還不認真記取,怎麼能領導好我們的國家?不喜歡聽批評意見的領導人,一定喜歡聽那些對他「歌功頌德」的「讚美詩」。可是這些「讚美詩」是一種

腐蝕劑,把那些本來就不怎麼樣的領導者弄得糊裏糊塗,忘乎所以,誤國誤民。對領導者多一點批評好,還是多一點「歌功頌德」好?領導者多聽一點批評意見好,還是只喜歡別人吹捧好?我想,還是多聽聽批評意見好。「恆稱其君之惡者」才是對國家與民族負責任的態度。今天我們的社會「歌德派」太多了,而像子思這樣的人太少了。甚麼時候多一點子思,而少一點「歌德派」呢?也許要等到黃河再變清的時候吧!

湯一介 北京大學哲學系教授

## 君何國人?

盐投衛

假定知識份子的主要社會職能是對體制進行文化批判,我就得首 先回答一個問題:我面對的是甚麼體制。如果我承認中國的體制 可能與西方不同,我就得先問自己一聲:君何國人?我們不可能 是,也沒有必要做一個「世界知識份子」。對自己的立場的有限性 是否自覺,是知識份子的真正標記。 記得一則公案: 唐初多胡僧,某僧異相,人問「師何國人?」僧答「余何國人」。

仔細跟蹤閱讀近年的中國文化爭論,有時覺得我們不少人着了此西域僧的 話語圈套。

道理實在是很簡單的,但是也不妨在此重複一下。假定我認為我自己是個知識份子,假定我也同意知識份子的主要社會職能是對體制進行文化批判,我就得首先回答一個問題:我面對的是甚麼體制。如果我承認中國的體制可能與西方不同,我就得先問自己一聲:君何國人?

當然我不是在問國籍綠卡、講學地點之類生活措置,我是問我的自我意識:我自視為一個中國知識份子,就必須首先面對中國的既成體制;自視為西方知識份子,就必須履行西方知識份子的職責。

沒有一種文化批判理論是普適的,連反普適理論,也不是讓人隨便搬用的。西方學院盛行的文化理論,是西方文化政治的有機部分,是西方社會內部話語權力制衡的需要。西方知識份子高舉「種族,階級,性別,民族」的旗幟,正義在焉,道義在焉,實際上這些都是文化批判的派生物,也就是説,要對照其體制語言,才明白底細。

這就是為甚麼以「追蹤西方學院前沿理論」,在中國很容易走入誤區;而被 指責為「學理陳舊」的一些道理,很可能是中國當前文化批判之需。此中區別, 當然需要仔細扒剔,不能統而攏之。但是有一點或許各位都能同意:我們不可 能是,也沒有必要做一個「世界知識份子」。

當然我沒有狂妄到給所謂「海外新左派」,或國內努力放眼世界的學者們,講如此淺顯的道理。但是世界上大部分的學問,材料上可能很高深,分析可能極精微,基本的立場,卻還在我們自身。對自己的立場的有限性是否自覺,是知識份子的真正標記。如果我立意在西方學界的話語權力,我就應當明白我批判西方體制的言論,並不是説給東方人聽的。我的理論立場,也難以照樣搬來研究中國問題。

同樣,西方的體制理論,例如新自由主義,例如社會民主主義,例如「第三條道路」論,在中國語境中,就不是體制理論,至少今天還不是。我不是説因此就可以或值得搬用,而是說,它們可以成為中國文化批判的養分。

或許這些朋友認為,他們面對的體制,是跨國資本,是全球化的體制,中國的特殊性是次要因素。因此他們可以做西方知識份子,同時做中國的知識份子,他們寫的同一篇文章,可以同時為兩種文化批判服務,並行不悖。如果他



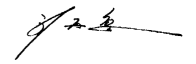
們對這種立場極為真誠, 篤信不疑, 他們的聲音當然值得傾聽。或許文化批判 理論的非普適性, 現在果真到了結束之時。對此, 我盼望能讀到更有説服力的 論證。

不過目前的情況,使我想起中國最偉大的留學生,唐初的玄奘。玄奘在印度學佛理,成績如此優異:在印度佛教的最高學術會議,曲女城的辯論大會上任論主,獲得「大乘天」至譽,回到長安後創立的法相唯識宗,是中國佛教史上最艱深,最「前沿」的宗派(佛教不久後就在印度開始式微),卻因搬用印度的種性論,而難以承傳。

這個故事未免太陳舊,道理也太淺。我只是想説,哪怕能自稱「何國人」的高僧,也不可能真正無家無國。

**趙毅衡** 美國加州大學柏克萊分校比較文學博士,現執教於倫敦大學東方與非 洲學院。

## 可畏而不可信的學術年代



二十世紀中國的學術生態環境相當惡劣,尤其是二十世紀下半葉,激進政治更是帶給學術以致命的危害。但是,我們現在則不幸地看到,帶給學術生態環境以污染和破壞的,不僅來自激進的、缺乏人文眼光的權勢者,而且也來自心胸狹窄的知識份子本身病態的作風與心態。面對這種局面,我格外欣賞傑弗遜所說的一句話:「我從不因為宗教上、政治上、文化上的分歧而拋棄任何一位朋友。」

十年前,《二十一世紀》創刊之初,方正兄飛往芝加哥大學籌劃,其風塵僕 僕之狀,至今印象猶新。當時歐梵、甘陽二兄和我皆是熱心人,毫無保留地支