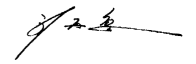
們對這種立場極為真誠, 篤信不疑, 他們的聲音當然值得傾聽。或許文化批判 理論的非普適性, 現在果真到了結束之時。對此, 我盼望能讀到更有説服力的 論證。

不過目前的情況,使我想起中國最偉大的留學生,唐初的玄奘。玄奘在印度學佛理,成績如此優異:在印度佛教的最高學術會議,曲女城的辯論大會上任論主,獲得「大乘天」至譽,回到長安後創立的法相唯識宗,是中國佛教史上最艱深,最「前沿」的宗派(佛教不久後就在印度開始式微),卻因搬用印度的種性論,而難以承傳。

這個故事未免太陳舊,道理也太淺。我只是想説,哪怕能自稱「何國人」的高僧,也不可能真正無家無國。

**趙毅衡** 美國加州大學柏克萊分校比較文學博士,現執教於倫敦大學東方與非 洲學院。

## 可畏而不可信的學術年代



二十世紀中國的學術生態環境相當惡劣,尤其是二十世紀下半葉,激進政治更是帶給學術以致命的危害。但是,我們現在則不幸地看到,帶給學術生態環境以污染和破壞的,不僅來自激進的、缺乏人文眼光的權勢者,而且也來自心胸狹窄的知識份子本身病態的作風與心態。面對這種局面,我格外欣賞傑弗遜所說的一句話:「我從不因為宗教上、政治上、文化上的分歧而拋棄任何一位朋友。」

十年前,《二十一世紀》創刊之初,方正兄飛往芝加哥大學籌劃,其風塵僕 僕之狀,至今印象猶新。當時歐梵、甘陽二兄和我皆是熱心人,毫無保留地支 持。到了海外,才知道學術論文幾 乎無處發表,僅此一項,就足以悶 死。因此,一聽說中文大學有心建 設一個以人文科學為主的學術刊 物,便如聞福音。記得當時還討論 過刊物的名字,我有點悲觀,便開 玩笑地説,可叫做《世紀末論壇》。 因為我又知道,在商業社會中,學 術刊物全是孤島,財少氣弱,能有 世紀末期的十年壽命就不錯。沒想 到,《二十一世紀》果真苦撐到二十 一世紀,名副其實,單憑這一點, 就值得慶賀了。



《二十一世紀》創建初期,我的態度比較積極,近幾年則有點疏遠。主要原因是對90年代故國學術狀況有點失望與害怕。這不是說,90年代沒有好的學術成果產生。好著作還是有,如季羨林先生的《文化交流的軌迹:中華蔗糖史》,楊寬先生的《中國古代都城制度史研究》等等,都是學術上品。我之所以失望,是看到太多文章表現出下列幾種不健康的狀態,這些狀態不僅使學術界變得可畏而不可信,而且使我倦於閱讀。

第一,學術姿態大於學問。無論是熱衷於「國學」還是熱衷於「西學」,許多文章「玩」的主要是學術概念、學術語言、學術姿態,為了表現出學問的所謂「功底」,便刻意引經據典,刻意轉述各種時髦的主義、後主義,這不僅使文章顯得過於冗長龐雜,而且形成一種很厚的覆蓋層。覆蓋層之表是華麗,覆蓋層之裏是蒼白。雖是洋洋萬言,縱橫恣肆,但立論並不清楚,作者要說些甚麼也沒想清楚。80年代的學術文章沒有覆蓋層,倒有真問題;90年代的學術文章有覆蓋層,卻少有真問題。這是因為真問題被語言和姿態所遮蔽,作者在自造的概念包圍中迷失。

第二,世故大於學問。世故是與天真、誠實對立的一個概念。所謂世故,表現在學術上便是寫文章均從利害關係出發,而不是從真理之愛出發。80年代的學術,有些地方雖然幼稚,但畢竟有天真在,有生命真實的脈搏在;而90年代的許多學術文章,包括許多年輕學人所作的文章,反而世故味很重,尤其是一些反省80年代的文章。80年代的反省,是對極權的批判與反叛,這是反叛者之音;而90年代的反省,則是反叛反叛者。這種反叛作為另一種質,是媚上與媚俗。一有世故之念,就不敢觸及社會現實的根本與理論的根本,「經世之學」方面的學術就不可能有實質上的發展(在中國處於社會轉型的大變動時期,逃避現實根本的「經世之學」一定會失去靈魂的活力)。由於世故,也往往急功近利,所以學術的另一方面——獨立精神架構方面,也看不到突出的成就。

第三,暴力大於學問。這裏指的是語言暴力。許多文章名為學術,但留給人的印象最深的則是語言的攻擊性與暴破性。這類文章沒有認真地進入學術問題,倒是在學術問題之外下了許多功夫。這些功夫包括抹黑性的命名,包括揭露阿Q瘡疤的策略,包括暗示對方乃是官方別動隊或帝國主義別動隊等等。更為嚴重的是乾脆使用三十年前的紅衞兵邏輯和造反派語言,用一句話或一個偶然事實暴破一個學者一生的卓越建樹(如對錢穆先生的暴破)。關於語言暴力進入文學、進入政治、進入學術的問題,我在今年七月維也納「展望二十一世紀中國」的學術會上,通過〈告別語言暴力〉的發言作了揭示。語言暴力是「五四」白話文運動的負面產物,後來經過數十年的文學、文化革命運動的發酵,已發展到非常嚴重的地步。如果對語言暴力不作認真的批評與遏制,那麼,學術文化界從今往後將不得安寧,整個中國的學術生態環境將會惡劣到難以設想的地步。在《二十一世紀》創辦十周年之際,我要再次呼籲學術界的朋友放棄語言暴力和抵制語言暴力。

二十世紀中國的學術生態環境相當惡劣,無論是戰爭時期還是和平時期,均無一張平靜的書桌。戰爭時期受到炸彈的震盪,和平時期則經受政治運動的震盪。尤其是二十世紀下半葉,激進政治更是帶給學術以致命的危害。但是,我們現在則不幸地看到,帶給學術生態環境以污染和破壞的,不僅來自激進的、缺乏人文眼光的權勢者,而且也來自心胸狹窄的知識份子本身病態的作風與心態。後者的兩種心態一直使我害怕:一是年長者的帝王心態;一是年輕者的農民起義者心態。兩者都是自我感覺太好,都缺少平常之心。具有帝王心態的人,只知讓別人膜拜、頌揚、服務,不知尊重他人與提攜他人,誤認為自己的幾部著作真有雄鎮乾坤之力。具有農民起義者心態的人,則一味想走造反捷徑,一味幻想通過幾番「暴破」而翻身解放,雞毛上天。面對這兩種心態,我格外緬懷蔡元培和胡適的作風,他們是改革者,而且成就卓著,但始終虛懷若谷,遠離帝王趣味與造反派趣味。

近幾年,關於中國的未來走向,知識界的看法很不一樣。意識形態上的分歧正在呈現為不同的學術方向,不爭論是不可能的。但是,爭論中守住學術上應有的心靈原則與尊重對方的原則,維護學術尊嚴與學術紀律,則是共同的責任。意識形態的分歧,也不一定要導致知識界的分裂。我非常欣賞美國的思想先驅者傑弗遜 (Thomas Jefferson) 所説的一句話:「我從不因為宗教上、政治上、文化上的分歧而拋棄任何一位朋友。」創造一種爭論的朋友狀態而非敵我狀態,拒絕語言暴力進入刊物,這應是《二十一世紀》雜誌的光榮使命。作為一個編委,表達這點期望,也許不算非份。