## 司馬遷是政治哲學家?

## ●遇資州



陳桐生:《史記與詩經》(北京: 人民文學出版社,2000)。

司馬遷是史家,這誰都曉得。 他也是哲學家?讀陳桐生著《史記與 詩經》,不由得不想這個問題。

初看書名,還以為陳著要講司 馬遷如何從《詩經》中「實錄」史料。 如今的古典學研究,大多不過像錢 穆史學「實錄」、爬梳史料,陳著雖 有「實錄」,卻重在辯析司馬遷如何 賡續孔子存「王道哲學」的命脈。

從史學史角度看,司馬遷與孔子的關係是明擺着的:孔子作《春秋》乃賡續《詩》、《書》,無論「《詩》 亡然後《春秋》作」(《孟子·離婁· 下》),還是「《書》亡而入於《春秋》, 皆天時人事,不知其然而然 也。……司馬遷紹法《春秋》,而刪 潤典謨,以入紀傳」(章學誠:《文史 通義·書教·上》)。問題是,如果 孔子「作」《春秋》是哲人的「作」法, 司馬遷「紹法」孔子不也成了哲人?

治中國哲學的少有不引徵司馬遷,但很少有人專講甚麼「司馬遷哲學」。這種提法聽起來就彆扭。不過,翻開如今的中國哲學史、思想 史各種標準或準教科書,又無不見 到說司馬遷的思想或哲學。怎樣一 個思想或哲學法?

據説司馬遷雖師從董仲舒公羊學,「卻能保持清醒頭腦,不受偏見左右,而是從史實出發,實事求是」 (張豈之主編:《中國思想史》〔國家教委審定教材〕,頁128)。於是,司馬遷的偉大思想就是「實錄」精神。但孟子明明説孔子「作」《春秋》只是表面上(「事」、「文」)與「晉之《乘》,楚之《檮杌》」一樣,「義則丘竊取之」。如果不從史「竊取」「義」,司馬遷何以堪稱「紹法」孔子?

權威的《中國思想通史》說司馬遷「實錄」精神要精緻得多,給他安排了這樣一個了不起的思想史位置:司馬遷正值「中國封建制社會法典化的劃期時代」,那個時候,「中國的奧古斯丁」董仲舒綜合「庸俗哲學」(按指公羊學) 和宗教(按指五行

災異説)建立了「合法思想」,中國思 想史從此進入了中世紀,司馬遷卻 能樸素「唯物主義」地站在中世紀之 外,「據理恃智」,堅持「百家的異論 殊方的傳統」(侯外廬等著:《中國思 想史》,卷二,頁132-33)。但司馬 遷自己不是説「理不可據,智不可 恃。無造福先,無觸禍始。委之自 然,終歸一矣」?據説,這話是在 「積威約之勢|下不得不説的「隱約」 之言,實際上司馬遷「激於義理」敢 反「合法思想」。甚麼樣的「義理」? 據説,司馬遷信人不信天,「從人類 經濟生活方面尋求」社會歷史發展的 原因(任繼愈主編:《中國哲學發展 史·秦漢卷》,頁311);甚至肯定 「利欲」、批判「仁義」(祝瑞開:《兩 漢思想史》,頁142以下)。於是,司 馬遷成了「進步」思想家。

這類「主流」中國思想史家對司 馬遷哲學的禮讚如今可能已經讓人 感到好笑,然而,中學研究儘管不 再時興「唯物主義」、「思想進步」之 類的說辭,「五四新文化」色彩的教 條並沒有絕迹,「唯物主義」不過變 成了「民主主義」、「自由主義」,「唯 物史觀」不過被文化人類學、歷史社 會學代替了。人們熱衷追究中國古 典思想中種種現代「主義」的蛛絲馬 迹,再不然就把思想史還原為社會 史,尋找某種思想在歷史社會中的 所謂具體「位置」。

《史記與詩經》説司馬遷思想, 筆法不同。全書共260頁,凡九章。 第一章辯司馬遷習哪一家《詩》説的 舊案,三至七章辯具體的《詩》説 (「四始」説、「風雅正變」説、「《商 頌》為宋詩」説、「聖人無父感天而 生」説)與《史記》的關係,末兩章分 別討論《詩經》與司馬遷「原始察終, 見盛觀衰」原則的關係和司馬遷本人 對《詩經》的論說。第二章講司馬遷 與孔子的關係,篇幅最長(六十餘 頁),乃全書重點。為甚麼?

第二章首先花了大量篇幅討 論:有沒有孔子「刪《詩》」這回事? 如果有,如何「刪」法?

孔子是否「刪《詩》」乃經學史上一案。皮錫瑞《經學通論》説《詩經》,最後一條即辯論《史記·孔子世家》的孔子「刪《詩》」説。《史記與詩經》的問題可以說是從皮錫瑞對這一經學問題的總結而來。這就提出了一個重要問題:中學研究的問題意識究竟來自現代的種種「主義」或時髦的人文—社會科學,還是傳統的思想本身。

孔子是否「刪《詩》」與孔子是否作《十翼》、《春秋》、《書序》的問題連在一起,涉及對孔子的歷史形象的認證:孔子究竟是哲人,還是整理舊故的學究老儒。今人(如錢穆、馮友蘭)和古人(如朱熹、劉克莊)都否認孔子「刪《詩》」、作《十翼》、《春秋》、《書序》。孔子「刪」、「作」是司馬遷第一個加以總結的,「難道司馬遷要與後代的學人開玩笑」(頁47)?

這問題提得好。在思想史上,司馬遷第一個給孔子「作」傳。記載孔子言行的其實很多,比起不著文字的蘇格拉底,有案可查多了(記載孔子言論的,實在太多而且龐雜。參孫星衍等輯、郭沂校補:《孔子集語校補》〔齊魯書社,1998〕)。然而,還原「歷史的孔子」真的那麼有指望?

即便還原出歷史地真實的孔子,仍然與司馬遷記敍的孔子不相干。《史記與詩經》承認,將《論語》中的孔子面目與司馬遷的孔子傳比較,司馬遷將孔子「述而不作」改為「刪」述,孔子不再像個失意知識份子,而是「制一王之法以俟後聖」的

 **150** 讀書: 評論與思考

《史記》與經學不是新題目,但過去《史記》主要被用作今古文記》方攻計對方的材料。《史記與詩經》的作者則要「從經學角度獨示《史記》的文化學所深則,把《史記》等成經學研究中的學人,不僅要突破經學

派別論爭的窠臼,還要「深切理解司馬遷

以文化道統為己任的

偉大心靈」。

立法者,以致被尊為「素王」(頁60)。 但《論語》中的孔子就真的「歷史地」 真實?不錯,司馬遷將孔子描繪成 素王是當時一派儒家(公羊學派)之 言,但當時記敍孔子的,哪一個不 屬於某一家?初代儒家已經「儒分為 八」或別為「孔門四科」,哪一派的記 敍是「真的孔子」?

重要的是理解某一派如何理解 孔子以及為甚麼如此理解。《史記與 詩經》花了相當篇幅講公羊派如何對 孔子的理解,以便理解司馬遷為甚 麼要如此為孔子立傳。孔子並非諸侯 王,司馬遷列孔子入只有諸侯王才 佩享用的「世家」,並在十二諸侯世家 中插入「孔子生」條,司馬遷筆法的寓 意很清楚:孔子為「素王」(頁82)。

如何成為素王?不過用一枝秃 筆刪述六經。《太史公自序》將《史 記》的學術目的概括為「厥協六經異 傳,整齊百家雜語」,乃是繼承孔子 刪述六經的事業,「將經學和諸子之 學整合為一個體系,作為現實政治 的指導」(頁87)。論者雖然沒有直 說,結論必然是:《史記》是繼孔子 之後的又一次「刪述」,司馬遷「作」 《史記》也是要當「素王」。

《史記與詩經》將看《史記》的眼光帶回到今文經學。讀畢此書,我才知道,這是作者第三部研究《史記》的專著(前兩部為《中國史官文化與〈史記〉》〔汕頭大學,1993〕和《史記與今古文經學》〔陝西師範大學,1995〕),三書的主題都是《史記》與經學。

《史記》與經學不是新題目,但 過去《史記》主要被用作今古文雙方 攻計對方的材料(《史記與今古文經 學》,頁253-70)。作者則要「從經學 角度揭示《史記》的文化學術淵源」, 把《史記》變成經學研究中的一題, 不僅要突破經學派別論爭的窠臼, 還要「深切理解司馬遷以文化道統為 己任的偉大心靈」(《史記與今古文經 學》,頁31-32)。

司馬遷出於、卻不囿於公羊 家,何況他的思想並不亦步亦趨其 先師董子。但這不等於説,司馬遷 不再是公羊派中人。毋寧説,司馬 遷是公羊派中最有心按「口傳」繼承 孔子的人。如果孔子生在司馬遷時 代,面對那麼多「百家雜語」,他大 概也會「厥協」異傳、「整齊」雜語。 公羊學在司馬遷那裏,不是守一經 之學(董仲舒、何休),而是據公羊 「口傳」的孔子筆法刪述史籍。《史 記》與《詩經》關係問題的要害正在於 此。司馬遷的〈孔子世家〉分明是他 悉心體會孔子使命的表達,有如柏 拉圖記敍蘇格拉底的對話。《史記》 絕非一般所謂史書,而是哲人書。

甚麼樣的哲人?「《春秋》未作以前之詩,皆國史也;人知夫子之刪《詩》,不知其定史。人知夫子之作《春秋》,不知其為續詩」(錢謙益:《有學集》卷十八,〈胡致果詩序〉)。《史記》「紹法」《春秋》不過就是續《詩》定國史。或者將章學誠的《尚書》、《春秋》、《史記》的三段論式史學轉換成這樣的歷史理論:《尚書》的「以史為鑒」經孔子的「以史為法」到司馬遷成了「以史立言」。無論那種說法,司馬遷都放棄了「以史立法」的孔子精神,成了歷史理論家。真的是這樣?

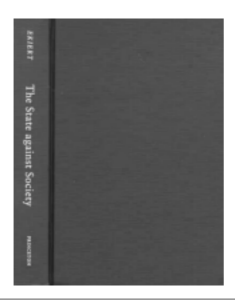
關於《史記》的八書,向來訟說 紛紜,作者不否認《尚書‧堯典》提 供了《史記》「八書」原型,但「八書」 實為《尚書‧堯典》與公羊家哲學結 合的產物,「關鍵在於漢家改制」。 這說明司馬遷仍然賡續孔子「以史立 法」的精神。孟子說孔子「作」《春秋》 以後,出現了一系列《春秋》。「春 秋」不再僅指史書,「含義已經由史書而過渡到指代那些專講治國大道的政論著作」(頁59)。「如果說孔子著《春秋》重在創新,刪《詩》就是述舊,創新和述舊形式不同,在繼承王道文化傳統這個大方向上則殊途同歸。《春秋》是制定一王之法,刪《詩》則是為一王之法中的制禮作樂樹立了典範」(頁90)。孔子刪述六藝、把習傳的史書變成具有政治統治法權的經。將經學還原為史學,「經」要麼成了上古史料、要麼真的成了「斷爛朝報」,刪述六藝「當一王之法」的精神就丢失了。

司馬遷的孔子傳説明了他承孔 子繼「先哲王」的素王精神,《史記》 筆法只能從孔子「垂空文,以斷禮 義,當一王之法」來理解。這種行為 是政治的,是繼孔子立法後的又一 次立法行為。用今天的話説,孔子 是政治哲學家,同樣,《史記》首先 是政治哲學,「以三統論和五德説的 模式論載歷史」(頁85)。《史記》不 能僅僅作為史書來讀,正如不能如 此解讀《春秋》。

司馬遷是孔子式的王道哲人, 堪稱中國政治哲學史上的大家。蕭 公權的《中國政治思想史》怎麼沒有 提到司馬遷?一定是某種「主義」的 史學立場蒙住了他的眼睛,就像其 師薩拜因的眼睛看不見修習底德是 政治哲學家。

## 政治反對在東歐共產黨國家 民主化轉軌中的作用

●申明民



Grzegorz Ekiert, *The State against Society: Political Crisis and Their Aftermath in East Central Europe* (Princeton, N.J.: Princeton University Press, 1996).

反對與認同(通俗地講就是「敵 與友」)是政治科學中最為根本的一 對範疇,不同政體就是相異的認 同和衝突結構,其性質首先取決於 對反對行為的不同制度性安排。