# 胡適與實用主義

#### ● 趙稀方

提到胡適的哲學觀,人們會不期 然地想到實用主義。的確,胡適終生 以實用主義的信徒自居,論者在批判 胡適哲學思想時,也逕直以實用主義 為對象。但實用主義究竟在多大程度 上能涵蓋胡適的思想呢?筆者以為, 這個問題仍值得進一步追究。

胡適是在赴美之後才接觸實用主義的,而他的一些基本思想——如中國古代自然主義及西方近世科學思想則在赴美之前早已形成,正是這些思想對胡適日後接受實用主義構成了障礙。筆者發現,實用主義在胡適那裏事實上已經支離破碎,它被有意無意地消融到他原有的思想中去了。

按照杜威 (John Dewey) 對詹姆士 (William James) 理論的分析,實用主義包含了三個方面:一、實用主義是一種方法論;二、實用主義是一種實在論;三、實用主義是一種真理論。本文即從這三個方面展開論述,分析胡適思想對實用主義的背離程度。因為行文需要,本文在論述順序上先由

真理論入手,再到實在論,最後談方 法論。

## 兩種真理觀

按照理性主義的解釋,真理是指 觀念與客觀實在的符合,但實用主義 者對此不以為然。詹姆士認為,可感 覺事物的真實觀念的確是摹仿這些觀 念的,譬如閉上眼睛,我們可以想像 出牆上的鐘的真實外表,但其內部零 件的觀念就不足以成為一個摹體了。 有人可能提出異議,因為我們可能見 過內部機件,或者可能是個鐘匠。但 若再進一步談到鐘的「計時功能」和發 條的「彈性」時,我們的觀念所摹仿的 究竟又是甚麼呢?由此可見,事物很 難為觀念所準確摹仿。而且實用主義 又要問:所謂觀念與實在的符合究竟 何義呢?如何檢驗呢?如果真理僅僅 是一種靜止思想的目的本身,那是無 濟於事的。不同的觀念在實際生活中

應有不同的效果。基於此,實用主義認為,判斷正誤的標準應是其不同的功效。詹姆士説:「真觀念是我們所能類化,能使之生效,能確定,能核實的;而假的觀念就不能。」①強調思想觀念的現實結果,這一思路是合理的,它對理性主義沉浸於「理念」之中不能自拔是一種糾偏。但實用主義將「效果」當作真理的唯一根據,這就又從真理走向了謬誤。只要有效就是真理,這一思路導致了不少有悖於常識的錯誤。羅素在《西方哲學史》中曾舉例批判這一錯誤。詹姆士為上帝存在的辯解即緣於這思路。

上帝信仰原是西方的宗教傳統, 文藝復興後,隨着西方理性主義、科 學主義的出現,這一觀念漸遭遺棄。 詹姆士對此深表憂慮,他認為唯物主 義沒有給人的精神留下棲息之地, 「它取消了我們的最後的希望」。而 「上帝這個概念雖然不如機械論哲學 中所流行的數學概念那樣明確,但是 最低限度,它有一個比它們強的實際 優點,那就是保證一個理想的秩序可 以永久存在。歸根結柢説一句,一個 有上帝的世界,自然也許會燒毀或凍 僵,但是我們可以想到上帝不會忘記 舊的理想,一定會使理想在別處實 現。所以,哪兒有上帝,悲劇就不過 是暫時的、局部的; 毀滅與分解不是 最後絕對的結果。這種永恆的精神秩 序的需要,是我們心裏最深刻的需要 之一|②。在詹姆士看來,上帝的作用 是巨大的,而根據實用主義的有用即 真理的理論,上帝的存在當然是無疑 義的。他説③:

實用主義對於或然真理的唯一考驗, 是要看它在引導我們的時候是不是最 有效果,是不是和生活的各個部分最 合適,是不是毫無遺漏地和經驗所要 求的總體密切結合。如果神學觀念能 夠作到這些,特別是對上帝的觀念竟 證明能夠作到這些,實用主義怎樣能 否認上帝的存在呢?

胡適自小受中國古代無神論思想 的熏陶,對實用主義的上帝觀念一開 始就十分反感。據其《四十自述》,少 年時代胡嫡家庭的信神拜佛氣氛很 濃,胡適本人卻因閱讀中國古代無神 論著作而逐步成為了一個無神論者。 他先是讀到了司馬光的「形既朽滅, 神亦飄散,雖有坐燒舂磨,亦無所 施一。這消除了他對地獄的恐懼。後 來他又讀到范縝《神滅論》中的這段 話:「形者神之質,神者形之用也。 神之於形,猶利之於刀。未聞刀沒而 利存,豈容形亡而神在哉。」這段著 名的比喻對少年胡適產生很大震動, 「從此以後,我成了一無鬼神的人」。 胡適十三歲到上海接受新教育,他開 始系統閱讀中國古代哲學著作,並尤 為欣賞「老子、莊子有自然色彩的哲 學」。胡適認為:「中國古代哲人發現 自然的宇宙最早,在思想解放上有絕 大的功效。|這種自然主義傳統使中 國人在歷史上能拒鬼神而保持理性清 醒。他感慨:「中國每次陷入非理 性、迷信、出世思想——這在中國很 長的歷史上有過好幾次——總靠老子 和哲學上的道家的自然主義,或者靠 孔子的人本主義,或者靠兩樣合起 來,努力把這個民族從昏睡中救 醒。

在上海,胡適同時又大量接觸 「西學」,其中達爾文的進化論對他觸動尤深。胡適原名胡洪駢,他改名為 「適」即在此時,「適」即「物競天擇, 適者生存」之「適」。達爾文的進化論 詹姆士強調思想觀念的現實結果,它對實結果,它對定性主義沉浸於「理念」之中不能自拔是一不能自拔是一種偏。但將「效果」當作真理的唯一根據,了這就又從真理走向了謬誤。

胡適結合了老子「天達 地不仁」的思想與論,用國主化論,用之的進化論,用之的進化。1919年胡適時,在《新年》上著長文介紹有一段批判詹姆士的上帝信仰思想。

在西方思想史上影響重大,其中一個 重要意義就是打破了幾千年來基督教 根深蒂固的天帝觀念。胡適説:達爾 文思想「最明顯的是打破了有意志的 天帝觀念。如果一切生物全靠着時時 變異和淘汰不適於生存競爭的變異, 方才能適應環境,那就用不着一個有 意志的主宰來計劃規定了。況且生存 的競爭是很慘酷的;若有一個有意志 的主宰,何以生物界環有這種慘劇 呢? | ④胡適將西方近世的唯物、科學 思想與中國古代自然主義自然地聯繫 在一起,「我對於達爾文與斯賓塞兩氏 的進化假説的一些知識,很容易的與 幾個中國古代思想家的自然學説連了 起來」。西方近代反宗教思想在其幾 千年基督教統治的背景下的確顯得 石破天驚,但這對從中國古代自然 主義無神論傳統中熏陶出來的胡適 卻並不稀奇。胡適在談到達爾文的 學説時説⑤:

我們讀慣了老子「天地不仁」的話,列子魚鳥之喻,王充的自然論,——兩千年來,把這種議論只當耳邊風,故不覺得達爾文學說的重要。但在那兩千年的基督教威權底下,這種議論確是革命的議論;何況他還指出無數科學的事實做證據呢?

胡適在上海公學時曾編輯過《競業旬報》,他在上面發表過大量的反宗教迷信的文章。這裏引一段他的連載小説《真如島》中的一段議論:「其中並沒有甚麼人為之主宰。如果有甚麼人為之主宰,甚麼上帝呢,菩薩呢,既能懲惡人於既作孽之後,為甚麼不能禁之於未作孽之前呢?……」由此可見,早在出國之前,胡適的反宗教思想已經很成熟了。

在這種思想基礎上接觸實用主義,胡適無法不排斥其中的上帝信仰思想。胡適認為:詹姆士的「有意志的神力」的觀念是個不能成立的宇宙論假設,將此運用到宗教經驗上是極為荒謬的。「一切宇宙間的現狀,如生存競爭的殘忍,如罪惡痛苦的存在,都可以用這個假設來解決嗎?如不能解決,這張支票便不能兑現。」⑥ 顯然,胡適結合了老子「天地不仁」的思想與達爾文的進化論,用之於批判詹姆士的神學思想。1919年胡適自美返國後,在《新青年》上著長文介紹實用主義,其中專門有一段批判詹姆士的上帝信仰思想,這裏不再贅說。

## 自然主義人生觀

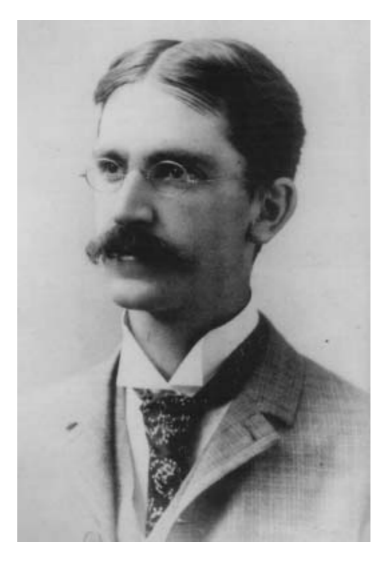
不承認事物的客觀獨在,而強調 客觀存在對主觀一定程度的依賴,這 是實用主義實在論的基本傾向。詹姆 士認為:實在由三個部分組成,第一 部分是「我們的感覺流」,第二部分是 「我們感覺之間或它們在我們心中的 摹本之間所存在的關係|,第三部分 是「過去已有的真理」。在這三部分 中,「感覺」部分看似相對客觀,理由 是人們無法控制自己的感覺,但其實 也不盡然,因為「感覺的存在,我們 雖不能控制,但是在我們的結論裏, 我們注意哪個,着重哪個,畢竟得憑 我們各人的利益來決定。着重之點不 同,結果構成的真理可完全不同。事 實全同,我們的看法可各異。同一個 滑鐵盧之戰,具體情節絕無二致,而 英國人看來是『勝利』,法國人看來是 『敗北』。同樣,宇宙也如此:樂觀主 義者看作是勝利,悲觀主義者看作是 失敗」⑦。其他兩個部分「感覺流」及

「已有的真理」,更依賴人的主觀性。故詹姆士認為實在依於人而存在,「我們對實在的怎樣說法,全看我們怎樣給它配景。」「如果說人的思維以外還有任何『獨立』的實在,這種實在是很難找到的。」®胡適有一段關於實用主義實在論的説明,這段話後來被批得臭名昭著:「總而言之,實在是我們自己改造過的實在。這個實在裏面含有無數人造的分子。實在是一個很服從的女孩子,她百依百順的由我們替她塗抹起來。」⑨

需要辨明的是,胡適這段話是對 詹姆士思想的介紹,而不是在陳述自 己的思想,將此按到胡適頭上加以批 判並不完全合適。平心而論,胡適是 帶着欣賞的口氣説這段話的,但這並 不意味着這段話可以取代胡適的思 想。當胡適沉浸於實用主義的時候, 他自以為已經完全皈依了實用主義, 但當他認真疏理自己的哲學思想時, 其中不乏與實用主義相悖之處。中國 古代「天人同類」之説,早已被老子 「天地不仁|的思想打破。在中國古代 自然主義那裏,天地自然是客觀存在 的,不以人的意志轉移。胡嫡自小就 奉行這種思想,而後來西方近代科學 的思想更為此提供了根據。胡適在 〈科學的人生觀〉一文中,歸納了「新 人生觀」的十條內容,其中第一條是 「拿天文、物理考察,得了宇宙之 大……地球是滄海之一粟,九牛之一 毛;我們人類,更是小,真是不成東 西的東西!以前看得人的地位太重 了,以為是萬物之靈,同大地並行, 凡是政治不良,就有彗星、地震的徵 象,這是錯的」。第三條是「根據了一 切科學,知道宇宙、萬物都有一定不 變的自然行動。『自然自己,也是如 此』,都是自己自然如此,各物自己

如此的行動,並沒有一種背後的指 示……。」連大陸批判胡適最力的艾 思奇先生也不得不承認「這幾段話帶 有真正唯物論的和真正科學的氣味 的」⑩。這種思想不能不説與實用主義 實用論大相逕庭。胡適將自己這種 「新人生觀」歸為「科學的人生觀」,但 為了避免爭論,他將其稱為「自然主 義人生觀」。「自然主義人生觀」這一 稱謂,清楚地表明了它的中國傳統思 想的來源,但很明顯,其中已充滿了 西方近代「科學的事實」。胡適認為中 國古代自然主義與西方近世科學精神 是一致的,故他追求兩者的結合,他 説:「西洋近代科學思想輸入中國以 後,中國固有的自然主義的哲學逐漸

胡適對實用主義的方法論最感興趣,這與他的導師杜威(圖)有關。他後來更將杜威的方法論簡單歸納為「大膽的假設,小心的求證」。



回來,這兩種東西的結合就產生了今 日自然主義的運動。」<sup>①</sup>

## 大膽假設,小心求證

事實上,胡適對實用主義的真理 論及實在論並無多少興趣,他最感興 趣的是實用主義的方法論。這與他的 導師杜威有關。杜威認為:實用主義 雖有實在論、真理論、方法論三層含 義,但它其實只是一種方法論,故他 自稱為「工具主義」。胡適曾反覆宣稱 實用主義歸根結柢只是一種方法論, 他的所作所為就是為了宣揚這種新思 想方法。那麼胡適的方法論究竟如何 呢?

杜威的方法論分為五步: (一) 疑 難的境地。(二) 指定的疑難之點究竟 是何處。(三) 假定種種解決疑難的方 法。(四) 決定哪一種假設是適當的解 決。(五) 證明。胡適後來將此簡單歸 納為「大膽的假設,小心的求證」。因 為實用主義不承認客觀規律的先在 性,故其求證並不是追求主客觀的相 符,而是以有用為標準,這就最終沒 有脱離主觀主義。

中國古代老子以來的自然主義哲學與此相反,「道法自然」即是要按照事物的客觀規律本身行事,「自然」與天意、「神意」及人的主觀意志無關。胡適因為終身不渝地宣揚「大膽的假設,小心的求證」這「十字真言」,故他被視為實用主義方法論的正宗衣鉢傳人。筆者認為,由於中國古代老子一派自然主義及近代科學的滲入,胡適所宣揚的實用主義方法論的內容已在很大程度上被置換。胡適在《科學與人生觀》的「序言」中説:

在那個自然主義宇宙裏,天行是有常度的,物就是有自然法則的,因果的大法則支配着他——人——的一切生活,生存競爭的慘劇鞭策他的一切行為——這個兩手動物的自由真是很有限的了。然而在那個自然的自然是宙裏,這個渺小的兩足動物卻也有他的相當地位和相當的價值。……他不但馴服了許多禽獸,他還能考究宇宙的自然法則,利用這些法則來駕取天行……

這就是説,天地宇宙是客觀存在 的,自然運行循其客觀規律,不以人 的意志轉移,人只能去發現、掌握規 律去為自己服務。這其中的唯物主義 内容是不言而喻的。至於「天行是有 常度的,物變是有自然法則的」概 念,顯然來自胡適心中根深蒂固的老 子自然哲學,而其後的解説,如關於 因果律及對規律的發現和利用等,則 來自近世科學。熟知實用主義的人會 發現,胡適的這段表述與實用主義簡 直是針鋒相對的。實用主義認為世界 是主觀經驗的,故它的最大特徵就是 其不穩定性。杜威説:「這個世界是 個冒險的地方;它不安定,不穩定, 不可思議的不穩定。它的危險是不規 則的,不經常的,講不出它們的時間 和季節的。」正因為如此,實用主義 根本就否定客觀世界因果規律,杜威 諷刺道⑫:

我們對付這個世界的不安定性的一個 具有魔術性的護身符就是否認機遇的 存在,口裏含糊其詞地嚷着普遍規律 的和必然的法則、因果的一致性、自 然的一致性、普遍的進步及宇宙的內 在合理性等等。

胡適上文表述的人對於客觀規律 的追求,事實上正是杜威在這裏所諷 刺的對象,由此可見胡適背離實用主 義已有多遠!

胡適將實用主義方法論概括為 「大膽的假設,小心的求證|這「十字 真言」, 這是廣為人知的; 不為人熟 知的是,他同時將清代學者治學方法 也概括為「大膽的假設,小心的求 證」, 這就可以看出他的這「十字真 言 | 究源何處了。我們知道,胡適出 生於清末考據之鄉,他日後對於考據 學始終孜孜不倦並卓有成就,以致於 被梁啟超稱為清末考據之學的殿軍。 饒有興趣的是,1919年胡適在《新青 年》上闡述實用主義的方法時,正是 舉清代考據學的實例加以説明的。他 舉的例是《墨子·小取篇》的一句話: 「辟(譬)也者,舉也物而以明之也。」 此句的疑難之處在於「舉也物」三字的 不可解,而考據學家對此有不同解 説。畢沅説「也」字是衍文,這是第一 個假設;王念孫説[也]字當作[他]字 解,這是第二個假設。但由於校勘學 的方法最忌「無故衍字」,加上王念孫 能尋出古書中「他|字寫成「也|字的很 多實例,故胡適以為他的「這個假設 的解決便成了可信的真理了一。余英 時先生曾指出:「胡適學術基地自始 即在中國的考證學,實驗主義和科學 方法對於他的成學而言都只有緣助的 作用。」⑩筆者以為這一斷語有一定的 道理。

實用主義方法論總體原則是「為善善有」,胡適卻強調摒棄功利目的「為真而真」。他在〈論國故學〉一文中曾說:「我以為我們做學問不當先存這個狹義的功利觀念……當存一『為真理而求真理』的態度。研究學術史的人更當用『為真理而求真理』的標準

去批評各家的學術。」他還明確地 說:「我們應該盡力去做國故研究, 不當先存一個『有用無用』的成見,致 生出許多無謂意見。」在實用主義看 來,無用的東西是根本沒有討論價值 的,胡適卻在這裏批判功用觀念,這 與實用主義實在是南轅北轍了。

胡適一生始終堅稱自己是個實用 主義者,從上文對胡適言行的分析來 看,這個斷語顯然是要大打折扣的。

#### 註釋

①②③⑦⑧ 〔美〕威廉·詹姆士著, 陳羽綸、孫瑞禾譯:《實用主義》(北 京:商務印書館,1995),頁103; 57;44;125;127。

④ ⑤ 胡適:〈五十年來之世界哲學〉,《胡適文存》二集(上海:亞東圖書館,1924),頁235:236。

⑤ ⑨ 胡適:〈實用主義〉,《新青年》,6卷4號(1919年4月)。

⑩ 艾思奇:〈批判胡適的實用主義〉,《學習》,1955年第1期。

切 胡適:〈今日教會教育的難關〉,《胡適文存》三集(上海:亞東圖書館,1930),頁163。

⑩ 杜威:《經驗與自然》(北京:商 務印書館,1960)。

(3) 余英時:〈《中國哲學史大綱》與 史學革命〉,《中國近代思想史上的 胡適》(台北:聯經出版事業公司, 1984),頁89。

趙稀方 1964年生,曾任職《煙台師院學報》編輯部,1995年入中國社會科學院研究生院攻讀博士學位。