## 甚麼是「懷柔遠人」? 正名、考證與後現代式史學

## ● 張隆溪

《二十一世紀》1997年12月號發表 了兩篇美國學者的文章,評論何偉亞 (James Hevia) 有關英使馬嘎爾尼在乾 隆朝來華一事的近著,就這本書在掌 握材料、説理論證以及作者的中文程 度等方面,提出了針鋒相對的看法, 使我讀過之後頗有些感觸。周錫瑞教 授 (Joseph Esherick) 我是只聞其名而未 見其人, 艾爾曼 (Benjamin Elman) 和 胡志德 (Theodore Huters) 兩位則有過 一面之緣。艾爾曼教授研究清代考據 之學,造詣頗深,胡志德教授曾著有 錢鍾書評傳,兩位都是我敬重的學 者。學者們對一本書有不同評價,本 來是很尋常的事情,可是這一次爭論 並非一般的意見分歧,而涉及後現代 主義理論與中國歷史研究的一些根本 問題。艾、胡二位在他們文章的結尾 希望「與其他學者交流看法」,深入一 步討論這些問題①。所以我決定響應 他們的呼籲,也來談談我的看法。

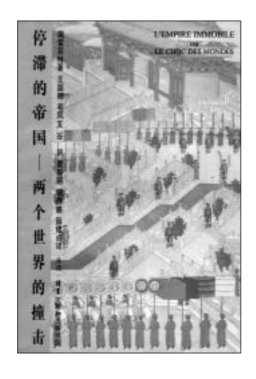
首先我得承認,讀艾爾曼和胡志 德合寫的這篇文章,不像讀他們論清 代樸學或討論錢鍾書著述的專著那樣 覺得條理清楚,給人教益。他們一開 始就用了不少篇幅來大批法國人佩雷 菲特(Alain Peyrefitte),可是周錫瑞並 不是佩雷菲特,艾、胡二位揭露佩雷 菲特的「東方主義」謬誤,顯然是為把 周錫瑞也歸入「東方主義」的另冊,以 此來證明周錫瑞的看法已落後於最新 的後現化理論。這種劃分主義派別的 辦法比細緻的説理分析當然要省事得 多,可是對於解決實質性問題卻沒有 甚麼幫助。許多中國學者對馬嘎爾尼 使團的研究,何偉亞是看不上眼的, 因為在他看來,這些中國學者好像只 在「複製|歐美的解釋,甚至「盜用殖民 者的思想架構」, 而周錫瑞則針鋒相對 地説②:

我們的中國同事並不一定像何偉亞所暗示的那樣毫無頭腦、容易受騙。對於中國學者來說,「公共領域」的公開辯論,新生的「觀察、測量、計算和比較」的科學精神,以及馬嘎爾尼所代表的啟蒙價值觀的整個情結並不顯得那麼特別危險。美國學者可以在批判的

同時,享受現代生活所帶來的一切物質上的舒適;中國學者則認識到,只有科學技術的進步才能夠改善中國人民的生活。因此,他們毫無困難地批判乾隆的自負及其自給自足的幻想,斥責他對西方的技術成就缺乏興趣。對於這些仍在致力於中國現代化的學者來說,對現代性作一種自以為是的批判就更加困難了。

這段話似乎使艾爾曼和胡志德兩位大 為惱怒,他們反唇相譏説:「周錫瑞對 何偉亞的批評如果機遇好,大概會得 到來自各個政治陣營的許多名人及領 袖們的首肯,比如亞當斯密、黑格 爾、馬克思、嚴復、陳獨秀、毛澤 東、鄧小平、福山、克林頓乃至江澤 民。」③艾、胡二位列出從亞當斯密到 江澤民這一長串名字,用來代表他們 所深惡痛絕的「現代性」,可是他們未 必不知道這些人物在時代、文化、政 治背景或思想觀念方面都各不相同。 以為所有這些人物關於現代性有連貫 的思路和共同的政治立場,實是簡單 幼稚的看法。在嚴肅的學術問題的討 論中,我認為不應當有這種過份情緒 化的説法,因為這無助於討論的深 入,卻只會激起不必要的私怨。

何偉亞討論馬嘎爾尼出使中國的那本書究竟有哪些問題,在周錫瑞的批評和艾、胡二位反駁的文章裏已經可以看出大概,我不想重複他們已經辯論過的內容。我要提出來的是他們雙方似乎都忽略了的一個問題,即何偉亞書的標題《懷柔遠人》。此書是用英文寫的,書的主要標題原文是Cherishing Men From Afar,但何偉亞所給的英文標題是否相當於漢語裏「懷柔遠人」的意思?按英文字面看來,Cherishing Men From Afar是「愛護遠方來



人|之意。我在沒有讀這本書之前先聽 説了書名,便以為英文標題可能是翻 譯《論語·學而》鄰近開頭一句話的大 意,即「有朋自遠方來,不亦樂乎」, 而且覺得這翻譯還頗能傳神。可是我 把書從圖書館借出來拿在手中時,才 看見封面上有幾個漢字作背景, 乃是 「懷柔遠人」四個字。我頓時覺得很奇 怪,「懷柔遠人」絕非平等待人之意, 怎麼説也不可能翻譯成「愛護遠方來 人」呀!要講「懷柔遠人」這四個字的來 歷,我們可以看《禮記·中庸》裏的這 段話:「子曰:好學近乎知,力行近乎 仁,知恥近乎勇。知斯三者,則知所 以修身。知所以修身,則知所以治 人。知所以治人,則知所以治天下國 家矣。凡為天下國家有九經,曰修身 也,尊賢也,親親也,敬大臣也,體 群臣也,子庶民也,來百工也,柔遠 人也,懷諸侯也。……柔遠人則四方 歸之,懷諸侯則天下畏之。|孔穎達的 疏講得十分清楚:「柔遠人則四方歸 之。遠,謂蕃國之諸侯;四方,則蕃 國也。懷諸侯則天下畏之。懷,安撫

也,君若安撫懷之,則諸侯服從,兵 強土廣,故天下畏之。」④據説這是孔 子為魯哀公講解修身治國之道所説的 一段話,「柔遠人」、「懷諸侯」是治天 下國家的「九經」即九條基本原則中最 後的兩則, 説的是如何用招安綏靖的 辦法使四方歸順,達到使「天下畏之」 的目的。「遠人」明明是指「蕃國之諸 侯」,也就是未開化的蠻夷,所以「懷 柔遠人|從來是中國皇帝或君主對待彎 夷的手段,是取一種居高臨下的姿 態,絕非平和待人,與「有朋自遠方 來,不亦樂乎」那句話所表現的愛惜朋 友之情,更是不可同日而語。把「懷柔 遠人」譯成Cherishing Men From Afar, 把盛氣凌人的口氣變成殷勤好客的語 言,不知何偉亞真是中文程度太低 呢,還是故意要通過這樣歪曲原意的 翻譯來達到他「動搖史料(事實)與解釋 之間的那種被認為是理所當然的關係」 呢⑤?周錫瑞舉出何著翻譯和書末 詞彙表中不少的錯誤,我隨便看了一 下詞彙表,其中「陪臣」的拼音誤寫成 beichen,「懇|字誤拼為geng,都證明 何偉亞的中文水準的確成問題。不過 我相信,他書中許多誤解誤譯並不完 全由於作者中文程度低,而是由於他 刻意把當時的一些中文文獻硬要按照 他的理解來翻譯,以符合他對歷史事 件所作的那套後現代式解讀。這樣看 來,何著的問題就不僅是簡單的誤 譯,而且是有傾向性的誤譯;貧弱的 漢語知識加上強烈的意識形態傾向, 就使得「懷柔遠人」被譯成了「愛護遠方 來人一。

誠如周錫瑞在文中指出的,「由於何偉亞不承認清廷的外交政策有『文明』(華夏) 與蠻夷之分」,所以他「將『蕃國』譯成"foreign kingdoms"(外國),而將『四夷』譯成"peoples of the

four directions" (四方之人)。如此,蠻 夷的概念就完全被掩蓋了」⑥。問題是 在乾隆皇帝和他的大臣們頭腦裏,「懷 柔遠人」有像上面所引《禮記》那種古代 典籍作為背景,而「遠人」不過是「蠻 夷」的同義詞。《尚書·舜典》裏有一句 話把這一點講得再清楚不過了:「柔遠 能邇, 惇德允元; 而難任人, 蠻夷率 服。」⑦「柔遠」正是「懷柔遠人」,其最 終目的是「蠻夷率服」,也正是《禮記: 中庸》所謂「四方歸之」、「天下畏之」之 意。華夷之辨在中國文化和政治傳統 中是一個重要的基本觀念,乾隆正是 按照這一傳統觀念來理解和處理馬嘎 爾尼來華一事。用後現代主義多元和 消除中心的觀念來刻意否認乾隆或清 朝的賓禮有華夷之辨,不過是違背歷 史的想當然而已。正如中國學者葛劍 雄所説,在乾隆和其他中國皇帝眼 裏,「任何外國和外族,只要沒有和中 國的行政制度和文化傳統聯繫在一 起,就必定是落後蠻夷之地。所以朝 廷中只有典屬國、鴻臚寺,而不會有 外交部;首都也只有蠻夷邸、稿街、 四夷館、蕃館,不會有國賓館。中原 王朝與一切外國外族關係都只是皇帝 和臣子的關係,自然沒有平等可言。| 他引用故宮博物院《掌故叢編》裏的許 多材料作依據,其中有乾隆皇帝在 1793年陰曆八月初六的上論,與我們 討論的問題尤其有關。乾隆上諭中有 這樣幾句值得注意的話:「朕於外夷入 覲,如果誠心恭順,必加以恩待,用 示懷柔;若稍涉驕矜,則是伊無福承 受恩典,亦即減其接待之禮,以示體 制。此駕馭外藩之道宜然。」⑧從這段 話我們可以明白, 乾隆是如何看待馬 嘎爾尼使團的,何謂「懷柔」,所謂天 朝「體制」又是甚麼。這段話也使我們 看得很清楚,「懷柔」乃是「駕馭外藩之

遠人」?

道」的手段之一,如果按照何偉亞的理 解,別出心裁地譯成「愛護遠方來人」 或「駕車待友之道」一類,那可就大違 乾隆皇帝的聖意了。在面對《掌故叢 編》裏的原始材料和中國古代典籍裏表 現出的傳統思想時,我們是從中文原 文去理解可靠,還是相信何偉亞後現 代式的誤譯,這兩者之間作何選擇, 我想應該是不言而喻的。

有趣的是,何偉亞這種有強烈傾 向性的後現代式誤譯,在當時清廷官 員呈遞給乾隆看的英方文件的前現代 式中譯裏,幾乎找得到相反的對照文 本。葛劍雄對勘《英使謁見乾隆紀實》 裏英方文件的譯文和《掌故叢編》裏〈英 使馬戛爾尼來聘案〉所載當時進呈御覽 的中譯本,發現這當中有不少出入甚 至相當荒唐的錯誤。「原來平等的行文 被譯成了下級對上級的呈文,而且一 些重要的詞句不是未全部譯出,就是 作了一廂情願的修改。」 ⑨葛劍雄的文 章舉例頗詳,讀者若有興趣,不妨自 己取來細看,我在此僅舉一例。英王 喬治三世給乾隆的一封信末尾只是 説:「貴國廣土眾民在皇帝陛下統治 下,國家興盛,為周圍各國所景仰。 英國現在正與世界各國和平共處,因 此英王陛下認為現在嫡逢其時來謀求 中英兩大文明帝國之間的友好往來。」 可是這幾句話翻譯成中文到了乾隆手 中,卻完全變了樣走了調:「如今聞得 各處惟有中國大皇帝管的地方一切風 俗禮法比別處更高,至精至妙,實在 是頭一處,各處也都讚美心服的,故 此越發想念着來向化輸誠。」⑩如果説 何偉亞的後現代式誤譯力圖抹去清廷 文件中把英使當做來朝貢的蠻夷那種 口氣,那麼兩百多年前那些中國官吏 和通事則恰恰相反, 他們前現代式的 誤譯力圖把語氣平等的外交文件變成

外蕃蠻夷仰慕天朝、前來朝貢甚至歸 化的口氣。在莎士比亞著名喜劇《仲夏 夜之夢》裏,老實的織布工匠鮑騰姆 (Bottom) 受了魔法,頭變成一個大毛 驢,他的同伴大叫道:「老天保祐,鮑 騰姆,老天保祐!你可是遭了翻譯 了! | (Bless thee, Bottom, bless thee! Thou art translated) ⑪把「謀求友好往來 | 翻譯成「越發想念着來向化輸誠」,把 「懷柔遠人」翻譯成「愛護遠方來人」, 不管是前現代或後現代的亂譯蠻譯, 大概都與莎劇中鮑騰姆所遭那種「翻 譯」不相上下。

指出何偉亞的翻譯有誤,說他中 文程度不高,很可能會開罪於艾爾曼 和胡志德兩位教授。他們在文章末尾 有一篇附錄,逐一駁斥周錫瑞對何偉 亞寫錯漢字和翻譯錯誤的批評,而冠 以「考證學之辨」的題目,使人不能不 肅然起敬,不敢輕舉妄動。我現在指 出何偉亞書的主要標題根本就是誤 譯,當然也很擔風險,只怕也會引得 艾、胡二位來一番「考證學之辨」, 「烤|得我焦頭爛額。但考證學講究來 歷,注重證據,主張「實事求是」,有 一定標準而不能空口無憑,借用艾爾 曼教授看重的清代樸學大師戴震的話 來説,即「如繩繩木,昔以直者,其曲 於是可見也;如水準地,昔以為平 者,其坳於是可見也|@。所以我希望, 通過理性的爭辯而不是意氣用事的爭 吵,我和艾、胡二位可以達到某種共 識,做到戴東原所謂「不以人敝己,不 以己自敝」⑩。本着這樣的精神,我以 為艾、胡二位的「考證學之辨」是可以 再加考辨的。為避免繁瑣,我也僅舉 一例,即周錫瑞指出何偉亞把[逼遛京 城」解為「滿北京亂逛」完全是誤解,而 艾、胡二位則極力回護。讓我們先看 原文19:

我指出何偉亞書的主 要標題是誤譯,當然 很擔風險,只怕會引 得艾、胡二位來一番 「考證學之辨」,「烤」 得我焦頭爛額。但考 證學講究來歷,注重 證據,主張「實事求 是」,有一定標準而 不能空口無憑。本着 這樣的精神,我以為 艾、胡二位的 「考證 學之辨」是可以再加 考辨的。

向來西洋人惟有情願來京當差者,方 准留京, 遵用天朝服飾, 安置堂內, 永遠不准回國。今伊等既不能如此辦 理,異言異服逼遛京城既非天朝體 制,於該國亦殊屬無謂。

讓我們再看艾、胡二位的「考證」和辯 解⑮:

「異言異服逼遛京城既非天朝體制 | 一段的[逼遛]字樣,因有《掌故叢編》 作出處,被周錫瑞解釋成「被迫滯留京 城」。然而這個解釋與當時歷史情況似 有不合:既然英國人願意留在中國開 領使館,何「被迫|可言?另方面,如 果乾隆帝像周所説, 對這些要來北京 又拒絕「當差」的英國使臣心中正反 感,何必反而「迫使」他們滯留京城?

何偉亞對歷史文獻不 僅讀解有誤,而且態 度相當輕率。何偉亞 要原文來依從他的解 讀,斷言「尚知體制」 應該是「尚為無知」, 「相信此處在集子裏 是一個印刷錯誤|。 難道這就是所謂後現 代式史學的研究方法 嗎?但願並非如此。

從《掌故叢編》的原文可以看出, 乾隆説「西洋人」要想留在北京,不僅 得「遵用天朝服飾」,而且「永遠不准回 國」,要留就得留一輩子。馬嘎爾尼等 英國使臣並不願意永遠留在中國,所 以乾隆皇帝認為,讓這些[異言異服] 的西洋人留在北京[既非天朝體制], 對他們本國也沒有甚麼意義。無論原 文是「逼遛|還是「逗遛|,通篇意義都 相當明確,即乾隆拒絕英使在北京設 立使館,因為這段話前面提到英國表 文「有懇請派人留京居住一節」,後面 則有「其事斷不可行」一語⑩。由此可 見,認為「清廷對於建立使館一事本身 是相當靈活寬容的」,這才真是「與當 時歷史情況似有不合」①。誠如艾、胡 二位所説,「英國人願意留在中國開領 使館|,但他們是用現代外交的觀念來 解讀歷史文件,沒有想到像現代的外 交官那樣在北京住一陣又回國去,是 乾隆皇帝萬萬不能接受的。這才是馬

嘎爾尼來華時的「當時的歷史情況」。 然而乾隆這樣做,也並不是他特別古 怪,不近人情。西洋人到中國後永遠 不准回國,是所謂「中國儀禮之爭」造 成的後果。梵帝岡教廷認為像利瑪竇 那樣身着儒服,用中國的「天主」、「上 帝」等字來表達基督教的名詞和概念, 有損教義的純潔,中國的基督教教友 敬孔祭祖,更是異教行為,於是有所 謂「中國儀禮之爭」, 這當中又牽涉在 中國傳教的各教派之間的利益衝突。 經過長期的爭論,教皇格肋孟十一世 (Clement XI) 在1704年發布上諭,禁 止在中國的傳教士及中國教友用「天 主 |、「上帝 | 等字,也不許參加各種敬 孔敬祖的祭祀。這一決定後來傳到中 國,康熙皇帝得知後勃然大怒,立即 下令「在中國的傳教士,均應向朝廷 領取發票,聲明遵守利瑪竇成規。不 領票者,一概不准留居國內」。而所謂 發票,即按康熙上諭的規定,「凡不回 去的西洋人等,寫發票用內務府印 給。票上寫明西洋某國人,年若干, 在某會,來中國若干年,永不復回 西洋」⑩。由此可見,乾隆皇帝要求留 居北京的西洋人「永遠不准回國」,實 在是因循康熙以來祖宗的成例,而這 祖宗成例也是乾隆認為「異言異服」的 西洋人滯留京城不合「天朝體制」一語 的來歷。

艾、胡二位在「考證學之辨」裏, 只抓住「逼遛」或「逗遛」二字,卻不顧 整句全篇,也不管上下文裏有「永遠不 准回國」、「伊等既不能如此辦理」等 語,極力想把清廷對英使的態度說得 「相當靈活寬容」,這就違背了「考證 學」的要義。錢鍾書先生曾説:「乾嘉 『樸學』教人,必知字之詁,而後識句 之意,識句之意,而後通全篇之義, 進而窺全書之指。」整個過程乃是局部





乾隆皇帝要求留居北 京的西洋人「永遠不 准回國」,實在是因 循康熙以來祖宗的成 例,而這祖宗成例也 是乾隆認為[異言異 服」的西洋人滯留京 城不合[天朝體制]一 語的來歷。艾、胡二 位只抓住「逼遛」或 [逗遛]二字,卻不顧 整句全篇,這算得上 甚麼考證呢?

和整體互相照應的「闡釋之循環」⑩。像 他們二位這樣抓住一點,不及其餘, 這算得上甚麼考證呢?何偉亞對歷史 文獻不僅讀解有誤,而且態度相當輕 率。徵瑞給乾隆的奏摺明明説,「臣等 查該貢使登答各語,尚知體制]@。何 偉亞在書中卻說徵瑞等與英使談話之 後,「只能作出結論説,他對於禮節仍 尚為無知」。而且特別加注説,雖然中 文原件説「尚知體制」,但他卻「相信此 處在集子裏是一個印刷錯誤」②。這樣 毫無根據的論斷實在令人難以置信。 如果有哪一個字讀不懂、解不透,或 不符合自己的意願,不反求諸己,卻 斷言是原文裏的字寫錯或印錯了,這 樣的後現代式史學能讓人信得過嗎? 像這樣的錯誤還值得用「考證學」來為 之辯護嗎?何偉亞要原文來依從他 的解讀,斷言「尚知體制」應該是「尚 為無知」,使我不禁想起阿根廷作家 博爾赫斯 (Jorge L. Borges) 的一句俏皮 話:這真叫做「原文沒有忠實於譯文」 (The original is unfaithful to the translation) ②。難道這就是所謂後現 代式史學的研究方法嗎?但願並非如 此。

《掌故叢編》等檔案裏的中文並不 怎麼特別費解,何偉亞的理解顯然有 誤,艾、胡二位卻一味曲説為之回 護,其原因就在於他們太急於推翻他 們認為已經過時的「現代式」解釋,重 新在後現代主義和後殖民主義理論的 基礎上,建立起一套新的後現代式史 學。所以艾、胡兩位説:「史學在中國 和美國都是一個長期任不可一世的 現代話語機制縱情踐踏歷史原貌的 學術園地」, 而他們要做的, 就是「在 這樣一個園地中重建一點多元性的 內容 | 20 。在學術園地裏別開生面,另 闢蹊徑,本是無可厚非,值得人尊敬 和讚揚的。可是通過誤解、誤譯,甚 至推翻歷史文獻的原文這類手法,怎 麼可能建立起在學術上站得住腳的任 何內容?又怎麼可能把自己區別於在 學術園地裏「縱情踐踏歷史原貌|那個 「不可一世的現代話語機制」呢?一旦 有人指出理解和翻譯的錯誤,便立即 強詞奪理,以各種辦法為之回護,而

且以「考證學」權威的霸道口氣壓倒對 方,這又怎麼能使人心服口服,承認 後現代式史學的價值呢?史學作為一 種嚴肅的學術,無論後現代或非後現 代,都得尊重起碼的歷史事實、歷史 文獻和學術規範,都得以理服人,不 能靠劃分敵我和派別來決定是非,而 這正是艾、胡二位的文章最令人不滿 的地方。

在艾爾曼和胡志德兩位看來,周 錫瑞對何偉亞著作不止是指出細節錯 誤的一般性批評,而是表現一種「敵 意」,是「向『後現代』宣泄的惡意」@。 他們兩位也正是以後現代主義學術代 表的身分為之論爭,所以語氣激烈, 義正辭嚴。也正由於這個原因,何偉 亞誤解誤譯中文的種種錯誤都只是小 節,都可以原諒,因為他大方向正 確,即他「把中文史料從東方主義者的 偏見中解救出來」20。如果説佩雷菲特 所謂「停滯的帝國」那種觀點表現了以 歐洲文明為優越的東方主義偏見,何 偉亞在綜述中國學者有關馬嘎爾尼使 團的研究時,又何嘗沒有一種新的優 越感?對清朝覆滅後和尤其是80年代 中國知識份子有關這段歷史的研究和 討論,他又何嘗不是抱着鄙棄的態 度?他認為這些中國學者都是「襲取殖 民者的思想框架」,放眼看來,這許許 多多的研究滿是無所不在的[污染] (Pollution, in other words, was everywhere) @。於是殖民者與後殖民主義 者之間,早現出一種極具反諷意味的 聯貫性:如果東方主義的偏見認為, 停滯的中國落後於有先進文明的西 方,那麼在批判東方主義的後現代主 義和後殖民主義者看來,今日的中國 仍然再一次落後於西方,不過這一次 中國人不只是在科學技術上,而且又 在批評理論上落後於西方後現代主義

和後殖民主義的先進們。何偉亞的著 作在美國也許代表一種新的研究方 向,可是他不滿於近年來中國學者的 有關研究,是因為大陸中國的學者現 在大多強調從內部、而不是從外部, 去尋找中國「落後」的原因,於是便 「脱離了前幾十年反帝國主義的研究方 向 | ②。但由此也可見,反帝、反殖的 研究方向在中國的學者們並不是甚麼 學術園地裏的新涂徑,而是自50年代 以來官方的正統。這就是為甚麼後現 代主義和後殖民主義等「後學」,在當 代中國的特殊環境裏非但不是甚麼激 進的新派理論,反倒代表一種政治和 文化上的保守主義傾向。中國的「後 學」正是襲取西方後現代主義和後殖民 主義的思想框架,以反對西方霸權為 口號,一方面否定五四以來在中國爭 取科學和民主的努力,另一方面則為 90年代興起的狹隘民族主義浪潮提供 理論依據,自覺或不自覺地為正統的 政治意識形態在90年代一種似新實舊 的表現。關於「後學」的性質及其在中 國社會環境中的作用,近年來在《二十 一世紀》和其他一些中文刊物裏有過相 當深入的討論,周錫瑞和艾、胡兩位 教授的文章譯成中文,也加入到這場 討論中來了。《二十一世紀》是一份中 文的學術刊物,所以我特別希望他們 能與中國的學者交流看法,而不要像 何偉亞那樣,過份低估了中國學者們 的智慧和眼力。何偉亞在他那本書 的結尾説:「生在某一國並説那一國的 語言,並不就能給一個人甚麼特殊 的便利,使他能特別接近那個地方的 過去。他仍然需要翻譯和解釋;而這 些又都要求設身處地的同感和想像 (empathy and imagination)。」 @誠哉斯 言!這也正是我自己一貫堅持的看 法。否認我們能夠通過努力掌握另一

何偉亞在綜述中國學 者有關馬嘎爾尼使團 的研究時,又何嘗沒 有一種新的優越感? 對清朝覆滅後和尤其 是80年代中國知識份 子有關這段歷史的研 究和討論,他又何嘗 不是抱着鄙棄的態 度?他認為這些中國 學者都是「襲取殖民 者的思想框架」,放 眼看來,這許許多多 的研究滿是無所不在 的「污染」。

甚麼是「懷柔 **63** 遠人」?

種語言,尤其是通過「設身處地的同感 和想像」掌握另一種文化,就無異於否 認我們有能力超越自己的時空局限去 了解過去,去了解別的民族及其文化 傳統, 最終也就否認我們有能力認識 自己。然而肯定這一點,也並不等於 肯定我們實際上已經有了深切的了 解。因此我要補充説:沒有生在某一 國,沒有準確把握那一國的語言,對 我們想了解那個國家過去的歷史所造 成的困難,也是絕不可低估的。具體 就馬嘎爾尼使團在乾隆朝來華一事而 言,那畢竟是發生在中國的事情,對 中國近二百年來的歷史乃至現狀,都 有各種各樣的聯繫和影響。研究這段 中西衝突的歷史,在許多中國學者有 一種切膚之痛的實感,而不僅僅是建 立或運用一種理論來著書立説的好題 目而已。何以許多中國學者何以在研 究方向和看法上,不盡同於歐美的後 現代式史學,這大概也要求西方學者 能夠有「設身處地的同感和想像」方可 了解的吧。

## 註釋

①③⑩⑪❷❷❷ 艾爾曼、胡志德: 〈馬嘎爾尼使團、後現代主義與近代 中國史:評周錫瑞對何偉亞著作的 批評〉,《二十一世紀》(香港中文大 學·中國文化研究所),1997年12月 號,頁127:126:128-29:122、 128:127:125:124。

②⑥ 周錫瑞:〈後現代式研究:望文生義,方為妥善〉、《二十一世紀》(香香港中文大學,中國文化研究所),1997年12月號,頁115-16:112。

④ 《禮記正義》卷52,阮元校刻《十三經注疏》,下冊(北京:中華書局,1980),頁1629-30。

⑤②⑩⑩⑩ James L. Hevia, Cherishing Men From Afar: Qing Guest Ritual and the Macartney Embassy of 1793 (Durham: Duke University Press, 1995), 225; 182 n.16; 246, 247; 243; 248.

② 《尚書正義》卷3,阮元校刻《十三 經注疏》,上冊(北京:中華書局, 1980),頁130。

⑧ 葛劍雄:〈要是世界上只有中文〉、《讀書》、1994年第7期、 頁138、136。

⑨⑩ 葛劍雄:〈要是世界上不止有中文:《英使馬戛爾尼來聘案》與《英使謁見乾隆紀實》之對勘〉,《讀書》,1994年第11期,頁102:102、103。

① Shakespeare, A Midsummer Night's Dream, III.i.118. 參見錢 鍾書:〈林紓的翻譯〉,《七綴集》(上海:上海古籍出版社,1985),頁78。

動 戴震:〈答鄭丈用牧書〉,同上, 頁143。

⑩ 《掌故叢編》(北平:故宮博物院, 1928-1930),8:64b,見前引周錫 瑞文,頁110。

⑩⑩ 中國第一歷史檔案館編:《英使 馬戛爾尼訪華檔案史料滙編》(北京:國際文化出版公司,1996), 頁159:154。

® 羅光:《教廷與中國使節史》 (台北:傳記文學出版社,1969), 百118。

⑨ 錢鍾書:《管錐編》,第2版(北京:中華書局,1986),頁171。

☑ Jorge Luis Borges, "About William Beckford's Vathek", in Other Inquisitions, 1937-1952, trans. Ruth L.C. Simms (New York: Simon and Schuster, 1965), 140.

張隆溪 現任美國加州大學河濱校區 比較文學副教授