# 族群地理與生態史學

## —從「藏彝走廊」説起

#### 徐新建

費孝誦在80年代提出 「藏彝走廊」的論説, 其意義就在於突破 「行政史觀」, 亦即突 破「僅從傳統的行政 區劃看待中國社會歷 史」的單一史觀。費 先生指出,過去人們 習慣於「一個省一個 省地搞,一個民族一 個民族地搞」,看不 見整體棋局上的族群 關係。他認為中華民 族所在的地域,從宏 觀上至少可以分作包 括「藏彝走廊」在內的

十個部分。

有關「藏彝走廊」的論説,自人 類學家費孝通在80年代提出①,到 二十一世紀初歷史學家引入高校講義 並在網上傳授②,直到後來再被自然 科學家運用於對遠古人類遷徙往來的 解釋③,二十多年來已成了學界日益 關注的熱門議題。如今又有學者呼籲 重舉前輩旗幟,在歷史和民族學研 究的意義上將「藏彝走廊」從「西南民 族地區」的舊框架中「剝離出來」,並 使之與過去「橫斷山脈」、「六江流域」 等提法相區別,用以「統一稱謂西藏 東部和川滇西部」這個特定的「歷史一 民族區域」,從而在整體視野上把對 中國的民族研究引向深入④。

聯繫中國的歷史和現實,此議題 仍有繼續展開的必要。

## 對「行省史觀」的兼容 和突破

以80年代中國「改革開放」初期的 學術環境來看,費孝通當年提出「藏 彝走廊」的突出意義,就在於對「行政 史觀|的突破,亦即對「僅從傳統的行 政區劃看待中國社會歷史|這種單一 史觀的突破。

費孝通指出,以中國的民族研究 為例,過去很難把問題了解清楚,原 因之一就在於人們習慣於「一個省一個 省地搞,一個民族一個民族地搞」, 看不見「全國一盤棋」,從而也看不見整 體棋局上的族群關係⑤。針對這樣的 局限,費孝通認為中華民族所在的地 域,從宏觀上至少可以分作包括「藏彝 走廊」在內的十個部分,亦即可概括為 「六區—三廊—諸島」的總體格局⑥:

- 1. 中原地區
- 2. 北部草原地區
- 3. 東北角的高山森林地區
- 4. 西南角的青藏高原
- 5. 雲貴高原
- 6. 沿海地區
- 7. 西北走廊
- 8. 南嶺走廊
- 9. 藏彝走廊
- 10. 沿海諸島

而這個整體棋局的「棋盤」,就是 費孝通後來在倡導「多元一體」説時所 總結的「中國框架」:「西起帕米爾高 原,東到太平洋西岸諸島,北有廣 漠,東南是海,西南是山」這一地理 上自成單元的東亞地區,即如今「中 華民族多元一體」的範圍⑦。

這裏,所謂「地理上自成單元的 東亞地區」,既是現代意義上的國家 領土,亦指漫長歲月裏族群交往與王 朝更替的歷史範圍。其中對大陸內的 「六區三廊」劃分和命名,雖同時兼容 了地貌、方位和行省、民族的範疇, 但裏面沿用的行省名稱,如「雲貴」、 「青藏」(高原)等,都並非強調傳統意 義上的「行政單位」,而是相反,含有 了更多的「跨行省」意味。與現今通行 的行省區劃相比,「六區三廊」的圖式 簡約了許多,其力求突出的是中華各 族生存空間裏地貌與族群間的內在區 分和歷史聯繫。

對此,若再作簡約的話,還可以 劃出以「中原」為中心的五方圖式,而 三個「走廊」地帶則穿插在其中:

西北(草原區) 東北(森林區)

2 中原

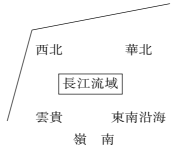
西南(高原區) 東南(沿海區)

3

1,「西北走廊」;2,「藏彝走廊」;3,「嶺南走廊」

正如後來學者指出的那樣,在費 孝通的圖式裏,「走廊」的意義,在於 為以往研究中國歷史時的單一「板塊」 劃分格局,增添了具有連接與動態含 義的「通道」類型,從而使認識中華各 族間的漫長關聯有了空間上的交往框 架和互動視野®。

近代以來,在西方學者對中國的 研究著述裏,也表現有對「行省史觀」 的超越,即在空間上不受行政區劃 的限制來認識中國。如人類學出身的 施堅雅 (G. William Skinner) 便從地方 社會經濟輻射與聯繫的角度把農業 中國分為八區:華北、西北、長江 上游、長江中游、長江下游、東南 沿海、嶺南、雲貴⑨。如果合併其中 的長江流域的話,可以簡約為如下圖 式:



「農業中國」分區

在施堅雅的圖式裏,突出着若干個區域性的中心與邊緣,但沒有「藏彝走廊」這樣的劃分;同時「北方草地」和「青藏高原」都不在其內。為甚麼呢?原因在於施堅雅所分析的範圍是「農業中國」及其區域體系中的「城鄉連續統一體」。

對於為何要採用與費氏圖式一致 的「跨省」劃分,施堅雅解釋的理由是 避免「省界」與「地文」相牴牾。他説, 「即使是最接近一致的地方, ——如 四川同長江上游地區,兩廣同嶺南地 區——也明顯地並不完全吻合」,而 「有幾個省就跨越好幾個地區,最明顯 的例子是陝西、山西、安徽、江蘇和 貴州」。施堅雅認為,從整體上看, 中華帝國晚期的空間格局,僅就城市 區域而言,並不表現為單獨的一體化 體系,而是「構成好幾個地區體系」, 並且「地區之間只有脆弱的聯繫」。因 此只有分別地對這些地區加以分析、 比較,才能夠認識作為整體的國家 (農區) ⑩。

近代以來,在西方學 者對中國的研究著述 裏,也表現有對「行 省史觀」的超越,即 在空間上不受行政區 劃的限制來認識中 國。如人類學出身的 施堅雅便從地方社會 經濟輻射與聯繫的角 度把農業中國分為八 區。施堅雅認為,從 整體上看,中華帝國 晚期的空間格局,僅 就城市區域而言,並 不表現為單獨的一體 化體系,而是[構成好 幾個地區體系」,並 且「地區之間只有脆 弱的聯繫」。

作為重要的國家政治 手段,中國古代行政 區劃的原則主要有 二,即「山川形便」和 「犬牙相入」。前者尊 重自然特徵,後者突 出統治需求。元代統 治者為了防止分裂割 據現象的發生而採用 犬牙相入的原則,一 反過去漢州、唐道、 宋路的劃分方法,無 視歷來最重要的幾條 山川邊界----秦嶺、 淮河、南嶺、太行山 的存在,使得任何一 個行省都不能成為完 整的形勝之區。

值得提出的是,在施堅雅早於費 孝通而提出的地區圖式裏(施堅雅著 作的英文版於1977年問世),已經包 含有「走廊」類型。比如他就把長江 中游地區進一步分成了「走廊地區|和 「支流盆地」,並以此分析武漢在「長 江走廊」乃至整個長江中游地區的中 心作用。與主要處在橫斷山脈峽谷地 帶的「藏彝走廊 | 不同, 長江中游地區 的「走廊」當屬「水道」類型;而在「中 華棋盤」的整體格局上,二者的地位 以及對族群交往所起的功能等顯然有 別。不過可以看出的是,費孝通對中 華各族所處範圍內「板塊」與「通道」的 類型劃分,其實並非孤説,其一方面 可以在國內外其他學者的論述裏找到 近似的提法或回應,另一方面證明彼 此都還有進一步商権、互補的餘地。 但無論如何,這種因兼容並突破「行 省史觀」而在視野和方法上對研究中 國歷史文化所作的時代貢獻,顯然功 不可沒。

擴展來看,就像在研討國際事務時大多把「國家」作為主要的劃分單位那樣,審視國情而偏於僅以「行省」為基本對象,是現代國人普遍採用並習以為常的做法。這有利也有弊。甚麼是「省」呢?在中國的傳統中,「省」實際是中央政權為了治國而人為設置的行政單位。比起相對恆穩的地文構成來說,這種工具式的人為單位具有更多的「變動無常」性。

對「省」的設置,金、元是轉折點。忽必烈「入主中原」後,「將蒙古初年沿用金後期的行省制度推行於全國」,並在王朝演變的過程中根據統治需要而逐漸把「省」的地位和作用從原來的「臨時性的中央派出機構」演變成為「常設的最高地方政府」⑪。「行省」的全稱是「行中書省」,最初就是指「臨時性的中央派出機構」。到元英宗

至治時,在全國五級制(省、路、府、 州、縣)的行政區劃中,設有一個「中 書省 | (也稱「都省 |) 總理全國政務,另 設十一個「行中書省」處理地方事務, 長官稱作「丞相」。其中陝西和四川 兩省的設置沿革,就頗體現出因人 為需要而不斷更替的「工具」特徵。 《元史》記載説:「陝西等處行中書省」 在中統元年時,還「以商挺領秦蜀五 路四川行省事」,至中統三年,卻「改 立陝西四川行中書省」; 而「四川等 處行中書省」在國初時,其地「總於 陝西」,至元十八年,則「以陝西行中 書分省四川」;到了二十三年,又「始 置四川行省,署成都,統有九路、 五府一。

依照今日學者的看法,作為重要 的國家政治手段,中國古代行政區劃 的原則主要有二,即「山川形便」和 「犬牙相入」。前者尊重自然特徵,後 者突出統治需求。到元代時,統治者 認為「為了防止分裂割據現象的發 生,唯一的手段只有利用犬牙相入的 原則」,因而「完全一反過去漢州、唐 道、宋路的劃分方法,無視歷來最重 要的幾條山川邊界——秦嶺、淮河、 南嶺、太行山的存在,使得任何一個 行省都不能成為完整的形勝之區 | ⑫。 對此,清人儲大文批評說:「元代分 省建置,惟務侈闊,盡廢《禹貢》分 州、唐宋分道之舊。……漢中隸秦, 歸州隸楚,又合內江、外江為一,而 蜀之險失。]⑩

「州郡有時而更,山川千古不易」。照理説來「山川形便」的原則更符合治理農業大國的需要,但「犬牙相入」的區劃格局卻在實際上日趨主導。這説明了甚麼呢?歷史地理學家周振鶴認為,其「反映了中央對地方控制愈來愈緊,中央集權程度愈來愈加強的事實」⑩。

具體説來,明清兩朝對元代「行 省制度」的沿用各有不同。明洪武九 年改「行中書省」為「承宣布政司」,但 流俗仍稱省;十三年罷「中書省」。至 明鼎盛時期的行政格局為「兩京十三 司1,總稱十五省。清朝的行省區劃 多「因明舊」,同時又將湖廣、陝西等 省一分為多,並在清的發祥地設「將 軍轄區」,在蒙古、青藏等地設「大臣 轄區!,從而逐漸形成與明代不同的 「內地十八省」與其他多處「轄區」並置 分屬的統治格局⑩。

可見,從元時的十一、到明代的 十五、到清代的十八,直到當今「海 南建省」、「重慶直轄」之後的三十以 來,在中華各族所處的文化空間裏, 「省」作為分析審視的單位是多麼的變 動不定。若僅以此為坐標和對象,而 不加上時代説明並附以其他空間尺 度,卻來談論諸如「四川文化」、「陝 西經濟」或「貴州民族」一類的議題, 其局限和弊端是難以免除的。因此, 提出「藏彝走廊」等類型劃分的貢獻, 就在於對「行省史觀」的兼容和突破。 其意義在於幫助人們從行省之外的別 樣角度看中國。

### 對「族群地理」的使用 和闡發

在我看來,研討中國歷史文化 時,能夠從空間框架上突破「行省史 觀」的另一種參照是「族群地理」。其 體現之一便是「民族走廊 | 這樣的類型 劃分。

按民族學家李紹明的解釋,「民族 走廊」是結合了自然地理和人文地理含 義後的命名;在中國歷史文化中,能 夠被稱為「民族走廊」的地方至少有兩

處,一處以「河西走廊」為依託,一處位 於橫斷山脈區域(或「六江流域」)⑩; 前者可以叫做「西北民族走廊」,後者 則因特徵是「其中所居藏語支諸民族 為多|,故可稱為「藏彝走廊|⑰。

對於「藏彝走廊」的指涉範圍,目 前學界還有爭論。但根據人們基本同 意的看法,其大致是一條「以康定為 中心|向北和向南延伸的狹長地帶、 分屬在甘、青、川、藏、滇諸省區邊 境。對此,若只從行省區劃的框架來 認識的話,不僅難以準確把握,反易 導致支離破碎感;而如果換用「族群 地理」的格局來看待,則會有所助益。 須要指出的是,雖與政府設定的行省 單位明顯有別,「民族走廊」的提法仍 屬人為區劃之類型。正如費孝通當時 所做的説明那樣:為了幫助弄清楚該 地區的民族演變過程,我們(需要並 可以)「劃出一條走廊」⑩。

迄今為止,有關「藏彝走廊」的這 種劃分,人們的關注點集中在通道意 義、地文表述和族群名稱與族群關係 幾個方面。

這裏重點討論「族群關係」。首先 應看到所謂「走廊」的稱謂採用的是比 喻手法,突出着其與別的「板塊」比較 時的「狹長地帶」特徵。可如若就此過 份強調「走廊」內各族群的遷移與流動 而忽略他們的世居傳承,則有將此區 域內長期以來眾多族群的家園及生活 「抽空」的危險。如今在岷江中上游大 量發現的石棺葬等遺址表明,千百年 來,這裏早已是若干族群生於斯、葬 於斯、並且同樣呈現過包含「衣食住 行」、「悲歡離合」內容的故鄉。對 此,有學者曾以「橫斷山文明」一類的 判斷加以過評述。因此我認為若不加 以限制,「通道」象徵的濫用無疑會導 致在「族群地理」的劃分中,對「板塊」

「民族走廊」是結合了 自然地理和人文地理 含義後的命名;在中 國歷史文化中,能夠 被稱為「民族走廊」的 地方至少有兩處,一 是「西北民族走廊」, 一是「藏彝走廊」。後 者大致是指「以康定為 中心|向北和向南延 伸的狹長地帶、分屬 在甘、青、川、藏、 滇諸省區邊境。提出 「藏彝走廊」等類型劃 分,其意義在於幫助 人們從行省之外的別 樣角度看中國。

類型的偏重和對「走廊」類型的看輕, 以及對身處後者之中、堪稱「弱勢」的 族群及其文化之忽略。

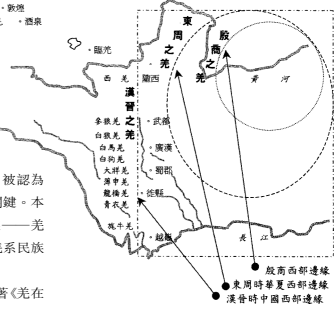
展開來看,華夷各族世代生存和 交往的空間,在族群地理的意義上, 經歷了豐富多樣的譜寫和演變;時至 晚清和民國,則形成從腹地到邊疆的 族群「共和 | 局面 ⑩。二十世紀50年代 以後,隨着周邊國界的劃定以及國內 [民族自治區域]的設置,中國的族群 地理格局又有所變化。若以「板塊」和 「走廊|兩種類型的對照、呼應來看, 除了始終作為主幹存在的「漢區」之 外,在「藏彝走廊」周圍呈現的便有藏 區、回區、彝區和壯區等。它們被劃 定在省(區)、市、縣和鄉等不同級別 的各地行政區劃之中。如今人們把處 在橫斷山脈地帶的「藏彝走廊」從行政 區劃中剝離出來,視為可以單獨存在 的區域,與其說整合了以往行省區劃 裏的零散「部件」,不如説更凸顯了整 體中的族群關聯。一些體質人類學 家經過考察分析後提出,現代中國人

的體質特徵分為三類, 「藏彝走廊類型」是其中 之一,而「生活在藏彝 走廊內的藏緬語族各族 具有共同的體質特徵, 這指示他們具有共同的 族源——古羌人|⑩。

「青藏高原東緣『民族走廊』因其間民族與文化複雜,被認為是解答中國民族歷史之謎的關鍵。本書以民族走廊上一關鍵民族——羌族,來説明漢、藏與西南氐羌系民族『邊緣』的形成過程。」

婼 羌

以上是引自王明珂的新著《羌在 漢藏之間》封底「內容介紹」的一段文 字。該書討論的內容即與「藏彝走廊」 有關,而作者對此區域的界定是「在 漢、藏之間」,強調變動中的族群關 係。王明珂把這一區域裏的羌族作為 變遷着的[地理人群]來分析,指出一 種逐步形成於其他族群之間的「邊緣」 特徵,即南有彝族、西是藏族、東方 「則是更廣大的十二億漢族」; 這樣, 對此區域內族群關係的審視和書寫, 就同時成為「漢族西方族群邊緣的歷 史|和「藏族的東方族群邊緣歷史|以 及「彝族或『西南氏羌系民族』之北方 族群邊緣的歷史|的交匯整合②。在這 裏,王明珂其實是把西方人類學家 巴斯 (Fredrik Barth) 等的族群邊界理論 同中國歷史文化中的有關事例結合, 對變動中的「漢與非漢」(華夏與氐羌) 關係作了可稱為「族際過程」式的生動 勾勒。在這樣的勾勒中,人們看到的 既非孤立自在的地文區域,亦不是分 割支解的行政單位,而是同時具有 「族群中心」與「族群邊緣」雙重視點的 族群聯繫。根據該書的圖式,以自商 至漢晉的「華夏視點」為例,這種依次 移動的「族際過程|即表現為:

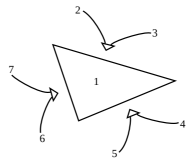


資料來源:王明珂:《羌在漢藏之間:一個華 夏邊緣的歷史人類學研究》(台北:聯經出版事 業股份有限公司,2003),頁176。

值得引申討論的是,針對王明珂 勾勒的「漢」與「非漢」自西向東式的 「族際過程」,李亦園作了重要補充, 把所謂「漢藏之間」的區域特徵進一步 闡發為「族群緩衝地帶」,認為生活在 該地帶像羌族這樣的弱小族群,實際 上擔當着夾在漢、藏兩族之間的緩衝 作用。順着此思路,李亦園加以了展 開,把審視的空間移至嶺南,然後設 問道:為甚麼同樣被認為是夏后氏或 禹王之後的「越人」,會在歷史中分散 為許多群體的所謂「百越」?這是否是 由於在南方沒有一個較強大的藏族 存在之故@?顯然,這樣的思考、論 述,又從族群地理的角度,把對華夷 各族生存環境及互動關係的研究引向 了更為深入的層面。

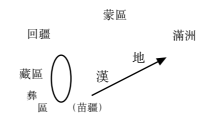
在我看來,與其早期的《華夏邊 緣》20相比,王明珂新著《羌在漢藏之 間》的最大改進,就是為觀察「岷江中 上游」地區的羌人地帶增添了西部「藏 區|和南部「彝區|,從而有助於突破 以往單向的東面「漢地」視點限制,見 到更為完整和立體的多重「邊緣」;而 所謂「羌人地帶」式的強調,則使被 「藏彝走廊」這樣的簡化命名遮蔽的弱 小族群得到提示和凸顯。不過從作為 整體的華夷各族交往空間看,「羌人地 帶」也罷,「藏彝走廊」也罷,都只是局 部。放大開來,還應審視宏觀層面的 族群關聯。比如對於「藏彝走廊」所處 的整個「西南地區」,我曾作過使之與 周邊多方相連的探討,並把它的區位 特徵描述為「多通道」和「大三角」。

下圖「三角地」的上下橫線代表「東西走向」的兩江流域,西面斜線表示「南北走向」的六江地區或「橫斷山脈地帶」。所謂「藏彝走廊」即處在後者範圍。也就是說,除了與漢、藏、彝等的交錯外,這一地區的下角還受到東南亞半島和印度次大陸的關聯影響。



説明:1,西南三角地:2,黃河上游地區(西北):3,黃河中下游地區(中原):4,長江中下游地區(南方文化帶東部):5,珠江流域(南方文化帶中部):6,東南亞半島:7,印度次大陸。資料來源:徐新建:《西南研究論》(昆明:雲南教育出版社,1992),頁147。

如果再以晚清至民國時簡化了的 華夷圖式來看,以所謂「五族共和」為 其大勢的族群地理亦告示着影響至今 的疆域格局:



説明:圖中長圓即表示今人所謂「藏彝走廊」的 大致位置

在當時的國勢下,「五族共和」的 提出實際是在族群地理意義上對「驅 除韃虜,恢復中華」舊式口號的揚 棄,以及在新的國際背景裏對華夷關 聯之「五大疆域」的再次整合。

總之,概括來說,族群地理意義 上的「藏彝走廊」,其所具有的區位特 徵和歷史意義,遠非簡單的「通道」名 稱所能代表。就我個人的初步理解而 言,其至少可以表述為如下方面:

- 1. 古「橫斷山文明」地區;
- 2. 氐羌族群的家園之一;
- 3. 華夏及其邊緣族群的互動地帶;
- 4. 藏語支諸民族的遷移通道;
- 5. 漢、藏民族的緩衝地帶;
- 6. 現代「多元一體」之中國的「內部 邊疆」。

李亦園把所謂「漢藏 之間」的區域特徵進一 步闡發為「族群緩衝地 帶」,認為生活在該地 帶像羌族這樣的弱小 族群,實際上擔當着 夾在漢、藏兩族之間 的緩衝作用。順着此 思路,李亦園問道: 為甚麼「越人」會在歷 史中分散為所謂[百 越」? 這是否是由於 在南方沒有一個較強 大的藏族存在之故? 顯然,這種思考是從 族群地理的角度,把 對華夷各族生存環境 及互動關係的研究引 向更為深入的層面。

可見,該地帶的族群地理內涵是多麼的豐富多樣,包括了從「氐羌故地」、「華夏邊緣」、「藏彝通道」到「漢藏之間」和「內部邊疆」等若干有待研討的特徵。至於最後的所謂「內部邊疆」説,提出者是拉鐵摩爾(Owen Lattimore)等西方人士。由此便引出了關於「生態史學」的議題。

### 三 對「生態史學」的期待 和探討

前面提到施堅雅圖式的分區限於

晚清時期的「農業中國」。若以與之對 應的標準來看,被其省略的部分可以 叫做「牧業中國」。而依照這樣的標準 來展開對中國歷史文化的研究, 我以 為即可稱為「生態史學」。這就是説, 從生態史學的視點考察,時至晚清和 民國綿延在漢、滿、蒙、回、藏等族 群地理之間的疆域邊界,如果由東北 向西南連起來看,其實體現的是東亞 大陸支撐「農|與「牧|兩種主要文明的 地文分野@。面對這既基本又緊要的 邊界,由於各自起點和歸屬的不同, 古往今來引出的是相去甚遠的看法和 評價,有時甚至還帶有對立的敵視與 怨懟。據現代的地理學者分析,大體 説來,對於這同一條地文分界,生活 在南方的人們要比北面的族群表現出 更多的悲情成分——原因不在別處, 就在前者自身「以南方農業社會為本 位的立場」。正是這立場和這「悲 情」,促使以農為本的南方社會不辭 艱辛地沿着分界修築長城,從族群、

到了二十世紀,中國國門打開, 美國地理學家拉鐵摩爾來到此分界地 區,考察長城沿線。他以「局外人」的

政治、經濟和軍事諸方面構造了一條

影響深遠的「長城地帶 | 50。

眼光重新審視,發現「長城地帶」其實各以兩邊為腹地:對胡人或漢人分別是邊緣的長城,「對整個的亞洲內陸卻是一個中心」;在長城的兩側,「並立着農業與游牧兩大社會實體」;如果要稱「邊疆」的話,其應視為亞洲的「內陸邊疆」。六十多年後,唐曉峰以「長城內外是故鄉」為題,對拉鐵摩爾的「長城中心説」給予了很高評價,並指出此處所說的邊疆形態「包括巨大的自然差別和社會差別」,「是古代世界特有的歷史地理形態」⑩。

汪暉則強調拉氏觀點的意義,在 於對中國唐宋以前歷史敍述的糾偏, 即把以往「基本上是以長安和黃河為 中心」或「以江南、運河為中心」的敍 述範式,改為視長城為亞洲的中心, 並將其看成「兩邊交往和民族融合的 區域」,從而催生了「亞洲大陸內部的 整體關係」。此外汪暉還對與之相關 的邊疆問題加以分析,肯定了拉氏的 另一個重要觀點,即:「游牧民族最 開始是農耕社會中被排斥到草原上的 那部分人,只有當他們真正成為一個 草原社會的時候,兩個不同的社會所 共有的邊疆才建立起來。」②

韓毓海也認為拉鐵摩爾的論述「包含了深刻的歷史洞見」。他説拉氏的一個重要結論是:正是以長城為核心的南北融合制度、特別是中原向東北的移民,解決了中國內地的資源和人口壓力,長城內外的生產、交換活動,其實就是維繫中華文明繁榮昌盛的基本制度框架。韓毓海所發揮的看法是29:

從更長遠來看,南北融合,混一天下 的政治制度,為中華民族的長遠發展 奠定了基礎。其中特別是:一個統一 的帝國版圖,使得長城內外成為我們 的故鄉,通過人口在南北的自然流

美國地理學家拉鐵摩 爾發現,「長城地帶」 其實是各以兩邊為腹 地:對胡人或漢人分 別是邊緣的長城,「對 整個的亞洲內陸卻是 一個中心」; 在長城 的兩側,「並立着農業 與游牧兩大社會實 體 | ; 如果要稱「邊 疆」的話,其應視為 亞洲的「內陸邊疆」。 六十多年後, 唐曉峰 指出此處所説的邊疆 形態「包括巨大的自然 差別和社會差別1, 「是古代世界特有的 歷史地理形態」。

動,更是解決了中原地區嚴重的自 然、生態危機。

需要指出的是,在與「長城地帶」 相關的生態話題裏,有一個曾引起廣 泛關注的提法,即「十五英寸等降雨 線」。歷史學家黃仁宇在其《中國大歷 史》一書裏,也特闢「土壤、風向和雨 量|一章對之加以論述。黃先向讀者 介紹説:「這線從中國東北向西南, 當中的一段與長城大致符合,更西 而南則使青海與西藏和中國本部分 隔。」繼而又指出:「這等雨線之東 南,平均每年至少十五英寸的雨量是 常熊,符合拉鐵摩爾所説『中原農業 茂盛,人口繁殖』。」20而在大致沿着 這條等降雨線地段,今天的地理學家 劃出了主要位於西部的「草原中國」。 不過依我淺見,如與對「藏彝走廊」的 討論相聯繫的話,迄今把「族群地理」 與「生態史學」兩個方面成功結合的範 例,是考古學家童恩正於80年代提出 的「半月形文化帶」之説。根據海拔、 地貌、氣候、降水和土壤、植被等多 個方面的「相當一致性」, 童恩正認為 在中華版圖的整體框架裏,存在着一 條從東北至西南的邊地半月形文化 帶。這條地帶,自新石器時代晚期以 來,「一直是畜牧或半農半牧的民族 繁衍生息的場所」。它既是歷史上 華、戎集團的文明分野,同時又是後 一集團諸族群彼此交往、互滲的文化 傳播帶。由於此地帶兩邊的農耕與游 牧集團在環境與心態方面的不均衡, 還導致了對雙方都有深刻影響的歷史 後果。具體來説,即⑩:

正是由於華夏族這種源遠流長的心理 上的凝聚力和文化上的排他性,就促 使北方和西方的邊地民族的文化傳 播,始終不能縱貫中華大地,而只能 圍繞其邊緣進行。

按照作者的描繪,作為局部的「藏彝走廊」已同一個由東北至西南的更大地帶聯繫了起來。並且,童恩正不僅指出該地帶對夷、羌、戎、胡諸游牧族群的生存價值和「通道」作用,而且也暗示了它在整個農、牧集團對峙格局之間的「過渡」與「緩衝」意義。

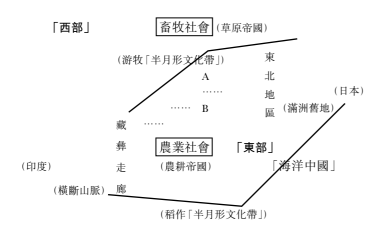
與此相關,在大致以這條自東北 向西南萬里延伸之「半月形文化帶」為 界的地方,自然地理研究者在50年代 就提出過在區劃上把中國分成東、 西兩個部分的主張۞。但值得注意的 是,當人們習慣於從生態和文化的交 錯特徵上,把東亞大陸簡化成農、牧 兩大類型與分野的時候,其實即使對 於作為農業社會的「東部」而言,也不 應忽略其中的自然和文化差異。比如 正是在所謂的農耕文化區的範圍內, 日本的一些現代學者,如佐佐木高明 等,就從地理、氣候及物產諸方面出 發,總結出另外一條自喜馬拉雅山 南麓、沿緬甸、雲南南部、泰國和越 南北部,然後經長江南岸直至日本西 部的「半月形文化帶」。其按自然植被 特徵可稱為「照葉樹林帶」,而按農耕 種植特點則可叫做「稻作文化帶」或 「東亞半月弧稻作文化圈」20。

而聯繫族群分布的歷史情況,按如今民族學界的通常説法,這一地帶的世居往來者卻是與「氐羌」系統不同的另一人群:「百越」。有人認為:從遠古的「百越族群」先民的遷徙活動地域,到現在的傣族定居地區,都是在中國境內以及同周邊國家接壤的邊疆,從未超出「東亞半月弧稻作文化圈」自然地理帶範圍③。

考古學家童恩正認為 在中華版圖裏,存在 着一條從東北至西南 的邊地半月形文化 帶。它既是歷史上 華、戎集團的文明分 野,同時又是後一集 **團諸族群彼此交往、** 互滲的文化傳播帶。 一些現代日本學者則 總結出另外一條自喜 馬拉雅山南麓、沿緬 甸、雲南南部、泰國 和越南北部,然後經 長江南岸直至日本 西部的[半月形文化 帶|,這一地帶的世 居往來者是與「氐羌」 系統不同的另一人 群:「百越」。

112 人文天地

有意思的是,若把上述兩條不同 的「半月形文化帶」與農、牧社會的各 自「中心」與「邊緣」聯繫起來、且上下 對稱地並置在東亞大陸的生態格局 中,將呈現出一幅更為「有機」的整體 框架;由此可幫助我們認識此區域內 的地理、族群和文化與歷史:



説明:虛線「……」表示農耕社會內部的麥作與 稻作分界;A代表北方麥作區;B代表南方稻 作品。

如果跨越東亞範圍,以「生態史 學」的視野考察歐亞大區間的聯繫, 值得提及的另一重要論説是梅棹忠夫 及其「文明的生態史觀」。梅氏論説被 稱為一種「關於舊世界各大文明歷史 演變的理論」。其把包括亞洲、歐洲 以及北非,從生態地理的意義上看作 一個整體,即「現代以前人類歷史的 大舞台」。他進而又將此所謂的「舊世 界|畫成一個扁形的橢圓,把位於左 右兩端的西歐和日本稱為「第一類地 區」,其內側稱為「第二類地區」29:

梅棹忠夫把西歐和日 本稱為「第一類地區」, 而[第二類地區]則包 括中國、印度、俄羅 斯和地中海、伊斯蘭 世界四個文明圈。在 他看來,這個由東北 向西南斜跨大陸的 乾旱地帶[是惡魔之 巢,是破壞之源」。 從梅氏對日本和西歐 的同構及「生態優勢」 的讚頌,強調一、二 地區的差別,不難看 出其與近代日本「脱 亞入歐」意識的關聯 和呼應。



資料來源:梅棹忠夫著,王子今譯:《文明的生 態史觀》(上海:三聯書店,1988),頁153。

在梅棹忠夫的圖式中,「第二地 區」包括了四個文明圈,即(I)中國世 界, (II) 印度世界, (III) 俄羅斯世界 和 (IV) 地中海、伊斯蘭世界。它們的 特點是「都具有巨大的帝國及其周圍 的藩屬國所形成的構造」圖。而從生態 與文明的互動結果觀察,梅氏劃分出 的所謂「第二地區」核心部分,是「由 東北向西南斜跨大陸的乾旱地帶」。 在他看來, 這裏「是惡魔之巢, 是破 壞之源|;因為「由這裏發起,自古以 來反覆出現的游牧民族等殘虐至極的 暴力運動,破壞了其周圍的文明世 界|。作為與此不同的對照,梅氏接着 對日本和西歐的「生態優勢|予以了讚 頌,稱「第一區距暴力之源較遠,在破 壞中得到保存,在中緯度溫帶優越的 自然條件下,如同在溫室中那樣,得 以舒適平和地生長」30。由此,梅棹忠 夫強調了一、二地區的差別以及日本 與西歐的同構。從中不難看出其與近 代以來在日本漸成主流的「脱亞入歐」 意識的關聯和呼應回。關於後一層面 的話題當然值得認真對待,不過基於 本文的主題考慮,這裏僅着重在梅氏 提出的「文明生態史觀」範圍。

從「藏彝走廊|這樣的論題來看, 梅氏論説的參照意義在於其提出的一 個超越東亞局限的更大空間; 其中, 自然生態的差異及關聯對各文明世界 的歷史文化產生了重大影響。今有學 者認為梅氏的理論是為回應湯因比 (Arnold J. Toynbee) 的「挑戰」而做出的 創立,但比湯因比「深刻得多,也規 整得多」38。

那麼湯因比的看法如何呢?在與 此相關的論題裏,湯因比也論述了歐 亞大陸的整體性以及橫貫其間的農、 牧分界——大草原和大沙漠。不過, 他一方面所強調的是:「在歐亞大陸

族群地理與 **113** 生態史學

的游牧民族與他們過定居生活的鄰居 之間的邊疆地區,存在着一場永恆的 邊境戰爭,在這場戰爭中,農耕居民 明顯希望贏得最後的勝利」;另一方 面卻又能在正視「游牧民只要衝出通 常居住的大草原,他們在軍事上就都 是令人生畏的」這種所謂「蠻族」威脅 的同時,肯定游牧生活方式對該地區 生態環境的適應和維護。由此湯因比 得出了從生態出發的結論:「大草原 的游牧生活是最有利的生活方式,它 可以開發大自然,卻又不把它變為不 毛之地。」

作為碩果纍纍的史學大家,湯氏在以《人類與大地母親》(Mankind and Mother Earth) 命名的最後著作中,貫穿了其一貫的整體史觀,並特別強調了人與自然在生物圈意義上的彼此關聯。在他為讀者勾畫的歐亞圖式裏,文明不僅是多元的,而且各有其不同的生態背景,呈現出交錯依存的景象。

然而湯因比並不滿足於僅僅對不 同文明的發展史作客觀描繪,而是向 人們發出了以「生物圈」為起點和歸宿 的呼籲:

如果我們確實認識到,迄今一直是我們唯一棲身之地的生物圈,也將永遠是我們唯一的棲身之地,這種認識就會告誠我們,把我們的思想和努力集中在這個生物圈上,考察它的歷史,預測它的未來,盡一切努力保證這一一的生物圈永遠作為人類的棲身之處,直到人類所不能控制的宇宙力量使它變成一個不能棲身的地方。

面對此種眼界與胸懷,在「中國 文化」這樣的國別研究領域裏,倡導 一點「族群地理」與「生態史學」的視角 和方法,我想當有必要吧。

#### 註釋

①⑩ 參見費孝通:〈關於我國的民族識別問題〉,《中國社會科學》, 1980年第1期。

- ② 李孝聰:〈區域歷史地理教學 參考大綱〉,北京大學歷史系網站: www.hist.pku.edu.cn/person/ lixiaocong/lxc1.htm。
- ③ 〈印證東亞人群起源非洲説〉,新華社上海4月6日電,轉引自《深圳商報》,2003年4月7日:〈漢藏語系各民族的共同祖先可能是三萬年前的氏羌氏族〉。
- ④⑧ 參見石碩:〈談費孝通先生提出的「藏彝走廊」概念與區域〉,「藏彝走廊屋史文化學術討論會」論文, 2003年10月:成都(打印稿)。
- ⑤ 費孝通:〈談深入開展民族調查問題〉,《中南民族學院學報》, 1982年第3期。
- ⑥ 費孝通對「全國一盤棋」格局大陸部分的劃分最早是「八個地區」,後來加上「西北走廊」成為九個。我將其歸納為「六區三廊」格局;若再加上島嶼部分的話,可補充稱為「六區三廊諸島」格局。參見費孝通:〈民族社會學調查的嘗試〉,載氏著:《從事社會學五十年》(天津:天津人民出版社,1983),頁91;〈談深入開展民族調查問題〉,《中南民族學院學報》,1982年第3期。
- ⑦ 費孝通:《中華民族多元一體格局》(北京:中央民族學院出版社, 1989),頁2-3。
- ⑨⑩ 施堅雅(G. William Skinner)主編,葉光庭等譯:《中華帝國晚期的城市》(北京:中華書局,2000), 頁245:242-50。
- ① ⑤ 參見譚其驤主編:《簡明中國 歷史地圖集》(北京:中國地圖出版 社,1991),頁59:67-68。
- ⑩ 個 周振鶴:《中國歷代行政區劃的變遷》(北京:商務印書館, 1998),頁108-135:112-13。
- ⑬ 轉引自上書,頁128。
- ⑩ 李紹明:〈西南絲綢之路與民族 走廊〉,載《中國西南的古代交通與 文化》(成都:四川大學出版社, 1994),頁37-38。此處的「六江流 域」的六江指岷江、大渡河、雅礱 江、金沙江、瀾滄江和怒江。

史學大家湯因比曾呼 籲:「迄今一直是我 們唯一棲身之地的生 物圈,也將永遠是我 們唯一的棲身之地, 這種認識就會告誡我 們,把我們的思想和 努力集中在這個生物 圈上, ……盡一切努 力保證這唯一的生物 圈永遠作為人類的棲 身之處。」用此種眼界 與胸懷,在「中國文 化」這樣的國別研究 領域裏,倡導一點 「族群地理」與「生態史 學|的視角和方法,我 想是很有必要的吧。

- 李紹明:〈再談民族走廊〉,「藏 彝走廊歷史文化學術討論會」論文,2003年10月,成都(打印稿)。
- ⑨ 參見徐新建:〈從邊疆到腹地: 中國多元民族的不同類型——兼論 「多元一體」格局〉,《廣西民族學院 學報》,2001年第6期。
- ② 參見胡興宇等:〈中國33個少數 民族體質特徵的比較研究〉,載陳國 強等主編:《中國人類學的發展》(上 海:三聯書店,1996),頁265-76。 ② 王明珂:《羌在漢藏之間:一個 華夏邊緣的歷史人類學研究》(台 北:聯經出版事業股份有限公司, 2003),「前言」,頁xi-xviii;第六章 「羌族史的再建構:華夏邊緣觀點」, 頁175。
- ② 李亦園:〈序《羌在漢藏之間》〉,載王明珂:《羌在漢藏之間》, 頁i-viii:又載《廣西民族學院學報》, 2004年第1期。
- ② 参見王明珂:《華夏邊緣:歷史記憶與族群認同》(台北:允晨文化實業股份有限公司,1997)。
- ② 需要説明的是,在看待東亞大陸所謂農、牧「兩大類型」的劃分上,不可過於絕對。因為那樣一來容易導致對一個複雜區域的簡單化,從而忽略其他豐富類型的存在。對此筆者曾有論述,可參閱註⑩〈從邊疆到腹地〉。
- 參見唐曉峰:〈長城內外是故鄉〉,《讀書》,1998年第4期。
- 愛 參見同上。拉鐵摩爾(Owen Lattimore)著作的英文名稱是Inner Asian Frontiers Of China,中譯本有的叫《中國的亞洲腹地邊疆》,有的為《內亞洲的中國邊疆》:意思略有差異。
- ② 汪暉:〈亞洲想像的歷史條件〉, 此文為作者於2001年12月28日在北京 天則經濟研究所「雙周學術討論會」上 做的演講整理稿。參見「世紀中國」 網頁(www.cc.org.cn/old/wencui/ 020422200/0204222017.htm)。
- ◎ 韓毓海:〈自遠方〉,參見「當代 文化研究網」(http://culture.online. sh.cn/bbs/read.asp?boardid= 1&bbsid=25201)。
- 黄仁宇:《中國大歷史》(北京: 三聯書店,1997),頁21-27。
- 童恩正:〈試論我國從東北至西南的邊地半月形文化傳播帶〉,載

- 《文物與考古論集》(北京:文物出版社,1987),頁36。
- ② 參見西北師範學院地理系、地圖出版社主編:《中國自然地理圖集》 (北京:地圖出版社,1984)。該圖 集介紹說,在1978年4月的國內綜合 大學地理系教材統編會上,學者們 「以非地帶性諸因素為主要根據」, 並「兼顧各地帶性因素諸特徵」,將 全國分為兩大區域,即「中國東部」 和「中國西部」。參見該著,頁94。
- ◎ 佐佐木高明著,劉愚山譯:《照葉樹林文化之路——從不丹、雲南至日本》(昆明:雲南大學出版社,1998)。
- ❸ 參見「雲南信息港」: http://travel. yn.cninfo.net/news/5/01-7-4/news\_ 1610\_0.html。
- 參見梅棹忠夫著,王子今譯: 《文明的生態史觀》(上海:三聯書店,1988)。
- 3939 同上書,頁154。
- ☞ 關於日本的「脱亞入歐」意識,自 [明治維新]時代就有福澤諭吉等人提 出並產生過影響;二十世紀80年代 又被重新翻檢出來,從而引起各界 關注。參見長谷川慶太郎著,鮑剛 等譯:《別了亞洲》(北京:國際文化 出版公司,1989)。不過,汪暉認為 日本早期思想界所謂「脱亞入歐」觀 念中的亞洲和歐洲,不單純是一個地 理的範疇而是一個文明的概念—— 因為人們「不能把日本搬到歐洲去」。 因此,「脱亞的實質在於脱儒教主義」 (見〈亞洲想像的歷史條件〉)。由此 對照梅棹忠夫的日本—西歐「第一區」 之說,可視為是從地理生態學的角 度對早期「脱亞入歐」主張的回應和發 展。其含義暗示的「科學」理據是:不 用從地理上把日本搬入歐洲,因為二 者在歐亞文明生態圈的「兩極 | 本來 就屬同構,是舊世界的「第一區」。
- 等 朱海軍:〈據「文明的生態史觀」論中國古代文明〉,參見《西湖評論》,第0082期(www.jw-dns.com)。

**徐新建** 四川大學文學院教授,主要 從事文化人類學和比較文學研究。