# 反思極權主義

## -托多羅夫的「心路歷程」

● 孫傳釗



阿隆 (Raymond Aron) 著,楊祖功等譯:《雷蒙·阿隆回憶錄: 五十年的政治反思》(北京:新星出版社,2006)。

2007年10月,托多羅夫(Tzvetan Todorov)訪問了中國,在北京大學等研究機構講學①。可是,中國學術界對其來訪的反應寥若晨星。 12月7日,《文藝報》刊登沈大力的

〈敲響西方文論的警鐘〉一文,可謂 中國學者在紙媒上對托多羅夫來 訪的唯一反應。該文驚呼2007年 托多羅夫在新著《文學的危殆》(La Littérature en Péril) 中「揭竿起義」, 全盤否定1970年代以來法國文壇流 行的傾向,即只注重單純的概念討 論,脱離現實生活,具有「形式主 義|、「虛無主義|和「唯我主義|三大 病理;並指責這一潮流把持法國教 育界和知識界近三十年,危害三代 公民②。沈大力在文章中雖然羅列 了托多羅夫早年的「學術傾向」,卻 絲毫未提及或故意迴避1990年代以 來他轉向關心歷史學、倫理學議題 的「心路歷程」,這當然令人很難理 解他在文論領域為甚麼「起義」。殊 不知,托多羅夫並非「起義」,更不 是突然反戈一擊。

### 一 來自阿隆的影響

在中國大陸的紙媒和網絡上, 幾乎搜索不到反映托多羅夫「心路 歷程」的信息③,唯一直接相關的文 字,就是新星出版社2006年重版的 阿隆一生活動與業績 和托多羅夫起家的領域有相當 離,因此,托多羅兒 給阿隆的回憶錄寫理 完,中國學術界理應 感到唐突並加以似 意,可是,人們似 未在意這一點。

《雷蒙·阿隆回憶錄》(Mémoires: 50 ans de réflexion politique) , 該書增 加了法文2003年新版中托多羅夫寫 的序言〈雷蒙‧阿隆和他的《回憶 錄》〉(引用只註頁碼)。這篇序言是 在中國大陸能反映托多羅夫1990年 代以後學術研究重心轉移的僅有 文字。迄今為止,中國學術界還 只是把托多羅夫作為結構主義、符 號論,以及單純的文藝理論領域專 家來介紹。本來,阿隆(Raymond Aron) 一生活動與業績在於社會 學、政治學、哲學,與托多羅夫起 家的文藝理論領域有相當距離,因 此,托多羅夫給阿隆的自傳性回憶 錄重版寫序言這件事情本身,中國 學術界理應感到唐突並加以注意, 可是,人們似乎未在意這一點,或 者是故意迴避這一問題。

仔細讀托多羅夫寫的序言,讀 者會感到出版社編輯請他寫這篇序 言非常合適——六十多歲的托多羅 夫即便在二十世紀末轉入一個新的 政治倫理領域也非等閒之輩。儘管 他在阿隆去世之後才關注其著述, 但這篇序言不僅對阿隆的生平與業 績評價精到,也部分反映了托多羅 夫最近十多年在歷史學、倫理學研 究著述中的一些主要觀點及其來自 阿隆的重要影響。而且,這篇序言 還部分回答了沈大力的疑問:他為 甚麼「揭竿起義」?

托多羅夫強調阿隆之所以值得 紀念,首先因為阿隆在重大的政治 事件面前,都堅定地選擇了個人的 立場(頁15)。這和托多羅夫在《惡 的記憶·善的嚮往》(Mémoire du mal, tentation du bien, 2000) ④中讚賞 小説家格羅斯曼 (Vasily Grossman) 在斯大林時代不畏懼強暴精神的分 析是一致的。同樣,在《面臨極端》 (Face a l'extreme, 1991) 中,他通過納粹集中營和蘇聯勞改營生還者的事例,分析有些人(極其普通的人)為何在生存極端的條件下依然能堅持個人良心的選擇⑤。他與阿倫特(Hannah Arendt) 一樣,把集中營和勞改營看成極權主義體制的重要標誌,而極權主義國家只是個強度上稍微弱一點的集中營⑥。

其次,托多羅夫在這篇序言裏 指出,阿隆的優秀品格在於不隨波 逐流,願意為他的選擇付出代價, 因此阿隆長期處於邊緣化狀態,處 在左派和右派的夾縫中,忍受孤立 和寂寞,特別在左派知識份子一邊 倒的法國,阿隆當年的立場「令人 難以容納」(頁7)。當然,在集中營 或勞改營中要保持人性與良知要付 出更大的代價。

再者,托多羅夫在1990年代以 來的諸多著述中批判善惡二元論, 特別在《惡的記憶·善的嚮往》一書 中推薦加里 (Romain Gary) 的小説 拒絕善惡二元論的理念。在這篇 序言裏他也讚美阿隆堅持反對善 惡二元論,同時還兩次深情地提 起加里(頁13-14),提出「明確區分 真和善,拒絕用道德抽象代替對世 界的客觀認識 | (頁5)。阿隆的現實 主義是負責任的政治,不是屈從政 治或犬儒政治; 他不放棄自己的理 想,但拒絕像薩特 (Jean-Paul Sartre) 那樣把這種理想當作理解現實的一 個工具。因此,托多羅夫否定了薩 特從道德教條出發的政治倫理觀。 對這些前輩學人的評價,托多羅夫 在《越境者的思想》(Devoirs et délices, 2002) 裏有更詳細的敍述⑦:

我一直認為1945年至1975年這三十 年,是政治思想遇難的三十年,意 識形態停滯的三十年,知性被鉛做 的窗簾遮蔽的三十年,這三十年 間,[法國]所有的言論都是依照馬 克思主義、列寧主義教條來判別的, 這一粗糙的意識形態,統治了知識 份子的世界,擁有很大的權力,其 他所有的聲音被趕到邊緣去。但 是,那些聲音是決不可以缺少的。 雷蒙·阿隆像是在沙漠裏,儘管沒 有人聽他的敍説,還在不斷呼喚; 阿爾貝爾·加繆[Albert Camus]也在 敍說,他的聲音被薩特淹沒了。還 有那個羅曼 · 加里, 當時誰也不認 真地把他當回事,只是把他作為一 個商業性的小説家,其實他不僅是 個遠勝過薩特的、讓人驚異的小説 家,也是個超越大半部分同時代人 的卓越的思想家。

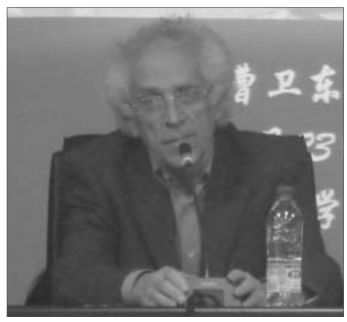
他在《生活在異國他鄉的人》 (l'Homme Dépaysé, 1996) 中,更直 接地指出:薩特的道德至上論是盲 從單一的教條;阿隆卻是基於人類 普遍觀念通過討論中的爭論推導出 合理的倫理®。托多羅夫厭惡薩特 在現實中的各種政治表現,特別是 厭惡他把烏托邦理想信仰寄託予自 認為唯一可能實現的蘇聯,無視蘇 聯存在勞改營等客觀事實的態度與 立場。他對薩特晚年訪問中國,支 持毛澤東的文化大革命,招來不少 無知青年的模仿和崇拜的後果,也 嗤之以鼻:「倘若20歲的時候有這 種狂熱、有某些過激的行為還能原 諒,也許還有點魅力,可是如果從 薩特當時的年齡及其經歷來看,只 能説他的狂熱和過激表現出政治上 的完全不成熟。| ⑨

托多羅夫還把阿隆與加繆做比 較,認為加繆對來自莫斯科的謊言 的宣傳保持警惕,最後與那些「左

翼」朋友絕交,是出於他作為一個 文學家、作家和思想家的責任感, 認為自己對讀者有傳達真實的義務 與責任。而對於阿隆來説,保持言 論與客觀世界的一致性的責任,是 要求自己嚴密地研究世界,力求不 在不掌握事理的基礎上發表自己的 觀點。托多羅夫以他們在阿爾及利 亞獨立問題上的態度為例來説明: 加繆因為自己是在阿爾及利亞出 生,對故鄉有特殊情感,不贊成阿 爾及利亞獨立而沉默;阿隆從經濟 學理論出發,分析國家與民族的利 益得失,公開發表贊成阿爾及利亞 獨立的觀點。托多羅夫指出,加繆 更重視的是言論與言論的主體對 應;阿隆注意的是言論與言論描述 的世界的一致性。所以,阿隆的公 開言論都與法國實際政治生活有着 密切關係;加繆則與現實政治保持 一定距離,以此來評判善與惡⑩。

當波爾特溫 (Catherine Portevin) 問起托多羅夫:您與阿隆、加繆 兩人中哪個更加近似?托多羅夫的 回答是:自己比較接近阿隆,不會

托多羅夫厭惡薩特把 烏托邦理想信仰寄託 予自認為唯一可能實 現的蘇聯,無視蘇聯 存在勞改營等客觀事 實的態度與立場。他 對薩特支持文化大革 命也喘之以鼻。



托多羅夫在北京師範大學發表演説的情形

像加繆那樣創作小說和劇本;對思 想史和政治史感興趣,但是不會像 阿隆那樣直接參與每天的政治生 活,提出具體政治解決方案——而 這正是阿隆對加繆不滿、提出批評 的地方⑪。

《雷蒙·阿隆回憶錄》序言中還 有一處反映出托多羅夫明顯而堅定 的政治倫理立場,即他說到阿隆的 欠缺之時説:「阿隆對其主要的觀 察對象之一的判斷稍顯不足,這就 是蘇聯」,阿隆曾錯誤地認為「共產 主義意識形態繼承了西方人文主 義、為了實現一種藍圖」(頁14)。 阿隆早年曾認為與納粹主義相比, 共產主義意識形態中具有普遍性的 東西⑫。當然阿隆在其回憶錄的結 東語中,已經意識到自己當年判斷 的失誤:共產主義意識形態「那種 表面的普遍性最終變成為一種裝飾 門面的東西」(頁646)。托多羅夫對 法西斯體制的評價是:在兩種極權 主義版本中,法西斯體制開始遲、 结束早,而且是拙劣地克降了完整 的真正的原版,因為希特勒體制中 最駭人聽聞的集中營制度,是向斯 大林學習的成果®。

自1960年代以來乃至今天,圍繞「極權主義」這一概念是否能把斯大林體制包括進去的問題,西方左派中的許多人一直持否定立場,理由與阿隆當年的認識大同小異——共產主義者有着崇高的理想。這篇序言中托多羅夫對阿隆委婉的批評,表明了他堅持自己更鮮明的立場。所以,托多羅夫1990年代以來的著述中對兩種體制下的集中營、勞改營的對比研究,遭到當前西方左派們(如伊格爾頓[Terry Eagleton])的批評⑩。至於他在文論領域裏「揭竿起義」——對自己的否定和顛覆的勇

氣,我們可以從這篇序言中的開首 找到點蛛絲馬迹。他讚揚阿隆:「是 一個隨時準備懷疑一切、尤其是懷 疑自己的人。他敢於揭自己的瘡疤, 袒露自己的憂慮和不足。」(頁1)中 國學者正因為缺乏阿隆這樣的良知 和勇氣,所以迴避、不敢正視和介 紹托多羅夫的「心路歷程」。

對托多羅夫文論「轉向」理論上 最有啟示的,是阿隆力圖解決在施 特勞斯 (Leo Strauss) ⑤的絕對真理 論與韋伯 (Max Weber) 的價值判斷 相對主義之間的對立與矛盾。而這 個矛盾是自由主義與保守主義衝突 的焦點,也是托多羅夫文論中最想 解決的難題:文學與意識形態、倫 理、政治的關係,歷史真實與價值 判斷的關係,人和文化的多樣性與 倫理價值一致性、共同性的關係。

1953年,施特勞斯強調各種價 值的超越性及其絕對序列,相信存 在「客觀的規範」。他在《自然權利 與歷史》(Natural Right and History) 一書的第二章就價值及其作用,對 韋伯將事實判斷與價值判斷相分離 (政治領域的責任倫理與個人信仰 倫理之間的對立無法調和) 的觀點 提出質疑和挑戰,認為那樣的話, 價值會被排斥在科學研究之外,導 致虛無主義盛行。阿隆曾為《自然 權利與歷史》法文版問世出了力, 注意到施特勞斯論點的合理性,所 以作為致力於將韋伯著述介紹到 法國的推動者,他在1959年為韋伯 《學術作為一種志業》(Wissenschaft als Beruf)的法文版寫的前言中,附 上二十多頁註釋,專門言及自己對 施特勞斯與韋伯之間對立與分歧的 「調解」態度。托多羅夫非常重視阿 隆的這段註釋,從中吸收了不可忽 視的學術養料⑩。

托多羅夫的 「心路歷程」

針對韋伯認為理性有其局限, 只能適用於自然科學而不能適用於 社會倫理領域,阿隆提出了一個中 介的概念——「普遍性」,要使理性 擺脱被認為不能進入社會倫理領域 的困境。他認為,如果分析到達更 加抽象的水平的話,倫理也是建立 在一個「普遍性」的基礎之上的,這 個普遍性就能在科學與倫理之間架 起過渡的橋樑,而這種普遍性建立 在人類根據周圍狀況的自我約束--自律的基礎之上。針對韋伯認為的 「在各種價值之間選擇是不可能的」 或「價值的多神教」的觀點,阿隆 説:「由此可以推導出:即使『2乘2 等於4』與『不能殺戮』不是屬於同一 類型真理,但是,按照數學中的平 均概念,可以説是整個人類都能接 受的道理。」⑩總之,通過自律產生 的共同的、普遍的倫理價值,也是 超越政治集團利益的。

托多羅夫讚賞這種觀點,他 説⑬:

與理性一樣,所有人都共同擁護的 東西,更接近理性的東西,比如, 和平就屬於這種東西,戰爭不是這 種東西。當然也有更喜歡戰爭的 人,希望勝利的人,可能也有這樣 的文化。但是,不可能所有的人都 希望成為勝利者,相反,所有的人 都可能在和平中生活。從而,追求 何種優越性的願望可能不同,但 是,和平的價值更具有普遍性。

因此,在他看來,儘管人類文化是 多元的,但是有着共同的倫理價值 觀⑪。

阿隆對托多羅夫的影響是很大 的。2003年伊拉克戰爭後,托多羅

夫在《世界新的無秩序:一個歐洲 人的考察》(Le Nouveau Désordre mondial: Reflexions d'un Européen) 一書中,也多處援引阿隆的著述來 批評該戰爭,比如批評布什(George W. Bush) 以善的名義、依賴戰爭手 段的外交政策,不僅自毀美國民主 的形象,還會帶來世界的不安寧; 又如當今國際刑事法庭之所以沒有 權威,正是因為以美國為首的大國 反對、不願受國際法庭的制約,等 等@。

阿隆認為人類及其文化具有多 樣性和共同普遍性的倫理觀對托多 羅夫的影響,在其「轉向」的「心路 歷程」及其著述中明顯地反映出 來。托多羅夫在保加利亞取得文學 碩士學位後,1973年赴法。在保加 利亞,因為顧慮到追究文學的本來 意義會與國內正統的意識形態教條 發生衝突,所以在法國展開學術生 涯的初期,他專注於文學的形式研 究(特別是俄羅斯的形式主義研 究);另一方面,1960年代,他受 到周圍的各領域許多學者繼承柏拉 圖的傳統,無視文本敍説的本身, 只把它看作一種方法的風氣影響, 因而感受到結構主義「可以把世界 和敍説主體顛倒過來 | 的好處②。

但是,1970年代後,托多羅夫 逐漸意識到這種形式主義的研究忽 視了文學中的另一側面。起先他還 想把結構主義作為一種工具,來尋 找和研究被遺忘的側面,後來卻發 現這種研究走入一個死胡同:「工 具」自身成了研究的目的。於是, 他嘗試把這種探索放到歷史過程中 去考察,而《象徵理論》(Theories du Symbole, 1977) 就是這種嘗試的成 果。在該書中他已經發現結構主義

1970年代後,托多羅 夫逐漸意識到形式主 義的研究忽視了文學 中的另一側面。起先 他還想把結構主義作 為一種工具,來尋找 和研究被遺忘的側 面,後來卻發現這種 研究走入一個死胡同。

和浪漫主義都把藝術放在人類精神生活的頂點,然而它們都在歷史中受到某種程度的限制。而當今的結構主義和形式主義的源頭是十九世紀浪漫主義②。他認為,雖然「研究作品結構並非沒有益處,但是要結合作品意義與作者意圖來研究」②。通過結構主義這個工具不能到達自己要追求的探索文本的價值、意義——「真實」的高度;同時也應該注意到研究的主體與自由、責任之間的關係。

同一時期,托多羅夫還受到忘 年之交、前輩學者文學史專家貝尼 舒(Paul Bénichou)影響。貝尼舒認 為,文學不能與為公眾寫作割裂開 來,是「表達對世界與人類境況看 法的一種方式」。文學是建立在倫 理傳統、新舊欲念、需求和理想之 上的。意識形態不能單純地被視為 「在虛偽的獨立外表下為物質利益 服務的思想,文學作為一種人類思 想活動,是人類的一種本性」,於 是,「我們就把適合於所有人及一 切場合的普遍格式的希望寄託在知 識份子身上」20。貝尼舒在歷史中研 究文學作品,那種投入自己全部身 心、人格,與文學作品的著者、文 本中的人物聯繫在一起、與他們對 話的特點,對托多羅夫有很大的 影響:不僅使他決心擺脱局限於 結構形式來研究文學作品、嘗試 在歷史中解讀文學,而且使他對 巴赫金 (Mikhail M. Bakhtin) 的「對話 理論」產生了興趣圖。1989年出版的 《我們與他者》(Nous et les autres) 是 他第一次批評列維-斯特勞斯 (Claude Lévi-Strauss) 結構主義的著 作,以後他的文論投稿甚至被他作 為編輯委員的《詩學》(Poétique)雜

誌以理論水平低下、不涉及寫作技 巧為理由拒絕刊載,最終與結構主 義群體切斷了關係@。

1970年代,托多羅夫的個人生 活也使得他產生困惑:儘管自己努 力成為與其他法國人同樣的法國 人,但是無論如何不會這樣被同 化,只可能作為「他者」生活於異國 他鄉。1970年代末起,如何闡釋人、 文化的多樣性與人、文化擁有共同 一致性之間的矛盾,成為一個始終 揮之不去的課題,《巴赫金對話原 理》(Mikhaïl Bakhtine le principe dialogique, 1981)、《美洲的征服》 (La Conquête de l'Amérique, 1982) 和《共同生活》(La vie commune, 1995) 可以説都是圍繞這一課題的著作。 在這些著作中,他通過蒙田 (Michel de Montaigne)、孟德斯鳩 (Charles de Montesquieu)、 盧梭 (Jean-Jacques Rousseau)、貢斯當(Benjamin Constant) 和托克維爾(Alexis de Tocqueville) 等人的著述,以「文化的多數性與 道德的共同一致性」的觀點來論述 諸如「普遍主義與相對主義」、「民 族文化」等具體課題。

1984年出版的《批評的批評》 (Critique de la critique) 匯集了托多 羅夫以前發表的文章,這些文章已 經勾勒出他在1972至1979年間告別 結構主義、告別詩學的思想演變。 在2002年《批評的批評》中譯本中, 譯者的〈譯後記〉對該書的解讀基本 無誤,恐怕因為沈大力沒有細讀這 本書,未追蹤托多羅夫的「心路歷 程」,所以驚訝地認為他突然轉向 和「起義」。其實托多羅夫的新著 《文學的危殆》並非突然「起義」,在 《越境者的思想》一書的前三章裏, 他很詳細地敍述了1970至1980年代 間,自己的文學理論研究重心如何 從詩學到結構主義,最後轉向批判 結構主義,注重文學作品深處的真 實及其意義;也談到形式主義、工 具主義的文學理論多年來在法國學 校教育中的負面影響,並表示自己 依然對文學保持濃厚的興趣②。

#### 極權主義和知識份子 的立場

至於托多羅夫對極權主義的立 場,與他個人經歷不無關係。他的 父親早年留學德國,與二十世紀許 多追求革命的知識份子一樣,沒有 把主要精力放在學術研究上,而是 沉緬於馬克思列寧主義的革命實踐。 即使這樣,他父親依然是1944年 保加利亞共產主義新政權所器重的 黨員知識份子,擔任國家圖書館館 長。但是好景不長,1949年,由於 保加利亞共產黨高層內部政治鬥爭 的株連,他父親失去這個職位,成 了一名大學教授,最終成為經常收 聽自由歐洲電台的反體制自由主義 信仰者。

托多羅夫從小也處於這樣「灰 色的」社會地位中,至少他還能在 幹部子弟學校裏就讀。這樣的生活 經歷,決定了1939年出生於保加利 亞、在祖國生活了二十四年的托多 羅夫對極權主義的認識與西歐左派 有所不同——有一種身臨其境的感 覺。儘管他反覆強調自己不是一個 政治人,即使畢生對文學研究的執 著要求他停留在純文學圈內,但人 生經歷中遭遇的善與惡,讓他不能 在二十世紀特有的怪物——極權主 義體制面前再保持沉默@。

作為曾在極權主義體制下生活 過的法國公民,今天的托多羅夫認 為,與其他事情相比,捍衞民主以 及民主制下的日常生活是絕對重要 的使命。在《生活在異國他鄉的人》 的前三章中,他精闢地分析了極權 主義社會的三個特徵:(1)用一種 意識形態作為自己的專制統治工 具,然而這並非一種信仰,而只是 一種隨時可以改變的手段; (2) 用 恐怖手段來控制媒體、民眾言行, 為了恐怖政治的正當化,必須虛構 一個敵人; (3) 整個社會生活規則 是,與權力合作無限追求私人利 益。追求私欲和權力相結合的強烈 欲望在其他社會體制內也存在,但 是猿不如極權主義社會那樣蔓延到 每一個人身上那種嚴重的程度。上 述三個特徵同時發生功能,虛偽的 信仰造就謊言,虛構的敵人是鼓勵 人們檢舉他人並告密的產物,追求 權力只不過是為了滿足私欲。

所以,這樣的社會表面上進行 對高尚理想的宣傳,背後是少數掌 權人無恥的統治。極權主義社會完 全失去民主社會中個人倫理不可缺 少的自律——民主社會存在的第一 條件,同時建立在個人自律基礎上 的公共領域的自律和約束也蕩然無 存了,當政者可以隨意解釋或改變 任何法規。於是,極權社會中人的 主要特徵就是「兩重化」: 用謊言構 築的公共場合的言論與現實的私人 生活內部的言説相分離,恐怖環境 下的認知與行為實踐相分離。

這也是極權主義社會惡性循環 但卻能長久延續的原因。個人道德 自律的人、拒絕「兩重化」的公民就 會被視作不順應體制的「敵人」。社 會政治生活中不僅「告密」、「檢舉」

作為曾在極權主義體 制下生活過的法國公 民,今天的托多羅夫 認為,與其他事情相 比, 捍衞民主以及民 主制下的日常生活是 絕對重要的使命。他 不能在二十世紀特有 的怪物——極權主義 體制面前再保持沉默。

托多羅夫贊成哈維爾 的説法,所有人都成 了極權主義的共犯。 由於人類對死亡本能 的恐懼遠超過追求東 理的勇氣,因此極權 主義社會中的知識份 子無法避免這種污染。 盛行,由於告密能獲得升遷和利益,人們都以他人的苦難作為自己的愉悦,因為人們對死亡的恐懼勝於對自由的渴望;包括知識份子在內,人們都失去自律的倫理規則。托多羅夫贊成哈維爾(Václav Havel)的說法,所有人都成了極權主義的的說法,所有人認為只是社會體制「邪惡」、社會中個人都是「善良」的想法,是不真實的,因為全體成員都遭受污染⑩。由於人類對死亡本能的恐懼遠超過追求真理的勇氣,因此極權主義社會中的知識份子也無法避免這種污染。

當然,在極權主義的夜色中, 並不是所有的貓都同樣是灰色的, 最低限度的奉獻與賣身投靠之間還 是有區別的。托多羅夫把這種體制 下的知識份子分為三類:其一,與 國家有緊密聯繫、享受許多來自國 家的特權與經濟上的利益,領袖們 聽取他們的建議;其二,體制外的 作家,與市民社會有緊密聯繫,儘 管得不到報酬與利益,對自己能與 民眾保持同樣的感情感到愉悦; 其 三,純粹的藝術家,不接受來自國 家的榮譽稱號,可是也同第一類知 識份子一樣,避免批評政府,為藝 術而藝術,喜好私人領域的世界。 第三類知識份子既不有損自己人格, 也容易得到廣泛的認同和稱讚。托 多羅夫讚賞哈維爾等在極權主義體 制下抵抗的知識份子,對自己早年 在保加利亞追求純粹藝術的第三條 道路表示反省。他列舉了陀斯托耶 夫斯基 (Fyodor M. Dostoevski) 所作 的一個比喻:「里斯本遭到地震, 在四起濃煙、物成灰燼的第二天, 有個詩人還只在吟唱鶯歌燕舞、小 **橋流水的話**,那麼這個詩人將會遭

到很不幸的命運吧!這種場合,恐怕即使這個城市的居民會把他處刑,也不會遭到譴責吧!」⑩

托多羅夫還批評了西方民主體 制下有些作家援引施特勞斯「迫害 能磨練寫作技巧」的説法,竟然羨 慕極權主義體制下作家遭受迫害、 寫作不自由的狀態,他哀嘆民主體 制下作家喪失想像力,並指出文學 創作平庸化的原因及其錯誤所在。 他說:在西歐式民主世界裏,確實 作家有根據自己意願寫作的自由, 但是這並沒有使得有些作家毫無保 留地感到高興。因為對於社會來 説,個人是不計其數,社會也往往 會忽視某一個人。作家可以説他喜 歡說的話,但很有可能誰也不聽他 的敍述。極權主義國家的狀況恰恰 相反,因為有審查制度,所以重視 作家的敍述,並把他們的言論作為 一種證據。相對而言,作家們引人 注目,所以那些國家出版的詩歌集 遠比民主國家多得多。假如要比詩 歌集出版數量的話,那甚至是嚮往 自由的西歐詩人們感到非常沮喪的 事情。但是, 西方各國知識份子的 現狀,並沒有嚴重到因為現代性和 市場經濟而被邊緣化到只是孤立寫 作的地步,法國及西歐的虛無主義 者也沒有孤立到被原子化的地步, 市民依然擁有共同的價值⑤。

可是,西歐民主社會的知識份子為甚麼往往在作出政治選擇的時候還不如普通市民般有判斷力呢?例如,薩特無視蘇聯發生過的事實,福柯 (Michel Foucault) 擁護霍梅尼 (Ruhollah M. Khomeini)的原教旨主義。托多羅夫列舉了三種先行的觀點: (1) 類似洛維特(Karl Löwith)、阿倫特分析海德格爾 (Martin Heidegger) 失足原因所

指出那樣,西歐知識份子傳統有抽 象觀念與面對具體事實的實踐相 分離的弱點; (2) 像奧威爾 (George Orwell) 曾指出的那樣,知識份子的 知識水平在國民平均水平之上,不 僅在專制體制容易謀到出人頭地的 職位,而且當然傾向貴族主義的精 英主義,從而背離民主;(3)受到 德國浪漫主義的影響,知識份子 對美的追求取代了善的自律◎。所 以,托多羅夫認為文學家、歷史學 家和其他社會科學學者為了捍衞民 主主義,不能置身事外,基於人類 共同的道德準則,要面對現實生 活,挺身而出發揚人文主義精神, 提出批評。

極權主義國家強制推行一元意 識形態的支配; 而民主國家卻相反, 認為追求全體一致的一元化本身就 是一種惡, 允許個人自由地追求他 們所認為的善及發表言論,只禁止 使得言論自由變得不可能的説教、 宣傳。諸如以暴力代替對話的説教 正是應該打擊的,不能以言論自由 給予寬容。托多羅夫指出,如果當 年魏瑪共和國打擊了這種說教,也 許可以阻止納粹主義的盛行33。因 為存在超越歷史的、公眾共同持有 的、普遍的倫理價值觀,所以,他 在主張知識份子有充分自由表達言 論的同時,還提出知識份子應該負 起與這種言論自由相應的社會責 任,不能讓自由毫無限制。

托多羅夫和他所敬佩的伯林 (Isaiah Berlin) 一樣,對極權主義體 制的瓦解歸結於偶然的原因,歸結 於難以預料的戈爾巴喬夫 (Mikhail S. Gorbachev) 那樣的領導人良心發 現圖,對蘇東劇變後的後極權主義 世界並不樂觀。他認為,因為極權 主義體制下幾乎所有國民都形成 「兩重化」人格,即使東歐體制瓦解 後,這些國家為了體制的轉換,還 是付出了極大代價。他引用米奇尼 克 (Adam Michnik) 的話:「共產主 義中最可怕的時刻是在共產主義瓦 解之後。」 351990年保加利亞擺脱極 權主義體制後的第一任領導人盧卡 諾夫 (Andrey Lukanov, 1996年被政 敵暗殺) 是高幹子弟,曾在日夫科夫 (Todor Zhivkov) 時代任外貿部長, 是托多羅夫少年時代的同桌、好 友。托多羅夫後來撇開個人的情 感,對盧卡諾夫所謂的改革的評價 是:「把原先共產主義者們都變成 保加利亞新的野蠻資本家|,「把國 家的財產轉化為他們私有,就是他 與他的同夥」圖。而這種私有制的回 歸會引起人們對往日經濟體制的留 戀⑩。加上一元的意識形態信仰的 消亡,虛無主義、相對主義價值觀 盛行,導致人們更加道德墮落,瘋 狂地追求物欲。所以, 托多羅夫指 出中國現在的共產主義市場經濟是 延長了共產主義的壽命38。

因為存在超越歷史 的、公眾共同持有 的、普遍的倫理價值 觀,所以,托多羅夫 在主張知識份子有充 分自由表達言論的同 時,還提出他們應該 負起與這種言論自由 相應的社會責任,不 能讓自由毫無限制。

#### 註釋

① 除了北京大學,根據互聯網 檢索,托多羅夫還訪問過中國社 會科學院、西安外國語大學,也, 都舉行了學術報告會。

② 沈大力:〈敲響西方文論的警 鐘〉、《文藝報》、2007年12月7日。 ③ 筆者2008年春寫拙文時只能 找到一篇張春穎編寫的書訊,簡 單提及伊格爾頓(Terry Eagleton) 對《希望與回憶》(即《惡的記憶・ 善的嚮往》)一書的評價。參見〈托 多洛夫新著《希望與回憶》〉,《國 外理論動態》,2004年第6期, 頁46-47。是年4月稿子投出,等 待刊出期間,才見錢林森等主編 的《跨文化對話》,第二十三輯 (南京:江蘇人民出版社,2008)

中,由三篇與托多羅夫2007年訪問中國時在北大做題為「惡的記憶・善的嚮往」演講有關的文章組成一個「托多羅夫研究」專題(頁165-92)。同年9月23日,《中華讀書報》刊出錢林森在法國對托多羅夫訪談的短文〈我的漂泊與探索的旅程〉。

- ④ 該書名「惡的記憶·善的嚮往」 也是2007年10月他在北京大學外 國文學研究所做的演講的題目。
- ⑤ 該書是托多羅夫研究極權主義的第一部著作・參見ツヴェタン・トドロワ (Tzvetan Todorov) 著・小野潮譯:《越境者の思想》(東京:法政大學出版局・2006)・百373。
- ⑩ ツヴェタン・トドロワ (Tzvetan Todorov)著・小野潮譯:《他郷に生きる者》(東京:法政大學出版局・2008)・頁50-63。台灣桂冠出版公司的2004年繁體字中文版把書名譯成《失卻家園的人》。
   ⑰ ⑨ ⑩ ⑪ ⑨ ❷ ❷ ❷ ツヴェタン・パギャック・パープログラック・パート・パイト

トドロワ (Tzvetan Todorov):《越 境者の思想》・頁184-85:185-86:341:342:244-50:130-40:137-38:144-56:150。

®@⑩⑩⑩⑩⑩⑩⑩⑩ ♥ヴェタン・トドロワ (Tzvetan Todorov):《他郷に生きる者》・頁50-63:25-47:172:168-70:172:25:69:38-39:67。

⑩⑩⑩ ツヴェタン・トドロワ (Tzvetan Todorov)著・大谷尚文 譯:《惡の記憶・善の誘惑:20世紀から何を學ぶか》(東京:法政大學出版局・2006)・頁51-52:61-62:67:67。

- ⑩ 參見張春穎:〈托多洛夫新著《希望與回憶》〉,頁46-47。當然,伊格爾頓也是托多羅夫重要的批判對象,他把伊格爾頓的馬克思主義文藝觀和後結構主義、解構主義、實用主義都作為「相對主義」、「虛無主義」進行批判。參見ツヴェタン・トドロワ(Tzvetan Todorov):《他郷に生きる者》,頁219-25。
- ⑤ 《雷蒙·阿隆回憶錄》的翻譯 者搞錯了,把「列奧·施特勞斯」

(Leo Strauss) 翻譯成「列維-施特 勞斯」(Claude Lévi-Strauss,本 文譯作列維-斯特勞斯),參見托 多羅夫:〈序言〉,載《雷蒙·阿隆 回憶錄》,頁10。

®の® ツヴェタン・トドロワ (Tzvetan Todorov)著・大谷尚文 譯:《歴史のモラル》(Les Morales de l'Histoire, 1991) (東京:法政大學出版局・1993)・頁313-16。 另參見托多羅夫:〈序言〉・頁10・註1。

- ® 
  見Tzvetan Todorov, Le Nouveau Désordre mondial: Reflexions d'un Européen (Paris: Robert Laffont, 2003)。但是,在回顧美國參與越南戰爭時,托多羅夫否定美國以戰爭形式參與同時,依然指出軍事行動先是北越對南越出手的,統一後的越南人民處於更加悲慘的境地。參見ツヴェタン・トドロワ(Tzvetan Todorov):《越境者の思想》,頁189。
- ❷ 托多洛夫(Tzvetan Todorov)著,王東亮、王晨陽譯:《批評的 批評》(北京:三聯書店,2002),頁165。
- ® ツヴェタン・トドロワ(Tzvetan Todorov):《越境者の思想》, 頁138。托多羅夫還説阿倫特的 《耶路撒冷的艾希曼》(Eichmann in Jerusalem)一書也具有把自己 全部身心、人格投入著作中去的 這種優點,該書使他改變了對 「惡」這一概念的看法。
- ② 很長一段時期裏,即使在巴黎,托多羅夫與其他旅法同胞談到祖國保加利亞事情的時候,總要驚恐地環視四周有否可疑盯梢的人。可見極權主義體制下的告密盛行之恐怖。另可參見ツヴェタン・トドロワ(Tzvetan Todorov):《越境者の思想》,頁180-82、201。

**孫傳釗** 1982年畢業於華東師範大 學中文系;自由學人。