# جنون، استعاره و شر در مسخ

سرویراستار: هارولد بلوم

ترجمة فرزام كريمي

ـ سلسله جستارها و نوشتاری در باب نقد مسخ یگانه اثر فرانتس کافکا

ـ سلسله جستارهایی از ژرژ باتای، مارک اندرسون،
الـ یـ زابـت مـک انـدوو،
استنلی کرنگله و دیگران
ـ چرا باید مسخ بخوانیم؟

سرشناسه: باتای، ژرژ عنوان و پدیدآور: جنون، استعاره و شر در مسخ/ سرویراستار: هارولد بلوم؛ ترجمه ی فرزام کریمی. مشخصات نشر: تهران: مروارید، 1400. مشخصات ظاهری: ؟ص شابک: ?-?-191-964-978 وضعیت فهرستنویسی:فییا. موضوع: موضوع: موضوع: موضوع: دمبندی کنگره: PIR شماره کتابخانه ملم:



تهران، خيابان انقلاب، روبەروى دانشگاه تهران، پلاک 1188/ ص. پ. 1654- 13145 دفتر: 66400866 -66414046 - 66484612 فاكس: 66484027 فروشگاه: 66467848

https://instagram.com/morvaridpub - https://telegram.me/morvaridpub www.morvarid.pub



جنون، استعاره و شر در مسخ سرويراستار: هارولد بروم ترجمه فرزام كريمي ترجمه فرزام كريمي توليد فنى: الناز ايلي صفحه آرايي: تينا حسامي چاپ اول: 1400 عوران چاپخانه: موران تيراژ 330 تيراژ 330 شابك ؟-؟-191-964-978 ISBN 978-964-191-978

تقديم به

دکتر بهزاد برکت

عالیجناب بی مثال که افتخار آن را داشتم تا در دورهای از زندگانی ام از محضرشان بیاموزم، آموزگار همیشگی ام تنها يادآوري خاطرات آن برهه أز زندگيام در اندرونم ميتواند مرا أرام كند. دوران جهالت، بلاهت و عشلقهاي جاهلانه، آنگونه که خرد ورزیدن با شک به جهالت آغاز ميكر دديه تعبير زندهياد بهمن محصص اگر امر سكشوال عَيَانَ گردد ديگر لُذت خويش را از دست ميدهد عشق آگر عشق باشد در درونت رخ میدهد وبسان واژگان کافکا تو را به نژنگ می انداز د، درونت را شعلهور می کند و تازیانه به دست رد خویش را بر اعماق قلبت بهجای میگذارد و چون واژگان کافکا با بینظمی منحصربهفرد خویش مخاطب را مبهوت و سرگردان می کند.

سه خط پیشین را بی شک از ژرژ باتای وام گرفته ام به تعبیر شما نویسنده باید ذاتا نویسنده باشد آنگونه که بکت رد خویش را در ذهن شما حک کرده است.

عاليجناب سترك و متواضع

به امید دیداری زود...

#### فهرست

## دربارهی سرویراستار و منتقد: هارولد بلوم



بخش اول: نیویورک، هارولد بلوم، اضطراب تأثیر بخش دوم: نقد دین، شکسپیر، در جستجوی خرد بخش سوم: نظریة نفوذ، آناتومی تأثیر، وجدان نقد بخش چهارم: وجدان نقد، عقلانیت امپرسیونیستی و مرگ

# بخش اول: نیویورک، هارولد بلوم، اضطراب تأثیر

هارولد بلوم <sup>1</sup>یاز دهم جو لای 1930 در برانکس نیوپورک زاده شـــد و از بزرگترین منتقدین ادبی ایالات متحدهی آمریکا بهشمار میرفت که با تفسیر های خلاقانهی خود در بارهی تاریخ ادبیات به شهرت رسید. هار ولد در شهری به دنیا آمد که لقب سومین شهر پرجمعیت ایالات متحدهی آمریکا را با خود پدک میکشد، مساحت بر انکس چهلودو مایل معادل صدونه کیلومتر مربع است و بر اساس سر شماری سال 2019 یک میلیون و چهار صد و هجده هزار و دویست وهفت نفر جمعیت دار د، شهر کو جکی که شاید آسمان خر اش های عظیم نبو بو رکی را به خود ندیده است آما از مراکز خرید، موزهها و فضاهای سبزی برخور دار است که جذابیتش را دوچندان کرده است، شهری که نامش را از نام جوناس برونک <sup>2</sup>و ام گرفته است؛ جوناس در سال 1639، زمانی که در این منطقه مستقر شد، آن را به عنوان مستعمرهی هلند برگزیده بود. بر انکس شهری متشکل از ملیتهای آیتالیایی، آیر گندی، الماني و اروپاي شرقي بود. اين منطقه به علت فضاهاي سرسبزش لوکیشن بسیاری از فیلمهای سینمایی هالیوودی بوده است و از سویی روح موسیقی هیپهاپ زیر پوست این شهر هنوز هم جریان دارد. از سُـوى ديگر، بسنياري از عشاق بيسبال به علت استاديوم ورزشي

<sup>1</sup> Harold Bloom

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Jonas Bronck

معروف این شهر که قدمتش به دهه ی بیست میلادی باز میگردد، مجنون تر از دیگران بیسبال را دنبال میکنند. بااین حال میان این همه اتفاقات خوشایند که در این شهر رخ میدهد، هارولد بلومی زاده میشود که ذهنش به جای پرسه زدن در کوچه ها و پا به توپ شدن، در صفحات کتاب ها پرسه می زد.

زبان مادری بلوم بیدیش بود و همچنین او پیش از انگلیسی زبان عبری را نیز آموخته بود. وی در دانشگاههای کرنبل (مقطع کارشناسی، 1951) و بیل (مقطع دکتری 1955) تحصیل کرد و سال 1955 شروع به تدریس در دانشگاه بیل نمود؛ وی همچنین در فاصله سالهای 1988 تا 2004 نیز به تدریس در دانشگاه نیویورک مشغول بود. در جوانی بسیبار تحت تأثیر کتاب تقارن (1947)، مطالعهای درباره ی ویلیام بلیک، اثری از نورتروپ فرای بود و بعدها اذعان کرد که فرای را بدون شک بزرگترین و مهمترین منتقد ادبی در زبان انگلیسی پس از والتر پیتر  $^{2}$ و اسکار وایلد  $^{3}$ میداند.

ربی مار خود را با تکنگاریهایی درباره پرسسی شهای درباره پرسسی شهای درباره پرسسی شهای درباره پرسسی شهاه (اسطور هسازی شهای و رایام باتلر بینس <sup>5</sup> (بینس)، و الاس استیونز راسعار اقلیم ما) آغاز کرد که در اصه این تکنگاریها مرتبط با رساله ی دکترای او بودند. در این آثار بلوم از رمانتیسیسم در برابر منقدین نئومسیدی که تحت تأثیر توماس الیوت آبودند و وی از مخالفان فکری آنها بود، دفاع جانانهای کرد. هارولد رویکردی سنیز مجویانه داشت: اولین کتابش، اسطور هسازی شلی، بسیاری از منتقدین معاصر را متهم به بدخوانی و بیدقتی نمود.

بلوم پس از یک بحران شخصی در آواخر دههی شصت میلادی، علاقهی عمیقی به رالف والدو امرسون<sup>8</sup>، زیگموند فروید <sup>9</sup>و سنتهای

شاخهای از زیرخانواده ی زبانهای ژرمنی است که با الفبای عبری نوشته میشود.
 آمیختن بیدیش با زبانهای اسلاوی آن را به دو شاخه ی شرقی و غربی تقسیم نمود.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Walter Pater

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Oscar Wilde

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Percy Bysshe Shelley

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> William Butler Yeats

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Wallace Stevens

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Thomas Stearns Eliot

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Ralph Waldo Emerson

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Sigmund Freud

کابالایی و هرمسیه بیدا کرد. مایکل پاکنهام 2، سردبیر بخش کتاب و ادبیات نشریه ی خورشید بالتیمور، در مصاحبه ای با بلوم در سال 2003 اظهار کرد که بلوم به دفعات خود را عارفی یهودی می نامید، اما بلوم در این باره عنوان کرد: «من از عرفان به عنوان رویکردی کلی گرایانه بهره می جویم، یهودی بودن بخشی از هویت من است؛ کما این که من حاصل فرهنگ ییدیش هستم اما قادر به درک خدایی نیستم که دانا و توانا باشد و باوجوداین اجازه دهد اردوگاههای مرگ نازی ها و جود داشته باشد.

وی تحت تأثیر مطالعات خویش، شروع به نوشتن مجموعه کتابی در باب اضطراب تأثیر نمود که به کشمکشهای شاعران برای ساخت دیدگاههای شاعرانبی منحصربهفرد خودشان میپرداخت تا تز خود را اینگونه تشریح کند که بیشک تمام شاعران معاصر بهنوعی از پدر نخستین تأثیر گرفتهاند و شاعران معاصر تحت تأثیر شاعران پیشین خود قرار دارند. اولین کتاب این مجموعه، بیتس، با دیدگاه منتقدانه پیشهی شاعری را به چالش کشید. بلوم در پیشگفتار این کتاب، اصول بنیادین رویکرد نوین خود در نقد را بیان کرد: «بنا به برداشت من، تأثیر شاعران شعرای پیشین از آنها برای شروع نوشتن خود جدید با خواندن اشعار شعرای پیشین از آنها برای شروع نوشتن خود میخواهند بگویند پیش از این توسط شعرای پیشین گفته شده است، این میخواهند بگویند پیش از این توسط شعرای پیشین گفته شده است، این جراکه نمی توانند نخستین باشند و انسان های زیادی پیش از آنها وجود در اشتند که همه چیز را گفته اند.

بهگفتهی بلوم، برای دوری جستن از این مانع روانشاختی، شاعران جدید باید متقاعد شوند که شاعران پیشین در جایی اشتباه کردهاند و نتوانستهاند موفق عمل کنند و بهاین ترتیب تنها در این صورت است که این احتمال وجود دارد آنها بتوانند با نقض پیشینیان خود چیزی به آنها بیفز ایند. عشق شاعران جدید به قهرمانان خویش به خصومت نسبت به آنها تبدیل می شود: «عشق اولیه به اشعار شعرای قدیمی به سرعت به ستیز مبدل می شود که بی آن فردیت گرایی غیرممکن خواهد بود.» کتاب دوم این مجموعه پس از بیتس به نام «اضطراب تأثیر» که بلوم نگارش آن را در سال 1967 آغاز کرده بود، او از اثری به نام «بار مسئولیت گذشته و شاعر انگلیسی» اثر

ال فلسفه و مذهبی است که بر اساس نوشتههای هرمس تریسمجیستوس ایجاد شد. این مکتب بر جنبشهای عرفانی غرب بسیار تأثیر داشته و در دوره رنسانس و روشن زائی مورد توجه زیادی قرار گرفته است

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Michael pakenham

والتر جکسون بیت <sup>1</sup>یاد کرد و تاریخچهی افسردگی شاعران قرن هفدهم و هجدهم میلادی را تشریح کرد و با اتکا به روانکاوی، به بررسی دستاوردهای معاصران در قیاس با دستاوردهای پیشینیان پرداخت. هارولد تلاش کرد تا فرآیند روانشاختیای را دنبال کند که از طریق آن شعرا خود را از قید پیشینیانشان رها کرده و دیدگاه شاعرانه ی خود را به دست آورند. او تفاوت عمدهای میان شعرای توانمندی که با قاطعیت پیشینیان خود را نقض میکردند و شعرای ناتوانی که صرفاً ایدههای پیشینیان خود را مانند اصول و قواعد دانسته و آنها را تکرار میکردند، قائل بود. بلوم این فرآیند را به عنوان شیکلی از نظریات نوین توصیف میکرد که هر شاعر توانمندی در طی فعالیت خود، آنها را پشت سر میگذارد.

با انتشار کتاب بیتس (1970)، بلوم شروع به گسترش نظریه ی نقد خود کرد و در کتابهای اخسطراب تأثیر (1973) انتقادهایی از بدخوانی را مطرح میسازد که از این حیث توانست یکی از خلاقانه ترین نظریههای معاصر را تدوین کند. بر مبنای این نظریه شاعر با خوانش نادرست آثاری که بر او تأثیر میگذارند، سبب خلق شعر می شود. آثاری از او همچون کاراکتر هایی با قوه ی تخیل قوی شعر می شدین کتاب دیگر در دهه ی هشتاد میلادی این مفهوم را گسترش می دهد.

شیفتگی بلوم به ادبیات فانتزی سبب شد تا وی به آزمون و خطا در رمان نویسی روی بیاورد و ماحصل آزمون و خطایش سبب شد تا او در ادامه ی رمان «سفری به ستاره ی ژوبین دار» اثر دیوید لیندسی <sup>2</sup>رمانی با عنوان «پرواز تا لوسیفر» را بنویسد و این اثر تبدیل به تنها رمان نوشته شده توسط بلوم شود که گوشه ی کارنامه اش به چشم می خورد. او در این برهه کمی از جهان نقد فاصله گرفت.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Walter Jackson Bate

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> David Lindsay

# بخش دوم: نقد دین، شکسییر، در جستجوی خرد

ســـپس بلوم دورانی جدید را در زندگی خویش آغاز کرد که از آن به عنوان دوران نقد دینی یاد میکند؛ این مرحله با نگارش کتاب «نابودی حقایق مقدس، شعر و باور به انجیل از گذشته تا به امروز» (1989) آغاز شد.

آو و دیوید روزنبرگ (مترجم متون کتب مقدس) در کتاب جی (1990)، اسناد بسیار قدیمی از آثاری ادبی را منتشر میکنند که انجیل را تأثیری عمیق از آن کتاب میدانند که البته آن اثر ادبی قصد باز تولید جزمگرایی دینی را نداشته است. آنها این نویسندهی گمنام را زنی در ارتباط با دربار پادشاهان بنیاسرائیلی معرفی کردند ساین گمانهزنی توجه بسیاری را جلب کرد. بعدها بلوم اظهار داشت که گمانهزنیهای آنها کامل نبوده است و احتمالاً میبایست جی. را گمانهزنیهای آنها کامل نبوده است و احتمالاً میبایست جی. را بهعنوان «بث شبع» معرفی میکرد. وی در کتاب «عیسی و یهوه: تاریخی میپردازد و ناسازگاری بنیادی مسیحیت و یهودیت را اثبات تاریخی میپردازد و ناسازگاری بنیادی مسیحیت و یهودیت را اثبات شخصیتهای ادبی، بخشهایی از مطالب نوشته شده در کتاب جی را مجدداً بررسی میکند.

بلوم در كتاب «دين آمريكايي» (1992) به بررسي اعتقادات

-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> David Rosenberg

مذهبی پروتستانها و پساپروتستانها پرداخت و اظهار داشت که اکثر این باور ها از نظر احاطهی روانشخاختی که بر پیروان خود دارند بیشتر از آنکه به مسیحیت شباهت داشته باشند، مشابه ادیان عرفانی هستند و از سویی پیروان یهوه استثنا هستند و بلوم آنها را غیر عرفانی میداند. وی در جایی دیگر پیشبینی کرد که در دهههای آینده محبوبیت مورمنها و پنطیکاستهای مسیحی از پروتستان نیز بیشتر خواهد شد. بلوم در کتاب «پیشبینیهای هزاره» (1996) این عناصر مذهبی آمریکایی را برگرفته از سنتی عرفانی میداند که نشاندهنده مجموعهای از عقاید و تجربیات مرتبط با پیشگویی و تفسیر خواب و هزارهگرایی است.

بلوم در مقاله ی خود در کتاب انجیل توماس اظهار داشت که هیچیک از گفته های توماس به زبان یونانی باقی نمانده اند. ماروین میر<sup>1</sup> هم موافق بود و بر این عقیده بود که نسخه های قبلی انجیل توماس به احتمال زیاد به زیان یونانی نوشته شده بودند. ماروین میر پیشگفتار خود را با تأیید بخش عمده ای از مقاله ی بلوم به پایان رساند. بلوم تعلق عیسی به دنیایی دیگر را که در گفته های توماس مشهود بود، به یارادوکس عیسی آمریکایی نیز ارجاع میدهد.

شاید بتوان گفت که بزرگ ترین میراث بلوم علاقه ی او به سایر گونه های شعر و ادبیات است. این امر در برجسته ترین اثر وی تحت عنوان «کتب و مکاتب در گذر اعصار» (1994) مشهود است که در آن چندفر هنگگرایی رایج در اواخر قرن بیستم را رد میکند. او در این باره گفت: «چندفر هنگگرایی به منزله ی رهیافتی ست که تو سط مردمانی که به انکار فر هنگ غالب خویش می اندیشند تبیین شده است.» بلوم در یکی از مصاحبه هایش که در سال 1995 منتشر شده بود، در مورد نویسندگان بزرگ جهان غرب اظهار داشت:

«ما باید آثار شکسپیر، دانته، چاسر، سروانتس، انجیل یا حداقل انجیل کینگ جیمز را مطالعه کنیم و آثار برخی نویسندگان را بخوانیم چراکه آنها دارای ارزش عقلانی هستند و به جرات میتوان گفت ما را به معنویتی میرسانند که هیچگونه ارتباطی به ادیان و بنیان اعتقادات شخصیمان ندارد، بلکه به هر شکلی به ما یادآوری میکنند که باز هم باید به خودمان توجه کنیم. آنها نهتها آنچه را که از خاطر بردهایم به ما یادآوری میکنند، بلکه نکاتی را به ما گوشزد میکنند که ممکن بود بدون در نظر گرفتنشان به بطن موضوعی پی نبریم. ممکن بود بدون در نظر گرفتنشان به بطن موضوعی پی نبریم. بنابراین آنها تشکیلدهنده ی ذهنیمان خواهند شد.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Marvin Meyer

بلوم عمیقاً قدردان ویلیام شکسپیر بود و او را قلب تپنده ی ادبیات غرب میدانست. او در ویرایش اول کتاب «اضطراب تأثیر» به صورت کامل از شکسپیر چشمپوشی کرد؛ چراکه در آن زمان تصور می شد او به هیچوجه تحت تأثیر مشکلات روان شناختی اضطراب نبوده است. در ویرایش دوم که در سال 1997 منتشر شده بود، مقدمه ای طولانی اضافه شد که در آن به توضیح بدهی شکسپیر به اوید و چاسر و کشمکشهای او با همعصرش کریستوفر مارلو <sup>1</sup>که با در هم شکستن مفاهیم کلیسایی و اخلاقی راه را برای شکسپیر هموار کرد، برداخته است.

بلوم در بازنگری بعدی خود تحت عنوان «شکسیپر: آفرینش انسان» (1998)، برای هر یک از سیوهشت نمایشنامه ی شکسییر، که بیست و چهار عدد از آن ها جزو شاهکار های هنری هستند، تجزیه و تحلیل و نقدی را ارائه داد. بلوم در خود اثر نیز همانند عنوان کتاب ادعا میکند که شکسبیر بشریت را اختراع کرده است. بهاین صورت که شکسییر با توصیه ی اکید به شنیدن سخنان درونیمان باعث بروز تحو لاتی در ما شده است. دو مثال او برای این مدعا <mark>سر جان فالستاف</mark> 2در نمایشنامهی هنری چهارم و هملت بوده است که بلوم شخصیت جان فالستاف در این دو آثر را به ترتیب از خودراضی و بیزار از خود میدانست. در آثار شکسییر امکان داشت که شخصیتهای نمایشنامههای مختلف را کنار یکدیگر و در حال تعامل با یکدیگر رؤیت کنیم. این امر به منزلهی بازگشت به نقد شخصیتی از مدافتادهی مورد استفادهی <mark>اندرو بردلی</mark> 3و سایرین بود که بهوضوح کتاب را تحسین میکنند، آما توسط بسیاری از اساتید دانشگاهی و منتقدان معاصر تقبیح شده است. بلوم در کتابهای نقد غربیاش به نقد مکتبی که آن را مکتب ناخشنودی مینامید، میبردازد. این مکتب از مثال شکسیبر برای تشریح خویش بهره میگیرد و میگوید به دلیل این که آنها قادر به رویارویی و برابری با غولی زیبا و در عین حال جهانشمول همچون شكسيير نبودند، به تقسيم مطالعهي ادبيات به بخشهای چندفر هنگی و تاریخی می پرداختند. بلوم با اثبات محبوبیت منحصر بهفرد شکسییر در سراسر جهان، او را بهعنوان تنها نویسندهی چندفر هنگی معرفی میکند. بلوم ضـــمن تکذیب انرژیهای برآمده از اجتماع که تاریخدانان اقتدار شکسییر را مرتبط با آن میدانند، اعلام مى كند كه دشمنان آكادميك شكسبير و درواقع تمام اجتماع بير امونمان

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Christopher Marlowe

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sir John Fastolf

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Andrew Cecil Bradley

تقلیدی از انرژیهای شکسییری هستند.

بلوم كار خود را با انتشار كتابهاى چرا و چگونه بخوانيم (2000) و نبوغ: سيماى يكصد نابغهي سخن (2003) ادامه داد. كتاب هملت: شعر بيكران (2003)، تصحيحى بر كتاب شكسبير: آفرينش انسان بود. در كتاب كجا مى توان خرد را يافت؟ (2004) برخى از عناصر نقد مذهبى با نقد سكولار را ادغام مى كند و در كتاب عيسى و يهوه: نامهاى الهى (2005) شاهد نسخهي كامل ترى از نقد مذهبى هستيم. او در طول اين دهه چندين مجموعه شعر را نيز گردآورى، ويرايش و معرفى كرد.

بلوم در فیلم مستند ظهور کلیسای ابدی (2006) ساخته ی پل فستا شسر کت کرد. محوریت این مستند واکنش افراد مختلفی بود که برای اولین بار قطعه ی ظهور کلیسای ابدی اثر البویه مسیان ابا ساز ارگ را می شسنیدند. سپس بلوم کار روی کتابی را آغاز کرد که هنگام نگارش آن را هزارتوی زنده نامید و تمرکز این کتاب روی شکسپیر و والت ویتمن بوده است. این کتاب در سال 2011 تحت عنوان آناتومی تأثیر: ادبیات به عنوان راه روش زندگی، منتشر شد. بلوم پس از انتشار کتاب آناتومی تأثیر و پایان نگارش کتاب سایمی یک سنگ بزرگ، در جو لای 2011 روی سسه پروژه ی دیگر نیز همزمان بررگ، در جو لای 2011 روی سسه پروژه ی دیگر نیز همزمان امرسون و فاکنر بود.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Paul Festa

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Olivier Messiaen

## بخش سوم: نظریهی نفوذ، آناتومی تأثیر، وجدان نقد

 $\times$ ببلوم در نقدهایش مدعی شده بود که ساموئل جانسون در میان همه منتقدین گذشته و آینده از سراسر دنیا بی همتاست گرچه وی در سال 1986 نورتروپ فرای  $^1$ را به عنوان پیشگامی در نقد معرفی کرد که بیشترین شباهت را به وی داشت بلوم در سال 1986 به امره سالوسینسکی گفت: به نظر من تنها نورتروپ فرای می تواند پیشگامی در در زمینه نقد باشد". من یکی دو هفته بعد از انتشار و توزیع کتاب تقارن در کتاب فروشی در نیویورک آن را خریداری و مطالعه کردم، خواندن این کتاب من را از خود بیخود کرد همواره سعی کردم تا آقای کنت برگ که فردی دوست داشتنی و منتقدی بسیار مقتدر است را به عنوان پدری دلسوز در نقد در نظر بگیرم اما بنده هیچگونه شباهتی به برگ ندارم و مشابه فرای هستم.

با این و جود بعدها هارولد بلوم در کتاب آناتومی تأثیر نوشت: "من دیگر قادر به خواندن آثار فرای نیستم" و انگوس فلچر  $^2$ از دانشگاه شهر نیویورک را از میان هم دورههای زنده خود، به عنوان "راهنما و وجدان خود در نقد" میدانم وی در همان سال کتابهای "رنگهای ذهن" اثر فلچر و " چراغ و آینه" اثر هاوارد آبرامز  $^3$ را در جایی دیگری به عنوان نامزدهای دریافت جایزه معرفی کرد، بلوم همچنین دیگری به عنوان نامزدهای دریافت جایزه معرفی کرد، بلوم همچنین

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Northrop Frye

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Angus Fletcher

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Meyer Howard Mike Abrams

در اواخر عمر کاریاش بر سنت منتقدین قدیمی همچون ویلیام هزلیت<sup>1</sup>، رالف والدو امرسون، والتر پیتر، اندرو بردلی و ساموئل جانسون <sup>2</sup>تاکید کرد و در کتاب نقدش، جانسون را به عنوان منتقدی توصیف کرد که در میان همه منتقدین گذشته و آیندهی دنیا بی همتاست. هارولد در پیشگفتار کتاب بعد چهارم شعر (انتشارات نورتون، 2012)، به تأثیر هاوارد آبرامز بر وی در دوران تحصیلش در دانشگاه کرنل اشاره کرد.

نظریه اضطراب تأثیر بلوم توسعه ادبیات غرب را فرآیندی متشکل از گرته برداری و بدخوانی میداند نویسندگان و شاعران معاصر از نویسندگان و شاعران معاصر از نویسندگان و شاعران پیشین خود الهام گرفته و به منظور شکل دادن به صدای خود به عنوان یک شاعر، شروع به تقلید از آنها میکنند؛ در عین حال آنها میبایست آثاری متفاوت از آثار پیشینیان خود خلق کنند، در نتیجه طبق استدلال بلوم به منظور اینکه نویست ندگان توانا بتوانند به اندیشههای نوین خود جامهی عمل بپوشانند، میبایست آثار پیشینیان خود را نقض کرده و سپس به تلاشی مجدد دست بزنند.

در گذشته آغلب بلوم را از پیروان مکتب ساختار زدایی میدانستند اما او تنها چندنظر مشترک با ساختار زدایان داشته است.وی در سال 1983 به رابرت موینیهان گفت: "به نظرم تنها نقطه مشترک میان من و اعضای مکتب ساختار زدایی، آگاهی منفی فلسفی ست که رهاورد خداشناسی منفی است، هیچ راه فراری وجود ندارد چرا که همه چیز از بیش تعیین شده است ".

بلوم در مصاحبهای در اواخر دهه هشتاد میلادی گفت: شاید بتوان گفت که ساموئل بکت <sup>3</sup> تواناترین نویسنده زنده غربی است، بکت بی شک معتبرترین نویسنده جهان غرب میباشد". پس از درگذشت بکت در سال 1989، بلوم نویسندگان دیگری را به عنوان نویسندگان معاصد و زنده غربی معرفی کرد

معاصر و زنده غربی معرفی کرد. وی درباره شاعران بریتانیایی گفت: "جفری هیل <sup>4</sup>تواناترین شاعر فعال بریتانیایی در حال حاضر است" و" هیچ رمان نویس بریتانیایی معاصری نمی تواند با آیریس مرداک <sup>5</sup>برابری کند" پس از درگذشت

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> William Hazlitt

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Samuel Johnson

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Samuel Beckett

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Geoffrey Hill

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Iris Murdoch

مرداک، بلوم رمان نویسانی همچون پیتر آکروید<sup>1</sup>، ویل ساف<sup>2</sup>، جان بنویل  $^{2}$ و انتونیا سوزان بیات  $^{4}$ را تحسین و تمجید نمود.

او در کتاب نبوغ: سیمای یکصد نابغه سخن (2003)، نویسنده پرتغالی برنده جایزه نوبل ژوزه ساراماگو <sup>5</sup>را "با استعدادترین رمان نویس زنده جهان و یکی از آخرین بازماندگان ژانر ادبی رو به پایان انقضایش" نامید.

بلوم در سال 2003 درباره رمان نویسان آمریکایی اظهار کرد: "من چهار رمان نویس آمریکایی را می شناسم که در قید حیات هستند و شایسته ستایش می باشند" وی ادعا کرد که توماس پینچن<sup>6</sup>، فیلیپ راث<sup>7</sup>، کورمک مک کارتی<sup>8</sup> و دن دلیلو <sup>9</sup>به سبک معاصر می نویسند و هر یک از آنها آثار استاندار دی نوشته اند، وی همچنین نام جان کراولی  $^{10}$ را هم به این اسامی افزود و اذعان داشت: تنها عده ی انگشت شماری از نویسندگان انگلیسی می توانند با سبک او برابری کنند و اکثر آنها نیز شاعرند، تنها فیلیپ راث هم سطح کر اولی می نویسد.

بلوم در کتاب نقد و کاباًلا (1975) از رابرت پن وارن  $^{11}$ ، جیمز مریل  $^{12}$ ، جان اشبری  $^{12}$  الیز ابت بیشاپ  $^{14}$ به عنوان مهمترین شاعران آمریکایی که در قید حیات هستند نیز یاد کرد.وی در دهه نود میلادی از ای. آر. آمونز  $^{15}$ به همراه اشبری و مریل نام میبرد و بعدها هنری کول  $^{16}$ را شاعر آمریکایی برتر این نسل معرفی کرد.وی شاعران کانادایی همچون آن کارسون  $^{16}$ و موریتز را شاعرانی حقیقی نامید و

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Peter Ackroyd

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Will Self

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> John Banville

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> A. S. Byatt

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> José Saramago

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Thomas Pynchon

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Philip Roth

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Cormac McCarthy

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Don DeLillo

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> John Crowley

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Robert Penn Warren

<sup>12</sup> James Merrill

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> John Ashbery

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Elizabeth Bishop

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> A. R. Ammons

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Henri Cole

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Anne Carson

جی رایت را نیز در میان جمع انگشت شمار شاعران بزرگ در قید حیات قرار داد.

نوشته های بلوم برای سالهای متمادی پاسخهای قطبی شدهای را حتی درمیان پژوهشگران ادبی متقدم رقم زده است بلوم مشهور ترین منتقد ادبی در ایالات متحده و مشهور ترین شخصیت ادبی آمریکا نامیده می شد یکی از مقالات روزنامه نیویورک تایمز در سال 1994 اذعان داشت که منتقدین جوان، بلوم را به چشم شخصیتی عجیب و قدیمی می بینند اما مقاله دیگری در روزنامه نیویورک تایمز به سال 1998 بلوم را یکی از با استعداد ترین منتقدین معاصر نامید.

جیمز وود <sup>1</sup>بلوم را اینگونه توصبف میکرد:" فردی آینده بین، بی تواضع و دلربا بود، به واقع بلوم در اواخر عمر خویش نسبت به همه چیز عمدتاً بی تفاوت بود، اگرچه بعد از مرگ بلوم، جیمز وود در مطلبی که برای چاپ به نیویورکر سپرده بود، بلوم را اینگونه توصیف کرد:

گاهی اوقات تنها صدای آموزگارتان را بخاطر می آورید، من هیچگاه هارولد بلوم را از نزدیک ملاقات نکردم اما مانند بسیاری از مخاطبانش احساس کردم که می توانم او را درک کنم، وی دوشنبه گذشته از بین ما رفت من همیشه خیال میکردم او تمام آن چیزی که در کلاس به دانشجویانش تدریس میکند را در کتابهایش مینویسد اما اینگونه نبود او بی وقفه نوشت و میتوان او را به موجی تشبیه كرد كه ميل آرام گرفتن نداشت و پيوسته خود را به صحرهها می کوبید، او را می توان همچون بار آنی سیل آساً دانست او رسالت یک بیامبر را بر عهده داشت هر چند در اواخر عمرش آنچه را که به أن علاقه داشت زياده از حد تكرار ميكرد، من هارولد بلوم را در بر هههای گوناگون مورد ســتایش و تمســخر قرار دادم و همواره در جدل با او بودهام و بارها هم موذیانه او را به مانند دانشهویانش آذیت كردم گرچه به اين باور دارم كه تنها دون كيشوت ميتواند با شواليه سترگی همچون جان فالستاف جدل کند، وی بیش از حد سریع و قوی مينوشت و آثارش از استحكام و ثبات برخوردار بودند اگر چه كه وی در زمان خویش رقیب قدرتمندی را نداشت تنها کافیست به نثر کور مک مک کارتی دقت کنید تا متوجه شهوید چرا بلوم در قیاس با رقبای ضعیفی چون او قهرمان نسل خویش شد اما به واقع نباید از حق گُذشت که او تحریک آمیز مینوشت و آدمی را وادار به واکنش نشان دادن مینمود اگرچه بعضی مواقع تحسین او بسیار سخت است، شما او را با هیچکسی اشتباه نگر فتید آحن و سبک نوشتار وی هر مخاطبی

-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> James Wood

را مجذوب خویش مینمود شاید به همین دلیل است که شما وقتی با نثر وی مواجه میشوید میتوانید این طاووس قدیمی را از دیگران تشخیص دهید چون وی شبیه هیچکس نبود پیوندهای منطقی و رفرنسهای دقیق وی هر کسی را میتواند پیرامون منطقی بودن وی قانع کند، این طبیعی ست که اشخاص ادیپی میتوانند با دیگر اعضای ادیپی خانواده ادبیات ارتباط برقرار کنند، بلوم در روش نقد خویش با زبان شخصی خویش سخن می راند و بسیار در نقدش با احتیاط پیش میرفت، این شاید همان سبک منتقدان قدر باشد.

بلوم در مصاحبه ای در پاسخ به سؤ آلات مرتبط به وود گفت: "در نقد نیز مانند رمان و شعر دوره هایی وجود دارند، آنها به چشم به هم زدنی می گذرند و افراد پس از آن قادر به انجام هیچ کاری نیستند، من نمی خواهم در مورد وی صحبت کنم

نمیخواهم در مورد وی صحبت کنم. در اوایل قرن بیست و یکم پس از نقد نویسندگان مشهوری همچون در اوایل قرن بیست و یکم پس از نقد نویسندگان مشهوری همچون آدرین ریج<sup>1</sup>، مایا آنجلو  $^{2}$ و دیوید فاست و والاس $^{3}$ ، خود را در مرکز بحث و جدال ادبی می دید، وی در صفحاتی از نقدنامه پاریس، با انتقاد از ضربه سنگین اشعار پوپولیستی گفت: « این مرگ هنر است. » هنگامی که دوریس لسینگ برنده جایزه نوبل شد، بلوم خشمگین بود که این جایزه با دیدگاهی کاملاً سیاسی به نویسنده رمانهای علمی تخیلی همچون او اعطا شده است، به زعم بلوم وی نویسندهای درجه چهارم بود.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Adrienne Rich

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Maya Angelou

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> David Foster Wallace

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Doris Lessing

#### بخش چهارم: وجدان نقد، عقلانیت امیرسیونیستی و مرگ

هار و لد بلوم عصیانگری بود که تازیانه به دست مجر مان این شهر را تازیآنه باران میکرد، ذات نقد، تند، خشن و تلخ است، وی در شهر کور ها چشمانش را بر فجایع نبست و مجرمان شهر را که همان نویسندگان و شاعران بودند، یکی پس از دیگری از لب تیغ گذراند، وظیفهاش را که نواختن تلنگری برای بیدار ماندن اذهان بود به درستی انجام داد و سیس بار هستی را بست و با مرگش زندگی را به ریشخند گرفت، مرگ بزرگتر از او نبوده و نیست و به تغییر کوندرا آنچنان هم امری صبحب به شیمار نمی رود که بخواهی برایش مدیحه سرایی کنی و برای ماندن هزاران یقه پاره کنی و به هر بهانهای قصد ماندن داشته باشی، گاهی تمام آنچه را که خواستهای به پایان رساندهای پس بهترست هرچه سریعتر کوله بارت را جمع کنی و ترشحات لزج هستی را مانند آب دهان تف کنی و به این عذاب ماندن خاتمه دهی، وی همواره از تنزل استاندار دهای ادبی افسوس میخورد اما توانسته بُود خود را به جایگاه ویژهای در میان بزرگترین منتقدان ادبی جهان برساند. او همچنین به جمع نامزدهای نهایی جایزه ملی کتاب آمریکا راه یافته بود و یکی از اعضای فرهنگستان هنر و ادب آمریکا به شمار می فت.

بزرگ ترین میراث بهجامانده از «بلوم» که بی شک تا سالیان دراز باقی خواهد ماند، نظریه نفوذ و اضطراب تأثیر است که بر اساس آن بر این باور بود که شاعران معاصر پیشینیان خویش را انکار میکنند در حالی که در آثار شان تحت تأثیر آنها قرار دارند، وی تاریخ گرایی

مارکسیستی و نو تاریخ گرایی را هم مورد انتقاد خویش قرار داد، بلوم نظریه ادبی خود را در کتاب اضطراب تأثیر به درستی بسط و تشریح مي كُند و به كساني كه با نگاه تاريخي به دنبال تأثير سياست، اجتماع و اقتصاد در ادبیات میگردند میتازد، وی از پیروان رمانتیسیسم به شمار می رفت و به درستی تشخیص داد که هیچ آنارش و اعتراضی در جهان هستی عمیقتر و پر رنگتر از عشق نیست، وی در کتاب سيمأى يكصد نابغة سينن تعريفي كه از نبوغ ارائه ميدهد تعريفي ماترياليستي نيست بلكه وي نبوغ را خداوندگار دروني يا همان نفس متکی به خویشتن مینامد، نفسی که ساخته و پرداخته تاریخ، اجتماع و سیاست نیست بلکه ذاتی است، نوابغ خدای درونی خویش را در مبدأ حیات میجویند و به واقعیت مبدل مینمایند به زعم بلوم این همان شیوه ایست که شکسییر، نابغهی تمام دورانها دنبال میکند و همینطور دیگر نوابغ از جمله دانته أ، جویس أ، پروست  $^3$ ، کافکا أ، رمبو و و .... اگر وجود نبوغ را در پیشنیان به آثبات برسانیم میبینیم که بلوم حگونه این عامل را در اصطراب تأثیر گسترش میدهد، نشانه هایی از عقده ادیب مطرح شده از سوی فروید<sup>6</sup> را میتوان در نظریه اضطراب تأثیر جستجو کرد و بلوم هم آن را کتمان نمیکند وی ستیز ادیب با پدر را تا حد قتل در شعر می بیند در دیدگاه او یویایی شعر از همین ستیز ریشه میگیرد و شاعر قوی شاعریست که ستیز را تا بیشترین حد خود پیش میبرد و در بستر اضطراب، خود را در بیشترین فاصله از پیشینیان نشآن می دهد این نکات، یعنی تأکید بر نقش اضطراب و ستیز در شهور و در اثر ادبی جایگاهی حائز اهمیت به نقد ادبی بلوم داده است، بلوم به عنوان منتقدی کلاسیک که بیر و رمانتیسیسم است کارش آشتی دادن متن با روانشناسی و استفاده أز روانشناسی در تحلیلهای بینامتنی است، همین امر سبب می شود تا بحث نبوغ را پیش بکشد و داشیفته رمانتیسیسم باشد چرا که نبوغ و خلاقیت در همین دوره شکل می گیرد، بلوم از این جهت شبیه نور توت فرای و هاوارد آبر امز است؛به ز عم بلوم در شعر پسر زیر سایه ی پدرست و این قرارگیری پسر در زیر سایه ی پدر، اضطرابی را به لحاظ روانکاوی در پسر ایجاد می کند که منجر به تکرار پدر می شود، با آین نگاه شیاغر خالی از اصالت و نبوغ است و صرفاً کالای درجه چندم محسوب می گردد و

<sup>1</sup> Dante Alighieri

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> James Joyce

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Marcel Proust

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Franz Kafka

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Arthur Rimbaud

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Sigmund Freud

از نگاهی دیگر اگر غیر از این باشد، واقعیتی در کار نیست و صراحت در بیان این امر متفاوت بودن نگاه بلوم را نشان می دهد، وی معاصریت را لگد مال می کند و گفتن این نکته شهامتی را می طلبید که بلوم به خوبی آن را معنا کرد و ذهن محدود بشری را با نکاتی درگیر نمود تا بتواند اذهان را به سوی عقلانیت هدایت نماید، بنابر این از او نمی توان به سادگی گذشت و با اکتفا به همین نکات پرونده او را بسته دانست، بلوم برای مردمان شهر خاموش حکم تلنگری را داشت که با عصیانش قصد بیداری این جماعت خفته را کرده بود و در مورد میزان موقعیت و تاثیرگذاری او آیندگان باز هم سخن خواهند گفت و نوط حرکتش توانسته بود بر نوشست که تا چه میزان اندیشه و نوع حرکتش توانسته بود بر اندیشگان نسل خویش و نسلهای بعد از خودش تاثیرگذار باشد.

وی مدتی با بیماری سرطان دست و پنجه نرم میکرد و عاقبت در چهاردهم اکتبر 2019 و در سن هشتاد و نه سالگی با زندگی بدرود گفت.

#### سخن سرويراستار

#### هارولد بلوم

در نامههای عاشقانهای که میلنا یسنسکا ابرای معشوقهاش فرانتس کافکا مینویسد میتوان تصویری از یک نویسندهی مدرن، راز آلود و در عین حال باورمند به پوچی جهان را رویت نمود، وی را میتوان بسان زاهدی گوشه نشین، بصیرت مند و سردرگم در زندگی دانست او جهان را پر از اهریمنان پنهان میدید، اهریمنانی که با نزدیکی به انسان او را نابود میکنند، تمام آثار وی دهشتی رازآلود و بی گناهی انسان در جهان هستی را به تصویر میکشد.

میلنا صریح و جسورانه به واسطهی زیباییاش توانست کافکای سردرگم میان یهودیت و عرفان یهودی را به دام بیندازد، ماکس برود برای تشریح افکار کافکا در جایی به نقل قولی از وی مبنی بر آن اشاره میکند که افکار نهیلیستی ما ساخته ی ذهن خداوند است.وی در ادامه به دوست عارفش اینگونه توضیح داد که خداوند خود جهان را گناه آلود و شیطانی ساخته است، کافکا در مقام پاسخ به وی گفت:بر این باورم که ما ماحصل حال ناخوش پروردگاریم، برود صراحتاً میگوید:پس امیدی در خارج از این جهان هستی وجود دارد؟کافکا لبخندی زد و گفت: امید؟امید تنها برای خداست، حد و مرزی برای امید وجود ندارد.

على رغم تلاشهاى فراوان گرشام شوئلم2(استاد عرفان كليمي

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Milena Jesenská

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Gershom Scholem

دانشگاه اور شلیم)برای پایبند جلوه دادن کافکا به عرفان یهودی می توان به روشنی مشاهده نمود که کافکا آن قدر ها هم پایبند به عرفان یهودی نبوده است، به زعم کافکا باید پروردگار را از گزند عرفانی که در ادیان وجود دارد حفظ نمود به واقع برای کافکا عنصر عرفان از اهمیت آنچنانی برخور دار نیست ما همگی از خاک آفریده شده ایم و شاید کنار هم قرارگیری یهودیت در کنار ادیان شرقی ما را تلخ مزاج نموده است، یهوه (خداوندگار یهودیان)خود امید است و ما نا امیدان روزگار خویش هستیم، ما کلاغانی هستیم که پروازمان در بهشت روزگار خویش همیتواند باعث ممنوع است چرا که به زعم آنها حضور کلاغان سیاه می تواند باعث و بر انی بهشت شود.

در عرفان خداوندگار متعال قادر است تا از پس هر مشکلی راهی را بیابد و بر هر مشکلی فائق آید بنابراین عرفان علی رغم تمام جنبههای منفیاش خود را به شکل دینی برای رستگاری جلوه میدهد در حالیکه در رویکرد کافکا امیدی به رستگاری وجود ندارد از سویی میتوان نگاه میلنا را تأیید نمود که دهشت کافکایی را شبیه به نوعی از عرفان میدانست اما رویکرد کافکا فراعرفانی به حساب میآمد جرا که وی به انکار امید میاندیشید.

در نقل قول برود آاز کآفکا میتوان تاملاتی در باب گناه، درد و امید را رویت نمود اما کافکا پیشتر نوشته بود که آنچه که رویت میشود غلبه ی تاریکی(ابعاد منفی) بر نور (ابعاد مثبت)است آنچه که رویت روشن نیست میزان تاثیرگذاری عرفان کابالایی(نوعی از عرفان کیهودی) بر کافکا بوده است، درک ما از کابالای کافکایی به واسطه ی گرشام شوئلم امکان پذیر است مثلاً زمانی که در باب انسان میخوانیم قطعاً به شکسپیر رجوع میکنیم و در این راه نیاز به آموزههای فرویدی هم داریم بنابراین شکسپیر و فروید در باب انسان لازم و مرویدی هم داریم بنابراین شکسپیر و فروید در باب انسان لازم و مینمایند و ما به آنها در راه این شناخت اعتماد میکنیم کافکا عمیقاً بر شوئلم تاثیرگذار بود.

کافکا در خاطرات خویش به تاریخ شانزدهم ژانویه 1922 مینویسد:

آین امکان ندارد که چیزی به مانند شکست خفته و هشیار باشد و یا زندگی را تاب بیاورد بلکه در مسیر زندگی قرار دارد.

گویی گرایش آقای نویسنده با توجه به آثارش به سمت شر بوده است همچنان بر این نکته تاکید میکنم که آگاهی ما نسبت به سنتهای فر هنگی برخلاف هنجار های موجود در جامعه برای شناخت کافکا

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Max Brod

لازم است.

آین تعقیب و گریزی که در طول داستانهای کافکا به چشم میخورد به جنون منجر میشود و پرسشهایی که پیش روی مخاطب قرار میدهد، به واقع این وضعیت را میتوان استعاری دانست و این استعاره را میتوان همان اصول کافکا در نشانه گرفتن بشر دانست، وی با نگاهی از بالابشر را هدف خویش قرار داده بود و در تمام آثار وی این حمله به آموزههای بنیادین بشر دیده میشود که به نوعی آن را برگرفته از عرفان کابالایی میدانند، از سویی میتوان ریشه آن را با رجعت به قرون گذشته دریافت که حال نتیجه آن تاثیرات در برهه کنونی خود را بروز داده است.

کافکا از سه نوع استعاره بهره میجوید و آگاهانه میداند باید کدام استعاره را جایگزین دیگری کند، پیگیری ایدههای کافکا سبب میشود تا ما به درون نگری موجود در نوشتههایش پی ببریم، از سویی باید دانست که کافکا به کدام آموزهها حمله ور میشود؟آیا آن آموزهها مذهبی هستند و در قلب آسمانها نهفته شدهاند؟وی به راحتی این دست از آموزهها را هدف حمله خویش قرار میدهد.

حال مي توانيد سه استعار هاي كه كافكا خود آنها را بسيار آگاهانه جایگزین هم میکند را در نظر بگیرید. اندیشگویی $^{1}$  به شکیوهای درونگر ایانهای در نوشتار کافکا محسوس است با اینحال استعارهی جست و جو استعاره ای دوگانه است که هم «نفوذ کننده در من» و در عین حال «از من گسلنده» به شمار می رود کافکا با هجوم به بشریت و قدم گذار دن روی مرزها و محدودیتها توانسیت این گزارهها را جایگزین گزارهی «جست وجو» کند اما این مرزها و محدودیتها جیســت؟تمام آن چیز پســت که در میان ما و آســمانها قرار گرفته است کافکا با نوشتن از مرزها و محدودیتهای بشری عبور کرد و تلویحاً مدعی شده بود که قادر به نابود کردن آسمانهاست قطعاً هدف از نشانه گیری آسمانها اشاره به جهان ناممکن کافکایی ست آسمانها به کافکا به و اسطه نثرش بورش میبرند؛ «هر نوشتاری از این قبیل، هجومی به مرزها و محدودیتهاست» و این مرزها اکنون باید مرزهای به رنگ کافکا درآمده شده باشند این امر مفهوم گنگ مرز و محدوده از فروید را به ذهن متبادر میکند؛ امری که حتی پیچیدهتر از مفهوم ايكُوي بدني2 است. أسمانها به ايكوي بدني كافكا به واسطمي نوشتتارش هجوم مىبرند قطعاً چنين هجومى غيريهودى نيست و ارتباط نزدیکی با هنجار و سنت ر از آلود یهودی دارد.

با این حال، به زعم کافکا، اگر مداخلهی صهیونیسم نبود،

<sup>1</sup> Pursuit of ideas

<sup>2</sup> Bodily ego

نوشته هایش قابلیت مبدل شدن به کابالایی نوین را داشتند حال چگونه باید صهیونیسم را درک کرد آن هم زمانی که که به مثابه مانعی از تُندبل شُـُدن فر انتس كافكا به اسـُحاق لوريائي ديگر جلوگيري مَى كُند؟نشـــانههايي وجود دار د كه به ما اثبات مي كند كافكا بدبينانه و جسورانه مينويسد. أموزگار ما، گرشام شوئلم² اينگونه تفسير ميكند كه اين نشانه ها مختص كافكا و تعداد بسليار قليلي از همفكران او هستتد این افر اد نمی تو انند نخبگان یهو دی لقب بگیر ند جر آکه صهیو نیسم جایگاه کابالار ا تصر ف کر ده است؛ حتی جایگاه کابالای ناتان غُز های $^3$ ، شبتای ز و ی $^4$  تا ژ اگو ب فر انک $^5$  کافر

در اینجا تأثیر کافکا روی شوئلم غیرقابل انکار است چون کافکا در فرضيات شوئلم در رابطه با پيوند ميان كابالاي استاق لوريا، مسیحیّت سبتاری $^{6}$  و فرانکیستها و صهیونیسم سیاسی که سبب زاده شدن اسر ائیل شد و جو د دار د.

کافکا بر ای ر دکر دن شیو های از تفکر به بیش می رود که خود «نبوغ توصیف ناشدنی» در آن شیوه از تفکر دار است، تفکری که با ریشه دو اندن در پهوديّت به گونهاي راز آلود «قرون گذشته را از نو مے،سازد»، با توجه به تفسير شوئلم، كافكا دست به چنين كارى زده بود اما آیا ما هم می تو انیم همچون شهوئلم از کابالای کافکایی سخن بر اند؟ آبا اصلل جدیدی در داستآن های باشکوه و تمثیلها و بار ادو کسهای خارق العاده وی نهفته است؟ آیا کافکا نبوغ خود را صرف نوسازی قرون بیشین یهودیان نکرد؟مسلماً کافکا خود را به سخت گیر انه ترین حالت ممکن در معرض داوری قر ار داد؛در و هله نخست به عنو ان یک شخص نه نو بسندهای که «میل به بالبدن دارد». كافكا دو سال و نيم سال پس از مراقبه از خويش با دنيا و داع كرد، افسوس که پیش از تولد چهل و یک سالگیاش چشم از جهان فروبست. با این حال به عنوان پرچمدار کابالایی نوین، بیش از حد ممکن (فراتر از هر کسی) بیشروی نمود، تفسیر هیچیک از کابالاهای موشه لئون7، اسحاق لوريا، موسى كوردوورو8، ناتان غزه يا گرشام شوئلم، امر آسانی نیست اما اصل راز آلود کافکا (اگر اصلی در کار باشد) غیرقابل تفسیر است. اصل کار من در خوانش کافکا، یی بردن به این امر است

<sup>1</sup> Isaac Luria

<sup>2</sup> Gershom Scholem

<sup>3</sup> Nathan of Gaza

<sup>4</sup> Sabbatai Zvi

<sup>5</sup> Jacob Frank

<sup>6</sup> Sabbatarian

<sup>7</sup> Moses de Leon

<sup>8</sup> Moses Cordovero

که او هرکار ممکنی را انجام داد تا از تفسیرشدن توسط دیگران بگریزد. این بدان معناست که آنچه در نوشتههای کافکا نیاز مند تفسیر و تعبیر است، از جانب خود نویسنده پس زده میشود. اریک هلا<sup>1</sup> این گریز را اینگونه تعریف میکند: «ابهام هیچگاه به مثابه نیرویی مرکزی در نظر گرفته نشده است؛ این همان چیزی ست که در داستانهای فرانتس کافکا دیده میشود» اما این طفره روی نمی تو اند ابهام باشد.

کآفکا به جرم شک ندارد اما با خواندن آثارش میتوان پی برد که وی قصد بیان این نکته را دارد که «برای انسان معاصر لذت بردن از گناه بدون ارتکاب جرم هی غیرممکن است. با نگاهی دقیق به این تفسیر میتوان گفت، لذت بردن از گناه بدون ارتکاب جرم بسان گریز از تفسیر است بسنت یهودی خواه هنجارگرا یا رازآلود باشد هیچگاه به تو نمیآموزد که چنین پرسش نیچهای را مطرح کنی: «مفسر چه کسی ست و به دنبال کسب کدام قدرت به واسطهی متن است؟» در عوض، سنت یهودی چنین پرسشی را مطرح میسازد: «آیا مفسری در مسیر سنت یهودی چنین پرسشی را مطرح میسازد: «آیا مفسری در مسیر آنان که در هر عصری به دنبال ساخت حصاری به دور تورات هستند و جود دارد؟» قدرت گریز کافکا، قدرتی حاکم بر متنش نیست بله وی هم حصاری به دور تورات میکشد با اینحال، هیچکس پیش از کافکا با گریز خویش به دنبال ساخت حصار نبوده است حتی یهودا هالوی اسینوز!

کآفکا همان شخصیت مرموز «گراکوس<sup>5</sup> شکارچی» (که معادل لاتین آن نیز به معنای کلاغ یا زاغچه است) است؛ کسی که دچار خودکشی روح شده است و همچون زنده ها با مرگ زیست میکند. وقتی که شهردار ریوا<sup>6</sup> ابرو در هم میکشد و میپرسد: «پس شما با دنیای دیگر پیوندی ندارید؟». شکارچی با کنایه ایی جدی پاسخ می دهد:

همیشه روی پلکانی هستم که مرا به آنجا هدایت میکند، از این پلکان بسیار فراخ گاه بالا، گاه پایین، گاه به سمت راست و گاه به چپ میپیمایم و همواره در حرکتم. شکارچی تبدیل به پروانه شده میخندید.

گراکوس به کلاغی تنها مبدل شده است، حضورش برای نابودی بهشت کافی است گرچه هیچگاه نمیتواند در آسمان بهشت پرواز کند.

<sup>1</sup> Erich Heller

<sup>2</sup> Sin

<sup>3</sup> Guilt

<sup>4</sup> Judah Halevi

<sup>5</sup> Gracchus

<sup>6</sup> Riva

#### در عوض، گزارهی بهشت بر امکاننایذیریاش دلالت میکند؛

من از زیستن و مرگم خشنود بودهام. پیش از آنکه در زورق بنشینم، با شادمانی کولهبار و تفنگ شاکاری خود را که همیشه از داشتنشان به خود می بالیدم، دور انداختم و مانند دختری که رخت عروسی به تن کند، کفنم را پوشیدم. خوابیدم و انتظار کشیدم. سپس پیش آمد رخ داد.»

شهردار دست خود را به نشآنهی دفاع بلند کرد و گفت: «چه سرنوشت دهشتناکی! آیا شما برای این پیش آمد خویش را سر زنش نمیکنید؟»

شکارچی گفت: «به هیچ وجه. من یک شکارچی بوده! آیا گناه است؟شهره به شکارچی جنگل سیاه بودهام؛ جنگلی که در آن زمان گرگ داشت و در پیروی از قریحهی شخصی خویش در بوته زارها به کمین مینشستم و شکار خود را نشانه میگرفتم و پس از شکارش، پوست تنش را میکندم. آیا در این کار گناهی هست؟ بابت کارم به من ارج می نهادند و لقب شکارچی بزرگ جنگل سیاه را به من دادند. آیا در این کار گناهی می بزرگ جنگل سیاه را به من دادند. آیا در این کار گناهی می بزرگ

شهردار گفت: «من صلاحیت تصمیم گیری ندارم اما به نظرم هیچ گناهی در این کارها وجود ندارد اما به راستی

تقصیر چه کسی است؟» شکار چی گفت: «مقو

شکارچی گفت: «مقصر کرجی بان است.آنچه را من این جا می نویسم، کسی نخواهد خواهند و به آن پی نخواهد برد، کسی به کمکم نخواهد آمد؛حتی اگر به همهی مردم دستور می دادند تا مرا کمک کنند، تمام در ها و پنجره ها بسته خواهد ماند؛ همه در بستر خود خواهند ماند و لحافها را به سر خواهند کشید و زمین مبدل به مهمانخانه ای شبانه خواهد شد. این بدان معنی ست که هیچکس مرا نمی شناسد و اگر کسی کو چکترین آگاهی نسبت به حال من داشته باشد نمی دانست که چگونه مرا بیابد و اگر می دانست که کجا مرا بیابد نمی دانست که چگونه به من رسیدگی و کمک کند، فکر بیابد نمی دانوشی ست که برای بهبود آن باید به بستر رفت و خوابید.

حتی اگر گراکوس با قهرمانان هومری قیاس شود!تحسین برانگیز است آنها میدانند یا میپندارند که میدانند برای زنده ماندن (حتی اگر محنت بار باشد) باید در میان مردگان، بهترین باشند. اما گراکوس فقط خواستار این بود که خودش باشد؛وی از شکارچی بودن در زندگانیاش خرسند بود؛از جنازه بودن(استعاره از خودکشی روحش) در میان مردگان خرسند بود:« مانند دختری که رخت عروسی به تن کند، کفنم را پوشیدم». تا وقتی که همه چیز خوب پیش میرفت،

گراکوس بیش از پیش خرستند بود. نقصیر کرجی بان به علت بیکفایتیاش بود گراکوس هم که مرده بود اما همچنان شیوا سخن میگفت، کار از کار گذشته بود: «. فکر کمک کردن به من، ناخوشی ست که برای بهبود آن تنها باید به بستر رفت و خوابید.

گراکوس با استعاره ی قابل توجه پایین کشیدن کرکرههای تمام زمین- همچون مهمانخانه ای شبانه که در آن افراد لحاف به سرشان میکشند- حکم صادر میکند: «این بدین معنی است». این بدین معنی است که همچون فروید، تنها در عالم کافکا، شوئلم یا هر عالم یهودی دیگری در هر چیزی معنایی کلی نهفته است؛ اگرچه کافکا برای رسیدن یا نزدیک شدنمان به آن کمکی نمیکند.

اما آن چه که با آن روبرو هستیم جهانی ست که هر چیزی در آن معنادار و نیاز مند تفسیر است؟ همانگونه که جی اچ ون دن برگ معنادار و نیاز مند تفسیر است؟ همانگونه که جی اچ ون دن برگ یک بار در باب نظریه ی سر کوب فروید می نویسد، در صورتی همه چیز می تواند دارای معنا باشد که در گذشته وجود داشته باشد و دیگر نتواند امری نو محسوب شود. گرچه قطعاً دنیای خاخامهای هنجارگرای قرن دوم عصر مشترک است و به تبع آن از دیرباز دنیای اغلب یهودیان اینگونه بوده است. همانگونه که در تورات آمده است و در تلمود به تفسیر آن پرداخته شده است، دیگر تفاسیر سنتی هم در هر عصری جعل شده ان اما حدود و ثغور خلقت و وحی در حافظه ی یهودی ثبت است. در هر چیزی معنایی نهفته است زیرا تمام معنا از یهودی ثبت است در هر عبری وجود دارد؛ معنایی که از طریق شرح آن باید کامل ادر اک شود، حتی اگر درک کامل آن تا زمان ظهور مسیح محقق نشود.

گراکوس، شکارچی و زاغ، خود کافکا هستند؛ مسیر سفر دریایی بیپایان و نومیدانه ی گراکوس همان مسیر کافکاست؛ کافکا هنگام نگارش داستان گراکوس شکارچی در اوایل سال 1917 ، کتاب مقدس عبری را بسیار مطالعه میکرد و به باور من، سفر دریایی گراکوس مرده اما دفن نشده را میتوان استعارهای برای مطالعه ی دیر هنگام زبان اجدادی اش دانست کافکا با وجود بیماری حاد سل، کتاب مقدس عبری را تا بهار سال 1923 ( تقریباً تا پایان عمر) مطالعه میکرد، عبری را تا بهار سال 1923 ( تقریباً تا پایان عمر) مطالعه میکرد، داش برای صهیون میتید و رؤیای این را داشت که بعد از کسب سلامتی اش با سفر به فلسطین، هویت خویش را تثبیت کند. او همچون گراکوس، تجربه ی زندگی در مرگ را داشت هرچند بر خلاف گراکوس، به آزادی مرگ دست یافت.

گراکوس شکارچی، به عنوان یک داستان یا تمثیل بلند، روایت

<sup>1</sup> J.H. Van den Berg

<sup>2</sup> Common Era

یهودی سرگردان  $^1$  یا هلندی سرگردان  $^2$  نیست زیرا در نوشته های کافکا، نه استعاره  $^3$  سرگردانی یا حتی تزلزل بلکه تکرار و نقبزنی  $^3$  محلی از اعراب دارد. نوشته هایش نه خود را بلکه تفسیر عرفانی یهودی توراتی را تکرار میکند که کافکا خود از آن غافل یا نیاز مند دانستن آن است. آنچه که این تفسیر به کافکا می گوید اینست که تورات شفاهی وجود دارد نه کتبی. با این حال، کافکا کسی را ندارد تا چیستی این تورات شفاهی را برایش بازگو نماید. بنابراین، نوشته هایش را جایگزینی برای تورات شفاهی را برایش بازگو نماید. بنابراین، نوشته هایش می داند وی دقیقاً در موقعیت گراکوس شکارچی است؛ کسی که این گونه کلامش را پایان می دهد: «این جا هستم، چیزی بیش از آن نمی توانم گام نهم. زورق ام بی سکان است و نمی دادی به پیش می راندش که در ژرف ترین دیار مرگ می و زد.»

کافکا در تاریخ نوزدهم سینامبر سینا 1932 برای رابرت کلوپستاک مینویسد که: «تلمود اگر پیغامی از آن دور ها نباشد پس چیست؟» برای کافکا، سنت یهودی جز پیامی از دور های بیکران چه بود؟ این مسلماً بخشی از تمثیل مشهور «پیام همایونی آ» است که با خواننده سخن خود را به پایان میرساند؛ هنگام غروب، لب پنجرهی خواننده نشسته و برایش رؤیاپردازی میکند؛ به مثابه پیامی ست که خدا به هنگام احتضار برای خواننده فرستاده است. هاینز پولیتزر آوان این تمثیل خوانشی نیچهای میکند و سیس در نژنگ گریز کافکایی میافتد:

پیام همایونی با توصیف سرنوشت داستانی در زمانی تهی از حقایق متافیزیکی، به خیال ذهنی فرد رؤیاپرداز مبدل میشود که لب پنجره رو به جهانی تیره و تار نشسته است. تنها اطلاعات واقعی این داستان، خبر مرگ امپراتور است. این خبری ست که کافکا از نیچه به عاریت گرفته است.

اما این تمثیل حقیقت است حتی اگر آن را در خواب ببینید. تلمود وجود دارد و به راستی پیامی همایونی از فاصلهای بیکران است؛ با اینکه همیشه در حال احتضار است، پیامی را در گوش فرشته زمزمه میکند. به شما گفته شده که: « هیچکس نمیتواند بهزور راهش را به اینجا بکشاند حتی اگر پیامی از جانب مردی مرده داشته باشد»، اما

<sup>1</sup> Wandering Jew

<sup>2</sup> Flying Dutchman

<sup>3</sup> Borrow-building

<sup>4</sup> Robert Klopstock

<sup>5</sup> An Imperial Message

<sup>6</sup> Heinz Politzer

امیراتور در متن داستان نمیمیرد.

فاصله ارجاعی به مفاهیم منفی کافکابیست که از قضا نه امر منفی هگلی ونه امر منفی هایدگری نیست اما به نفی و فرویدی و همچنین تصور منفی موجود در کابالیستهای شوئلم بسیار نزدیک است اما میخواهم بحث در این باب را به وقتی دیگر موکول کنم گراکوس شکارچی متنی شگفت آور در متعالی ترین شکل خویش است اما آینه ی تمامنمای کافکا نیست

وقتی کافکا خودش باشد، ابداع و اصالتی از خود بروز میدهدکه او را هم قامت دانته مینماید و نویسندگان معاصر سرآمد غربی نظیر پروست و جویس را به چالشی جدی میکشاند؛ فروید را نباید در این زمره گنجاند زیرا آنطور که مینماید، کار فروید در حیطهی علوم و نه داستان سرایی یا اسطور مسازی است. اگر این را باور کنید، دیگر مسائل هم شهما را متقاعد میکند. تمثیلهای حیوانی کافکا بسیار ستودنی اند اما موجود مهم افسانهای برای کافکا، نه حیوان و نه انسان است، بلکه یک او در ادک<sup>3</sup> است که در قالب داستانی شگرف و بسیار کوتاه در حد یک صفحه و نیم و با عنوان «نگرانیهای پدر خانواده هی یا «غم و اندوه سرپرست خانواده ک» به تصویر کشیده شده است. مرد خانواده این پنج پاراگراف را روایت میکند که هر یک با پاراگرافی آغاز میشود که در گیر و دار معنای اسم است:

برخی میگویند که او در اک ریشه می اسلاو دارد و میکوشند تا آن را بر این اساس شرح دهند. برخی دیگر بر این یاورند که ریشه می آن آلمانی است و از زبان اسلاو تأثیر گرفته است. با نگاهی دقیق به هر دو تفسیر میتوان به این نتیجه رسید که هیچیک از آنها صحت ندارد خاصه وقتی که هیچیک از آنها معقولی از واژه ارائه نمیکنند.

ویلهلم امریک  $^6$  پژوهشگر که رد واژه ی اودراک را در زبان چکسلواکی اورادیتی  $^7$  (به معنای منصرف کردن کسی از کاری) یافت، بر این گریزجویی فائق آمد. همچون «مهمان مشکوک» ادوارد گوری  $^8$ ، اودراک مهمانی ناخوانده است که مکان را ترک نمیکند،

<sup>1</sup> Negative

<sup>2</sup> Negation

<sup>3</sup> Odradeck

<sup>4</sup> The Cares of Family Man

<sup>5</sup> The Sorrows of Paterfamilias

<sup>6</sup> Wilhelm Emrich

<sup>7</sup> odraditi

<sup>8</sup> Edward Gorey

زیرا به طور ضمنی شما را از انجام هرکاری که باعث می شود تنهایش بگذارید باز می دارد.

آیا همانطور که پدر سردرگم خانواده او را صدا میکند اودراک را میتوان یک «شهی» در نظر گرفت؟ آیا یک موجود کودکمانند است یا دیوی در دنیای کودکان درخانه است؟مسلماً اودرادک ساخته ی کودکی خلاق و شوخطبع است نه آدمی که از خاک رس قرمز توسط یهوه به وجود آمده است.عدم خوانش خلقت اودرادک به مثابه نقیضه (پارودی) آگاهانه امری دشوار است وقتی که به ما گفته میشود که «گویی که دو پا داشته و میتواند بایستد» و باز هم ممکن است اذعان شود که اودرادک همچون آدم «زمانی شکلی معقول داشت و اکنون شود که اودرادک همچون آدم «زمانی شکلی معقول داشت و اکنون تنها فرسوده است و نمیتوان آن را دقیق وارسی کرد زیرا «چابک است و مانند داستانی که در آن ظاهر میشود، هیچگاه نمیتوان او را به را زنباط با او نکنید بلکه به تعبیری شفافتر او چهره ی دیگری است که ارتباط با او نکنید بلکه به تعبیری شفافتر او چهره ی دیگری است که و سیله ی آن کافکا، شما را پند می دهد که او را تفسیر نکنید.

یکی از طنز آلودترین لحظات در باب کافکا زمانی سبت که سرپرست خانواده با اودرادک- که درست پایینتر از شما به نردهها تکیه داده است- مواجه میشود. در تمایل به هم کلامی با وی (همچون تمایل با هم کلامی با یک کودک)، شبگفتزده میشوید. از او میپرسید: «نامت چیست؟» پاسخ میدهد: اودرادک. «کجا زندگی میکنی؟». با خنده پاسخ میدهد: «جای خاصی ندارم». خندهاش از ته دل نیست. به خشخش برگهای باییزی میماند.

رمبو در جایی می نویسد «"من" یکی دیگر است، بدا به حال چوبی که خود را اودرادک که خود را اویولن مییابد». بدا به حال چوبی که خود را اودرادک مییابد. اگر برای بورژواها «مقر ثابت نداشتن»، دربهدری تعبیر شود، اودرادک به آن می خندد اما این خنده، انسان نبودن غیر عادی است. سپس پدر خانواده را تحریک به انجام واکنشی غیر عادی می کند. این خود ممکن است نقیضه کی کافکا باشد که از نگاه فروید به مرگ در بس اصل لذت نهفته است:

بیهوده از خود می پرسم چه بر سرش خواهد آمد؟ هر آنکه بمیرد، هدفی در زندگی داشته است؛ کنشی که تحلیل رفته است؛ اما این در مورد اودرادک صدق نمی کند. پس با این تهنخ هایی که با خود، پیش پای کودکانم می کشد، باید گمان کنم که همیشه از پلهها در حال غانیدن خواهد بود؟ می دانم که به کسی آسیبی نمی زند اما فکر این که ممکن است بیش از من زنده بماند، بر ایم در دناک است.

به زعم فروید، هدف زندگی، سفری از جنبه ارگانیک به غیرارگانیک است انسان پس از آنکه با آگاهی ناب به سوی تحلیل آن حرکت میکند تحلیل میرود و میمیرد. اما اودرادکِ بی آزار و دلربا ساخته ی کودک و بی هدف است؛ بنابراین در معرض رانه ی مرگ نیست. اودرادکِ اهریمنی فناناپنیر است و همچنین برگشت فرویدی از امر سرکوبشده (چیزهای سرکوب شده در سرپرست خانواده که باعث عزیمت همیشگی او شدهاند) است. اودرادک کوچک دقیقاً همان چیزی است که فروید آن را برگشت شناختی امر سرکوبشده مینامد، در حین اینکه سرکوب کامل عاطفی برقرار است. پدر خانواده اودرادک را به لحاظ عقلانی، درون فکنی میکند اما او را تماماً به لحاظ عاطفی به تصویر میکشد. لازم به ذکر است که کافکا ودرادک را مجازی برای نفی هیداند ؛ نسخه ی کافکایی (نه کاملاً غیر فرویدی) نفی یهودی؛ نسخه ایست که آن را شرح خواهم داد.

جر ا کافکا اقتدار معنوی بسیار منحصر بهفر دی دارد؟ شاید بر سش را بأيد دوباره مطرح كرد كافكاً چه نوع اقتدار معنوي براي ما دارد يا حرا ما ترغیب به خواندن آثار فردی بآ چنین اقتداری می سویم؟ چرا چنین پرسشی دربارهی اقتدار مطرح می شود ؟با این که به تعریف اقتدار مير ذازيم، معناي تحت اللفظي أن، ارتباط خاصي با اقتدار معنوي ندارد و در هر حال سخن گفتن از اقتدار معنوی در متون بهودی، همواره با شک و تردید همراه بوده است. اقتدار، مفهومی نه یهودی و نه رومی است و در بافتار کلیسای کاتولیک رومی مفهوم کاملی دارد و برخلاف کثافت کاری های سیاست اسر ائیلی و زهد سست بنیان نوستالژیهای یهودی آمریکایی در یهودیت معنای چندانی ندارد هیچ اقتداری بدون سلسلهمراتب وجود ندارد و سلسلهمراتب نیز آنطور که باید مفهومی یهودی نیست. ما نه به خاخام نه به اشتخاصی دیگر نیاز مند هستیم تا به ما بگوید چه چیزی یا چه کسی یهودی هست یا نیست نقابهای هنجار مندی نه تنها التقاطگرایی و فرهنگ یهودی، بلکه ماهیت خود یهوهی جی را نیز پنهان میکنند بنداشتن یهوه به عنوان قادر مطلق، امرى بيهوده است. او نه خداى كوچک رومي است که فعالیتهای بشری را مبنا قرار میدهد نه خدای هومری که به خلق مخاطبانی بر ای قهر مان جلوه دادن انسان دست می زند.

یهوه پایهگذار و ناظر نیست اگرچه گاهی به عنوان هر دوی اینها خلط میشود. استعارهی اصلی او ایفای نقش پدری است و نه به دنبال بنیان نهادن و نه بستن عهد و پیمان است. شما نمی توانید از طریق او اقتدار را یی ریزی کنید زیرا مهربانی او نه از طریق فعالیت بشری

<sup>1</sup> Cognitive return

<sup>2</sup> Verneinung

بلکه از طریق خلقتش آشکار میشود.

در باب شخصیت گریگور سمسا میتوان اینگونه گفت که نام و نام خانوادگی وی در زبان چکی میتواند من تنها هستم ترجمه شود، نوع زیست او به عنوان یک حشره (سوسک) میتواند معنای زیستن بدون امید را برای مخاطب تلقی کند اگر چه نویسنده با امید به نوشتتش ادامه میدهد، مسخ شدن گریگور منجر به طرد شدن وی از خانواده شده است و میتوان به سرنوشت گریگور از همان خطوط آغازین مسخ پی برد، قانونی مشخص در مسخ وجود دارد که بر مبنای نوعی اجبار تنظیم شده است، اجباری از جنس تکرار، تکراری به شکل اجبار تنظیم شده است، اجباری از جنس تکرار، تکراری به شکل کاری روزمره که گریکور محکوم به انجامش بود و دلیل اصلی هم بدهی کلان خانواده و تأمین مخارج زندگی شان بود.در مسخ نمی توان کارفرمای یهودی گریگور را خدا دانست نوعی عرفان می یهودی را در این اثر بسان تمام آثار کافکا می توان مشاهده نمود و همان خلا هستی که بسان حفرهای در آثار کافکا دیده می شود و این همان خلا هستی که در زندگی مان با آن مواجه می شویم.

تقسیر عرفانی که من از آثار کافکا دارم به هیچکسی تعلق ندارد و منطبق بر نظریات شونلم، بنیامین، هلر و نیست کافکا همواره از آنکه بخواهد خود را عرفانی جلوه دهد و رو به سوی خدایی بیاورد امتناع میکند، او تنها سعی میکند ما را با نقطه ی فرود در این جهان هستی آشنا سازد و به واقع گریگوردر کالبد سوسک خود استعاره ای از این و ضعیت است که می تواند از منظر زیبایی شناسی مانند شخصیت کالیبان در نمایشنامه ی طوفان شکسپیر قابل توجیه و تفسیر

باشد.

گریگور مسخ شده زمانی که موسیقی زیبا را میشنود با درک جهانی دیگر مواجه میشود، کافکا از هر شکلی از تصویرسازی برای گریگور مسخ شده و در کالبد یک حشره در آمده خودداری میکند، حشرهای که ما آن را حتی از فاصلهای دور میبینیم قابل ترسیم کردن نیست و از سویی نمیتوانیم وضعیت پیش آمده را به تو هم گریگور سمسا مرتبط کنیم، از سویی دیگر این وضعیت به ما یادآوری مینماید که هیچگاه نمیتوان وضعیتی منفی(نفی شده) را بصورت بصری نشان داد مخصوصاً اگر به چارچوب نوستالژیهای کافکایی مربوط باشد.

آیا آگاهی گریگور نسبت به مرگ میتواند برایش رهاوردی مانند آزادی را به همراه داشته باشد؟آیا مرگ وی سبب خشنودی خانوادهاش خواهد بود؟ویلهم امریش در جایی با تفسیر محتاطانهای نسبت به کافکا به این پرسش اینگونه پاسخ میدهد که این همان وضعیتی ست که دیر یا زود تمام مخاطبان کافکا را با مواجه شدن با چنین پرسشی به دام

خواهد انداخت، گویی که همگی ما از این تعقیب و گریز خسته ایم و حال همین وضعیت در کالبد حشرهای غیر قابل توصیف قابل رویت است.

مسخ مانند تمام روایتهای کافکایی در محدودهای میان حقیقت و معنای آن رخ میدهد، در محدودهای که هویت یک یهودی مدرن با هنجارگریزی در هم آمیخته شده است، حقیقت با امید در هم آمیخته شده که هر دوی این گزارهها در دسترس ما نیستند چرا که معنا بنا به آنچه در عصر مسیحیت تجربه کردهایم در آینده نهفته است.

نمی توان گفت که مرگ گریگور بر سر نوشت کافکا سایه میندازد چرا که کافکا همواره از نفی شدن امتناع میجست، به واقع جهان رجعت به حقیقت فرویدی ست، گریگور با مرگ خویش اغاز گر کودکی خود نمی شود و حتی نمی توانیم مرگ را شکست گریگور بدانیم چرا که مرگ همیشه نشان از سقوط و شکست ندارد بلکه گاه به معنای رستگاری ست مانند شخصیت هایی نظیر گراکوس شکارچی

و...
آثار کافکا میان حقایق گذشـــته، حافظه یهودیت و آینده یهودیت به دام افتاده است. شخصیت گریگور از توسل به مذهب طفره میرود و بیشتر به شعریت متوسل میشود اما ما تا چه حدی با هنجارگریزی کافکایی و وارثان وی نظیر بکت آشنایی داریم؟

بدون دانستن در باب عرفان یهودی نمی توان مدعی تفوق آن شد و از این رو هیچ شکلی از تفوق در هیچ یک از آثار کافکا به خصوص مسخ به چشم نمی خورد.

# آنچه از کافکا میدانیم نگاهی به زندگی فرانتس کافکا



فرانتس کافکا زادهی سوم جسولای ۱۸۸۳ یکی از جسولای ۱۸۸۳ یکی از بزرگترین و تاثیرگذارترین نویسندگان آلمانیزبان سدهی بیشتم به شمار میرود وی پیش خود ماکس برود وصبیت کرده بود که تمام آثار او را نخوانده بسوزاند ماکس برود از این دستور وصبیتنامه سرپیچی

کرد و بیشت آثار کافکا را منتشر کرد و دوست خود را به شهرت جهانی رساند. همین طور باتای در مقالهاش در باب کافکا در همان ابتدا مخاطب را با این پرسش مواجه میسازد که آیا کافکا را باید سوزاند بیر آواز مترین آثار کافکا، رمان کوتاه مسخ، محاکمه، آمریکا و رمان ناتمام قصر هستند.اصطلاحاً، به فضاهای داستانی که موقعیتهای پیش پاافتاده را به شکلی نامعقول و فراواقعگرایانه توصیف میکنند فضاهای کافکایی میگویند و از این رو کافکا به علت شیوهی توصیف بی مثالش زبانزد عام و خاص گشت.

وی در یک خانواده آلمانی زبان یهودی در پراگ زاده شد.در آن زمان پراگ مرکز منطقه بوهم بود.این منطقه یکی از سرزمینهای

متعلق به امپراتوری اتریش-مجارستان بود.او بزرگترین فرزند خانوادهای متشکل از دو برادر و سه خواهر بود.هر دو برادرش پیش از شش سالگی فرانتس مردند و سه خواهرش بعدها در جریان جنگ جهانی دوم در اردوگاههای مرگ نازیها جان باختند.

پدرش بازرگان یهودی و مادرش زنی متعصب بود. رفتار مستبدانه و جاهطلبانه پدر، چنان محیط ترسناکی در خانواده به وجود آورده بود که چشم انداز کودکی کافکا را سایهای مملو از ترس بر روح کافکا حاطه کرده بود، به گونهای که تصویر این کابوس هرگز در سراسر زندگی او فراموش و دور نشد. شاید همین نفرت از زندگی در کنار پدری سنگدل موجب گردید تا کافکای نوجوان ابتدا به مذهب پناه برد اگر چه در این باب سخنهای بسیاری گفته شده است اما باید دانست که این نگاه تنها یک بعد از زندگی کافکا بوده است به تعبیر کانه تی این نگاه تنها یک بعد از زندگی کافکا بوده است به تعبیر کانه تی که طنز و شوخ طبعی را از آثار و نگاه او حذف نمود هر چند که طنز و شوخ طبعی خود نشانی از یاس دارد اما باید با در نظرگرفتن جمیع جوانب در باب کافکا سخن گفت.

کافکا آلمانی را به عنوان زبان نخست آموخت اما زبان چکی را نیز کموبیش و بدون نقص صحبت میکرد، همچنین با زبان و فرهنگ فرانسه نیز آشنایی داشت یکی از رمان نویسان محبوبش گوستاو فلوبر بود. آموزش یهودی او در انجام جشن تکلیف در سیزده سالگی و چهار بار در سال به کِنیسه رفتن بهمراه پدرش خلاص می شد.

کافکا در سال ۱۹۰۱ دیپلم گرفت. سپس در دانشگاه کار أف به یادگیری رشته شیمی پرداخت ولی پس از دو هفته، رشته تحصیلی خود را به حقوق تغییر داد. انتخاب این رشته آینده روشنتری پیش پای او میگذاشت که از یک سو سبب خشنودی پدرش و از سویی دیگر امکان دوره تحصیل طولانی تر آن به کافکا فرصت شرکت در کلاسهای ادبیات آلمانی و هنر را میداد. کافکا در پایان سال نخست تحصیلش در دانشگاه با ماکس برود و فلیکس ولچ² روزنامهنگار که او هم نیز در رشته حقوق تحصیل میکرد آشنا شد که این دو تا پایان عمر کافکا از دیکتر بن دو ستان او محسوب میشدند.

گافکا در تاریخ هجدهم ژوئن ۱۹۰۶ با مدرک دکترای حقوق فارغالتحصیل و به مدت یک سال در دادگاههای شهری و جنایی به عنوان کارمند دفتری، خدمتِ سربازی بدون حقوق خود را به انجام سانند

كافكا در اول نوامبر ۱۹۰۷ به استخدام یک شرکت بیمه ایتالیایی

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Gustave Flaubert

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Felix Weltsch

در آمد و حدود یک سال به کار در آنجا ادامه داد، از نامههای او در این مدت برمی آید که از برنامه کاری اش ناراضی بوده؛ چون نوشتن را برایش سخت میکرده است. او در پانزدهم ژوئیه ۱۹۰۸ استعفاء داد و دو هفته بعد، کار مناسب بری در مؤسسه بیمه حوادث کارگری پادشاهی بو هم پیدا کرد. او اغلب از کار خود به عنوان «کاری جهت امرار معاش» و پرداخت مخارجش یاد کرده است. با این وجود وی هیچگاه کارش را سرسری نگرفت و ترفیعهای پیدرپی نشان از پرکاری او دارد. به ادعای پیتر در اکر، استاد مدیریت، در همین دوره کافکا کلاه ایمنی را اختراع کرد و به دلیل کاهش تلفات جانی کارگران در صنایع آهن بو هم و رساندن آن به بیست و پنج نفر در هر هزار نفر، مدال افتخار دریافت کرد.

همچنین وظیفه تهیه گزارش سالیانه نیز به او واگذار شد. گفته می شود وی چنان از نتیجه کارش خشنود بود که نسخه هایی از گزارش را برای خانواده و اقوامش فرستاد. همزمان کافکا به همراه دوستان نزدیکش ماکس برود و فلیکس ولش که دایره پراگ را تشکیل می دادند فعالیت های ادبی خود را نیز ادامه داد.

کافکا از سال ۱۹۱۰ تا پایان عمر خود به نوشتن یادداشتهای خصوصی پرداخت که اثری در شناخت شخصیت و زندگی او بهشمار می آیند. فرانتس کافکا در این یادداشتها از ترس از بیماری، تنهایی، شوق فراوان به ازدواج و همزمان هراس از آن، کینه به پدر و مادر و احساسهای گوناگون خویش نوشت

در سال ۱۹۱۱ کارل هرمان همسر خواهرش اِلی به کافکا پیشنهاد همکاری برای راهاندازی کارخانه پنبه نسوز پراگ، هرمان و شرکا را داد. کافکا نخست از خود تمایل نشان داد و بیشتر وقت آزاد خود را صرف این کار کرد.در این دوره با وجود مخالفتهای دوستان نزدیکش از جمله ماکس برود به فعالیتهای نمایشی تئاتر بیدیش هم علاقهمند شد و در این زمینه نیز کارهایی انجام داد.

کافکا در سال ۱۹۱۲ در خانه دوستش ماکس برود با فلیس بوئر که در برلین نماینده یک شرکت ساخت دیکتافون بود آشنا شد. در پنج سال پس از این، آنها نامههای بسیاری برای هم نوشتند. کافکا اغلب خندهرو و اجتماعی بو.د اما در زندگی شخصی و روابطش زیاد موفق نبود. بهطوریکه پس از دو بار نامزدی با فلیسه، در سال ۱۹۱۷ رابطه آنها به پایان رسید. رابطه بعدی کافکا با دختری به نام دوریا دیامانت بود. کافکا و دوریا ریشههای یهودی داشتند و طرفدار سوسیالیسم بودند. بنابراین خیلی زود تصمیم گرفتند که رابطه نزدیکتری با هم ایجاد کنند و در برلین با یکدیگر همخانه شدند.

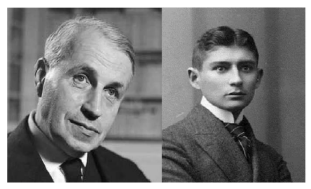
کافکا در اوائل دهه بیست میلادی روابط نزدیکی با میلنا پسنسکا

نویسنده و روزنامه نگار هموطنش پیدا کرد.در سال ۱۹۲۳ برای فاصله گرفتن از خانواده و تمرکز بیشتر برنوشتن، مدت کوتاهی به برلین کوچ کرد. آنجا با دوریا دیامانت معلم بیست و پنج ساله کودکستان و فرزند خانواده ای یهودی سنتی زندگی کرد. دوریا معشوقه کافکا شد و توجه و علاقه او را به تلمود جلب نمود.

کافکا در سال ۱۹۱۷ دچار بیماری سل شد و ناچار شد چندین بار در دوره نقاهت به استراحت بپردازد ، باور عموم این است که کافکا در سر اسر زندگی خود از افسردگی حاد و اضطراب رنج میبردهاست. او همچنین دچار میگرن، بیخوابی، یبوست، جوش صورت و مشکلات ديگري بود كه عموماً عوارض فشار عصبي و نگراني هستند. كافكا تلاش میکرد همه اینها را با رژیم غذایی طبیعی مانند گیامخواری و خوردن مقادیر زیادی شیر یاستوریزهنشده که به احتمال زیاد سبب بیماری سل او شد برطرف کند، به هر حال بیماری سل کافکا شدت گرفت و او به براگ بازگشت. سیس برای درمان به استراحتگاهی در وین رفت و در سوم ژوئن ۱۹۲۴ در همانجاً درگذشت. وضعیت گُلُوی ّ كَافَكا طور ي شد كه غذا خوردن أن قدر برايش دردناك بود كه نمی تو انست چیزی بخورد و چون در آن زمان تغذیه وریدی هنوز رواج پیدا نکرده بود راهی برای خوردن نداشت بنابراین بر اثر گرسنگی جان خود را از دست داد. بدن او را به پراگ برگرداندند و در تاریخ یازدهم ژوئن ۱۹۲۴ در گورستان بهودی ها در ژیژ کوف بر اگ به خاک سېر ده شد.

# آنچه باید در باب کافکا بدانیم

ژرژ باتای



#### آیا کافکا را باید سوزاند؟

تحریریهی هفته نامهای کمونیستی به نام آکسیون، مدتی پس از جنگ جهانی دوم مبحثی با موضوعی غافلگیرکننده را مطرح نمود، این تحریریه اقدام به طرح پرسشے این چنینی نمود:آیا کافکا را باید سوز اند؟از آن رو این پرسش غافلگیرکننده به نظر می رسید که تا پیش از آن هیچ گونه پرسشی نظیر آن مطرح نشده بود (مثلاً آیا کتابها را باید سوز اند؟)بهرحال انتخاب پرسش از جانب نویسندگان زیرکانه بود.

کافکاً نویستنده ی محاکمه، آنگونه که آنها اذعان داشتند یکی از بزرگترین نوابغ عصر ماست، با این وجود تعدد پاسخهای داده شده به

این پرسسش خود گویای ثمربخش بودن این بی پروایی از جانب تحریریه بوده است، سوای اینکه این پرسش پیش از مطرح شدن دارای پاسخی از جانب نویسنده اثر (کافکا)بوده است که توسط تیم تحریریه در انتشار آن کوتاهی بعمل آمد، کافکا زیر شکنجهی میل به سوز اندن کتابهایش زیست و با زندگی وداع کرد.

به زعم من، کافکا تا آخرین لحظات زندگیش در سردرگمی بسر

به زعم من، کافکا تا آخرین لحظات زندگیش در سردرگمی بسر میبرد و برای شروع بررسی این امر باید گفت که او کتابهایش را نوشت و از سویی میبایست گسترهی زمانی میان برههای که نویسنده چیزی را مینویسد تا زمانی که تصمیم به سوزاندن نوشتهاش میگیرد را هم در نظر بگیریم، بنابراین تصمیم کافکا گنگ و مبهم به نظر میرسد.وی وظیفهی سوزاندن کتابهایش را بر عهده دوستی میگذارد که میداند او هیچگاه دست به این کار نخواهد زد اما کافکا پیش از فرارسیدن زمان مرگش تصمیمش را اعلام کرده بود که میخواهد هر آنش سوزانده شود.

در هر حال اگر ایدهی سوزاندن کافکا چیزی بیشتر از یک اقدام تحریک آمیز نباشد اما برای کمونیستها از منطق مشخصی پیروی میکند، از قضا آن شعلههای خیالی به درک بهتر آثار کافکا کمک میکنند، بعضی کتب محکوم به سوختن هستند:آن کتب را در آتش میافکنند تا بسوزند، هر چند آن کتب پیش از به آتش افکنده شدن نابود شدهاند.

#### كافكا، ارض موعود و جامعهى انقلابي

شاید کافکا فریب دهندهترین نویسندهی عصر خویش به شمار می رفت اما وی خویش را فریب نداد، او برخلاف بسیاری از نویسندگان مدرن از ابتدا قصد داشت که نویسنده شود، وی به خوبی می دانست که ادبیات آن رهاورد رضایت و خرسندی را که در تعقیبش بود برایش به همراه ندارد اما هیچگاه از نوشتن دست نکشید با این حال نمی توانیم بگوییم که ادبیات او را مأیوس کرد زیرا در قیاس با دیگر اهدافش ادبیات آنچنان هم وی را ناامید نکرد، ادبیات برای وی به مثابه ارض موعود برای موسی بود، کافکا در باب موسی در دفتر خاطراتش می نویسد:این حقیقت که او تا چندی پیش از مرگ، ارض موعود را با چشمان خویش ندید امری تکان دهنده است، یگانه اهمیت این نگاه آخر، خود گویای زندگی ناقص انسان است. ناقص بدین جهت که این وجه از زندگی (انتظار کشیدن برای ارض موعود) منوط به لحظه است و به زندگی به اتمام می رسد، موسی نتوانست به کنعان برسد چرا که زندگی اش بسیار کوتاه بود و بسان یک انسان زیست، این سخن به معنای به زیر سؤال زیر سؤال بر دن یک بخش از زندگی نیست بلکه به معنای به زیر سؤال

بردن همهی تلاشهایی ست که به یک اندازه فاقد معنای انسانی هستند، همهی این تلاشها به مانند تلاش ماهی برای زیستن بیرون از آب یاس آلود است، در چرخ دوار تنها یک اصل وجود دارد و آن اینست که آیا ما با انسان بودن کنار میآییم?آیا چیزی هست که بیش از این با موقعیت کمونیستها در تضاد باشد؛کمونیسم کنشی تمام عیار است که جهان را تغییر میدهد، در کمونیسم محل استقرار هدف معطوف به زمان است و در آینده هدف مقدم بر وجود یا زمان حال است و هر نوع فعالیت در زمان حال تنها زمانی ارزشمند است که همسو با هدف باشد، جهان باید تغییر کند بنابراین کمونیسم پرسش از اصل را طرح نمیکند، تمام بشریت گرد یکدیگر آمدهاند تا حال را فدای قدرت ناگریز هدف کنند، کسی نسبت به این ارزش تردیدی ندارد و اقتدار مطلق کنش را زیر سؤال نمی برد.

آنچه که باقی مانده تردیدی بی اهمیت است، به خود میگوییم کنش هیچ کس را از زندگی منع نکرده چرا که جهان کنش دغدغهای به جز همیش ندارد، هدفها بسته به نیتها متفاوت از یکدیگر هستند و همیشه تنوع یا تقابل انها جایی برای آسایش فرد باقی گذاشته است تنها انسانی نامتعارف و نیمه دیوانه میتواند هدفی را برای رسیدن به چیزی کم ارزشتر نه با ارزشتر رها کند، کافکا میگوید: مابقی ماجرای موسی طنزی بیش نیست، چرا که وی به واسطه پیامبر بودنش باید در لحظهای جان به جان آفرین تسلیم میکرد که به هدفش رسیده بود، کافکا همچنین اضافه میکند:دلیل اصلی شکست موسی زندگی انسانیاش بود. هدف علی رغم محدود بودن زمان به تعویق رزدگی انسانیاش بود. هدف علی رغم محدود بودن زمان به تعویق بررسی دقیقتر رویکرد کافکا امری بسیار متناقض و در مخالفت با بررسی دقیقتر رویکرد کافکا امری بسیار متناقض و در مخالفت با ذهنیت کمونیستی ست، نه تنها با این باور که چیزی جز انقلاب ارزش ندارد.

#### كودكى كامل كافكا

اما این کاری آسان نیست، هرگاه کافکا تصمیم میگیرد تا به بیان ایدههایش بپردازد، از هر واژه نژنگی میسازد، وی به ساخت بنای پرپیچ و خمی میپردازد که در آن واژگان نظمی منطقی ندارند و تنها به روی یکدیگر تانبار میشوند، گویی رسالت واژگان در متن، مبهوت و گمراه کردن مخاطب است، گویی واژگان ارجاعی به خود مؤلفاند، گویا مؤلف کسی ست که هیچگاه سفر از بهت به حیرت او را خسته نخواهد کرد. آنچه که از عهده ی ما خارج است نسبت دادن معنایی مشخص به نوشتههای کاملاً ادبی کافکا است، گاهی در این نوشته ها آن چیزی را رویت میکنیم که به واقع در آنها وجود ندارد و

یا در بهترین حالت ممکن چیزی را که در متن هست میبینم، اما جز اشاره کاری از دستمان ساخته نیست با همهی این تفاسیر در این هزارتو میتوانیم جهتی کلی را دنبال کنیم، جهتی که تنها زمانی بر ایمان آشکار میگردد که از آن هزارتو خارج شده باشیم، اینجاست که گمان میکنم بتوان گفت که کار کافکا به نمایش گذاشتن نگاهی کودکانه است به زعم من نقطه ضعف جهانی که در آن زندگی میکنیم این است که کودکی را عرصهای جدا میبیند، هر چند که بر ایمان بیگانه نیست که خارج از ما باقی میماند و از نمایاندن حقیقت خود بیگانه نیست، از سویی دیگر هیچ کس اشتباه را نمایاندن حقیقت نمیداند، کودکانه است و جدی نیست، دو گزاره یه هم ارزند.

با این حال همهی ما به تکان دهندهترین شکل ممکن کودکانه رفتار میکنیم و بدین طریق بشر به پربارترین وضعیت خویش دست می یابد و ماهیت اصلی خود را فاش میکند. حیوانات هیچ گاه بدین نحو دوران کودکی ندارند اما خردسالان گاه پرشور آنچه را که بزرگسالان به آنها تلقین میکنندبه مسائلی که از دید بزرگسالان به آنها ارتباطی ندارد مرتبط میسازند، جهانی که سفت و سخت به آن چسبیده بودیم و با معصومیتش سرمستمان کرد این چنین است، جهانی که در آن هر نیرویی که بخواهد آن را بخشی از نظام بزرگسالان کند، پس زده میشود.

از کافکا چیزی بر جای مانده که ناشرش آن را طرحی برای یک خود زندگی نامه نام نهاده است، این بخش تنها به رفتاری خاص در دوران کودکی اشاره دارد، اگر فکر میکنید در سنین کودکی خوابیدن برای کودکی بهترین کار است، هرگز قدرت درک کودکی را ندارید که جذب داستانی مهیج شده است، اما پیش از پایان داستان چارهای به جز به رختخواب رفتن ندارد، چند سطر بعد کافکا مینویسد: حجم زیاد خوانده هایم رهاوردی جز شکستی پنهان برایم به همراه نداشت و نتایج آن برایم سبب سرشکستگی و افسردگی بود، نویسنده مصرانه به محکومیت سلایقی معتقد است که خصوصیات کودکانه را میسازند، نتیجهی محدودیت و سرکوب برای وی، نفرت از سرکوبگر و یا بی اهمیت شمردن خصوصیاتی ست که او از آنها دفاع میکند، کافکا مینویسد: اگر میتوانستم یکی از این خصایص را پنهان نگاه دارم مینویسد: اگر میتوانستم یکی از این خصایص را پنهان نگاه دارم مینویسد: اگر میتوانستم یکی از این خصایص را پنهان نگاه دارم

خوانندهی محاکمه و قصر برای درک فضای رمانتیک آثار کافکا با مشکل چندانی مواجه نخواهد بود، کافکا وقتی که به بلوغ بیشتری دست یافت، جنایت نوشتن را به جنایت خواندن نیز افزود، وقتی به ادبیات روی آورد اطرافیانش و مهمتر از همه پدرش، به هنگام دستگیری وی به جرم خواندن با او بدخلقی کردند و از این جهت دستگیری وی به جرم خواندن با او بدخلقی کردند و از این جهت

کافکا را مأبوس میکردند.

میشل کاروژ به درستی معتقد است: آنچه بیش از هر چیز نفرت او را بر می انگیخت سبب ک سرانه خواندن مهمترین دغدغههای ذهنیاش بود، کافکا با توصیف صحنهای که در آن حس تحقیر خانواده به شکل ظالمانه ای در آن مشهود بود، مینویسد: مثل قبل روی صندلی نشسته و در برابر دیدگان خانوادهام خم شده بودم اما به واقع آنها با یک ضربهی کاری مرااز جامعه تبعید کرده بودند.

#### تاب موقعیت کو دکانه

نکتهی عجیب در باب کافکا این است که میخواست پدرش او را بفهمد و تابع كودكي نهفته كتابهايي باشد كه خود كافكا آنها را ميخواند و بعدها مینوشت!!! او نمیخواست کاری کند که جامعهی بزرگسالان یدرش را نیز طرد کنند، این فکری غیر ممکن بود و ارتباط پدرش با آن جمع از کودکی در ذهن وی حک شده بود.

یدر برای وی نماد اقتدار با علایق محدود به ارزشهای کنشهای مؤثر بود، يدرش نماد اولويت دادن به هدف خويش و بي توجهي به زمان حال بود، نمادی که بیشتر بزرگسالان آن را تأیید میکنند، کافکا بسان هر نویسندهی جدی هدف خویش را ارجح و در تقابل با میل به لحظهی حال میدانست، البته ناچار به تن دادن به شکنجهای بنام کار اداری شــد و هیچگاه از این وضــع و کســانی که وی را به این کار گماشته بودند گلایهای نکرد، از بخت بد خویش مینالید و خود را جدا از جامعه آی که او را به کار گرفته بود می دانست، جامعه ای که به زعم وی بی ارزش و کودکانه بود، خصایلی که در اصل هم خصلت با وى بود، البته ياسخ اشكار بدرش هميشه سبب ناتواني بسر در فهم جهان کنش بود.

در سال 1919 کافکا نامهای برای پدرش نوشت که خوشبختانه هیچوقت آن را بست نکرد و قسمتهآیی از آن نامه هنوز باقی مانده است، کافکا می نویسد: من بچهای ترسو به مانند تمام بچههایی بودم که مي ترسند، يكدنده بودم چرا كه مادرم مرا لوس بار آورده بود اما فكر نمیکنم که آنگونه سرکش بوده باشم که کلامی از روی محبت، فشردن دستی یا نگاهی مهربان نتواند انتظارتان از من را برآورده کند، شما با یک بچه براساس ذات حقیقیتان که تحت تأثیر زور و خشونت قرار دارد رفتار میکنید و این حد از زور و خشونت را به درجهای اعلا رساندهاید، چرا که به عقایدتان ایمانی بی حد و اندازه دارید، در حضورتان به لکنت می افتم و زمانی که در برابر شما قرار میگیرم به كل اعتماد به نفسم را از دست ميدهم و احساس گناه تماميتم را در آغوش می گیرد، بسان زمانی که در باب کسی نوشتم می ترسد شرم بعد از مرگ نیز او را رها نکند. هر چه مینوشتم دربارهی شما بود، برای تهی کردن خویش از غصهها و افسوسهایی که در برابر شما قدرت بروز دادنش را نداشتم چه میتوانستم بکنم؟ برای من همه چیز دلیلی برای فاصله گرفتن از شما بود، فاصلهای که به هر بهانهای آن را زیاد و زیادتر میکردم.

کافکا میخواست نام مجموعه آثارش را تلاش برای گریز از فضای پدرانه بگذارد اما اشتباه نکنیم، چرا که کافکا هیچگاه در فکر گریز نبوده است او میخواست مانند یک تبعیدی در این فضای پدرانه زیست کند، او میدانست که تبعید شده است، نمیتوانیم با قاطعیت بگوییم که دیگران او را تبعیدکردند یا او خودش را تبعید کرد، کافکا صرفاشیوهی رفتاری را برگزیدکه برای جهانی با علایق صنعتی و تجاری نفرت انگیز مینمود، وی میخواست در رویای کودکانهی خویش باقی بماند.

رویای گریزی که وی در سر میپروراند با شکل سنتی گریز از مسئولیتهای روزمرهای که غالباً در آن بازنده بود، تفاوت داشت.آنچه گریز های مرسوم کم دارند و بخاطر همین کمبود مجبور به مصالحه و نوعی ریاکاری میشوند، حس درونی گناه است، حس تخطی از قانونی معین و شوفیت خودآگاهی بی رحمانه، ان کس که به ادبیات پناه میبرد میداند که جز سرگرم کردن خویش کاری ندارد، اما وی هنوز به معنای واقعی کلمه آزاد نشده بود چرا که رهایی بسان شرافت است، شخصی آزاد است که جامعهی سلطه گر او را آزاد بشناسد.

جهان کسب و کار پدر وی همان جهان کهن فئودالیسم اتریشی بود، جامعهای که میتوانست پسر یهودی جوان را به هر دلیلی به جز تفرعن ادبیاش به رسمیت بشناسد، جهانی که در آن قدرت بدر فر انتس تأیید میشدچر ا که معیار های این جهان بر اساس ر قابتی سخت در بازار کار شکل گرفته بود، بنابراین این جهان جایی برای هو ســر انان و خيالباف ها نداشــت، اگر چه که با کو دک با تســامح برخورد و گاه محتاطانه آن را دوست داشت اما کودکی را محدود به اصول ميکر د و آن ر ا مختص به سنين کو دکي ميدانست، همين نکته ما را به افراط گرایی کافکا رهنمون میسازد، جهان اقتدارگرا که علاقهای به شناخت امثال کافکا نداشت و در مقابل کافکا هم هیچگاه در مقابل جهان اقتدارگرا سـر تعظیم فرود نیاورداما هیچگاه هم نخواست که این اقتدار را واژگون سازد و یا علیه آن موضعی بگیرد، وی نمیخواست در برابر پدری که زیستن را برای او ناممکن ساخته بود بایستد، او به نوبهی خود هرگز نخواست که یک بزرگسال یا پدر باشد، گرچه وی به شیوهی خود تمام زندگیاش را جنگید و تمام راهها را برای ورود به جامعهی پدرش آزمود، اما ورود به این جامعه تنها یک شرط داشت و آن هم این بود که او میبایست همان کودک بی مسئولیتی که بود باقی بماند.

کافکا تلاش مذبو حانه اش را به شکلی خستگی ناپذیر ادامه داد، وی هیچگاه امیدی نداشت و تنها راه برای ورود به جهان پدرش مرگ بود!!!چرا که تنها بدین شیوه بودکه می توانست خصایصی از جمله هوسها و کودکی اش را کنار بگذارد، وی این راه حلها را که بارها در رمانهایش بیان کرده است در سال 1917 این چنین بازگو میکند:

مرگ محرم من، ماحصل باور هایم، بازگشت به سوی پدر و روز بزرگ آشتی ست، تنها راه پدرشدن برایش از دواج بود اما این راه حل علی رغم دلایل قاطعی که داشت بیهوده بود، او دو بار نامزدیاش را به هم زد، به تعبیر میشل کاروژ او از نسلهای پیشین جداافتاده بود و هرگز تلاش نکرد خود هدایت نسلی را بر عهده بگیرد.

کافکا در نامه ای به پدرش نوشت: مانع اصلی از دواجم اعتقاد راسخم به این است که برای تشکیل و هدایت خانواده باید دارای خصلتهایی بود که آن را تنها در وجود شما دیده ام، به عبارتی دیگر باید شبیه شما بشوم و آنگاه به خودم خیانت کنم.

كافكا مى توانست بين رسوايي هاى بى خطر كودكانه، هوسراني، شوخ طبعی و خلق و خوی والا یکی را برگزیند، گرچه هر دو راه بی اعتنایی نسبت به همه چیز است و در هیچ کدام به شادی موعود و تلاش برای رسیدن به این شادی که در قبال کار، تلاش و اقتداری مردانه وعده داده شده است وقعی نهاده نمی شود، او بر انتخابش یافشاری نمود اگرچه که راه و رسم انکار خویش را هرگز نیاموخت تا تسلیم ساز و کار شغلی بی مزد شود، وی به خوبی میدانست چگونه شغلی شرافتمندانه را برگزیند، وی هوسرانی، کودکی، رفتار شُرِم آور و دروغهای آشکار قهرمانان رمانهایشان را انتخاب کرد و در يي جهاني غير عقلايي، رها و دست نيافتني بود تا بدين واسطه بتواند وجودی را بیافریندگه به علت وابستگی به مرگ ممکن میشود. کافکا در راه رسیدن به هدف خویش قاطع بود و با هیچ چیزی سازش نمیکردو اجازه نمیداد هیچ یک از ارزشهای والای آنتخابش دگرگون و یا درگیر پلیدی شود، آو هرگز با جدی گرفتن موضوعی که نمی توانست مبدل به امری والا شود از مسیرش منحرف نشد، آیا هوی و هوسهایی که قبود قانون و اقتدارگرایی را به پای بستهاند دارای ارزشی بیشتر از حیوانات درون باغ وحش هستند؟ کافکا به درستی دریافت که هوسرانی نیازمند ناخوشی و آشفتگی ست، همانطور که موریس بلانشو دربارهی وی میگوید:

برتری از آن کنش است، هنر (هوس) هیچ برتری بر کنش ندارد، جهان ملک حلال تمام کسانی ست که ارض موعود برایشان در نظر

گرفته شده و بدین واسطه نیروها را کنار یکدیگر گرد می آورندو می جنگند تا به غایتشان برسند، کافکای ساکت و مستأصل هیچگاه بر علیه اقتداری که حلقه ی زندگانی را برایش تنگ و تنگتر میکرد نایستاد و به اشتباه رایج رقابت تحت فشار اقتدار گردن ننهاد.

مردی که زمانی تمام محدودیتها را پس زده بود اگر فاتح این رقابت شود بسان تمام انسانهای دیگر به همان آدمهایی مبدل می شود که زمانی محدودیتها بر آنها اعمال شده بود، هوسهای کودکانه متعالی و محاسبه ناپذیر هرگز منجر به پیروزی نمی شوند، والایی و برتر بودن تنها در شرایطی ممکن خواهد بود که کسب قدرت دغدغه برناشد، کسب قدرت همان دغدغه ینش است، همان اولویت آینده بر زمان حال و اولویت ارض موعود است، ستیز نکردن با دشمن ظالم خود کاری بس دشوار و به معنای پذیرش پیشنهاد مرگ است، نجات بیفتن بدون خیانت به خود نیاز مند نبردی مداوم، صدادقانه و دردناک است، تنها شانس به رخ کشیدن این خلوص هذیان گونه پیوند نزدن آن بامنطق و عدم انطباق آن با ساز و کارهای کنش است، این خلوص می تواند تمام قهرمانان این راه را در باتلاق گناه به دام بیندازد، آیا کودکتر و خاضعتر از کاراکتر ک در قصر و کاراکتر یوزف ک

بنا به گفته ی کاروژ این شخصیت دوگانه که در هر دو کتاب تکرار میشود به گونه ای سرسختانه، دیوانه وار و غیر قابل محاسبه پرخاشگر هستند و سرگشته ی هوسهای خویش اند و بسان مرد کور لج بازی می مانند، وی چشم انتظار گشاده دستی مقامات بی رحم حاکم است، او به مانند شجاعترین مردان بی بند و بار در وسط سالن، هتل، در وسط مدرسه، در حضور وکیل و حتی در دادگاه عالی عدالت، دست به هر کاری می زنند.

در داستان داوری، پسر پدر را تحقیر میکند اما پدر باور دارد که نابودی ناخواسته توام با اقتدار وی بی مجازات نخواهد ماند، مردی که خود عامل بی نظمی ست، سگهای وحشیاش را آزاد کرده و جایی برای پنهان کردن آنان نمییابد، خود اولین قربانی آن خواهد بود و سگها به سرعت او را تکه تکه خواهند کرد، بی شک این سرنوشت تمام انسانهای و الاست.

والا بودن با انکار خویش (حتی کوچکترین محاسبات در حد دغدغههای زمینی باقی میمانند، تنها کاسه لیسی و تملق و اولویت بخشیدن به ابزهی محاسبه در برابر لحظهی حال است که باقی میماند)یا در آن لحظهی کوتاه مرگ است که میتواند ماندگار بماند، مرگ تنها ابزار نجات یافتن از زوال والایی ست، تملق در مرگ جایی ندارد چرا که هیچ چیز در مرگ جایی ندارد.

#### جهان مسرت بخش كافكا

کافکا در ہی زندگی والا نیست، بلکه وی در ہی زندگیای است که حتی در بوالهوسانه ترین لحظاتش دروغین است و به شکلی گریزناپذیر غم زده است، میل افراطی در محاکمه و قصر میل بی عشق و ناتوان است، میلی بی حاصل که هر کس ولو به هر قیمتی که شــده باید از آن بگریزد اما ناگاه همه چیز به هم میریزد، کافکا در دفترچه خاطراتش به سال 1922 مىنويسد: هر گاه احساس رضايت میکردم به دنبال نار ضایتی میگشتم و تمام روشهایی که زمان و سنت برای رسیدن به نار ضایتی پیش پایم گذاشته بودند را می آز مودم، سيس دوباره ميخواستم به وضعيت بيشين بازگردم، بنابراين من همیشه ناراضی بودم حتی زمانی که هیچ چیز مطابق میلم نبود، عجیب است که اگر با دقت بنگریم بخشی از واقعیت باید از همین موقعیت احمقانه بیرون بیاید، زوال روانی من مثل یک بازی کودکانه آغاز شد، هر چند باید بگویم بازی کودکانه آگاهانهای بود، به عنوان مثال وانمود میکر دم تیکهای عصبی دارم، دور خودم میچرخیدم و دستهایم را یشت سرم میگذاشتم، کاری گودکانه و به ظاهر اعصاب خرد کن که به واقع موفقیت آمیز بود، در نوشتن هم همین شیوه را در پیش گرفتم و از این راه به تکوینی باثبات دست یافتم که متاسفانه بعدها نیز متوقف شد، اما برای تولید فلاکت این نیز بهترین راه است.

در جایی دیگر با یادداشتی رو به رو هستیم که تاریخ ندارد: هیچ امیدی به پیروزی ندارم، از مبارزه کردن بخاطر نفس جنگیدن لذتی نمیبرم، تمام لذت من از مبارزه تنها به این دلیل است که کار دیگری را بلد نيستم، چنين مبارزهاي به من لذتي فراتر از آن لذتي كه ميتوانم ببرم و یا به دیگران بدهم، میبخشد و پایان بخش راهم نه تسلیم شدن در برابر مبارزه، كه تسليم شدن در قبال سرمستى آن خواهد بود.

او میخواست مفلوک باشد تا به رضایت دست یابد، مرموز ترین بخش این فلاکت شکل فشر دهای از لذت است که خودش میگوید از آن خواهد مرد: او سرش را به یک سو خم کرد و گلویش نمآیان شد. آن جا که زخمی در پوست و گوشت سوزانش میجوشید، زخمی که ماحصل نوری برق آسا بودکه همچنان ادامه داشت:نوری ماندگار و ضریرکننده که اهمیتی بیشتر از پیامد افسردگی آن داشت، در دفتر چهی خاطرات کافکا به سال 1917 به این بخش مهم بر مىخورىم:

هرگز تصور نمی کردم که عینیت بخشیدن به رنج برای هر کس که مینویسد ممکن باشد، به عنوان مثال من در فلاکت خویش با سری که از بدبختی دچار سرگیجه شده است، میتوانم بنشینم و برای کسی دیگر بنویسم، من بدبختم، حتی میتوانم فراتر بروم و بنا به قابلیتهایم و با شبو مهای گوناگون که غیر مرتبط با فلاکتم میباشد با این مضمون بازی کنم، بازی ساده و در عین حال منضاد با مجموعهای از عناصر مرتبط به یکدیگر که دروغ نیست، تسکین رنج نیست، مازاد توان من است، به واسطهی توفیقی که در لحظه نازل می شود، درد و رنج به كل امانم را بريده و تا اعماق وجودم رسوخ كرده و از غارت من دست نمیکشد، این مازاد چیست؟

بر ابن سـو ال كافكا تأكيد ميكنيم: ابن ماز اد جيسـت؟ كافكا معدو د داستانی به جذابیت داوری خلق کرده است، در یادداشتهای 23 سيتامبر 1912 ميخوانيم: حكم را از ساعت 10 شب روز بيست و دوم تا 6 بامداد روز بیست و سوم و در یک نشست نوشتم، به سختی میتوانستم یاهای خشک شدهام را از زیر میز بیرون بکشم، تلاش مداوم و شادی حاصل از شکل گیری داستان در برابر چشمانم بسان غوطه ور شدن در شطی جاری بود در دل شب بارها سنگینی خود را بر دوش خویش حس کردم، آینکه چگونه همه چیز را میتوآن گفت، چگونه برای هر فکر حتی بعیدترین افکار، آتش بزرگی مهیاست تا در آن بسوزد و احیا شود.

کار وژ در بار می این داستان میگوید: این داستان در بار می مر د جوانی ست که بخاطر یک دوست با پدرش درگیر میشود و در نهایت خودکشی میکند همان طور که وصف درگیری پدر و پسر چند سطر بیشتر طول نمی کشد از خودکشی مرد جوان با توصیفی چند سطری

آگاه میشویم: اما گنورگ دیگر دور شده بود، با عجله از خانه بیرون رفت، اما گنورگ دیگر دور شده بود، با عجله از خانه میکشاند، لحظانی چیزی او را به آن سوی خیابان و به سمت رودخانه میکشاند، لحظاتی بعد همچون گرستهای که به غذا چنگ بینداز د با دستش نردهی بل را می فشارد، با چابکی تحسین بر انگیزی به مانند یک و رزشکار که مایهی مباهات پدر و مادر خویش است و در حال گذر آندن دور ان نوجوانیاش است به آن سو جستی زد، هنوز با دستهای ناتوانش نرده را گرفته بود، از میان میله ها نظاره گر انوبوسی بود که لحظاتی بعد سقوط وی را به آسانی در غرش خود محو میکرد، به آرامی گفت: بدر و مادر عزیزم، همیشه شما را دوست داشتم و دست هایش را رها کرد تا سقوط کند، در آن لحظه روی پل رفت و آمدهای مکرری در جریآن بود که گویی پایانی نداشت.

کاروژ بی جهت بر ارزش شاعرانهی این عبارت آخر تاکید نکرده است، کافکا خودش این عبارت را برای ماکس برود ریاکار تفسیر میکند، کافکا از او میپرسد:میدانی معنای جملهی آخر چیست در آن لحظه به انزالی خشونت بار فکر میکردم، آیا این اعلام نظر عجیب ما را به سمت و سوی شالوده ای اخلاقی را هنمایی میکند؟ آیا این تفسیر بدان معناست که در کنش نوشتن نوعی تاوان شکست در برابر پدر و تباهی در این زندگی کوتاه وجود دارد؟نمیدانم اما پرتو این نوشـــتار بیانگر نوعی اقتدار سرمستی است، گذر شاهانه فرد از فراز آن نیستی است که دیگران برایش برساخته اندوحقیقت محض مرگ، تاوان این سلطهی سر مستی ست، اضطراب بیش از مرگ وجود دارد، اضطراب نتیجهی آگاهی از مرگبار بودن اقتدار سر مستی است، اگر چه بِيشابِيش ادراک اين سرمستي ممكن شده است، فلاكت تنها مجاز ات نیست، مرگ گئورگ برای همزاد وی(کافکا)واقعهای خوشایند بود، محکوم کردن داوطلبانه نفس مازادی را تثبیت کردکه محرک و عامل این محکومیت بود و از سسویی دیگر اضسطراب را از طریق ابراز عشق و احترامی مشخص و محدود به پدر از بین برد، هیچ راه دیگری برای آشتی دادن احترام با بی احترامی عمدی وجود نداشت، تاوان اقتدار لذت همین است ، در این موقعیت نمی توان اقدام به کنش كرد، نمي توان براي كنش مزيتي خاص قائل شد، چرا كه كنش بخاطر برده صفتی ذاتیاش در راه حصول نتیجه همیشه زیر سایهی نتایج خویش است و هرگز نمی تواند اصالتاً والا باشد، آیا در این تشریک مساعی میان مرگ و لذت چیزی غریب وجود دارد الذتی که نشانهی وجود والاست، لذتي كه على رغم محاسبات فرد را به شكلي غيرقابل تُصور ارضا مىكند، براى اين لذت، مرك همان قدر كه هدف است، وسيله هم هست

تمام حرف همین است، سرمستی با درخشش ناگهانی در لحظات لذت بخش پدیدار نمی شود، اگر لذتی وجود دارد برای تثبیت بی نظمی است، درست به مانند تیکهای عصبی دروغین کافکا که برای تولید فلاکت بود: تنها بداقبالی بسیار و انتخاب راهی غیر قابل دفاع برای زندگی ست که ضرورت مبارزه و اضطراب را به همراه داردکه ما را تا خرخره در خود فرو میبرد، اضطرابی که بدون آن نه مازاد و نه توفیقی وجود نداشت.

فلاکت و گناه مبارزه را در دل دارند، این مبارزه که عمیقترین معنای آن فضیلت است بسته به نتایج نیست، اگر اضیطراب را از مبارزه بگیریم هرگز تمام آنچه میتوانست انجام دهد نخواهد بود، کافکا تنها زمانی که در نهایت فلاکت بود میتوانست سرشار از سرمستیای شود که درک لذت آن خارج از توان او بود، پس غنا و عظمت این لذت از آن روست که نتیجهی بلافصل سرمستی است، نه نتیجهی مبارزهای که در آن جنگجو در انتظار مرگ است.

#### نشاط شادمانهی کودک در تجلی رهایی والای مرگ احیا میشود

یکی از دست نوشته های کافکا به نام کودکان در بزرگ راه، وجهی

متناقض از نشاط شادمانهی او را به تصویر میکشد، در این جا به مانند دیگر لحظاتی که در کار او توصیف میشود هیچ چیز ارتباطی مشخص با نظم موجود و یا روابط از پیش تعیین شده ندارد، همیشه همان نظم مه در باد که گاه آرام و گاه سریع است در همه جا به چشم میخورد، هیچگاه هدف روشنی که همه چیز معطوف به آن باشد وجود ندارد، هدفی که غیاب مرزها را معنا می خشد تا به شکلی منفعلانه منجر به والایی شود، کافکا در توصیف بازیهای کودکی با هم سن و سالانش چنین مینویسد:

بعد أز ظهر بود و مشعول دويدن بوديم، روز شب برايمان معنا نداشت، دکمه های کتهایمان به مانند دندان در هم فرو رفته بود، پشت یکدیگر میدویدیم و مثل حیوانات استوایی میغریدیم، جست و خیز کنان بسان سواره نظام جنگهای باستانی یکدیگر را کنار میزدیم و از یکدیگر سبقت میگرفتیم، چهرههایی تک افتاده درکنار جاده خم شده بودند، لحظهای در تاریکی بشت خاکریز پنهان می شدند و لحظاتی بعد در کنارهی راه دیده میشدندکه ما را چون بیگانگانی مینگریستند. این تقابل به ما کمک میکند تا اندوه موجود در آثار کافکا را درک کنیم، انگیز ههای محرک کو دکی و فریادهای سـر مسـتانه اش بعدها در مرگ وی گم شد، مرگ به قدری عظیم بود که به کل از چشم کنش معطوف به هدف دور مانده بود، تهییج میتوانست خوی شیطانی و ویرانگر کافکا را به وجد آورد، به عبارتی دیگر با پذیرش مرگ و در دل مرگ بود که کافکای سرسپرده به هدف، رویکرد والای خویش را یافت، هدفی که هیچ بود و هیچ نمیخواست، ذات وحشی وی همچون بارقهی نور سوسو زنان خود را به معرض نمایش میگذاشت، وقتی گئورگ از روی نرده پرید، محرک وی چیزی به جز آوارگی دوران کودکیاش نبود، رویکرد والا، گناه آلُود و فلاکت بار آسـتُ تَّا جایی که قصد گریز از مرگ را دارد اما لحظهی مرگ که فرا می رسد، حس وحشی کودکی، بار دیگر در رهایی پوچ ادغام می شود، زندگی تقلیل ناپذیر است و مرگ سر سازش با آن ندارد، مرگ تنها می تو آند در بر ابر اقتدار تام کنش تسلیم شود اما از این تسلیم رنج نمےکشد

#### توجيه خصومت كمونيستي

در آثار کافکا میتوان هر سه وجههی اجتماعی، خانوادگی و مذهبی را رویت نمود، اما این مرزها همیشه برایم متغیر بودهاند و حال میخواهم از زاویهای بنگرم که تمام وجوه در یکدیگر ادغام شهوند، بی شک شخصیتهای اجتماعی آثار کافکا را میتوان به صورتی کلی درک کرد و برای بررسی کار او میتوان به حماسهی

مرد بیکار یا یهودی شکنجه شده در قصر یا به حماسه ی متهم در عصر دیوان سالاری در محاکمه اشاره نمود، از سویی مقایسه ی این داستانهای وسواس گونه با آثار روسی چندان درست بنظر نمی رسد اما کاروژ بدین شکل راهی را برای درک خصومت کمونیستی کافکا گشوده است، وی معتقد است:اگر کسی بخواهد از کافکا در برابر اتهام ضد انقلاب بودن دفاع کند، باید بگوید او بسان دیگران جهنم سرمایه داری را نشان داده است، اگر رویکرد کافکا برای بسیارانی نفرت انگیز است، شاید به این دلیل است که او تنها بوروکراسی و عدالت بورژوایی مدنظر کمونیستها را مورد هجمه قرار نمی دهد، بلکه وی هر شکلی از بوروکراسی و عدالت کاذب را هدف هجمهاش قرار داده است.

آیا کافکا میخواهد نهادهای موجود را به زیر تیغ نقد ببرد و ما را مجبور به جایگزینی آن نهادها با نهادهایی دل رحمتر کند؟کاروژ اینگونه ادامه میدهد: آیا کافکا علیه شورش سخن میگوید؟نه به آن اندازه که تشویق به شورش میکند، وی تنها بر فروپاشی انسان مهر تأیید میزند و خواننده نیز خود باید نتیجه بگیردچگونه کسیی میتواند در برابر قدرت نفرت انگیزی که اجازه نمیدهد مساح به کارش برسد سرکشی نکند؟

اما به زعم من، ایدهی شورش دقیقاً همان چیزی ست که عامدانه از قصر کنار گذاشته شده است، کاروژ این نکته را فهمیده است و کمی بعد مینویسد: تنها انتقادی که به کافکا وارد است، شکاک بودن وی به هر نوعی از تعهد انقلابی ست چرا که وی مسائلی را طرح میکند که انقلابی نیستند، بلکه انسانی اند و همگی متعلق به دوران پس از انقلاب هستند.

اما سخن گفتن از شکاکیت کافکا و معنا بخشیدن به مسئله ی او از طریق انسانیت سیاسی چندان در دی را دوا نمی کند. خصومت کمونیستی موضوعی متنوع نیست و به درک خاصی از کافکا بازمیگردد، بگذارید صریحتر سخن بگویم رویکرد کافکا در مورد اقتدار پدرش، خصومت او را به اقتداری نمادین مبدل میسازد که محصول فعالیتی مؤثر است، فعالیت مؤثر اصل نظام هایی است که بسان حکومتهای کمونیستی عقلانی باشند و برای هر پرسشی پاسخی را از آستین بیرون بکشد اما در این نظام با رویکردی والا که در آن لحظه ی حال از سایر لحظاتش مجز است عملاً نه می توان با تسامح برخورد کرد و نه می توان آن را محکوم کرد، این مشکل حزبی ست بیهوده و کودکانه می پندارد و نقابهای کشیده شده بر چهره را به عنوان بیهوده و کودکانه می پندارد و نقابهای کشیده شده بر چهره را به عنوان سلایق شخصی بر می شیمارد، تنها رویکرد والای مجاز نزد

کمونیستها راه و رسم کودکان است آن هم تا زمانی که بزرگ نشدهاند، چرا که اگر بزرگسالی پیدا شود که معنایی بلوغ یافته به کودکی دهد و یا از حسی بنویسدکه ارزشی والا به کودک دهد، در جامعه کمونیستی جایی ندارد، در جامعهای که فردگرایی بورژوازی از آن کنار گذاشته شده است، دفاع از طنز کودکانه و غافلگیر کننده ی کافکا غیرممکن است، اساس کمونیسم نفی مطلق است، درست نقطه ی مقابل آنچه که نام کافکا به ذهن متبادر میکند.

#### اما كافكا خود موافق است

هیچ چیزی وجود نداشبت که وی بخواهد از آن دفاع کند، نمیخواست تحت لوای هیچ نامی حرفهایش را بزند، آنچه که ماهیت هیچ بودن او را یادآور میشد، همان جایی بود که کنش مؤثر دست به انکارش میزد، او چیزی به جز سرپیچی از کنش مؤثر نبود و به همین دلیل در برابر اقتداری که او را انگار میکرد، سر تعظیم فرود آورد و از قضا تعظیم وی حتی خشن از بیانیههایی بود که با صراحت فریاد میزنند، کافکا سر تعظیم فرود آورد و به هنگام تعظیم در برابر سکوت، عشق و مرگ که هرگز نتوانسته بودند او را تسلیم در برابر عشق و مرد، فرانتس تسلیم نشد چرا که آن نیستی که در برابر عشق و مرگ تسلیم نشد چرا که آن نیستی که در برابر عشق و مرگ تسلیم نشد چرا که آن نیستی که در

## تحلیل شخصیتهای رمان مسخ

گریگور سمسا: پسر جوانی که شخصیت اصلی داستان است که با پدر، مادر و خواهرش به نام گرت زندگی میکند. با توجه به پیری و از کارافتاده بودن پدر، گریگور نانآور خانواده است و در یک تجارتخانه کار میکند و برای کارش بایستی دائماً با قطار به شهرهای مختلف سفر کند.یک روز صبح که گرگور از خواب بیدار میشود متوجه میشود که به سوسکی بزرگ تبدیل شده است؛ او که باید صبح زود برای کارش خودش را به قطار برساند، از پیشامد بوجود آمده شوکه شده و تلاشهایش برای فائق آمدن به وضعیت جدید بیفایده است

گرت: وی خواهر کوچک گریگور است که ابتدا بسیار داسوز برادرش بوده است و مرتب به او رسیدگی می نمود اما با گذر زمان او هم نسبت به گریگور بی تفاوت می شود و مجبور به اشتغال در کاری می گردد و اتفاقی که در سیر اخلاقی او رخ می دهد اینست که او از دختر وابسته و نا امن در ابتدای اثر مبدل به زنی جذاب و مستقل در انتهای اثر می شود.

آقای سمسا(پدر گریگور): او پدری ورشکسته و از کارافتاده است که با توجه به اینکه گریگور تنها نان آور خانواده بوده است مشکلی با او نداشته است اما بعد از مسخ شدن گریگور او تندخو و پرخاشگر میشود و کار تا به جایی پیش میرود که گریگور را به صرف گلوله تهدید میکند تا به اتاقش بازگردد مسخ گریگور سبب میشود تا پدر برای پرداخت مالیات و قبوض خانه مجبور شسود تا دوباره به کار بازگردد.

خاتم سمسا(مادر گریگور):وی از دیدن وضعیت پسرش داسرد است و هر بار دیدن گریگور مسخ شده سبب میشود تا او از هوش رود اما عشق مادرانه سبب میشود تا حتی وی در مقابل پیشنهاد دخترش درباره بیرون فرستادن گریگور از خانه مقاومت کند حتی وی هم بعد از مسخ گریگور مجبور میشود برای کمک به تأمین هزینههای خانه مشغول به کار شود بعد از مرگ گریگور با توجه به وضعیت رو به رشد دخترش جوانههای امید دوباره در قلبش ریشه میدواند.

کلرک (منشی ارشد):در روزی که به خانهی گریگور میآید تا علت حاضرنشدن وی در محل کار را جویا شود و گریگور به علت وضعیت ناخوشایندش درب را به رویش باز نمیکند وی (کلرک) با داد و بیداد کردن و لفاظی در محل کار واکنش خود را نسبت به امتناع گریگور در باز کردن درب خانه به رویش را بروز میدهد زمانی هم که گریگور درب را به رویش باز میکند وی با دیدن گریگور میگریزد.

بانوی مسن (خدمتکار): خدمتکار پیری است که تحت تأثیر ماجرای گریگور قرار نمیگیرد وی از اتاق خویش به موضوع مینگرد و بازیگوشانه توجهش را معطوف به گریگور کرده است و در پایان فاش میکند که جسد سوسک توسط وی از بین رفته است و خانواده ی سمسا دیگر نگرانی در باره ی او نخواهند داشت.

سه مستأجر: پس از مسخ گریگور برای اقامت وارد منزلشان میشوند و مجذوب مهمان نوازی خانواده ی سمسا میشوند در برههای از گرت میخواهند تا برایشان ویولن بنوازد و از دیگر سو ناراضی و خسته به نظر میرسند زمانی که گریگور خودش را به آنها نشان می دهد آنها با دیدن این وضعیت از پرداخت اجاره به خانواده سمسا امتناع می کنند و تلاش می کنند تا بیشترین سواستفاده را از وضعیت موجود انجام دهند در نهایت پدر گریگور آنها را از خانهاش بیرون میندازد.

آناً: نخستین مراقب گریگور است که پس از مشاهده ی وضعیت وی آنجا را ترک میکند.

آشیز:در ابتدا قصد ترک خانواده ی سمسا را داشت و پس از آنکه از وضعیت گریگور آگاه می شود به خانواده ی سمسا قول می دهد تا وضعیت پیش آمده را از همگان مخفی نگاه دارد.

#### روایت در پس داستان

نود سال پس از انتشار مسخ پژوهشهای قابل اعتنایی در باب این اثر صورت گرفت که تلاششان بررسی اثر از زویای مختلف آکادمیک بوده است، در مقالهی دگرگونه سازی مسخ کافکا نوشتهی نینا پلیکان او پیشنهادی را ارائه داده بود:

یکی از دلایل علاقه مندی اندیشمندان و پژوهشگران به کافکا شراه کوتاه وی به نام مسخ میباشد که بازتاب دهندهی ادیان، روانکاوی، فلسفه، نقد سیاسی و اجتماعی، مارکسیسم و ادبیات بی پایان کافکا است و اینکه هیچ تفسیری یارای انکار اهمیت مسخ را ندارد، کیفیت اثر به حدی ست که به ما فرصت سخن گفتن با یکدیگر و حتی مخالف گویی با یکدیگر را اعطا میکند(اشتراوس)

اشتراوس  $^1$  در مقاله ی خود در باب مسخ با رویکر د فمنیستی تمرکزش را معطوف به گرت (خواهر گریگور) می نماید و از این رو گریگور را در موقعیتی می داند که باید سپاسگزار گرت برای سرزنده بو دن، استقلال و زحماتش باشد

بسیاری از پژوهشگران بر این باور هستند که مسخ حکایتی تمثیلی از ظلم و ستم با توجه به شرایط خانوادگی بوده که کافکا آن را تجربه کرده بود به ویژه رابطه وی با پدرش و بیماری و افسردگی که در زندگیش تجربه کرد.

همچنین توجه ویژهای معطوف به اصسالت اثر شده است، در مقالهای تحت عنوان خاستگاه کافکا برای مسخ نوشتهی مارک اسپیلکا

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Leo Strauss

که در سال 1959 در مجله ادبیات تطبیقی منتشر شد وی اینگونه اشاره میکندکه گریگور سمسا به سادگی جوانیهای کافکا نیست، او بیشتر شبیه دیکنز جوان، کاپرفیلد جوان و همچنین گلیادکین تاس است که میخواهد با کلارا برقصد، خاستگاه تمام این قهرمانان در واپسگرایی ادغام شده است. وی در مقالهاش اینگونه استدلال میکند: ترکیب فانتزی با رئالیسم شهری توسط داستایوفسکی و گوگول آغاز شد و موقعیت ممتاز آن به داستان پسری بازمیگردد که از خانوادهاش تنفر داشت و درب اتاق را به روی خویش قفل کرده بود و نخستین بار این موقعیت توسط دیکنز خلق شد.

کافکا مسخ را در سال 1912 نوشت و از این جهت این یادآوری حائز اهمیت است که وی در این سال پربار، داستان داوری را هم به اتمام رساند و کار بر روی اولین رمان خویش به نام آمریکا را آغاز کرد، در همین سال وی با فلیسه دیدار کرد، زنی که دوبار با وی نامزد کرد اگرچه که مسخ تا سال 1915 منتشر نشد اما توانست نظر بسیاری از منتقدان را بیش از هر داستان دیگری به خود جلب کند، استنلی کرنگلد در فصل مربوط به خود به خاطرات کافکا اشاره میکند که او با ناراحتی میگوید:الان مشغول خواندن مسخ در خانه هستم تا بد را بیابم.

این نکته می تواند نشان دهنده ی خود آگاهی و از خود بیزاری باشد که کافکا در طول زندگیش تجربه کرد و از دیگر سے به طول عمر داستانهایش اعتبار بخشیده بود، اتفاقی که با درخواست کافکا از نزدیک ترین دوستش ماکس برود همراه شده بود چرا که از وی خواسته بود تا پس از مرگش تمام دست نوشته هایش را بسوزاند، ماکس برود یکی از زندگی نامه نویسان و مترجمان آثار کافکا است.

ماکس برود یکی آز زندگی نامه نویسان و مترجمان آثار کافکا است. برخی از دیگر محققان نظیر مایکل رایان آنچه که برایشان حائز اهمیت بوده است، رنجهایی بوده که کافکا را در طول زندگیاش گرفتار ساخته بود و در شکل گیری مفهوم و شخصیت مسخ و گریگور هم نقش داشته است، وی در مقالهاش تحت عنوان سمسا و سسسارا رنج، مرگ و تولد دوباره در مسخ را با استناد به دیدگاه فرانتس کمیف تصویری از بی رحمی جهان عنوان میکند.

با توجه به مشکلاتی که کافکا با پدرش ، بیماری اش و شخاش داشت بسیاری از منتقدان این موضوع را مطرح کرده اند که مسخ کافکا چهره و وضعیتی را به تصویر کشیده است که با وی رفتار شده بود و یا خود را کمتر از انسان و بسان یک حیوان و یا حشره می بنداشت.

یکی دیگر از مسائلی که پژوهشگران در باب کافکا بر آن تمرکز کردهاند حس شرم و گناهی بوده که وی در روابط خانوادگی داشته

است بنابر ابن ببتر آستبن در مقالهی خود تحت عنو ان فر انتس کافکا و حیوانات ارتباط میان استفاده از حیوانات و چهرهی انسانی را بیشنهاد مى كند كه نمونهاش ارتباط ميان آن سوسك كثيف و چهر مى موجه كافكا در نزد خانو ادهاش بوده است آستین اینگونه تصور میكند که کافکا بر ای بازگشت به نزد خانوادهاش نیاز به خلق حیوان داشت دنیا برای ترس از مواجهه با تخطی گری در جستجوی حس سرکوب است(آستين62)

تو انایی مو فقیت آمیز کافکا در خلق امور خارق العاده و حقیقی ریشه در نبوغ او داشته و به این عنوان شناخته می شود.

ماهیت مسخ به گونهای ست که مخاطبان چارهای جز پذیرش این نکته ندارند که قهرمان داستان موجودی مسخ شده است که مبدل به سوسکی کثیف شده است و باید وقایع داستان را در فراتر از سطح و

موضوع داستان بررسی کنیم. کافکا در سال 1924 با زندگی و داع میگوید، نامههای بی شمار، خاطرات، داستانهای به اتمام رسیده و نیمه تمام، ناداستان و بیوگرافیهایی از وی به جا ماند و بژوهشگران ادبی با استفاده از آنها تو انستند به تفسیر آنچه که بوده و کشف ریشه ها در رمان بیچیدهی مسخ بیردازند.

کافکا در نامهای به پدرش از جزئیاتی بطور مفصل سخن میگوید که چگونه رها شده و با او بسان حیوان رفتار شده بود و این همان مفهومی ست که به داستانهای کافکا از جمله مسخ زندگی بخشیده

زمانی که به زندگی و تاثیرات ادبی کافکا مینگریم مهمترین کار وی چشم پوشی از فردیت و خلق تخیل و جهان بی پایان توسط وی بر ای نو شتن داستانهای لذتبخش نبوده است بلکه تاثیر گذاشتن و ابجاد تشویش در اذهان پژوهشگران، دانشجویان و تمام کسانی بوده است که در سرتاسر جهان آثارش را میخواندند.

### خلاصه و تجزیه و تحلیل مسخ

شناخته شده ترین داستان کافکا یعنی مسخ با قهرمان داستان آغاز میشود روزی گریگور سمسا از خواب بیدار میشود و به طرز عجیبی مییند که تبدیل به یک سوسک کثیف شده است همانگونه که گریگور در جدل با شرایط جدید است و وفق دادن خود با شرایط موجود است، بر خواننده از طریق روایت سوم شخص کافکا آشکار میشود که گریگور فروشندهای است که با پدر و مادر و خواهر کوچکترش در یک آبارتمان معمولی زندگی میکنند و با حقوق گرگور زندگی آنها اداره میگردد. گریگور هرگز از کار خود راضی نبوده است اما نه تنها مسئولیت اجارهی خانه و قبوض بر دوش اوست بلکه وظیفه دشوار پرداخت بدهیهای پدر و مادرش که نتیجهی ورشگستگی کسب و کار پدرش میباشد هم بر عهدهی اوست.

روایت آثر به دیدگاه گربگور نزدیکتر می شود زیرا او با واقعیتی مبتدل دست و پنجه نرم می کند که قرار است دیر به سر کار برود و رویارویی با رئیسش اجتناب ناپذیر است او می اندیشد که خود را بیمار جلوه دهد اما نمی خواهد سوء ظن ایجاد کند، "چون در طول پنج سال کارش یک بار هم مریض نشده است"و می ترسد که بیماری اش فاش گردد در حالی که او درگیر یافتن راه حلی برای موجه جلوه دادن تاخیرش است، مادرش درب اتاقش را می زند و وضعیتش را جویا می شود او با صدای خودش می شدود او با صدای خودش تفاوت دارد و شبیه صدای جیر جیر وحشتناکی ست" که نسبتاً باند است. اگرچه به نظر می رسد که پاسخش مادرش را راضی می کند، اما این واقعیت که او هنوز در این ساعت از صبح در خانه است سبب اما این واقعیت که او هنوز در این ساعت از صبح در خانه است سبب

میشود که پدرش درب اتاق خوابش را بزند و به دنبال پدر، خواهرش درخواسیت میکند که گریگور اجازهی ورود به اتاقش را به او بدهد گریگور نمیخواهد که خواهرش وارد اتاق شــود اجازه دادن به ورود کسی، ذهن او را به واقعیت مسخ معطوف میکند، او با این امید ادامه میدهد که در حال تجربهی توهمی زودگذر است و به زودی به حالت عادی خویش باز خواهد گشت اما در حالی که سعی میکند از ر ختخواب بلند شـود، با دلهر می بدن جدیدش مواجه می شـود و ی باید تعادلی میان بدن پهن و "پاهای کوچک متعدد"خویش برقرار سازد، او مبدل به حشر های شده که بیش از حد ر شد کر ده است تلاشهای اولیه او برای بلند شدن از رختخواب عبث و در دناک است اما او مصمم است تا پیش از اینکه دیر شود و شخصی از دفترش به دنبال او بیاید بتواند حرکتی کند اگرچه تلاش وی برای تکان دادن بدن بزرگش به سمت جلو و عقب او را به لبه تخت نزدیک میکند اما تا زمانی که زنگ در به صدا در می آید و خدمتکار خانو اده ی سمسا به استقبال منشی ارشد می رود نمی تو اند خود را به زمین برساند – خدمتکار یکی از نشانههای نخستین آسایشی است که گریگور برای خانوادهاش فراهم کرده است گریگور با خود میگوید: "چه سرنوشتی، محکوم شدن به کار در شرکتی که کوچکترین غفلت در آن به بدترین سوء ظن منجر می شود!" آین عصبانیت در هنگام ورود منشی ارشد به گریگور این قدرت را میدهد که از تخت پایین بیاید و به سختی روی زمین اتاق خواب فرود آید.

خواهر و پدر گریگور هر کدام- از پشت درب بستهی اتاقش به او اعلام میکنند که منشی ارشد آمده است و منشی هم از گریگور میخواهد که در را باز کند وقتی گرگور جواب نمیدهد، مادرش به منشی اطمینان میدهد که حال گریگور خوب نیست و هیچ چیز به اندازه کارش برای او مهم نیست. سرانجام گریگور اعلام میکند که میآید، اما از ترس اینکه جایگاهی را که خانواده و منشی ارشد در حال بحث در بارهی آن هستند را از دست بدهد، حرکت نمیکند.

پدر گریگور از منشی ارشد میخواهد که وارد اتاق وی شود، اما گرگور امتناع میکند و هق هق خواهرش را برمی انگیزد.منشی ارشد میخواهد بداند چه مشکلی برای گریگور به وجود آمده است و به همین علت به خاطر رفتار غیر عادی گریگور به او پند میدهد. وقتی گریگور پاسخی نمیدهد، منشی ارشد اذعان میکند که حرکت گریگور رفسایت بخش نبوده و این احتمال وجود دارد که موقعیتش را گریگور رفست بدهد. گریگور با عذر، تمنا و بهانه پاسخ میدهد و میگوید که حالش خوش نیست و هنوز هم میتواند خود را به دفتر برساند، همهی اینها در حالی است که بدنش را روی زمین حرکت میدهد و سعی

میکند وضعیت خود را متعادل نگاه دارد.

پس آز چند بـآر لیز خوردن در نهایت وضعیتش را متعادل میسازد، او میشنود که منشی ارشد و والدینش در مورد نامفهوم بودن حرفهایش صحبت میکنند.مادر گریگور خیلی ناراحت میشود و با فریاد از دخترش گرت میخواهد که به سراغ دکتر برود و او را به نزد گریگور بیاورد، مادرش اصرار دارد که گریگور بیمار است.با وجود این واقعیت که صدای او دیگر واضح نیست، گریگور به واسطهی تلاشی که صدای او دیگر واضح نیست، گریگور به او تصمیم میگیرد تا به منشی ارشد اجازه ورود بدهد، صندلی میزش را به سمت درب هل میدهد، از بالای آن بالا میرود و از آروارهاش برای بازکردن قفل در استفاده میکند.اگرچه تلاش او دردناک است و سبب میشود مایعی قهوهای رنگ از دهانش بچکد اما تلاشش برای باز کردن قفل درب موفق است.

وقتی درب باز می شود، منشی ار شد و والدین گریگور از رویت جثهی غیرقابل توضیح سوسک غول پیکر وحشت می کنند: مادر گریگور بیهوش می شود و پدر گریگور شروع به گریه می کنند: از نگاه گریگور، توصیفی از محیط اطراف به خواننده داده می شود که جزئیات آن توجه پژوهشگران را به خود جلب کرده است: از پنجره، ساختمان خاکستری رنگ بیمارستان هویداست که با وجود باران شدید دیده می شود. میز صبحانه چیده شده است و به خواننده گفته می شود که پدر گریگور تمایل دارد تا صبحانه اش را در کنار تورق روزنامه چند ساعت کش دهد. روی دیوار بیرون اتاق گریگور، عکسی از وی در لباس نظامی دیده می شود". جزئیات تاریکی محیط اطراف و همچنین الباس نظامی دیده می شود". جزئیات تاریکی محیط اطراف و همچنین بیتفاوتی اش را برجسته می سازد، همین عامل سبب شد تا گرگور تنها سریرست خانواده باشد.

گریگور سعی میکند تا با منشی ارشد صحبت کند و به او میگوید که قصد پوشیدن لباسهایش و راهی شدن به سمت دفترش را دارد و با وجود سختیهای پیش آمده وی شغل دیگری نمیخواهد و از منشی میخواهد که شرح مطلوبی از وضعیتش را ارائه دهد، او اصرار میکند که وضعیت او موقتی ست چرا که والدین و خواهرش به او وابسته هستند.در حالی که گریگور در حال مطرح کردن خواستههایش بود، منشی ارشد به آرامی به سمت درب ورودی خانهی آنها حرکت میکند و پا به فرار میگذارد. گریگور میدانست که اگر بخواهد امیدی به حفظ موقعیتش داشته باشد، باید مانع از رفتن منشی شود، بنابراین در تلاشی نافرجام با پاهای ریزش به دنبال منشی میرود و روی شکمش میافتد.اگرچه او با فرود نرم و با توجه به تواناییاش در

کنترل خویش-میتواند برای چند یارد حرکت کند-اما به دلیل فریادهای دیوانه وار مادرش به سوی میز آشپزخانه برمیگردد، وی با واقعیت مواجه میگردد و باعث افتادن قهوه جوش میشود. گریگور سعی میکند مادرش را آرام کند، مادری که از دیدن یک سوسک غولییکر با آروارههای متحرک ترسیده است.

مادر گریگور سرانجام در آغوش شو هرش آرام میگیرد و با کمک عصابی که منشی ارشد بشت سرش جا گذاشته بود سعی میکند تا با آن گریگور را به سمت اتاقش هدایت کند. مادر گریگور پنجرهای را باز میکند تا کمی هوای سرد درون خانه بپیچد در حالی که شو هرش پاهایش را به هم می کوبید و گریگور تمام تلاشش را به کار بسته بود تا به سمت عقب حرکت کند گریگور نمیتوانست کنترلی بر روی جهت عقب خویش داشته باشد، پس مجبور می شود تا به دور خود بچرخد و بدون ایجاد مزاحمت برای پدرش به سمت اتاق خویش حرکت کند زمانی که وی به اتاقش میرسد تنها یک سمت ورودی باز است از آنجایی که نمی تواند انتظار داشته باشد که کسی دیگر سمت را برایش باز کند، سمعی میکند از دهانهی باریک با پریدن عبور کند، پس جثهی بزرگ خویش را در آستانهی درب قرار میدهد و مایعات سفید رنگی از بدنش به روی درب جاری میشود، بخش اول با فشار زیادی که وی از جانب پدرش متحمل میشسود به پایان می رسد، "رهایی" که گریگور را مجبور به ورود به اتاقش میکند و با کوبیدن درب اتاق خوابش به پایان می رسد.

بخش دوم از همان شب آغاز می شود که گریگور از خواب عمیقی بیدار می شود و در تکاپوی رساندن خویش به سمت درب اتاقش برای دیدن آن چیزیست که در خارج از اتاقش اتفاق می افتد، وی به سمت در می خزد و مراقب سمت چپ بدن خویش است که هنوز درد قابل توجهی از ورود قبلی اش به اتاقش را تحمل می کرد. وقتی به درب اتاقش می رسد، از دیدن سینی غذایی که به احتمال زیاد خواهرش آن را در آن جا گذاشته بود، شگفت زده می شود. با وجود گرسنگی، از او تا به حال برای خانواده اش فراهم کرده بود با این احتمال که ممکن بود زندگی اش به طرز وحشتناکی به پایان برسد به سرعت تیره می شود. برای مبارزه با اضطرابش، در اتاقش قدم می زند و امیدوار است که کسی برای دیدن او وارد شود در نهایت نور اتاق نشیمن می شد و گریگور صدای اعضای خانواده اش را می شنود که آرام خاموش شد و گریگور صدای اعضای خانواده اش را می شنود که آرام به اتاقشان می روند. گریگور که از واقعیت رخ داده و شرایط پیش آمده ناراحت است به زیر کانایه می رود تا بتواند بخوابد.

اگرچه گرسنگی و اصطراب مانع از به خواب رفتن او میشود،

اما گریگور میتواند تا صبح زود که خواهرش درب اتاقش را باز میکند با آرامش کافی استراحت کند. خواهرش با دیدن جسد گریگور درب را محکم میبندد و چند لحظه بعد دوباره درب را باز میکند.گریگور از زیر کاناپه به خواهرش مینگرد.در این نقطه، روایت از جانب گریگور بیان میشود، او با تعجب میپرسد: "آیا متوجه میشود که او شیر را دست نخورده نگه داشته و ایا غذای دیگری برای او میآورد ".در حالی که خواهرش را تماشا میکند که سینی را از اتاق بیرون میبرد در برابر اصرار برای انداختن خود به بای او مقاومت میکند.

در کمال تعجب، گرت با غذایی دیگر بازمی گردد و غذا را روی زمین میگذارد و از اتاق بیرون میرود سپس کلید را میچرخاند تا نشان دهد که او از امنیت و حریم خصوصی خویش برخوردار است. گریگور به سرعت از زیر کانایه بیرون می آید و متوجه می شود که او علاوه بر غذا، خوراکی هایی نظیر پنیر، سیزیجات و سس هم برایش آورده است اما خوراکی ها را نادیده می گیرد. پس از اینکه غذایش را کامل خورد، خواهرش برمی گردد و درب را به آرامی باز میکند تا به گریگور فرصت پنهان شدن در زیر کانایه را بدهد. او ته مانده ی غذاها را در یک سطل جمع میکند و می رود. در اینجا به خواننده گفته می شود که این الگوی و عده های غذایی گریگور است: دو بار در روز – صبح و عصر – که خواهرش می آورد و سپس ته مانده هایش را جمع میکند.

کند و به خانوادهاش اجازه میداد تا ماحصل تلاشهایش را آشکار ببینند-که این تلاشها با حضور یک زن خدمتکار و یک آشپز در خانهشان هویدا بود.

خواننده همچنین از صمیمیت گریگور با خواهرش آگاه میشود و از "برنامه مخفیانهاش... که او را که دلبستهی موسیقی بود... برای تحصيل در كنسر واتوار فرستاده بود" اما اين برنامه ها قابل تحقق نیستند در شرایط فعلی، آو آگرچه از رویای نافر جامش برای خواهرش ناامید شده بود اما از این خبر که از پشت درب اتاقش شنیده بود -دلگرم می شود که هنوز مقداری از پولی که به خانه آورده بود باقی مانده بود اما فکر کردن به یول برای گرگور بسیبار ناراحت کننده است. اگرچه با توجه به آنچه باقی مانده بود میتوانستند یک یا دو سال دوام بیاورند اما در نهایت یک نفر میبایست کار میکرد و حقوقی دریافت میکرد، گریگور نمیتوانست تصبور کند که کسی در خانو ادهاش یار ای کار کر دن داشته باشد این تصور در مورد ناتوانی خانواده کانون توجه برخی پژوهشهای ادبی بوده است که بر روابط موجود در خانهی سمساها متمرکز شده بود: نخست، رابطهی خانواده با گریگور و سپس رابطهی گریگور با خانواده تنها با مرگ گریگور بود که اعضای خانواده او احساس آزادی میکردند و هر کدام به سرزندگی و استقلال بیشتری دست مییافتند اما پیش از اینکه خواننده به این مرحله برسد شرایط فعلی بیان میشود: پدر گریگور پنج سال است که کار نکر ده است، مادرش آسم شدید دارد و خواهرش تنها هفده سال دارد و کار جدی در زندگی خود انجام نداده است.

گریگور در تلاش برای مقابله با اضطراب و شرم خود در مورد وضعیت خانوادهاش، موفق میشود صندلی اتاقش را به نزدیک پنجره هل دهد تا بتواند بخزد و به بیرون خیره شود. ناتوانی وی در تماشای دنیای بیرون نیز مورد توجه برخی از پژوهشگران بوده است، لنز انتقادی اغلب بر تحریف ناشی از ستم اجتماعی یا حتی خانوادگی میافتد – با این درک که مسخ گریگور نمادی از یک حالت ظالمانه است اما در این مرحله از داستان، خواهر گریگور از تغییر دید او بی اطلاع است، بنابراین با تشخیص اینکه گریگور صندلی را به نزدیک پنجره هل داده است تا هر زمان که خواست وسایلش را به مرتبکند - صندلی را به جای خود برگرداند.

وضعیت ظالمانه ی وی در جایی از دیدگاه گریگور به خواننده گفته میشود که "اگر میتوانست با [خواهرش] صحبت کند و از او برای تمام کار هایی که برایش انجام داده تشکر کند و بهتر به او خدمت کند، به صراحت تصدیق میشود. آنها به او ظلم کردند". گریگور هم از این واقعیت که خواهرش مجبور است قبل از اینکه کاری انجام دهد،

پنجرهها را باز کند، ناراحت است، گویی بوی اتاق طاقت فرسا شده است. وقتی خواهرش درب را باز میکند و او را میبیند که از پنجره به بیرون خیره میشود، بیشتر ناراحت میشود، این منظره باعث میشود که درب را محکم ببندد و تا میانه ی روز سراغی از او نگیرد. گریگور با شرمساری بیش از حدش واکنش نشان میدهد - موضوعی که در طول داستان تکرار میشود – وی تلاش میکند تا ملحفه ای را با خود حمل کند تا بتواند قسمتهایی از جثه اش را که از مخفیگاهش یعنی زیر کانایه بیرون زده است را ینهان کند.

در این مرحله، به خواننده گفته میشود که والدین گریگور چقدر از تلاشهای گرت سپاسگزار هستند، "در حالی که قبلاً او را به خاطر اینکه دختری بی خیر بود سرزنش میکردند". گریگور اغلب مکالماتی را میشنود که پس از دیدار خواهرش از اتاقش انجام میشود که بیشتر آنها به وضعیت او مربوط میشود اما فرجام صحبتها به تمایل مادرش برای ورود به اتاق و به اعتراض پدر و خواهرش منجر میشود.این فرصت هم زمانی به دست میآید که گرت بر اساس ردپایی که گریگور از خویش بر روی دیوار ها و سقف به جا گذاشته، نتیجه میگیرد که اتاقش بدون وسایل وضعیت بهتری خواهد داشت.

گرت جرأت نمی کند تا از پدرش کمک بخواهد، از مادرش میخواهد تا اجسام بزرگ و سنگین را از اتاق گریگور خارج کند. نخست، گرت اطمینان می یابد که گریگور به خوبی پوشانده شده باشد ـ تا حد امکان زیر کاناپه و ملحفه پنهان شده باشد ـ سپس به مادرش نشانه ای می دهد که و ارد اتاق شود.

این دو زن تمام تلاش خود را برای حرکت دادن قفسههای سنگین انجام میدهند اما پس از یک ربع نمیتوانند برخی از اثاثیه را حرکت دهند.این امر منجر به گفتگو - پچپچ- در مورد این مسئله میشود که آیا ایدهی جابجایی اثاثیه ممکن است نشان دهد که آنها از احتمال بازگشت گریگور به وضعیت عادی چشم پوشی کردهاند؟ مادرش معتقد است که اصلاً نباید اثاثیه را جابهجا کنند اما گرت با اعتماد به نفس تازهای که پیدا کرده است میتواند مادرش را متقاعد کند که حرکت دادن محفظه کار درستی است و دوباره تلاش برای بیرون راندن آن از اتاق را آغاز میکند. این یکی از اولین اشارات آشکار به تحولی است که گرت در حال تجربه کردن آن است. محققانی که"مسخ" را از دریچه فمینیستی مشاهده کردهاند، توجه ویژهای به مبدل شدن گرت از کودک وابسته به بزرگسالی مستقل و با اعتماد به نفس کردهاند. گریگور، نخست از ایده گرت مبنی بر اینکه اتاقش باید نفس کردهاند یاک شود حمایت میکند، اما کمی بعد حس او نسبت به از موانع یاک شود حمایت میکند، اما کمی بعد حس او نسبت به

عکسهای روی میز و سایر یادگاریهایی که با آنها خاطره داشت و زندگی او را تا زمان مسخ شکل میداد نوستالژیک میشود. او که دیگر نمیتواند جلوی خودش را بگیرد، از زیر کاناپه بیرون میآید تا مادر و خواهرش را از بردن اثاثیه باز دارد، هنگامی که آنها به اتاق باز میگردند، گریگور روی عکسی که به دیوارش چسبانده شده بود میخزد تا به خیال خویش از آن مراقبت کند که همین امر باعث میشود تا گرت و مادرش وحشت زده شوند اما پیش از اینکه مادرش به بیرون از اتاق برود با دیدن گریگور بیهوش میشود.گرت در جستجوی نوشیدنی برای بیدار کردن مادرش است و گریگور در تلاشی دیوانهوار برای کمک به خواهرش از اتاق بیرون میآید و به صورت غیرمستقیم باعث میشود که او بطری را بشکند و تکهای از آن صورت گرگور را ببرد.گرت سپس گریگور را از اتاقش بیرون میکند و به مراقبت از مادرش ادامه میدهد.گریگور با درماندگی و نگرانی از دیوارها و سیقف بالا میرود و در نهایت روی میز اتاق نشیمن می افتد.

طولی نکشید که زنگ در به صدا درآمد و گرت در را برای پدر باز میکند و به او میگوید که مادرش بیهوش شده و گرگور سبب این اتفاق بوده است. پدر گریگور تصور میکند که اشتباه از جانب گریگور است پس خشمگین می شود. در این بخش، خواننده متوجه می شود که پدر گریگور پس از مسخ وی تا چه اندازه تغییر کرده است. او از یک تاجر بی حال و شکست خورده به عضوی مولد و کاری تبدیل شده است. وقتی گریگور او را می بیند از تناسب اندامش متحیر می شود، ظاهرش با لباس آبی با دکمه های طلایی تغییر کرده است.

وقتی پدرش او را می بیند، تعقیب و گریز بسیار آرامی در اطراف اتاق نشیمن شروع می شود. در ست زمانی که گریگور کمی از او فاصله می گیرد، پدرش شروع به پرتاب سیب به سمت او می کند. بخش دوم زمانی به پایان می رسد که مادر از اتاق گرگور به سمت بیرون می دود و به شوهرش التماس می کند تا پسرشان را نجات دهد، در همان زمان گریگور از هوش می رود.

بخش سوم با بحث در مورد آسیب وارد شده به گریگور آغاز میشود، سیبی گندیده به بدنش چسبانده شده بود و هیچکس حاضر به برداشتن آن نیست، او برای بیش از یک ماه از کار می افتد، گریگور با وجود اختلال به وجود آمده در حرکتش تصور میکرد که به سبب جراحت پیش آمده خانوادهاش فهمیدهاند که او دشمن آنها نیست. آنها حتی شروع به باز گذاشتن درب اتاق نشیمن در شب کردند و به او اجازه میدهند از تاریکی اتاقش آنها را تماشا کند. در این بخش است

که خو اننده آگاه میشود که کاری که هر یک از اعضای خانواده پیدا كردهاند - نشانههای مشخصی از مبدل شدن آنها از موجودی وابسته به موجودی مستقل داشته است: مادر گریگور به عنوان خیاط برای یک شــرکت لباس زیر کار میکرد، خوآهرش به عنوان یک فروشــنده مشعول به کار شده بود و در عین حال "در حال یادگیری زبان فر انسوی برای ارتقای جایگاه و شانس خود بوده است " پدرش که اغلب با لباس فرمش به خواب می رود، بیک بانک شده است. خانواده سمسا علاوه بر مشاغل جدید، خدمتکار خود را مرخص کرده بودند و حال" زنی درشت اندام با موهای سبید را استخدام کرده بودند تا بتواند ً با توجه به مشغلهی از عهدهی کارهای سخت و سنگین برآید" خانواده، گریگور خود را باری اضافه میینداشت و از این واقعیت که اعضای خانوادهاش مجبور به سخت کارکردن هستند و نمی توانند به خاطر او به خانه مناسب تری نقل مکان کنند ابر از تأسف می کرد و عمیقاً نار احت بو د گر یگو ر به شـدت عبو س مـهشـو د، گاهـی او قات در خاطرات گذشته خویش غرق میشود، گاهی اوقات به این فکر میکند که چگونه خانوادهاش – به ویژه خواهرش – نسببت به او بی توجهی میکنند. او هیچ دلیلی برای غفلت خود نمیبیند، با توجه به این که خانو ادهاش مستخدمي را استخدام كردهاند كه ترسى از او ندارد و مرتبأ در اتاقش را باز میکند و حرفهآیی هم به «سوسک غول پیکر و پیر» می زند با گذشت زمان گریگور شدیداً افسرده میشود - حالتی که خود کافکا اغلب با آن دست و پنجه نرم میکرد. در داستان، گریگور به ندرت غذا میخورد و مجبور میشود با کثیفی زیاد در اتاقش و همچنین اشیای سرگردانی که خانواده در آنجا انبار کردهاند تا برای سه مستأجر كه به عنوان "آقايان جدى ... بأريش انبوه" توصيف مى شوند، جا باز کنند کنار بیاید که این باعث می شود گرگور خشمگین شود-" جقدر این مستاجر آن غذا میخورند و من اینجا از گرسنگی میمیرم "! در شبی که مستاجران در حال خوردن استیک هستند، گریگور \_ برای اولین بار از زمان مسخ شدنش - صدای ویولن خواهرش را می شنود که از آشیز خانه میآید. مستاجران با اتمام و عده های غذایی خویش میپرسند که آیا گرت میتواند ویولن را به جای آشپزخانه در اتاق نشیمن بنوازد. پدر گریگور با حضور دخترش دراتاق نشیمن موافقت میکند و گرت شــروع بـه نواختن میکند. گریگور کـه از صدای ویولن خواهرش هیجان زده شده بود برای گوش دادن به اتاق نشیمن می خزد او می داند که چقدر ترسناک به نظر می رسد - گرد و غبار و غذای قدیمی که به بدنش چسبیده است خود نمایانگر ترسناک بودن اوست - اما او به این موضوع اهمیتی نمیدهد.

نخست، همگان شیفتهی اجرا و موسیقی میشوند اما پس از مدتی،

مستاجران از جایشان بلند میشوند و به سمت پشت در ب اتاق حرکت میکنند تا از سیگار هایشان کام بگیرند در همین حال، گریگور که كاملاً والهي موسيقي شده بود، به اميد اينكه توجه خواهرش را به خود جلب کند، کمی جلوتر می رود و دورتر از او به اتاق نشیمن می خزد، وی تصور میکند که خواهرش به طور خصوصیی در اتاقش برای او مینوازد. او رویای به هنرستان فرستادن خواهرش را در سر میپروراند و واکنش خوشحال خواهرش را تصور میکرد که گریه می کند و گردن او را میبوسد. در اوج فانتزی و رویاهای نافرجام گریگور، یکی از ساکنان او را میبیند و پدر گریگور تمام تلاش خود را میکند تا توجه آنها را از سوسک غول پیکر منحرف کند در این هیاهو، گرت نواختن ویولن خود را متوقف میکند و بـا عجلـه وارد اتاق مستاجران میشود تا قبل از اینکه پدرش بتواند آنها را به اتاقهایشان برگرداند تختهایشان را مرتب کند در نهایت نمایندهی مستاجر ان اعلام میکند که قصد دار د به دلیل شر ایط غیر بهداشتی به آنها اخطار دهد و هزینهی زمانی را که در آنجا سیری کردهاند را بر داخت نخو اهند کر د.

گریگور بی حرکت میماند در حالی که پدرش روی صندلی نشسته و مادرش ویولن گرت را رها کرده و اجازه میدهد که روی زمین بیفتد در نهایت گرت اعلام میکند که این وضـــعیت نمیتواند بیش از أين ادامه يابد آنها بايد بين گريگور و موجودي كه از او مراقبت کردهاند تمایز قائل شهوند، گرت از آنها میخواهد که راهی برای خِلاصِ شدن از شر او بیابند پدر گریگور سعی میکند به توافقی با گریگور دست یابد، اما گرت اصرار دارد که پدرش"باید سعی کند از این ایده که این موجود همان گریگور است رهایی بابد". او با عجله پشت سر پدرش قدم میزند و با خشمی وحشتناک اصرار دارد که او موجودی است که میخواهد خانه آنها را تصاحب کند.گریگور تمام تلاش خود را میکند تا بجر خد و به اتاقش بازگردد، اما روحیهی ضعیف وی این کار را برایش دشوار کرده بود، وقتی به اتاقش بازگشت، خواهرش با عجله به سمت اتاق او می آید و آنرا از داخل قفل میکند. گریگور آرزو میکند که کاش قدرت ناپدید شدن را داشت، چرا که به نظر میرسید خواهرش هم همین را میخواست اما گریگور ارادهی ضعیفی ندارد و از زمانیکه در آرامشی نسبی به خانوادهاش فکر میکند تا زمانی که صدای زنگ در ساعت سه میپیجد نفس آخرش را میکشد و در همان لحظه میمیرد.

صبح روز بعد، مستخدم جدید از راه میرسد و کارهای پر سر و صدای خویش را انجام میدهد، در نهایت به اتاق گریگور نگاهی میندازد و سعی میکند با انتهای دسته جارو او را قلقلک دهد، وقتی

که این کارش با هیچ عکس العملی از جانب گریگور همراه نشد، او شروع به تحریک کردن او میکند تا اینکه مشخص شد که او مرده است.وی بلافاصله به اتاق سمسا میرود، درب را باز میکند و مرگ گریگور را اعلام میکند.گرت و والدینش همگی در اتاق گریگور جمع میشوند تا ببینند که او واقعاً مرده است.سپس مستخدم پنجره را باز میکند و درب را میبندد.

طولی نکشید که سه مستأجر از اتاقشان بیرون میآیند و درخواست صبحانه میکنند. مستخدم آنها را ساکت میکند و اتاق گریگور را به آنها نشان می دهدکه میتوانند در آن جسد سوسک غول پیکر را ببینند. کمی بعد، گرت و والدینش از اتاق خواب بیرون میآیند و پدر گرت با نشان دادن قدرتی که از زمان ورشکستگی کسب و کارش نشان نداده بود از مستاجران میخواهد که منزلش را بلافاصله ترک کنند. ابتدا مستاجران ، کمی اعتراض میکنند اما در نهایت خانه را ترک میکنند، خانواده احساس میکنند که باری از دوششان برداشته شده است". گرت و والدینش تصمیم میگیرند آن روز را از سرکار مرخصی بگیرند و برای قدم زدن بیرون بروند. در حالی که آنها در حال نوشتن نامههای عذرخواهی مربوط به خود هستند، مستخدم اعلام میکند که او جسد گریگور را از بین برده است.

داستان زمانی به پایان می رسد که سمساها با هم آپارتمان را ترک میکنند و با قطار به سمت حومه شهر می روند. آنها متوجه می شوند که وضعیت آنها امیدوارکننده تر از آن چیزی است که تا پیش از آن به نظر می رسید. آنها در نهایت این فرصت را خواهند داشت که به یک آپارتمان کوچکتر نقل مکان کنند. وقتی آقا و خانم سمسا در مورد بهبود وضعیت خود فکر میکنند، همزمان "از سرزندگی و بلوغ روزافزون دختر سان لذت می برند، که علی رغم تمام غم و اندوههای روزهای اخیر او به دختری زیبا و خوش اندام تبدیل شده است. "آنها متوجه می شوند که زمان پیدا کردن همسر برایش به زودی فرا می رسد. "و این به مثابه رویاهای جدید و اهداف عالی برای آنها بود و در پایان این به مثابه رویاهای جدید و اهداف عالی برای آنها بود و در پایان بیاده روی توجهشان معطوف به دختر شان می شود که روی نوک باهایش ایستاده و بدن شادایش را کش و قوسی می دهد.

# نقد و تجزیه و تحلیل مسخ اثر: فرانتس کافکا

در باب مسخ/ ژرژ باتای بهره گیری از حشرات به عنوان استعاره در مسخ/ مارک اندرسون قیاس مسخ و داوری/جورج جیبیان باژگونه سازی رابطهی میان پدر و پسر در مسخ/الیز ابت مک اندرو قیاس فرانتس کافکا و آلفرد کوبین/فیلیپ راین روابط خانوادگی در مسخ/بیتر آستین تحریف استعاره/ استنلی کرنگلد مضامین در مسخ/مایکل روو پیشینیان کافکا/مارک اسپیلکا پیشینیان کافکا/مارک اسپیلکا برداشت نادرست در مسخ/آلن تیهر

# با نویسندگان جستارها بیشتر آشنا شوید:

ژرژ باتای: از فیلسوفان فرانسوی ای است که پیشگام و الهام بخش بسیاری از فیلسوفان پساساختارگرا و پسامدرن فرانسوی در سالهای پس از جنگ جهانی دوم شد. ژرژ باتای گرایش مارکسیست ضداستالینیسم داشت (دستکم در سالهای ۱۹۳۱–۳۴) و مدتی همکاری فکری با سور رئالیستها داشت، بعدتر از آنها گسست و راهش را جدا کرد. طیف علایق و توجهات شفاسفه، اقتصاد، نظریه ادبی، رمان نویسی، زیبایی شناسی و سیاست را در بر میگیرد. موضوع محوری کار او انهدام سوژه، مرگ خود، نابودی اگو، یا براندازی هرگونه تصوری در باب تمامیت، کلیت، یا انسجام در «من» است.

مارک اندرسون: وی به عنوان استاد دانشگاه در دپارتمان زبان آلمانی دانشگاه کلمبیا تدریس کرده است وی تاکنون چندین و چند کتاب در زمینه ی نقد ادبی منشر کرده است و همینطور به گردآوری گزیده ی اشعار باخمان هم پرداخته است.

اليزابت مك اندرو:وى به عنوان استاد دانشگاه در دانشگاه كلمبيا تدريس كرده است و كتابهايى در باب ريچاردسون و فيلدينگ نوشته است و از سويى مقالات متعدى را هم مِنتشر كرده است.

فیلیپ راین: وی به عنوان استاد دانشگاه در دانشگاه و اندربیات و اقع در ایالت تنسی آمریکا تدریس کرده است خود دارای انتشاراتی بوده است که به و اسطهی انتشارات خویش کتابهایی را در باب کافکا و آلبرکامو نیز منتشر کرده است و همینطور مقالات وی توسط پژوهش نامههای معتبری نیز منتشر شده است.

جورج جیبیان:وی در کالج اسمیت تدریس کرده است و سلسله

مقالاتی چند زبانه را در فصلنامههایی معتبر در باب کافکا منتشر کرده است

پیتر آستین:وی در دانشگاه ایالتی وین تدریس میکند و مقالاتی در باب کافکا و حیوانات را نیز منتشر کرده است.

استنلی کرنگاد:وی استاد زبان آلمانی و ادبیات تطبیقی در دانشگاه پرینستون است، وی یکی از کافکاشناسان برجسته در جهان است و مؤلف کتاب مفسران یاس است که این کتاب تفسیر و تبئین مسخ اثر فرانتس کافکا میباشد.

مارک اسپیلگاوی استاد دانشگاه میشیگان میباشد و در کارنامهی وی تالیفاتی از جمله دیکنز و کافکا نیز به چشم میخورد.

آلن تیهر وی استاد زبان فرانسه در دانشگاه میسوری بوده است و مقالاتی را در حوزههای فلسفه، فیلم و ادبیات مدرن نوشته است و کتابهایی در باب لوئی فردینان سلین و نظریه زبان مدرن و داستان پست مدر ن در کار نامهاش دار د.

مایکل روو: وی آستاد جامعه شناسی در دانشگاه یل بوده است تالیفات وی در حوزههای مختلف است و مقالهای تحت عنوان مسخ کافکا، دفاع از انسان در کارنامهاش به چشم میخورد.

## در باب مسخ

## ژرژ باتای<sup>1</sup>

نگرش غریب انسان نسبت به حیوان بیش از حد معمول پوچ و احمقانه است.انسان موجود شریفی ست (به ظاهر در این امر تردیدی نیست) اما شرافت آنها هنگامی که در حال بازدید از باغ وحش هستند به زیر سوال می رود مثلاً زمانی که حیوانات گروهی از کودکان را در حال نزدیک شدن به خودشان می بینند که پدر و مادر انشان هم در حال تعقیب آنها هستند انسان باید بداند برخلاف آنچه که در ظاهر به نظر می رسد و در حضور حیوالنات از شرافت انسانی خویش دم می زنند در حال دروغ گفتن هستندآن هم به این علت که احساس حماقت بار برتری جویی حقیقی در حضور موجوداتی نامشروع و آزاد (تنها قانون شکنان حقیقی)، جای خود را به غبطهای عذاب آور نسبت به حیوانات وحشی این غبطه به شکل حیوانات وحشی در کلاههای پرنشان می میدر برزگهایمان پنهان میکند.

حیوانات بسیاری در این دنیا وجود دارند و بسیاری از گونههایشان را هم از دست دادهایم!!! بی رحمی و قساوتی معصومانه، چشمهای هیو لاگونه ای که به سختی قابل تشخیص از حبابهای کوچکی هستند که بر سطح مرداب ظاهر میشوند؛ دهشتی برای حیوان بسان نور برای درخت ضروریست، آنچه از ما باقی میماند کار و هویت و حس بندگی دردناک ما و جنونی از روی لجاجت است است که به شکلی

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Georges Bataille

نامتعارف به نوعی مسخ پهلو میزندواین فکر وسواس گونه به مسخ میتواند حاکی از نیازی مشابه همهی نیاز های حیوانی دیگر ما باشد که به ناگاه ما را وادار به كنار گذاشتن رستها، رفتارها و نگرشهایی كه لاز مه طبیعت انسانی هستند میکنند مانند انسانی که در یک آبار تمان در برابر اطرافیانش به زمین می افتد و غذای سگها را میخورد، در هر انسانی حیوانی همچون علامی به خدمت گرفته شده زندانی ست، دری هم وجود دارد که زمانی که باز میشود، حیوان زندانی، مانند غلامی که رأه فرار را یافته به بیرون میگریزد، انسسان میمیرد و جانور نقش خویش را ایفا می کند بی آنکه توجهی به شگفتی شاعر آنهی انسان مر ده کند بنابر این انسان ز ندانی با سیمای بو ر و کر اتیک است.

## بهره گیری از حشرات به عنوان استعاره در مسخ

## مارک اندرسون<sup>1</sup>

به کارگیری حشرات در قالب استعاره به حد اعلای خویش رسیده است، استنلی کورنگولد در مقاله تاثیرگذار خویش تحت عنوان نقش استعاره در مسخ به این نکته اشاره میکند تا ما را به سوی این بینش هدایت کند که کافکا استعارههای موجود در آثارش را بر مبنای حقیقت بنیان نهاده بود حقیقتی که برگرفته از تصاویر و خط داستان موجود در اثر بوده است، استنلی کورنگولد در وهلهی اول فرم را وابسته به ماهیت زبانی و بلاغی میداند چرا که متن به گونهای میتواند روابط دیالکتیکی استعاری را روشن سازد کما اینکه گریگور استعاره ایست که نمیتوان خصوصیتهای انسانیاش را منکر شد حتی با وجود آنکه به شکل حیوانی موذی در متن اثر دیده میشود برخلاف یک حیوان موذی که امکان دارد وجودش خطرناک و رعب آور نیست، از تبدیل شدن وی به سوسک آنچنان هم خطرناک و رعب آور نیست، از زنده بودن است اما آنچه که مشخصست اینست که انسان نمیتواند هیچگونه پیش بینی نسبت به وضعیت خویش داشته باشد.

بسیاری از منتقدان بر این باور هستند که آثار کافکا تاثیرات عمیق و بی چون و چرایی بر مخاطبانش گذارده است و به نوعی مسخ را میتوان نوعی تحریک ادبی مخاطب گرا قلمداد نمود چرا که نویسنده به واسطهی تخیل خویش به دنبال تجسم بخشیدن به آن چیزیست که در

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mark M. Anderson

ذهن میپروراند کما اینکه تجسم پذیری حشره امکان پذیر نیست (از نامه بیست و پنجم اکتبر 1915)وی حتی برای سهولت تجسم در ذهن مخاطب به تصدویر دربی نیمه باز و تاریکی پشت آن میاندیشید تا خواننده بتواند راحتتر آنچه را که میخواند در ذهن مجسم کند.

متن مسخ را میتوان گذر از نشانههای زبانی به ذهنی دانست و تصاویر سیاه و سفید کافکا در این اثر بارز بود، هیچ کس نمیتواند نگاه انتقادی نویسنده در اثر را درک کندچون نویسنده بسان یک شعبده باز عمل کرد، متن مسخ به لحاظ زبانی در حال واژگون سازی استعارات زبانی به شکلی ماهرانه است، نحوهی توصیف در مسخ دقیق و قوی ست، شاید بتوان گفت که بدون حضور شخصیتی نظیر گریگور علاوه بر آنکه در متن نقصانی دیده میشد قدرت متن هم از دست می رفت، این گروتسک در ترکیب با زیبایی شاسسی انکارناپذیری که نویسنده خلق کرده است اتفاق خوشایندی را رقم زده است حتی مواجهه گریگور با مادر و خواهرش تمامیت یک رمان را به تصویر میکشد، گریگور نقش هیولادر میان بازار مکاره و یا موجودی مقدس را ایفا میکند.

## قیاس مسخ و داوری

#### جورج جيبيان<sup>1</sup>

عناصىرى از قبيل كابوس، وحشت و تخيل در مسخ كافكا پر رنگـتر از داستان داوری اوست، ترس از بیدار شدن و به ناگاه مواجهه با تغییر شکل که با استناد به مقالات فروید این ترس در ناخودآگاه هر کسی نهفته است اما در داستان داوری اتفاقاتی رخ میدهد که دور از ذهن نیست و عادی بنظر می رسند اما در مسخ هرگز در یک موقعیت عادی قرار نگرفته ایم، گواه این مدعا تمام آن چیزیست که در این داستان رخ میدهد از لحن نویسنده تا نحوه برخورد خانواده گریگور با وی همگی نشان از نوعی عدم تجانس متوحشانه دارد هر چند که ابتدا تلاش مىكنند تا قابل قبولترين و منطقىترين رفتار را از خود ار ائه دهند، همین امر ما را به سـوی حقیقتی هدایت میکند تا در گُوشهی ذهنمان آینگونه متصور شویم که امکان دارد جهان حقیقی به مأنند جهان غيرواقعي سمسا باشد و أن عقلانيت غيركار آمد باشد شايد وضعیت بیش آمده در قبال شخصیت گریگور خواننده را با نوعی سختی مواجه کند چرا که تصور چنین وضعیتی در ذهن او غیرممکن به نظر میرسد آنچه که در قیاس داوری و مسخ به چشیم میخورد سیر روایی داستان مسخ است که در آغاز با بیداری گریگور در یک صبح زیباً نوید بخش زندگی و امید آست اما در ادامه با مسخ شدگی و وضيعيت فاجعه باري كه آن را تجربه ميكند در نهايت منجر به مرگ قهر مان داستان (گریگور) میشود و همین عامل امید و شور

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> George Gibian

زندگی را در بازماندگان احیا میکند.

از نظر گریگور تداوم مسخ شدگی وی میتوانست منجر به مرگش شدد اما از دیدگاه خانواده با وضعیتی که آنها در آن گرفتار بودند و حتی برای تأمین معاششان مجبور شده بودند تا اتاق های خانهشان را به مستاجران اجاره دهند مراقبت از گریگور برایشان مبدل به امری کسالت بار شده بود اما داستان داوری از ساختار پیچیدهتر و آغازی برندهتر برخوردار است، تنها مرگ پسر آن عمق فاجعه را نمایان میکند مرگی که در هر دو اثر داوری و مسخ نمایان است و نمایانگر گناه پسر در مقابل پدر میباشد، از سویی بار معنایی در مسخ بر رنگتر از داستان داوری میباشد.

اگر نامه ی کافکا به پدرش را مبنایی برای رابطه ی میان آنها در نظر بگیریم آنچه که از محتوای نامه بر میآید اشساره به رابطه ی قدرت سوژه میباشد چرا که کافکا خود را در مقابل پدرش مرد نمی دانست، بنابر این کافکا در برابر قدرت (پدر) کرنش میکند و این رابطه را میتوان در مسخ به وضوح رویت نمود، این شکل از رابطه را نه تنها در ادبیات بلکه در ابعاد دیگری از جامعه میتوانیم رویت کنیم که از جمله ی آنها میتوان به رابطه ی میان مردم و دولت، رابطه ی انسان با گناه، ترسهای توتم گونه از مسخ شدگی، یهودی بودن در جامعه ای غیر یهودی، انسان و لذت و یا انسان و خدا اشاره نمود، داستان از روایت جامعی برخوردار است اما برداشت معنایی نمود، دار آن چند وجهی و چند معنایی میباشد.

# باژگونه سازی رابطهی میان پدر و پسر در مسخ

## اليزابت مك اندرو1

استعار ههای متنی به کافکا این اجاز ه را میدهد که بنو اند انعطاف یذیری خویش را حفظ کند همانگونه که در طول روایت اثر شاهد هُستيم نحوه رفتار يدر و خواهر گريگور دچار تغييراتي ميشود اگر چه گریگور بصورت رازگونه با آنها رفتار میکند اما گویی که تحقیر گریگور توسط پدر برای پدرش عزت نفس به همراه داشته است!!! این درست است که گریگور مبدل به یک حشره شده است اما به لحاظ اخلاقی چندین و چند پله بالاتر از پدرش قرار دارد، پدری که به علت ورشکستگی زمین گیر شده بود و به کمک عصبا راه میرفت و این گریگور بود که تا بیش از مسخ شدن برای امرار معاش خانوادهاش و حتى حمایت از بدر ش و تأمین هزبنههای هنرستان خواهر ش سخت كار مىكرد اما با نوجه به وضعيت بيش آمده نقش هايشان عوض شده بود، حال بسر مجبور بود خود را در گوشهی خانه بنهان کند و بدر مشغول به کار بود، معکوس کردن نقش پدر و پسر مآرا به این درک مے رساند که هر دوی آنها در مقابل جهانی که در روبرویشان قرار گرفته است انسانهای ضعیفی هستند، قرار گرفتن آنها در جامههای کاریشـــان حالتی نمادین دارد وقتی که گریگور از خواب بر میخیزد نگاهش به عکسی می افتد که مربوط به دور ان سربازی اوست، با لبخندی گمشده و بی خیالی که منوط به همان دوران است و حال که جای بدر و بسر عوض شده است، بدر به و اسطهی بوشبدن دوبار می

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Elizabeth Macandrew

جامهی کار می تواند بر پسر مسلط شود، پدر حتی در خانه نیز لباس کار به تن داشت چرا که هر لحظه در انتظار تماس مافوقش و شنیدن دستوری جدید بود.

پدر اکنون در همان نقطهای قرار گرفته که گریگور پیش از آن قرار داشـــته اســت، وی همان قدر مقید و وفادار به کارفرما و کار خویش است که پسر مقید و وفادار بوده است.

از زمان شروع درگیری ها بین پدر و بسر پارادوکس میان آنها را احساس میکنیم، پارادوکسی که یکسوی آن پسری ایثارگر و صبور قرار دارد که زمانی پدرش را از بند مشکلات نجات داده بود و حال همان پسر در مقابل پدر سر تا پای وجودش را ترس فراگرفته است، وی حتی در مقابل پدرش کوچکترین ایستادگی نمیکند و یا عصبانیتی از خود بروز نمیدهد که البته این امر نقش پدر را به عنوان رئیس خانواده پر رنگتر مینماید و همین پارادوکس سبب می شود تا ما به انگیزه های گریگور در فداکاری برای پدرش مشکوک شویم.

صحنهای که در آن پدر، گریگور را با سیب زخمی میکند حکایت از و ضعیت روانی آنها دارد، گریگور در نزد خود به این موضوع می اندیشید که آیا این همان پدری نبوده است که به هنگام خستگی و از فرط خواب آلودگی دروغ میگفت و یا زمانی که نمیتوانست روی یاهایش بایستد برایش فدآکاریهای بسیاری انجام داده بود؟این تعقیب و گریز پدر و پســر و اصـــابت ســیب به گریگور گویی دردهآی وی رآ عیان نمود، در دهایی که در نگاههای پشت سرش خلاصه شده بود و نگاه آگاهانه وی که با نگاه مادرش گره خور ده بود، آغاز شکست و سقوط گریگور در همین لحظه خلاصه میشد و مادری که حال برای زندگی پسرش ملتمسانه از همسرش میخواست تا خود را کنترل کند هر چند که باز با تمامی این تفاسیر هنوز هم گریگور علت این سـر در گمی را در ک نمی کر د و بعد از تحمل گرسـنگی حال دیگر آن همدلی سلبق خانو ادهاش با وی را هم احسلس نمیکند اما درک ما فر اتر از اوست، مناقشه با بدر سبب می شود تا احساس مسخ شدگی بر وی چیره شود و او به خوبی دریابد که حال مبدل به سوسکی شده که نمی تواند زخمهایش را پنهان کند هر چند که این امکان وجود دارد که ز خمهای آدمی دگرگونه شوند و یا نقشی معکوس را ایفا کنند اما در ک آنکه وی به در دی دچار شده که برای مدتها همراهش خواهد بود بیش از همه چیز او را آزار می داد، باژگونه سازی رابطهی پدر و پسر نشان از آن دارد که حال گریگور در موقعیتی گرفتار شده است که بدر ش در ابتدای داستان در آن موقعیت قر ار گرفته بود.

# قياس فرانتس كافكا و آلفرد كوبين

## فيليپ راين<sup>1</sup>

همهی ما با جهان منحصربفرد فرانتس کافکا و آلفرد کوبین نیز آشنایی داریم، جهانی که در آن خواننده و بیننده گاه با ابژههای خارق العادهی موجود در آن بیگانه میشود، خرد و منطق ما را به سوی درک این نکته هدایت میکند که دروغ گفتن به هنگام صحبت از جهان امروزی با توجه به تجربیات محدودمان بی معناست.

با توجه به قدرت در کمان میدانیم که با دنیایی رؤیایی روبرو نیستیم چرا که جهان رؤیایی همان جهانی سست که خواننده و یا بیننده با آن مواجه اسست، مرگ گریگور در مسخ کافکا یا ابژه مرگ در آثار آفردکوبین نشانهی از دست رفتن چهرههایی غیر عادی و خارق العاده در جهانی کاملاً عادی و مأیوس کننده اسست، به واقع راه درمان این چنین شخصیتهایی کاملاً یکسان است اما باید این را دانست که جهان کافکا و کوبین محصول تجربیات شخصی و درونی انهاست و از سویی به دلیل لجاجتشان در مواجهه با دنیای حقیقی آنها ماهیت انسانی خویش را حفظ کردند و به همین دلیل در موقعیت غیر عادی قرار گرفتند، این اتفاق تنها زمانی رخ میدهد که ما نسبت به وضعیت گرفتند، این اتفاق باشیم که این وضعیت (آگاهی) در باب هر دوی این جامعهی مان اگاه باشیم که این وضعیت (آگاهی) در باب هر دوی این هنرمندان صادق است، حال یکی با نثرش و دیگری با آنچه که روی خوم خلق میکرد، ارتباط میان حقیقت و فرا حقیقت در هنر و حتی در خلق شخصیتهای عجیب و غریب هم دیده میشود، خواننده و بیننده خلق شخصیتهای عجیب و غریب هم دیده میشود، خواننده و بیننده

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Philip H. Rhein

میان آنچه که حقیقت نیست و اغراق در حقیقت گرفتار میشود، این همان خصوصیتی ست که در کارهای کافکا و کوبین مشاهده میکنیم، علاوه بر آن نمیتوان از جنبههای روانشسناختی و نقد اجتماعی در اثارشان چشم پوشی کنیم، آنها به دنبال تجربهای متافیزیکی برای رسیدن به آزادی در طول زمان هستند و به هیچ عنوان وا نمود نمیکنند که زندگی مدرن، زیبا و انسانی ست بلکه هدف و غایتشان به کل متفاوت است، کافکا و کوبین به دنبال حل مشکلات اجتماعی انسانها نیستند بلکه به دنبال رهایی انسانها از قیودی هستند که در محدودهی زمان و مکان نمیگنجد، جهانی که آنها در جستجوی آن مسائل بنیادین زندگی رسید اما باید دانست که هر نوع مشکل شخصی مسائل بنیادین زندگی رسید اما باید دانست که هر نوع مشکل شخصی در این جهانی در قلمروی اسطوره قابل حل است، کافکا و کوبین در مطرح کردن مشکلات شخصی مردان در قلمروی مشکلات جهانی موفق عمل کردهاند، به واقع یک هنرمند با انتخابهای خویش میتواند مشکلات شخصی را مطرح و سپس آن را جایگزین مشکلات انسانی نماید.

كامو در مورد كافكا اذعان كرده بود:آثار وى جهانى ست جراكه در حال ایجاد ارتباط میان چهرهی عاطفی فرد با چهرهی انسانی اوست و بار ادو کسهای موجود در اثار وی ناشیی از تناقضات اعتقادی کافکا میباشد، کما اینکه برای کافکا تنها امر رعب آور مرگ است، همین خصوصیت در هنر کوبین هم دیده میشود، هنگامی که از دنیای ایدئولوژیک به سمت و سوی دنیای کافکا حرکت میکنیم انگار وارد دنیایی میشویم که در آن تمام در بهای عمارت به رویمان بسته شده است، ما وأرد جهان زباني ميشويم كه به صورت سیستماتیک کنترل میشود این نوع از شباهتها را در کار هر دو هنرمند مشاهده میکنیم، با توجه به انتخابهای هنرمندان و جزییاتی که در خلق آثار به کار میبرند خواننده یا بیننده تنها با محصولی مواجه میشود که در و هلهی اول وی را به گمانه زنی دعوت میکند، گریگور در مسخ مانند توریستی ست که در طول داستان ویژگیهای شخصیتیاش تکمیل میشود، در باب آثار کوبین هم این امر صادق است جرا که با مرگ نقاش حقیقت خلق وی عیان می شود، مسخ گریگور و مرگ نقاشـــان از جمله مواردی هســتند که میتوانند محصولات هنری متفاوتی را به مخاطب عرضه کنند و خواننده یا بیننده هرگز این حقایق را نمی داند چرا که ذهن وی (خواننده یا بیننده) با توجه به الگوی سنتیاش همواره پیرامون مقولاتی از قبیل تراژدی، گناه و یا عدم ارتکاب گناه پرسه میزند، این پرسشها هم هیچگاه توسط كافكا يا كوبين مطرح نمى شود و خواننده يا بيننده هم هيچگاه به دنبال

کشف جزییات نمی رود چرا که به دنبال فهم و تفسیری آسان از یک رمان یا نقاشی ست، ابهامی مشترک در آثار کافکا و کوبین وجود دارد نقاشیهای کوبین به همان اندازه مبهم است که گویی نقاش به مانند انسانی بی روح در برابر بوم قرآر گرفته است و هنوز امضایی مشخص در نقاشییهای کوبین وجود دارد که مخاطب را به سوی چهرهی حقیقی مرگ سوق میدهد، مرگ در مسخ کافکا هم نقشی اساسی ایفا میکند، تعارض میان زندگی روزمره و جهان فراطبیعی سرشار از اضطرابهای حقیقی ست که در اثار هر دو شخص (کافکا و کوبین) دیده میشود، این مشکل هنوز حل نشده و نویسندگان و نقاشان به دنبال دستیابی معنایی و یا نفی معنایی در موردش هستند، گویی که انها در گردابی مدور گرفتار ماندهاند، این گرداب مد.ور همان چارچوب داستان است که سعی میکند تا به واسطهی مسخ شدن گریگور و تکرار همان عمل مخاطب را محصـــور خویش نماید، در آغاز مسخ صدای ساعت زنگ دار نماد و نشانهی حلقهی گمشده و برگشت نا پذیر زندگی بیشین گریگور است، جهانی که در دام زمان گرفتار شده است و هنگامی که گریگور با چهرهی جدیدش مواجه میشود ساعت زنگدار در طول اثر دیگر نقشتی ندارد و به کل محو میشود چون دیگر زمان آهمیت خود را آز دست میدهد، سرانجام گریگور بی هدف در حلقههای مدوری که در آن گرفتار شده جان میدهد، با مرگ گریگور نظمی موقت در زندگی خانوادهی سمسیا برقرار میشود، ابهام نامعینی که در مسخ وجود دارد نشان از کامل شدن و نابودی دایرهی مسخ است.

# روابط خانوادگی در مسخ

#### پيتر استين<sup>1</sup>

علت رجوع کافکا به دنیای حیوانات را میتوان در ترس و سرکوب وی از جهان انسانی رویت نمود اظهارات ماکس برود این نکته را روشن میکند که نوشتار کافکا بر مبنای همان احساسات بد همیشگیاش سبب تمایز و برتری وی نسبت به دیگران میشود انسداد کافکایی مجالی برای وی فراهم نمود تا بتواند خود را با نوشتار در دنیای حیوانات محک بزند آیا او در مسخ همان کافکای دچار انسداد و محدودیت بود؟او در نامهی خود به فلیسه اعتراف میکند:

زمانی که نوشتن را کنار گذاشتم همچون مردهای متحرک بنظر می رسیدم که تنها میهایست به مانند لاشهای دور ریخته شود.

حال ما میتوانیم آین نکته را به عنوان سرنوشت کافکا در نظر بگیریم او همین عامل را در کارکتری که ساخته متجلی میسازد ترس و ضحف و خویشتن داری وی در برابر پدرش در این اثر هم به تصویر کشیده شده است اما آنچه که عیناً در طول اثر مشاهده میشود حشرهای موذی ست که از هرگونه اتهامی مبراست روایتی وجود دارد که میگوید کافکا پس از به پایان رساندن مسخ در یکی از خیابانهای پراگ از دوستی خواست به بود تا افکارش را در قبال اتفاقات ناخوشایندی که در خانوادهاش در حال رخ دادن بود بازگو نماید.

در مسے کافکا از زیستن محدود خویش در کنار خانوادهاش نار اضی ست و از این رو است که خود را شبیه حشر های غول بیکر

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Peter Stine

مىسازد براى كافكا اين يك رؤيا نبوده است هر چند كه مبدل شدن وی به حشره تاثیری در احوالات روحی وی ایجاد نمیکند هر چند که در ابتدا با گوشمه و کنایه هایی مواجه می شمود او تصمور می کرد که خانوادهاش تغییر وی را با آرامش میپذیرند او تا پیش از این تغییر انسانی بود که وظیفهاش پوشیدن لباسهایش و رسیدن به محل کارش بود وی در همان جهان برده داری خویش گرفتار بود هر چند که سیستم کاری تحمیلی بر وی با حبس شدن در اتاق کارش و ایفای نقش یک زندانی تفاوتی نداشت.

او در قامت یک پسر خدوم خانوادهاش بود اما مواجهه با مسخ او را با حقیقت عریان زندگی روبرو ساخت به ویژه خشم پنهان پدرش كه با حمله و شكنجهاش بيشتر برايش بيشتر نمايان شد. احساس گناه و شرم غالب بر وی به علت مواجهه با این شکاف (میان آگاهی و حقیقت پیشین (به عنوان بسری که بسیار برای خانوادهاش زحمت کشید))بوده است و ی که در تأمین مسائل مادی همر اه خانو ادهاش بو ده است آما او هیچ حس عذاب وجدانی بابت انجام وظایف فرزندیاش نسبت به پدر و مادرش نداشت.

او تنها زمانی که بر روی دیوارها میخزید نسبت به مادرش که با یادآوری خاطرات گذشته نسبت به او دلتنگی میکرد احساس نزدیکی می کرد و دوباره همان خاطرات انسانی رآ در وجودش زنده می کرد حتی آرزوی پدرش هم مرگ او بود.

كافكا در نامه به بدرش مىنويسد وقتى خود را با او قباس مىكنم

این عدم شبآهت من به پدرم رنج مرا فزونی میبخشد. رازی مشترک میان گریگور و خالق آن(کافکا) وجود دارد که راه نجات را در از دست دادن خویش چه در کالبد خودی و یا دیگری میبینند بیگانگی نوعی از رهایی ست ولو آنکه مثمر ثمر نباشد.

## تحريف استعاره

## استنلی کرنگلد1

مسخ کافکا به لحاظ ادبی معنایی را به ذهن متبادر میکند که استعارهای از حیوان موذی است که با توجه به ابهام و پیچیدگیاش از اهمیتی سه گانه برخوردار است که همین امر اهمیت مسخ را دوچندان میکند، معناهایی که با سویهی انتقادی بر پایهی سه حقیقت استوار است، نخست تحریف استعاره عنصری غیرقابل انکار در زبان مرسوم است، دوم تحریف ناقص بدنهی استعاره را تشکیل میدهد که بسان سایهای در مسخ دیده می شود و آن حشرهی موذی منفی و تنفر آمیز همان بدنهی استعاره را تشکیل میدهد و در نهایت این تنها استعاره زیبایی شناسی برخوردارست.

در مجموع آین معانی با رویگردی دیالکتیکی در قلب یکدیگر نفوذ خواهند کرد، به عنوان مثال معنای زیبایی شناسی خود را در موجودی منحوس نمایان میکنند اما این عمل را به واسطهی تحریف استعاری همان موجود منحوس به سرانجام میرسانند و حاصل آن از بین بردن وجههی منفی آن موجود منفی است، این روابط حتی در سخنان کافکاهم روشن است جایی که میگوید:انجام اعمال منفی بر ما تحمیل شده به د

علاوه بر این در نامه نگاری هایش به میلنا اینگونه عنوان میکند: حتی حقیقت این میل افراطی، آن حقیقت اصیل نیست بلکه بیان

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Stanley Corngold

دروغ در ابعادی دیگر است برای تجزیه و تحلیل دقیق تر می توان هر یک از سه هدف موجود را بصورت جداگانه مورد بحث و تجزیه و تحلیل قرار داد.

مستخ کافکا در تلاش برای جا انداختن نوعی از گفتار در زبان مرسوم است. هدف غریب جلوه دادن مسائلی آشنا و حتی اختراع شیوه ای جدید نیست، خاطرات کافکا در حوالی سال 1912 نشان می دهد که استعارههایی که وی می ساز د پیچیدهتر از فروشنده کی انسان موذی است موقعیتی آشنا در استعاره به چشم میخورد، حسرهای کثیف که تاکیدی بر بیگانگی گریگور با هویت خود در خانواده اش است، گریگور به عقب باز میگردد زمانی که بی اعتنا به مسائل به مقاومت خویش ادامه می داد، یکپارچگی در زبان مرسوم خانواده به چشم می خورد، تحریف استعاره سبب داسردی خانواده از به کارگیری همان گفتار آشنا میگردد، حال نوعی از درام خانوادگی در مسخ شکل میگیرد و آن حیوان موذی تماماً معنای یک هیولا را در محیط خانواده باشد.

آیا اگر بخواهیم این درام خانوادگی را مناقشهای بین زبان مرسوم و موجودی که دارای زبانی کشف ناشدنی ست ببینیم ایدهای عجیب به نظر میرسد اگر بخواهید زبان شخصیتهای خانواده ی سیمسا را به عنوان زبانی مشخص و شخصیت های خانواده ی سیمسا را به عنوان زبانی مشخص و برخوردار از شخصیت درک کنید، این خانواده با همدستی، خود را در قبال پرسیش گریگور تعریف مینماید، نخسیت به مشورت با یکدیگر روی میآورند و تصیمیم به درمان گریگور میگیرند اما به ناگاه تصمیمات جدیدی را اتخاذ مینمایند، دغدغههای آنان با توجه به میتوان از طریق واژگان و حرکاتشان به این رویکرد پی برد و در پیان تصویر یکپارچه و متحد خانواده راز زنده ماندن داستان است، مادر و پدر دست در دست یکدیگر و دختر در آغوش خانواده از اتاق مادر و پدر دست در دست یکدیگر و دختر در آغوش خانواده از اتاق و ارتباط آنها به شیوهای ناخودآگاهانه و در نگاههایشان به دختر خوش و ارتباط آنها به شیوهای ناخودآگاهانه و در نگاههایشان به دختر خوش قیافه و خوش اندامشان نمایان شده است.

## مضامین در مسخ

#### مايكل روو1

نقدهای ادبی در باب مسخ کافکا فراوان و گسترده است و مضامین داستانها عموماً از تنوع بالایی برخوردار هستند، این مضمونها شامل عصیان در برابر پدر، شرم خانوادگی، جامعه شناسی اقتصادی، نقد طبقات اجتماعی، انزوا و بیگانگی میشود اگر چه محور بحث این مقاله حول محور نویسندگان و فیلسوفانی چون پل لویی لندسبرگ و اندی کولز میگردد و در باب نمادگرایی داستانی میباشد.

این بیماری نه تنها یک تهدید فردی برای شخص محسوب میگردد بلکه هویت فردی و احساس شخص در جهان پیرامونش را هم نشانه گرفته است، ار یک کسل(فیز بکدان آمر بکایی) در این بات می نویسد:

گرفته است، آریک کسل فیزیکدان آمریکایی) در این باب مینویسد:
انسانها کار میکنند، میآفرینند، میسازند، دور یکدیگر جمع میشوند، متفرق میشوند، اما زمانی که بیماری، انجام این کار ها را بر ایشان غیر ممکن میسازد آنها دیگر خودشان نیستند، آنهایی که به واسطهی بیماری رو به زوال حرکت میکنند هم از نگاه خودشان دیگر خودشان نیستند و یا از دیگر خودشان نیستند و یا از نگاه آنها دیگر آن اشخاص گذشته نیستند هر چند که مبدل شدن به یک آنها دیگر آن اشخاص گذشته نیستند هر چند که مبدل شدن به یک حشره بیماری به حساب نمیآید اما مسئله هویت گریگور بود که ناگهان دگرگون شده بود و حال زندگیاش را مختل کرده بود هر چند که ممکن بود این اختلال به یک صدمه ی جدی فیزیکی و یا بیماری که ممکن بود این اختلال به یک صدمه ی جدی فیزیکی و یا بیماری

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Michael Rowe

روحي تعبير شود.

تنها بیماری های جدی نیستند که به فرد آسیب می رسانند بلکه هنگامی که بیماری یک شخص از سوی دیگران توام با تزریق ارامش و یا پذیرش بیماری و تغییر فرد نباشد هم میتواند مخرب باشد در نتیجه چه خود ادراکی و چه ادراک دیگران در تجربیات شخصی یک فرد می تواند سبب تجربهی هویت مخرب شسود، به تعبیر اروینگ گافمن و دیگر ان تفسیر های مربوط به این مقاله در باب عملکر د اعضاًی خانو ادهی سمسا می باشد، همانگونه که کولز می نویسد:مسخ نه تنها پرسشی را از ما در باب مرگ گریگور مطرح میسازد بلکه به تحول و تجربیات خانوادهی وی به عنوان بازماندگان حادثه می پردازد، آیا ما از تنزل انسانی دیگران سود میبریم؟آیا ارامش و آسودگی ما از رنج دهشتناک دیگران به دست آمده است؟ اگر چنین حادثهای برای ما رخ ميداد چه به سرمان ميآمد؟ انجيل لوفا به ما مي گويدكه نور خُوَفناک و غم انگیزی می تابد که نشان از ناتوانی آنان در درک فاجعه دارد، چهار مضمون مشخص و مرتبط با نگرانی هایم در مسخ به چشم می خورد، نخست تفکیک دو گانه ی گریگور می باشد که بعد انسانی جایگاه وی در خانواده و جامعه به علت ناتوانی درحفظ شــغلش از دست میرود تا جایی که بعد انسانی وی بنا به اعتراف خواهر، پدر و مادرش با بعد اقتصادی وی گره خورده بود، زمانی که مسخ شدگی انجام کار را برایش غیر ممکن کرده بود جایگاه انسانی وی آز جانب نزدیکانش مورد تهدید قرار گرفته بود.

دوم، قدرت و ابهام عملکردش همان مضمونی است که سبب میشود مخاطبان در مابین رابطهی میان بیمار و پرستارش قرار بگیرند، گرت نزدیکترین فرد به خانوادهی گریگور بود اما وی نخستین کسی است که با توجه به موقعیت خویش، علیه گریگور شسورش میکند، باری که از تغییر گریگور بر شانههای خانوادهاش سنگینی میکرد مانعی میان وی و مهری بود که میتوانست از والدینش دریافت کند، گریگور از خواهرش به پاس خدماتی که به وی ارائه میکرد سیاسگزار بود اما از وابستگی خویش به خواهرش احساس ناراحتی میکرد و بعدها از بی توجهی خواهرش نسبت به وی احساس ناراحتی میکرد، علاوه بر این گریگور فانتزیهایی در ذهن برای ربودن خواهرش از دیگران در ذهن میپروراند، این فانتزی حتی اگر دلالت جنسی داشته باشد به رابطهی معکوس قدرت میان آن حتی اگر دارد.

سومین دغدغهی مو ضوعی برایم ماهیت زمان با توجه به تغییرات بیماری گریگور است، در حالیکه کافکا به دنبال به تصویر کشیدن روابط خانوادگی در رمانی تقریباً تیره و تار است اما این روند به

آهستگی طی می شود و در نهایت منجر به طرد شدن گریگور از خانوادهاش می شود بخشی از این حرکات ناشی از نگرانی های اقتصدی بوده است چرا که اعضای خانوادهاش می بایست به دنبال کسب در آمد به جای وی می بودند اما این سیر عاطفی از جانب گریگور با انکار فز اینده ی انسانی از جانب خانوادهاش مواجه شده بود. گریگور با انکار فز اینده ی انسانی گریگور برای دستیابی به استقلال و فرار از وابستگی به دیگر اعضای خانوادهاش بود، نخستین تلاش مربوط به زمانی بود که او سعی کرد از وسایل خویش و از خواهرش مراقبت کند و سپس زمانی که اتاقش را ترک می کند صدمه می بیند و در نهایت مرگ به سراغش می آید، دوست داشتنی ترین پرستاران هم امکان دارد از درک این توصیف عاجز و غافلگیر شوند اما شناخت میان نقش یک پرستار و همسر بسیار حائز اهمیت است.

# پیشینیان کافکا

#### مارک اسپیلکا<sup>1</sup>

باید نبوغ کافکا را بسان سایر نویسندگان از منظر تأثیر و سنت سنجید، پرسش بنیادین اینست: او را باید از منظر کدام سنت سنجید؛ فیلیپ راهو (منتقد ادبی آمریکایی) این مسئله را اینگونه تشریح میکند:گرایش وی از منظر ایدئولوژیک بر علیه عقل گرایی علمی ، بر علیه تمدن و بر علیه مرد مطرودی ست که مجازاتش مرگ معنوی است. در کافکا گرایشی به چشم میخورد که اضطرابش بر روی قهرمان در حال مرگ صرف نظر از مرتد بودن وی است، همین امر سبب میشود تا وی یک نویسنده نوپرداز لقب بگیرد.در واژگان راهو در باب کافکا میتوان نویسنده نوپرداز لقب بگیرد.در حرکت به سمت تخیل ادبی ست را رویت نمود ، به واقع مسئلهی حرکت به سمت تخیل ادبی ست را رویت نمود ، به واقع مسئلهی خاصی در باب نبوغ کافکا وجود ندارد، به لحاظ فرم و محتوا میتوان خاصی در رمانتیسیسم آلمانی، او ایل قرن نوزدهم و رئالیسم روسی و انگلیسی در مانتیسیسم آلمانی، او ایل قرن نوزدهم و رئالیسم روسی و انگلیسی در مانتیسیسی شده است.

حال زمان مطرح کردن مسائلی در باب این رمان کوتاه فرا رسیده است، مسخ در پاییز 1912 نوشته شده است و به لحاظ سبک نوشتار تقلیدی با داستان داوری و فصول ابتدایی رمان آمریکا شباهتهایی دارند، برای تجزیه و تحلیل آن باید به سراغ روانشناسی

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mark Spilka

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Philip Rahv

فانتزی و پیش بینیهای هافمن در سال 1800 رفت، دههها شیوهی در هم آمیختگی فانتزی با ادبیات شهری توسط گوگول و داستایوفسکی موفق بود و البته ابداع چنین شیوهای که در آن پسری از خانوادهاش متنفر است و درب اتاق را به روی خویش قفل کرده بود را میایست به چارلز دیکنز منتسب نمود.

ماحصل جریان ادبی که این نویسندگان آن را شکل دادهاند حال در این اثر کافکا به ثمر نشسته است و رد و خط این نگاه در مسخ کافکا به چشم میخورد، همین امر هم منجر به پیوند کافکا با دیکنز و داستايو فسكي ميگر دد از ديگر سو آلماني ها مجذوب اين خصيايص شده بودند و این مضمون برای آنها مضمونی آشنا به نظر میرسید، ادبیات آلمانی جز و نخستین فضاهای ادبی به شامار می وفت که مضمون مدرن ناخودآگاهی را با خود داشت، هافمن بر این باور بود که برای گسترش این مضمون میتوان مسالهی خصومت دوگانه را هم مطرح نمود یا میتوان مناقشهی میان انگیزههای شیطانی و ایده آلیسم افراطی را عنوان کرد، این ماهیت طبیعت است که چنین بینشی را به انسان اعطا مینماید بسان مستشار برلین و ورشو که با یکنواختی فقر و خیره سریهای جهان بوروکراتیک آشنا بود و به همین دلیل تصمیم گرفت تا به واسطهی هنر، نوشتار، موسیقی و غوطه ور شدن در جهان تخیل از چنین جهانی بگریزد او سعی کرد تا دو زندگی را تجربه کند و خود را در دنیای هرزه و متخاصه غرق نماید اما به جای جداساختن این دنیاها در تجربیات خویش به تعریف از آنها در قلمرو افسانه و فانتزی برداخت، زندگی دوگانهی وی از یک سو در یک هواپیمای عجیب و غریب و در کشوری پر از قلعه گذشت، آنها به دور آز خاستگاه آجتماعی شان زیست کردند و هر گونه نزدیکی باصحنه های شهری برای القای حس رئالیسم روسی بود، پس آنها دوباره روی زمین فرود آمدند و به محلّهی خُود ٰبازگشتند و این برای یک ایده الیست سرخورده چون گوگول کفایت میکرد، این گام نخست برایش بود، وی با بوروکراسی اشنایی داشت چرا که زمانی به خدمت در همان بوروکراسی در سن پترزبورگ مشغول بود اما وی به جای سر کوب تجربهاش از آن برای به تصویر کشیدن زندگی بی اهمیت و پر مشقت اداری بهره گرفت وی نخستین کسی بود که سعی میکرد با احتیاط و دلسوزانه با این مسئله برخورد کند، او نخستین کسی است که آلودگی و ابتذال وجود را به تصویر کشیدبنا بر گفته ی یکی از منتقدان وی یک موجود بدبین نسبت به مقوله ی ر مانتیسیم بود که با آلودگی و پلیدی به شکی عجیب و غریب و با ذکر جزییات میجنگید، وی از منظر رمانتیک مجذوب ارنسبت تئودور آمادئوس هآفمن شده بود اما به مانند یک موجود بدبین به رفتار متغیر

و عجیب و غریب هافمن مشکوک بود، وی تمایل داشت تا به و اسطهی عدم ثبات و بیان وقایع جادویی در نظم حاکم شهری و استفاده از امكانات كمبك تقلبدي ريشخندآميز داشته باشد بنابر ابن او در اثري مانند بینی مستقیماً اینتم دو گانهی ار نست هافمن را تقلید میکند در فصل دوم این داستان یک مقام رسمی از خواب بیدار میشود و در مقابل آینه در حالی که در از کشیده بود به دنبال جوشی میگشت که شب گذشته روی دماغش ترکیده بود و متعجب از این بود که بینیاش صــورتش را ترک کرده بود!! او خودش را نیشــگون میگیرد تا اطمینان یابد که در خواب بسر نمیبرد، سیس از جایش بلند میشود و به جستجوی عضو گم شدهاش میپردازد پس از جستجو پی میبرد که بینیاش عضو جدا شدهای از بدن اوست که زندگیاش را گسترش داده است و با لباسی چشم نواز و در قامت مستشار وزیر امور خارجه نمایانگر خودستایی و اشتیاق جنسی بود، گوگو $0^1$  اینگونه نتیجه گیری میکند که عجیب ترین و ابهام آمیز ترین حقیقت برای تمام نویسندگان این است که آنها میتوانند چنین رخدادهایی را به عنوان موضوع کار شان انتخاب کنند ہے، آنکہ نسبت بہ آن از نگرشی عمیق برخوردار باشند، او مشغول تغییر طرح ارنست تئودور هافمن برای مبدل ساختن آن به یک کمدی بود اما آنجا مخاطبی باهوش وجود داشت، در مقابل داستایفسکی چنین تغییر جدی را پذیرفته بود و ارنست تئودور هافمن را به عنوان یک روانشناس برجسته ستایش میکرد و پی برده بود که این جهان دوگانه در یک سوی آن جهان شهری و در دیگر سوی آن جهان خانگی قرار دارد.

بر این اساس زمانی که داستایفسکی رمان دوم خود را نوشت به باسازی نگاه خویش پرداخت که همین امر سبب شد تا شان و منزلت او دو چندان گردد، رمان دوم وی همزاد نام دارد که تحت تأثیر بینی اثر گوگول نوشته شده است اما گوگول و ارنست تئودور هافمن بدهکار دیگر افسانهها هستند، کنجکاوی و رخدادهای حسی اتفاقاتی اِسبِت که دو منتقد مدرن دیگر از آن چشم پوشمی کردهاند، بینی اثر گوگول اغازی به مانند مسخ اثر کافکا دارد، جایی که یک جوان تاجر به نام گریگور سمسا از خواب بیدار میشود و خود را به شکل یک حشره میبیند اما کافکا در اثر خود به دنبال بیروی از ماهیتی دو گانه است در حالیکه داستایفسکی به دنبال پیروی از گوگول بود و اگر بخواهیم پیوند دیرینه میان آنها را بازیابی کنیم میبینیم که چگونه تصویر مضحک و ناچیز آنها، منفعت و قدرت را به و اسطهی این تقلید در خشان به دست می آورد، در نظر داشته باشید که آغاز دوباره

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nikolai Gogol

در پرتوی نگاه کمیک گوگول خلاصه شده است اما در همان زمان سسوسک کافکا را به یاد بیاورید، حال در اینجا خطوطی از همزاد نوشتهی داستایفسکی و خطوطی را که در سایهی گوگول قرار گرفته است بصورت مورب مشخص کردهام البته مسخ کافکا را هم در ذهن داشته باشید:

ساعت نزدیک هشت بود که مستشار یاکوف بتروویچ گلیادکین از خواب طولانی بیدار شد. خمیاز ه کشید، بدنش را کش وقوسی داد و سرانجام چشمانش را کاملاً باز کرد. دو دقیقه بی حرکت در رختخواب ماند، گویی کاملاً مطمئن نبود که بیدار یا خواب است در مورد حقیقی يا روياييبودن أنچه در اطرافش بود، ترديد داشت. شايد أنچه ميديد ادامهی رویاهای در هم و مغشوشش بود. به هر حال خیلی زود حواس و درک عادی روزانهی خویش را بازیافت، دیوارهای سبز، کثیف، دو دز ده و غبار گرفته ی اتاق کوچک، قفسه ها و صندلی های چوبی، میز قرَّمزُرنگُ و کانایهی چرمی قرْمز رنگ با گُلهای سبز ریز برروی أنُّ و لباسهايي كه شب كذشته باشتاب أنها را از تن خارج كرده بود روی یکدیگر کیه کرده بودند و با نگاهی آشــنا به وی مینگریســتند و بعد روز مه آلود پاییزی، خاکستری و عبوس از پنجرهی تیره و تار به درون آتاق سرک کشید با رفتاری ترشر ویانه و خصیمانه به او مه، نگریست حال دیگر آقای گولیادکین کمترین تردیدی نداشت که در سرزمین رویاها بسر نمیبرد بلکه در شهر پترزبورگ و در آپارتمان خود در طبقهی چهارم ساختمان بزرگ در شسستیلا و چنی به سر مىبرديس از اين كشف مهم چشمانش را با حالتى عصبى بست، گويى افسوس میخورد که از سرزمین رویاهایش بیرون آمده است، دلش ميخواست براي يک دقيقه هم که شده به آنجا بازگردد. اما يک دقيقه بعد با یک خیز از رختخواب بیرون جست، افکار پریشان خود را رها کرد مستقیم به سمت آینهای که روی قفسه بود حرکت کرد گرچه جهرهی خوابآلود و مبهم وی با سر تاسش در نگاه اول چندان جلب تُوجه نمیکرد اما صاحب تصویر رضایتمندانه با توجه به آنچه در آینه می دید بر ابر آینه ایستاد، آقای گلیاد کین زیر لب گفت: « اُمروز چه اتفاقی میافتد؟ اگر کار ها بهخوبی بیش نرود یا آبروریزی کنم، اگر یک جای کار خراب شود یا اتفاق ناخوشایندی بیفتد چه میشود؟ اما تا حالا که مسئلهای بیش نیامده و همه چیز عادی است.

اما همه چیز دور از تمام حقیقت است، گلیادکین دارای شخصیتی دوگانه است و در پایان روز شخصیت دوگانه او عیان میشود، دیگر روی او همان مرد شبیه وی که او را تحمل میکند و نامش را یدک میکشد بیماری خود را بروز میدهد، در اینجا آن جوش مزاحم که از درون به شکلی ناخوشایند رشد کرده بود در طنز گوگول وکافکا در

96 ♦ جنون، استعاره و شر در مسخ کافکا قالب رمانی قدرتمند خود را بروز میدهد.

## برداشت نادرست در مسخ

#### آلن تيهر1

اشیا، تصاویر، روزنامهها و غذا نامر تبط با متن هستند، اگر اینطور نگوییم که این زوال ارتباط است اما این نگرانی همواره مرتبط با اگاهی از راهی است که روایت کافکا دران اشکار می شود، رخدادها، نگرشها و فرضیات در مسخ بر مبنای برداشت نارست شكل گرفته است، به عنوان مثال بعد از آن كه گريگور از خواب بيدار مىشود برداشت وى از وضعيتش نادرست است، او تلاش مُیکند تا از جایش بلند شــود و ســوار بر قطار خود را به محل کار برساند، وی تصور میکند وضعیتی که برایش پیش آمده یک وضعیت مقطعی است و به مانند یک مصیبت و یا سرماخوردگی است، در پایان داستان او همچنان در رؤیا بسر میبرد و در این فکر است که دوباره کاری بیابد و زمانی فرا خواهد رسید که وی دوباره درب اتاقش را باز کند و خانوادهاش را به مانند گذشـــته در آغوش بگیرد، همانطور که تا بیش از اینگونه زیسته بود، خواننده همچنان در حال آمو ختن است، بس أز آنكه گريگور در آن موقعيت از خواب بيدار میشود نگاه وی نسبت به امنیت شغلیاش نادر ست است همانگونه که نگاه دفتر دار نسبت به گریگور تا بیش از اتفاق رخ داده نادر ست است، دفتر دار فریاد میزند اما نمی داند که امنیت شغلی و سابقهی او هم به مانند گریگور است، اینها تنها تو همات گریگور نیستند بلکه وضعیت جدید وی در نز د خانو ادهاش دفاع از او را سخت کر ده است

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Allen Thiher

و همین امر سبب برداشت نادرست گریگور شده است، پدر مقداری پول ذخیره کرده بود ولی آنها مجبور به دوباره کارکردن برای تأمین مخارج زندگی بودند.

## داوری و مسخ

گریگور پدرش را با یونیفرم جدیدی در بالای ســرش میبیند، گریگور فکر میکرد که پدرش به علت بیماریاش دیگر قادر به بیدار شدن تا عصر نيست اما ناگهان يدرش متحول شد همانگونه كه گریگور اشاره میکند این همان پدری نبود که تصور میکرده است اما اکنون بدرش محکم ایستاده بود و با یونیفرم تنگ و آبی رنگ با دکمههای طلایی به مانند سر بر ستان بانک به نظر ً می سید، او معمو لاً موهای سفید و ژولیدهاش را شانه میکرد و به یک سمت صورتش میریخت، موهایی که براق به نظر میرسید به مانند گئورگ در داوری، گریگور هم تقصیرات و برداشتهای نادرستی داشته است و شَـايد همين گناه، زمينه ساز سقوط قهرمان و تحول بدر است مانند گئورگ داستان داوری که پدرش ناگهان به موجودی قدرتمند مبدل می شود و خود را به مانند یک قاضی، صاحب اختیار برای غلبه بر پسر میداند، هیچ ثباتی در داستان مسخ جود ندارد اگرچه هیچ کدام از این برداشتهای نادرست در قسمت سوم داستان به چشم نمیخورد چراکه پدر قدرتش را از دست داده است و او که مسخ شده بود و پدر که تا عصر با یونیفرم در خانهاش میخوابد، او کت جرکش را مه يوشد و اماده قرباني شدن است، در قسمت سوم داستان كليه برداشتهای نادرست متوجه خواهر اوست و این در مقدمه گم شده است، گریگور در و هم خویش دچار برداشتی نادرست است آن هم زمانی که خواهرش قصد دارد به اناقش بیاید، پس از صرف غذا و نواختن ویلون گری گور تصور میکند که میتواند بی زبان به خواهرش چیزی بفهماند و به او ارامش را هدیه کند، و هم ارامش دادن به محارم با تقلیدی از مضامین جنسی ادامه می یابد و آن را می توان در تفسیر نهایی گرت از حیوانات موذی رویت نمود، او سعی میکند تا به پدر و مادر خود بگوید شما باید سعی کنید تا از دست این حیوان خلاص شوید، آین واقعیت که شما تصور میکنید او گریگور است و ما هم آن را باور کردهایم ریشهی تمام مشکلات ماست، او چگونه میتواند گریگور باشد؛ اگر گریگور بود مدتها پیش می فهمید که انسان نمی تواند با چنین موجودی زندگی کند، تفسیر گرت از سویی در ست و از دیگر سو نادر ست است، کافکا در حال ویر ان کر دن هویت خویش با برداشتی نادرست از دیالکتیک است، وی با پذیرش نوعی از منطق رؤیا می پذیرد که باشد و در عین حال همان چیز

نباشد، گریگور باشد و گریگور حیوان شده نباشد، کافکا به خلق این امکان با برداشت نادرست و ایجاد پارادوکس در مسخ میپردازد و میتوان ریشهی این تعلیق را در قانون هویت رویت نمود، اگر کسی بخواهد میتواند با ایجاد کاراکترهایی به بیان این گرفتاری معاصر بپردازد.

## پی نوشت:

زبان بیدیش: نام زبانی است، که نزدیک به هزار سال، زبان مادری و گاه، تنها زبان بعضی جوامع یهودیان اشکنازی بود، که در اروپای شرقی و مرکزی میزیستند. بدیش در میان فرهنگ اشکنازی، از حدود سدهی دهم میلادی در کرانههای راین پاگرفت و سپس در مرکز و خاور اروپا گسترده شد.

ویلیام بلیگ: شاعر و نقاش بریتانیایی و مبدع نوع جدیدی از شعر در زبان انگلیسی بود.

نورتروپ فرای: فیلسوف، اسطورهشناس، نظریهپرداز و منتقد ادبی کانادایی، یکی از مهمترین اندیشمندان قرن بیستم در حوزهی نظریه و نقد ادبی است.

پُرستی بیش شملی: سونات سرای انگلیسی بود.او در خانوادهای نجیبزاده و نامدار زاده شد. آموزشش را پدرش و سپس کشیشی به نام ادواردز به عهده گرفتند. همچنین از سوی مادر با شعر انگلیسی آشنا شد. جو سیاسی خانوادهاش در آینده و بر چامههایش اثر نهاد.

ویلیام باتلر ییتس: یکی از بزرگترین شاعران و نمایشنامهنویسان ایرلندی بود. بیتس با جستار در انواع عرفان، تصوف، فولکلور، ماوراءالطبیعه، اشراق و نو افلاطونیسم سیستمی سمبلیک آفرید که در تصاویر و اشعارش الگویی یکپارچه داشت.

والاس استيونز: شاعر آمريكايي قرن بيستم ميلادي است كه در سال 1955 موفق به دريافت جايزه پوليتزر در حوزه شعر شد

رمانتیسیسم: عصری از تاریخ فرهنگ در غرب اروپا است، که بیشتر در آثار هنرهای تجسمی، ادبیات و موسیقی نمایان شد. رمانتیسیسم جنبههای احساسی و ملموس را دوباره به هنر غرب وارد کرد. هنرمندان رمانتیک آزاد از چهارچوبهای تصویرگریهای سنتی، به تحقق بخشیدن ایدههای شخصی خود پرداختند.

رالف والدو امرسون: فیلسوف و نویسنده آمریکایی که وی را یدیدآورنده مکتب تعالیگرائی آمریکا میدانند.

زیگموند فروید: عصب بشناس برجسته اتریشی و بنیانگذار علم روانگاوی، به عنوان یک روش درمانی در روانشناسی بود.

کابالا: از نظر لغوی به معنای قبول کردن است و در اصطلاح سنت، روش، مکتب و طرز فکری عرفانی است که از یهودیت ریشه گرفته و گاهی از آن با عنوان عرفان یهودی یاد می سود. در یهودیت به یک فرد کابالیست، مکوبال گفته می شود.

هرمسیه: فلسفه و مذهبی است که بر اساس نوشتههای هرمس

تریسمجیستوس ایجاد شد. این مکتب بر جنبشهای عرفانی غرب بسیار تأثیر داشته و در دوره رنسانس و روشن زائی مورد توجه زیادی قرار گرفته است. طبق برخی روایات هرمسیه در واقع ریشه اصلی تمامی دینهاست که از زمانهای بسیار قدیم توسط خداوند به مردم داده شده است.

والتر جکسون بیت: منتقد و زندگینامه نویس ادبیات آمریکایی بود. مورمن ها: مورمونها با تلفظ صحیح مورمن گروه مذهبی و فرهنگی مرتبط با شاخه اصلی جنبش قدیسان آخرالزمان مسیحیت احیاگر هستند که با جوزف اسمیت در بالاایالت نیو یورک در دههی امروع شد.مورمونها آیین خود را «جنبشی احیاگر» میدانند و بر این باورند که تعالیم، آداب و رسوم و سازمان کلیسا که بر اثر نافرمانی بشر در قرون اولیه میلادی به ورطه نابودی سپرده شده بود، از طریق وحی الهی به جوزف اسمیت احیا شدهاست.

بنطیکاستیسم: جنبشی نوگرایانه درون مسیحیت اوانجلیکی است که تأکید خاصی بر تجربه شخصی مستقیم خدا از طریق غسل تعمید روحالقدس دارد. پنطیکاستیسم مشابه جنبش کاریز ماتیک است اما زودتر شکل یافته و از کلیسای اصلی جدا است (در حالی که مسیحیهای کاریز ماتیک، حداقل در روز های اول جنبششان، اعضای کلیساهای اصلی خود باقی میماندند).

ماروین میر: نویسندهی انجیل توماس"، "کتاب توماس" و "کتاب محرمانه ی یوحنا"این کتاب دارای متنی سخت و پیچیده بوده در واقع نوعی تفسیر عرفانی به شمار میآید.

شکسپیر: شاعر و نمایشنامهنویس و بازیگر تئاتر انگلیسی بود که بسیاری وی را بزرگترین نویسنده در زبان انگلیسی دانسته اند

دانته آلی گی پری شاعر آهل ایتالیا بودهاست. وی در سیاست زادگاه خود عاملی مؤثر بود ، همچنین دانته به عنوان یکی از پیروان مکتب آلبرت کبیر شناخته میشود. نوشتههای دانته بر ادبیات ایتالیا و سراسر اروپا برای همیشه تأثیر گذاشت.دانته در دوران زندگی خود دست به انتشار کتابهای متعددی زد که معروفترین آنها «کمدی الهی»، «زندگانی نو»، «ضیافت»، «سلطنت»، و «آهنگها» است. کتاب «کمدی الهی» در سه بخش نگاشته شدهاست: دوزخ، برزخ و بهشت.

چاسر: شاعر، نویسنده، فیلسوف و سیاستمدار انگلیسی بود. او متولد لندن بود هرچند به طور دقیق محل و زمان تولد او در دست نیست. وی نخستین نویسنده برجسته انگلیسی پس از سلطه نرمنها بود. نام او فرانسوی و به معنی «کفاش» است.

سروانتس: رمان نویس، شاعر، نقاش و نمایشنامه نویس نامدار

اسپانیایی بود. رمان مشهور دن کیشوت که از پایههای ادبیات کلاسیک اروپا به شمار میآید و بسیاری از منتقدان از آن به عنوان اولین رمان مدرن و یکی از بهترین آثار ادبی جهان یاد میکنند اثر اوست.

اووید: یک شاعر رومی بود که شعرهای عاشقانه و اسطورهای میگفت. او را، به همراه هوراس و ویرژیل، سه رکن اصلی شعر لاتین میشمرند. او در سولمو، در شرق رم، زاده شد و در رم تحصیل کرد.

كريستوفر مارلو: گاهى اوقات از او به نام كيت مارلو ياد مىشود، شاعر، نمايشنامه نويس و مترجم انگليسى عصر اليزابت بود. از او با عنوان پدر نمايشنامهنويسى بريتانيا ياد مىشود به نحوى كه حتى ويليام شكسيير نيز از او تأثير پذيرفته است.

ای سی بردلی: اندرو سیسیل بردلی پژوهشگری انگلستانی بود که بیشتر بخاطر کار در باب شکسییر شناخته میشود.

الیویه مسیان: آهنگساز و نوآزنده ارگ فرانسوی در ۱۰ دسامبر ۱۹۸۸ در آوینیون زاده شد و در بیست و هفتم آوریل ۱۹۹۲ در کلیشی لا گارن در گذشت سرچشمه موسیقی او را باید در باورهای ژرف به مذهب کاتولیک، پژوهشهایش در موسیقیهای گذشته، ریتمهای جدید و آواز پرندگان جستجو کرد. او آهنگسازی نوآور در هارمونی، ملودی، ریتم، و همچنین استفاده از سازهای جدید بود. او

مارسونی، متودی، رییم، و مسیمین است. از تأثیرگذار ترین آهنگساز آن سده بیستم است.

ویلیام فاکنر: رمان نویس آمریکایی و برنده جایزه نوبل ادبیات بود. فاکنر در سبکهای گوناگون شسامل رمان، داستان کوتاه، نمایشنامه، شعر و مقاله صباحب اثر است. شهرت او عمدتاً به خاطر رمانها و داستانهای کوتاهش است که بسیاری از آنها در شهر خیالی یوکناپاتافا اتفاق میافتد که فاکنر آن را بر اسساس ناحیه لافایت که بیشتر زندگی خود را در آنجا سبری کرده بود و ناحیه هالی اسپرینگز/مارشال خلق کرده است.فاکنر یکی از مهمترین نویسندگان ادبیات آمریکا و مشخصاً ادبیات جنوب آمریکاست. با اینکه اولین آثار فاکنر از سال ۱۹۱۹، و بیشترشان در دهههای بیست و سی منتشر شده بود، وی تا هنگام دریافت جایزه نوبل در سال ۱۹۴۹ نسبتا ناشسناخته مانده بود. حکایت و رمان آخر او چپاولگران برنده جایزه پولیتزر داستان شدند. در سال ۱۹۹۸، مؤسسه کتابخانه نوین رمان خشم و هیاهوی او را ششمین کتاب در فهرست صد رمان برتر ناگلیسی قرن بیستم قرار داد،

سماموئل جانسون: شاعر، نویسنده، منتقد و فرهنگنویس برجسته انگلیسیی قرن هجدهم میلادی است. از مهمترین آثار او میتوان به «فرهنگ زبان انگلیسی»، «زندگی شاعران» و «راسلاس» اشاره

کرد.

کنت برک: فیلسوف، استاد دانشگاه، جامعه شناس، روزنامه نگار، و نویسنده اهل ایالات متحده آمریکا بود.وی یک نظریه پرداز ادبی آمریکایی بود که تاکنون تأثیر زیادی بر فلسفه، زیبایی شناسی، انتقاد و نظریه ی لفظی قرن بیستم داشته است برک به عنوان یک نظریه پرداز ادبی، برای تجزیه و تحلیل هایش بر اساس ماهیت دانش شناخته شده بود. علاوه بر این، او یکی از اولین افرادی بود که از لفاظی های سنتی تر رد می شد و ادبیات را «عمل نمادین» می دید. بورک غیرقابل انکار بود، در مورد خود نه تنها با متون ادبی، بلکه با عناصر متن هم با مخاطب تعامل داشت همانند: سابقه ی اجتماعی، تاریخی، سیاسی، بیوگرافی نویسنده و غیره.

برک بخاطر کارهای خود، بر اساس نظریه ادبی و انتقادش توسط راهنمای جان هاپکینز به عنوان «یکی از منتقدین ادبیات در قرن بیستم، غیرقابل انکار، چالشانگیز، و به لحاظ نظری پیشرفتهی آمریکایی» ستایش شدهاست. کار او همچنان توسط سخنگویان و فیلسوفان بحث میشود. وی همچنین برنده جوایزی همچون کمکهزینه گوگنهایم شدهاست.

انگوس فلچر:وی را به علت نظریه پردازی هایش در باب شیعر آمر بکابی می شناسند.

هاو آرد آبر امز: منتقد ادبی اهل ایالات متحده آمریکا بود که به واسطه آثارش در زمینه رمانتیسیسم به شهرت رسید

ویلیام هزلیت: مقاله نویس و منتقد انگلیسی بود که از ویژگیهای آثارش توانایی در بکارگیری طنزی گزنده و ویرانگر، نگرش نقادانه و شهودی و خوش ذوقی در نکته پردازی بوده است.

والتر پیتر: دانشهمند، مقالهنویس، و منتقد هنری انگلیسی. کتاب پژوهشهایی در تاریخ رنسانس (۱۸۷۳) را منتشر کرد که بازگوکنندهی اندیشهی «هنر برای هنر» بود و بر جنبش زیباشناختی تأثیر گذاشت.

سلموئل بکت: نمایشامهنویس، رماننویس و شاعر اهل ایرلند بود.او در سال ۱۹۶۹ به دلیل «نوشتههایش در قالب رمان و نمایش که در فقر [معنوی] انسان امروزی، فراروی و عروج او را میجوید»جایزه نوبل ادبیات را دریافت نمود.

جفری هیل: شاعر بریتانیایی و استاد شعر در دانشگاه آکسفورد بود. او را یکی از سرشناس ترین شاعران نسل خود خواندهاند.

آیریس مرداک: رمان نویس و فیلسوف بریتانیایی بود که به و اسطه رمان هایش درباره خیر و شر، اخلاق، روابط جنسی و قدرت ذهن ناخودآگاه شناخته شده است. او دانش آموخته فلسفه از دانشگاه آکسفورد

بود.

پیتر آکروید: استاد عهد عتیق پژوه دانشگاه لندن، رماننویس، منتقد، زندگی نامه نویس و پژوهشگر بریتانیایی است که رمانهای نوآورانه اش دیدی خلاف عرف از تاریخ را عرضه میکنند.

جان بنویل: در سال ۱۹۴۵ در وکس فورد ایرلند به دنیا آمد. او سیزده رمان منتشر کردهاست. بنویل ساکن دوبلین است. او با نوشتن رمان دریا در سال ۲۰۰۵ جایزه ادبی من بوکر را از آن خود کرد.

آنتونیا سوزان بیات: رمان نویس و شاعر آنگلیسی آست که بیشتر آثار خود را با نام ای اس. بایت امضا میکند. در سال ۲۰۰۸، روزنامه تایمز نام او را در لیست پنجاه نویسنده بزرگ بریتانیا از سال ۱۹۴۵ تاکنون قرار داد.وی خواهر مارگارت درابل، رمان نویس و منتقد ادبی اهل بریتانیا است. با اینکه رابطهی این دو دیگر نزدیک نیست، بایت در مصاحبه ای بیان کرد که این تنش فقط "یک رقابت بین دو خواهر است."

**ژوزه ساراماگو:** نویسنده پرتغالی برنده جایزه نوبل ادبیات در سال ۱۹۶۸ میلادی بود.او گرچه از سال ۱۹۶۹ به حزب کمونیست پرتغال پیوست و همچنان به آرمانهای آن وفادار بود اما هیچگاه ادبیات را به

خدمت ایدئولوژی در نیاورد.

توماس پینجن: یکی از برجسته ترین نویسندگان آمریکایی است. آثار او به بسیاری از زبان ها ترجمه شده اند. او به خاطر نوشتن رمان های سخت و پیچیده مشهور است. نوشته های داستانی و غیر داستانی او مجموعه گسترده ای از موضوعات و ژانر های مختلف از تاریخ، موسیقی، دانش و ریاضیات را در بر میگیرد بینچن در انزوا و به دور از هیاهوی رسانه ها مشغول فعالیت است.

فیلیپ راث: رمان نویس آمریکایی که یکی از بزرگترین نویسندگان

نیم قرن گذشته ادبیات آمریکا بود.

کورمک مک کارتی: رمان نویس و نمایش نامه نویس آمریکایی ست که نام اصلی وی چارلز مک کارتی میباشد.

دان دلیلو: نویسنده، نمایشنامهنویس، فیلمنامهنویس، پدیدآور و رماننویس اهل ایالات متحده آمریکا است

رابرت پن وارن: شاعر، منتقد ادبی، رماننویس و نویسنده داستان های کوتاه آمریکایی است. وی در اوایل دهه ۱۹۲۰ از اعضاء گروه فراری بود. رمان تمام مردان شاه وی که به بررسی اصول اخلاقی سیاسی می پردازد، برنده جایزه یولیتزر شد.

جیمز مریل: شاغر آمریکایی که بخاطر مجموعه اشعارش در سال 1977 برنده جایزه یولیتزر شد.

جان اشبری: از شاعران آمریکایی بود. او شعر ایالات متحده را

از سال ۱۹۷۰ تا کنون شدیداً تحت تأثیر قرار داده همچنین وی نویسنده معروف سبک نیویورک است که او را میتوان شاعر منادی شعر زبان نامید.

اليزابت بيشاپ: متولد ماساچوست شاعر و نويسنده آمريكايي بود. او از سال ۱۹۴۹ تا ۱۹۵۰ ملكالشعراي آمريكا بود.

آن کارسون: شاعر، مترجم و استاد دانشگاه کانادایی است. کارسون مدرس ادبیات کلاسیک، ادبیات تطبیقی و نویسندگی خلاق در شسماری از دانشگاه های آمریکا و کانادا از جمله دانشگاه مکگیل، دانشگاه میشیگان، دانشگاه نیویورک، دانشگاه میشیگان و دانشگاه پرینستون بودهاست.

جیمز وود: منتقد ادبی انگلیسی ، مقاله نویس و داستان نویس است.
آدرین ریج: شاعر، منتقد و فمینیست آمریکایی بود. او در سال ۱۹۹۷ برنده نشان ملی هنر شد اما حاضر نشد برای دریافت آن در کاخ سفید حضور یابد و اعلام کرد که سیاستهای حکومت بیل کلینتون با اندیشه او از هنر در تضاد است. ریچ سالها در دانشگاههای آمریکا از جمله استنفورد و کرنل تدریس کرد. همجنسگرایی و حقوق زنان از موضوعهایی هستند که او در آثارش بدانها برداخته است

مایا آنجلو: شاعر، خواننده، خاطر منویس، بازیگر و فعال حقوق مدنی اهل آمریکا بود، او هفت زندگی نامه از خود منتشر کرد، سه کتاب از مجموعه مقالات او چاپ شد، چندین کتاب شعر بیرون داد و با فهرستی از نمایشنامهها، فیلمها و نمایشهای تلویزیونی که طی بیش از ۵۰ سال تألیف آنها به طول انجامیده بود، اعتبار خاصی کسب کرد. او چندین جوایز معتبر و بیش از ۵۰ مدرک افتخاری دریافت کرد. آنجلو بیشتر برای سری هفتگانه زندگینامههایش شناخته شدهاست که بیشتر بر دوران کودکی و تجربیات اولیه او متمرکز است. اولین کتاب این سری «میدانم چرا پرنده درون قفس میخواند» (۱۹۶۹) از زندگی او تا سن ۱۷ سالگی میگوید و برای او تحسین و شهرت بینالمللی به ارمغان آورد.

دیوید فاستر والاس: نویسنده رمان و داستانهای کوتاه و جستارنویس آمریکایی بود. او همچنین استاد دانشگاه پومونا در کلارمونت، کالیفرنیا و مقالهنویس بود. بیشترین شهرت والاس به خاطر رمان شوخی بیپایان (۱۹۹۶) بود که در سال ۲۰۰۶ توسط مجله تایم به عنوان یکی از «۱۰۰۰ رمان برتر انگلیسی زبان از سال ۱۹۲۳ تاکنون» معرفی شد. بسیاری او را جزو خلاقترین نویسندگان معاصر میدانستند. وی برنده و نامزد دریافت چندین جایزه از جمله پولیتزر (۲۰۱۲) شد

دوریس اسینگ: نویسنده صوفی و فمینیست انگلیسی و برنده

جایزه ادبیات نوبل در سال ۲۰۰۷ میلادی بود. او یاز دهمین زن برنده جایزه نوبل ادبیات و مسنترین برنده این جِایزه (هنگام دریافت) بود.

جیمز جویس: نویسنده ایرلندی که گروهی رمان اولیس وی را جیمز جویس: نویسنده ایرلندی که گروهی رمان اولیس وی را بزرگترین رمان سده بیستم خواندهاند. (این کتاب که سومین اثر جیمز جویس است در سال ۱۹۲۲ در پاریس منتشر شد) تمام آثارش را نه مه زبان مادری که به زبان انگلیسی مینوشت. اولین اثرش دوبلینیها مجموعه داستانهای کوتاهی است درباره دوبلین و مردمش که گاهی آن را داستانی بلند و با درونمایهای یگانه تلقی میکنند. او همراه ویرجینیا وولف از اولین کسانی بودند که به شیوه جریان سیال ذهن مینوشتند. وی به سیزده زبان آشنایی داشت و دست کم به ایتالیایی و فرانسه مسلط بود

مارسل پروست: نویسنده و مقاله نویس فرانسوی بود. او به دلیل نگارش اثر عظیمش با عنوان در جستجوی زمان از دست رفته، یکی از بزرگترین نویسندگان تاریخ ادبیات جهان قلمداد می شود.

آرتور رمبو: از شاعران فرانسوی است. او را بنیانگذار شعر مدرن برمی شمارند. او سرودن شعر را از دوران دبستان آغاز کرد. ذوق و نبوغ شعری او در سنین هفده تا بیست سالگی خیرهکننده است. بااین حال، او در ۲۱ سالگی برای همیشه از شعر دوری گزید که همواره مایه حیرت و ابهام بوده است.

ماکس برود: نویسنده، آهنگساز و روزنامه نگار آلمانی زبان یهودی تبار اهل چک و سپس اسرائیل بود. وی گرچه خودش نویسنده برکاری بود اما بیشتر به عنوان زندگی نامه نویس و دوست فرانتس کافکا مشهور است. به عنوان وصبی ادبی کافکا، برود از خواسته کافکا مبنی بر سوزاندن آثارش پیروی نکرد و آنها را به چاپ رساند. گرشام شوئلم: فیلسوف و استاد عرفان کلیمی و پایهگذار نوین مطالعات کابالا بود.وی اولین استاد عرفان کلیمی در دانشگاه عبری اورشلیم بود. نام اصلی وی گرهارد شولم بود که پس از مهاجراتش به اسرائیل آن را به گرشم تغییر داد.گرشم شوئلم جایزه اسرائیل را در سال ۱۹۵۸ برای خدماتش به «تاریخ یهود» دریافت نمود.وی در سال سال ۱۹۵۸ به ریاست فرهنگستان علوم اسرائیل انتخاب شد.

میلنا ژیسنسکا: روزنامه نگار، نویسنده، مترجم و ویراستار اهل جک بود.

ایگوی بدنی: ایگو برخلاف نهاد، منطقی و واقعبین است و بر پایه اصل واقعیت کار میکند. خود یا Ego خواستار برآورده شدن نیاز های انسان است، اما این برآورده شدن را هنگامی میخواهد که شرایط مناسب باشد. او به واقعیتها توجه میکند و بر پایه ی منطق، اخلاق و قانون کار میکند. خود از هنگام کودکی بخشی از ساختار

شخصیتی انسان میشود. بازخورد از دیگران، رفتارهای والدین، تنبیه و پاداشهایی که کودک هنگام انجام رفتار میبیند او را آگاه میکند که گاهی باید برآورده سازی برخی نیازها را به تعویق بی اندازد.

صهیونیسم: جنبش سیاسی و ملیگرای یهودی ست که در اواخر سده نوزدهم میلادی شکل گرفت. عمدهترین هدف جنبش صهیونیسم، تشکیل میهنی برای یهودیان بود. این جنبش بر منابع تاریخی و مذهبی تکیه دارد که یهودیان را به سرزمین اسرائیل ارتباط میدهد. این سرزمین را امروزه اسراییل مینامند، که قوم یهود از حدود ۲۲۰۰ سال پیش تا سال ۲۰۰ میلادی (که امپراتوری روم آنها را پراکنده کرد) در آن سکونت داشتند.

اسحاق لوریا: اسحاق بن سلیمان لوریا که معمولاً به نامها آری (به معنی شیر)، ها آریها قودش (آری مقدس) یا آریزال شناخته می شود، از اصلی ترین افراد در عرفان یهودی (قبّاله) است که بنیانگذاری مکتب عرفانی لورایی (قبّاله ای) به او نسبت داده می شود. لوریا متولد اور شلیم بوده، اما در مصر پرورش یافت. لوریا به سال ۱۵۷۲ در صفد درگذشت.

ناتان غزهای: نویسنده و تئوریسین یهودی اهل اورشبیم بود. او پس از ازدواج راهی غزه شد و در آنجا به یکی از مشهورترین مبلغان شبتای زوی تبدیل شد.

شبتای زوی:یک خاخام سفاردی و کابالائیست بود که ادعا کرد مسیح موعود یهودیان است او ایجادکننده فرقه یهودی شبتیان بود زوی در سال ۱۶۶۵ و در سن چهل سالگی مجبور شد به دست سلطان محمد چهارم به اسلام بگرود. برخی از پیروان او نیز به اسلام گرویدند. این افراد سیصد خانواده بودند که بعدها دونمه (به ترکی معنی گروندگان) نامیده شدند. غیر از تئوریهای مسیح رایج بر اساس محاسبه دیگری که به یکی از بخشهای زوهر (کتاب اصلی کابالا) ارجاع میکند سال ۱۶۴۸ میلادی به عنوان سال بخشیده شدن یهودیان و ظاهر شدن مسیح آنان قلمداد می شد. در سن ۲۲ سالگی در سال ۱۶۴۸ شـبتای آغآز به ادعای مسیح بودن کرد. برای ثابت کردن ادعای خود شروع به تلفظ نام خدا در عبری کرد که اینکار از دیدگاه یهودیان ممنوع است و فقط برای کاهن اعظم در معبد اور شایم مجاز است. برای کسانی که با کتابهای ربانی و کابالایی آشنا بودند اینکار بسیار سمبلیک بود.در این زمان او هنوز بسیار جوان بود و در مجامع ر بانی مور د قبول نبو د. با اینکه شبتای زندگی صبوفی گرنهای برای خود انتخاب کرده بود، خاخامهای مسنتر به او با چشم شک نگاه میکردند. مدرسه معلم او یواسف اسکایا نیز از دور مراقب وی بود. وقتی که ادعای مسیح بودن وی بیشتر شد، او و طرفدار انش از جامعه یهودیان طرد شدند.در سال ۱۶۵۱ خاخامها شبتای و پیروانش را از سـمیرنا بیرون کردند. اینکه او بعد از این اتفاق کجا رفت کاملاً مشخص نیست. در سال ۱۶۵۸ او در قستنطنیه بود و با آبراهام هایاکینی دیدار کرد که وی او را به عنوان مسیح قبول کرد. گفته میشود هایاکینی یک کتیبه جعلی یهودی درست کرد که در آن از شبتای به عنوان مسیح نام برده میشد. این کتیبه، حکمت عظیم سلیمان نام داشت و متن آن این بود: «من، ابراهام، در یک غار چهل سال زندانی بودم و بسیار سرگردان بودم و لیکن زمان معجزات نیامد، سپس صدایی شنیدم که میگفت، پسری عبری در سال ۵۳۸۶ از مردوخای زوی به دنیا خواهد آمد که شبتای نام خواهد داشت. او اژدهای بزرگ را رام خواهد کرد.. او، مسیح واقعی، بر تخت سلطنت من تکیه خواهد زد.

ژاگوب فرانگ: یک رهبر یهودی قرن هجدهم بود که ادعا کرد زنده شدن دوباره مسیح خود انگاره شبتای زوی و یعقوب پیامبر است. رهبران یهودی لهستان فرانک را طرد کردند زیرا ادعای او را کفر آمیز میدانستند. او اعتقاد به خدا بودن شخص وی به عنوان جزئی از خداییت سهگانه و اعتقاد به دکترین «رستگاری از طریق گناه» داشت.فرانک در واقع یک دین جدید ایجاد کرد، که امروزه فرانکیسم نامیده میشود که این دین قسمتهایی از یهودیت و مسیحیت را مخلوط کرده بود. پیدایش فرانکیسم در واقع یکی از پیامدهای جنبش شبتای زوی بود.

مسیحیت سبتاری: سبت در مسیحیت درج یا پذیرش سبت در مسیحیت به معنای روزی که برای استراحت و عبادت در نظر گرفته شده است.

فرانکی است ها: در حوالی نیمه سده هیجدهم از درون فرقه راز آمیز کابالا و بر بنیاد میراث شبابتای زوی و ناتان غزهای فردی به نام یاکوب فرانک (ژاکوب فرانک) ظهور کرد و فرقهای را بنیاد نهاد که به فرانکیست شهرت یافته است.

موسى كوردوورور: كتاب پردس (باغستان )وى روشنترين و عقلانى ترين شرح و تفسير نظرى كابالا است. اثر او اساساً تفسيرى بر كتاب زو هر است و از آن جا كه به نثر زيباى عبرى نگاشته شده، خواندن آن مانند خواندن قطعهاى شعر لذت بخش است.

موشه لنون: خاخام و کابالیست اسپانیایی و از مروجان کتاب زو هر به شمار می رفت.

لئو آشتراوس: نظریهپرداز و مورخ فلسفه سیاسی آلمانی - آمریکایی بود. تلفظ آلمانی نام او اشتراوس و تلفظ انگلیسی آن استراوس است. اشتراوس در خانوادهای یهودی در آلمان به دنیا آمد.

وی از تأثیرگذارترین نظریهپردازان فلسفه سیاسی قرن بیستم محسوب می شود. وی شاگردان زیادی را در دانشگاه شیکاگو تربیت کرد و محققان برجستهای که به اشتراوسیها معروف هستند، از مکتب فکری او پیروی میکنند. روش منحصربفرد و پیچیده اشتراوس در تفسیر آثار و اعتقادات نویسندگان بزرگ و انتقادات وی از مدرنیته باعث شده تا اشتراوس و مکتب فکری او مخالفان زیادی نیز داشته باشند.

یهودا هالوی: شاعر، فیلسوف، و پزشک اسپانیایی. بیش از ۱۱۰۰ بیت شعر از او بهجا مانده است که ۸۰۰ بیت آن غیر مذهبی و ۳۰۰ بیت آن مذهبی است. یهودیان شعر های مذهبیاش را هنوز در مراسم عبادی خود بهمنزلهی دعا میخوانند. دفاعیهای از یهودیت بهنام کتاب خزر نوشت. در تولِدو، در قلمرو کاستیل به دنیا آمد. گفته می شود که به قصد زیارت راهی اور شلیم شده بود که در گذشت

اسبینورا: فیلسوف مشهور هاندی با اصالت یهودی سفاردی پر تغالی بود. وی یکی از بزرگترین خردگرایان و جبرگرایان فلسفه قرن هفدهم و زمینه ساز ظهور نقد مذهبی و همچنین عصر روشنگری در قرن هجدهم به شمار می رود اسپینوزا به و اسطه نگارش مهمترین اثرش، اخلاقیات که پس از مرگ او به چاپ رسید و در آن دوگانه انگاری دکارتی را به چالش میکشد، یکی از مهمترین فیلسوفان تاریخ فلسفه ی غرب به شمار می رود. پیشه وی تراش عدسی بود، او در طول زندگی، جایزه ها، افتخارات و تدریس در مکانهای صاحبنام را رد کردو سهم ارث خانوادگی شرا به خواهرش بخشید.

تلمود: یکی از کتابهای اصلی یهودیت ربانی است. نام دیگر آن به صورت سنتی، شاس (۱۳۵) است که مخفف شیشا سداریم بهمعنی «شش دفتر» است. نام تلمود، معمولاً اشاره به «تلمود بابلی» است، بااینکه تلمود دیگری به نام «تلمود اور شلیمی» وجود دارد که رواج کمتری دارد.

تآمود، دارای دو بخش اصلی است: اولین قسمت میشنا (۱۳۵۱ ) نام دارد که در حدود سال ۲۰۰ میلادی تکمیل شدهاست و تفسیر خاخامهای یهودی بر تورات است که «تورات شفاهی» نامیده میشود. قسمت دوم گمارا نام دارد که در سال ۵۰۰ میلادی تکمیل شدهاست که شامل نوشتارهای خاخامهاست و در بسیاری موارد به مسائلی فراتر از آنچه در تورات اشاره شدهاست میپردازد. تلمود ممکن است به میشنا، گمارا یا هر دو در یک کتاب اطلاق شود تمامی تلمود از ۶۳ مفتر تشکیل شدهاست و شامل بیش از ۴۲۰۰ صفحه است. زبان مورد دفتر تشکیل شده سری قدیم و آرامی است. تلمود دارای نظر هزاران خاخام در مورد بسیاری مسائل مختلف است. این مسائل شامل هلاخا، خاخام در مورد بسیاری مسائل مختلف است. این مسائل شامل هلاخا،

اخلاق یهودی، فلسفه، سنتها، تاریخ و بسیاری مسائل دیگر هستند. تلمود منبع اصلی قوانین یهودی در یهودیت ربانی است.

رابرت کلوپستاک: دوست نزدیک کافکا که به دلیل بیماری در کنار کافکا ماند.

ادوارد گوری: نویسنده و تصویرگر آمریکایی بود که به خاطر کتابهای داستان مصور خود مشهور است. نقاشیهای خاص جوهر و مداد وی اغلب صحفههایی مبهم و مشوش از داستان را با ظاهری همانند دوره ویکتوریا و دوره ادواردی به تصویر میکشند. کتابهای ادوارد گوری با اینکه وی چندان با کودکان ارتباط برقرار نمیکرد و علاقه ویژهای به آنها نشان نمیداد در میان کودکان عمومیت داشتند.

**گوستاو فلوبر:** از نویسندگان تأثیرگذار قرن نوزدهم فرانسه بود که اغلب جزو بزرگترین رمان نویسان ادبیات غرب شمرده میشود. نوع نگارش واقعگرایانه فلوبر، ادبیات بسیبار غنی و تحلیلهای روانشیناختی عمیق او از جمله خصوصیات آثار وی است که الهامبخش نویسندگانی چون گی دو موپاسان، امیل زولا و الفونس دوده بودهاست. او خود تأثیرگرفته از سبک و موضوعات بالزاک، نویسنده دیگر قرن نوزدهم است؛ بهطوریکه دو رمان بسیار مشهور وی، مادام بواری و تربیت احساسات، به ترتیب از زن سی ساله و زنبق دره بالزاک الهام میگیرند.

آثار فلوبر به دلیل ریزبینی و دقت فراوان در انتخاب کلمات، آرایههای ادبی، و بهطور کلی زیبایی شناسی ادبی، در ادبیات زبان فرانسوی کاملاً منحصربهفرد میباشد. کمالگرایی وی به اندازهای بود که هفتهها به نوشتن یک صفحه وقت سپری مینمود، و به همین دلیل، در طول سالیان نویسندگی خود تعداد کمی اثر از خود بر جای گذاشت. کالیبان : یکی از آنتاگونیستهای اصلی نمایشنامه طوفان ویلیام شکسپیر است. او پسر ناقص الخلقه ساحرهای بدخواه به نام سیکوراکس

ارنست تئودور آمادئوس هافمن: (زاده ۱۷۷۶ – درگذشته ۱۸۲۲)، نویسنده و آهنگساز آلمانی بود که از تأثیرگذارترین چهرههای رمانتیسم در ادبیات آلمان بهشمار می رود.

چارلز جان هافم دیکنز: (زاده ۷ فوریه ۱۸۱۲ – درگذشته ۹ ژوئن ۱۸۷۰ نویسنده نامدار آنگلیسی و برجستهترین رماننویس عصر ویکتوریا بود.

فنودور میخایلوویچ داستایفسکی: (زاده ۱۱ نوامبر ۱۸۲۱ درگذشته ۹ فوریه ۱۸۸۱) نویسنده ی مشهور و تأثیرگذار اهل روسیه بود. ویژگی منحصر به فرد آثار وی روانکاوی و بررسی زوایای روانی شخصیتهای داستان است بسیاری او را بزرگترین نویسنده

روان شناختی جهان به حساب می آورند. سور رئالیستها مانیفست خود را بر اساس نوشته های داستایفسکی ارائه کردهاند.