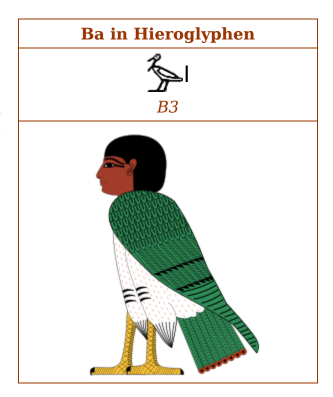
# Ba (ägyptische Mythologie)

aus Wikipedia, der freien Enzyklopädie

Der **Ba** (auch **Exkursionsseele**) ist in der Ägyptischen Mythologie eine Bezeichnung für einen bestimmten Aspekt des Seelischen, der sich trotz einer engen Bindung an den Körper von diesem ablösen und entfernen kann. Solche Seelen, die den Körper verlassen und eigenständig agieren, werden in der Ethnologie und Religionswissenschaft "Freiseelen" genannt.<sup>[1]</sup>

Nach dem Tode verwandelt sich das Ba jedes Menschen in ein Tier, das in seinem Umfeld heilig ist. In den Texten der Totenbücher wird der Ba beschrieben als Falke, der zum Himmel fliegt, als Gans, die auch als großer Schnatterer (Gengen Wer) göttlich verehrt wird, als Kranich, der den Himmel küsst, oder als Heuschrecke, die zum Himmel springt. Solche Freiseelen, die sich in Tieren realisieren, werden auch als Alter Ego bezeichnet. [2][3]



### **Inhaltsverzeichnis**

- 1 Unterscheidung der Seelenaspekte
- 2 Gespräch eines Mannes mit seinem Ba
- 3 Bas der Götter und ihre Erscheinungsformen
- 4 Literatur
- 5 Weblinks
- 6 Anmerkungen

## Unterscheidung der Seelenaspekte

Im Alten Ägypten unterschied man drei Aspekte des Seelischen im Menschen, für

welche die Begriffe *Ka*, *Ba* und *Ach* verwendet wurden. Die altägyptischen Vorstellungen von der Seele beziehungsweise den unterschiedlichen Seelen oder Seelenaspekten eines Menschen und von ihrem Schicksal im Diesseits und Jenseits waren teilweise unklar und widersprüchlich; dennoch entsprechen den drei Begriffen klar abgegrenzte Inhalte, die nicht vermischt oder verwechselt wurden.<sup>[4]</sup>

In der Epoche des Alten Reichs dominierte der Begriff *Ka*, der die "Seele" als Quelle der Lebenskraft bezeichnet. Der *Ka* verlässt zwar den Menschen beim Tode, bleibt aber in der Nähe des Leichnams. Nach dem Tod ist es seine Hauptaufgabe, den Toten zu schützen und ihm zu einem Dasein zu verhelfen, das seinem bisherigen sozialen Rang entspricht.<sup>[5]</sup> Der *Ach* ist eine Existenzform, die erst nach dem Tod durch entsprechende Bemühungen erlangt wird, indem der Tote sich die *Ach*-Kraft aneignet und dadurch zum *Ach* wird.

Ba ist im Gegensatz zu Ka ein Begriff, der erst nach dem Ende des Alten Reichs allgemeine Bedeutung erlangt. Im Alten Reich scheint ein Ba nur dem König zugeschrieben worden zu sein; erst in der Ersten Zwischenzeit und im Mittleren Reich taucht er auch in Sargtexten von Privatleuten auf, die damit etwas für sich in Anspruch nehmen, was zuvor königliches Privileg war. [6] Das Hauptmerkmal des Ba ist seine große Beweglichkeit. Sie kommt in seiner Vogelgestalt zum Ausdruck. Der Ba wird gewöhnlich als Vogel (oft mit Menschenkopf) dargestellt und zeigt damit seine Zugehörigkeit zu dem bei indigenen



Eine Darstellung des Ba-Vogels aus dem Ägyptischen Totenbuch

Völkern verbreiteten Typus des "Seelenvogels". Er kann aber auch andere Gestalten annehmen, darunter die menschliche des Verstorbenen.<sup>[7]</sup>

Zu Lebzeiten des Menschen ist der *Ba* im Körper eingeschlossen, beim Tod löst er sich vom Körper. Er ist aber nicht präexistent, sondern im Körper entstanden. Mit dem Leichnam – der Mumie – bleibt er auch nach dem Tod dauerhaft verbunden, obwohl die *Ba* -Vögel als Freiseelen eigentlich Himmelswesen sind und "im Norden" leben. Nach dem Wunsch der Hinterbliebenen soll der *Ba* das Grab aufsuchen, was nach ihrer Vorstellung zu einer Art Wiederbelebung des Leichnams führt, mit dem der *Ba* sich regelmäßig vereinigen soll. Um ihn dorthin zu locken, wird ihm Trinkwasser bereitgestellt.<sup>[8]</sup> Der *Ba* ist keineswegs von Natur aus unsterblich und unverletzlich; er kann gepackt und gefangengesetzt, ja sogar vernichtet werden.

Außerdem repräsentiert der Ba Teile der Dekan-Sterne, da der Verstorbene das Versprechen erhielt, sein Ba könne sich nach Belieben in einen Dekan-Stern verwandeln. Nähere Eingrenzungen bietet pLouvre N 2420 c, wo die Sargbesitzerin um Aufnahme in den Kreis der sieben unsichtbaren Chatiu-Dekane

bittet.<sup>[10]</sup> Im ägyptischen Totenbuch sind unter der Nr. 158 diese Wünsche im "Spruch für einen goldenen Halskragen" standardisiert: "Löse mich, sieh mich an. Ich bin einer von denen (Chatiu-Dekane), die zur Lösung gehören, wenn sie Geb sehen."<sup>[11]</sup>

## Gespräch eines Mannes mit seinem Ba

Hauptartikel: Gespräch eines Lebensmüden mit seiner Seele

Der *Ba* ist beim lebenden Menschen zwar schon vorhanden, spielt aber kaum eine Rolle. Erst beim Tod, der für den *Ba* eine Art Geburt bedeutet, tritt er hervor. Ein Sonderfall ist der berühmte poetische *Dialog eines lebensmüden Mannes mit seinem Ba* aus der Zeit der 12. Dynastie, einer der frühesten Belege für einen *Ba* beim Privatmann. Hier redet zwar ein Lebender mit seinem *Ba*, aber bezeichnenderweise kommt auch in diesem Text der *Ba* nur unter dem Gesichtspunkt des Todes ins Blickfeld. Der Lebensmüde beklagt sein Schicksal und drückt seine Todessehnsucht aus; der *Ba* vertritt den entgegengesetzten Standpunkt, er verteidigt den Wert des Diesseits und weist auf die Risiken des Jenseitslebens hin. Schließlich kommt es zu einem Kompromiss, wobei jede Seite in der Argumentation der anderen etwas Berechtigtes findet und anerkennt. [12]

# Bas der Götter und ihre Erscheinungsformen

Auch Göttern wurde ein *Ba* oder sogar eine Mehrzahl von *Bas* zugeschrieben. Die Gottesvorstellungen waren fließend, die Götter wurden grundsätzlich als wandlungsfähig betrachtet. Eine Gottheit stellte in erster Linie ein Geflecht von Willens- und Strahlkräften dar; daher kam ihr nur ein beschränkter Persönlichkeitscharakter zu. Entsprechend vielfältig und flexibel waren auch die Vorstellungen über die Seelen der Götter. So war es möglich, dass ein Gott als *Ba* eines anderen Gottes erklärt wurde.

Im Buch der Himmelskuh schildert die Gottheit Re verschiedene Erscheinungsformen der Götter-*Bas*:

 $^{\rm Col~85~Vers~275}$  Ich bin es, der den Himmel geschaffen und befestigt hat, um die Bas der Götter in ihn hineinzusetzen.

 $^{\mathrm{Col}\;85\;\mathrm{Vers}\;275}$  Ich bin mit den Bas bis ans Ende der Zeit.

Col 88 Vers 290 Ich bin Re, der Leuchtende!

 $^{\rm Col~87~Vers~291}$  Darum sollst du sprechen  $^{\rm Col~87~Vers~292}$  in der Abenddämmerung,  $^{\rm Col~88~Vers~294}$  die der Feind des Re ist:  $^{\rm Col~89~Vers~295}$  "Ich bin der Ba des Re, sein Zauber."

Col 87 Vers 286 Der Ba des Re ist die ganze Welt.

Col 86 Vers 282 Der Ba des Osiris ist der Widder von Mendes.

Col 86 Vers 283 Die Bas des Sobek sind die Krokodile.

Col 86 Vers 281 Der Ba des Nun ist das Wasser.

Col 87 Vers 285 Der Ba des Apophis ist im Ostberg.

Col 86 Vers 280 Der Ba der Finsternis ist die Nacht.

Col 86 Vers 279 Der Ba von jedem Gott ist in den Schlangen.

Col 95 Vers 327 Ich gehöre zur Flamme, die der Ba des Feuers ist.

 $^{\rm Col~95~Vers~324}$  Ich bin Re der Neunheit und  $^{\rm Col~95~Vers~326}$  ziehe vorbei, da ich hell bin.  $^{[13]}$ 

### Literatur

- Jan Assmann: *Tod und Jenseits im Alten Ägypten*. Beck, München 2001, ISBN 3-406-49707-1.
- Hans Bonnet: *Ba.* In: H. Bonnet: *Lexikon der ägyptischen Religionsgeschichte*. Nikol, Hamburg 2000, ISBN 3-937872-08-6, S. 74-77.
- Hermann Kees: *Totenglauben und Jenseitsvorstellungen der alten Ägypter*. 2., neubearbeitete Auflage, Akademie-Verlag, Berlin 1956.
- Klaus Koch: *Geschichte der ägyptischen Religion*. Kohlhammer, Stuttgart 1993, ISBN 3-17-009808-X.
- Christian Leitz: *Altägyptische Sternuhren*. Peeters, Leuven 1995, ISBN 90-6831-669-9.
- Alexandra von Lieven: *Grundriss des Laufes der Sterne Das sogenannte Nutbuch*. The Carsten Niebuhr Institute of Ancient Eastern Studies (u. a.), Kopenhagen 2007, ISBN 978-87-635-0406-5.
- Alexandra von Lieven: Der Himmel über Esna. Eine Fallstudie zur religiösen Astronomie in Ägypten am Beispiel der kosmologischen Decken- und Architravinschriften im Tempel von Esna. Harrassowitz, Wiesbaden 2000, ISBN 3-447-04324-5.

#### **Weblinks**

**& Commons: Ba (https://commons.wikimedia.org**/wiki/Category:Ba?uselang=de) - Sammlung von Bildern, Videos und Audiodateien

# Anmerkungen

1. Zur Klassifikation und Terminologie siehe Hans-Peter Hasenfratz: Artikel Seele I. In: Theologische Realenzyklopädie. Nr. 30, 1999, S. 734f.; Hans-Peter

- Hasenfratz: Die Seele. Einführung in ein religiöses Grundphänomen (mit ausgewählten Texten). Theologischer Verlag, Zürich 1986, ISBN 978-3-290-11567-8, S. 105–111; speziell zum Ba als Freiseele siehe Jan Assmann: Tod und Jenseits im Alten Ägypten, München 2001, S. 116–120.
- 2. Erik Hornung: *Der Eine und die Vielen altägyptische Götterwelt.* 6., vollständig überarbeitete u. erweiterte Auflage, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt 2005, ISBN 3-534-14984-X; 7. Auflage, von Zabern, Darmstadt/ Mainz 2011, ISBN 978-3-8053-4364-0. S. 39, 51.
- 3. Alfred Wiedemann (Ägyptologe): *Der Tierkult der alten Ägypter*. In: Vorderasiatische Gesellschaft (Hrsg.): *Der Alte Orient. Gemeinverständliche Darstellungen*. Leipzig 1912. S. 7, 22–28
- 4. Hellmut Brunner: *Grundzüge der altägyptischen Religion* (= *Grundzüge*. Bd. 50). Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt 1983, ISBN 978-3-534-08424-1, S. 138–141, 143f.; Hermann Kees: *Totenglauben und Jenseitsvorstellungen der alten Ägypter*. Berlin 1956, S. 33–52.
- 5. Jan Assmann: *Tod und Jenseits im Alten Ägypten*. München 2001, S. 118, 131–139.
- 6. Siegfried Morenz: Ägyptische Religion (= Religionen der Menschheit. Bd. 8). Kohlhammer, Stuttgart 1960, S. 216.
- 7. Winfried Barta: Das Gespräch eines Mannes mit seinem Ba (Papyrus Berlin 3024) (= Münchner ägyptologische Studien. Bd. 18). Hessling, Berlin 1969, S. 88.
- 8. Hellmut Brunner: *Grundzüge der altägyptischen Religion*. Darmstadt 1983, S. 140.
- 9. Alexandra von Lieven: Grundriss des Laufes der Sterne. Das sogenannte Nutbuch (= CNI publications. Bd. 31; Carlsberg papyri. Bd. 8). Museum Tusculanum Press, Kopenhagen 2007, ISBN 978-87-635-0406-5, S. 166; Alexandra von Lieven: Der Himmel über Esna. Eine Fallstudie zur religiösen Astronomie in Ägypten am Beispiel der kosmologischen Decken- und Architravinschriften im Tempel von Esna. Harrassowitz, Wiesbaden 2000, S. 188–189; Serge Sauneron: Rituel de l'Embaumement pap. Boulaq III, pap. Louvre 5.158. Imprimerie nationale, Kairo 1952, S. 24,12-25, 1 sowie 29,5-8.
- 10. Alexandra von Lieven: Der Himmel über Esna. Eine Fallstudie zur religiösen Astronomie in Ägypten am Beispiel der kosmologischen Decken- und Architravinschriften im Tempel von Esna. Wiesbaden 2000, S. 15; Michel Chauveau In: Revue d'Egytologie 41, 1990, S. 3-8.
- 11. Edda Bresciani u.a.: La tomba di Ciennehebu, capo del flotta del Re (= Biblioteca degli studi classici e orientali. Bd. 7; Serie egittologica. Tombe d'età saitica a Saqqara. Bd. 1). Giardini, Pisa 1977, S. 83.
- 12. Klaus Koch: Geschichte der ägyptischen Religion. Von den Pyramiden bis zu den Mysterien der Isis. Kohlhammer, Stuttgart 1993, ISBN 978-3-17-009808-4, S. 254–256; Winfried Barta: Das Gespräch eines Mannes mit seinem Ba. Berlin 1969, S. 97–100.
- 13. Le livre de la vache divine Annexe Ssud, Colonnes 79 à 93

(http://sethy1.free.fr/vache6.html). (Buch der Himmelskuh) Auf: sethy1.free.fr, zuletzt abgerufen am 25. August 2014.

Abgerufen von "https://de.wikipedia.org /w/index.php?title=Ba (ägyptische Mythologie)&oldid=146898884"

Kategorien: Ägyptische Mythologie | Vogel in der Kultur

- Diese Seite wurde zuletzt am 11. Oktober 2015 um 12:53 Uhr geändert.
- Abrufstatistik

Der Text ist unter der Lizenz "Creative Commons Attribution/Share Alike" verfügbar; Informationen zu den Urhebern und zum Lizenzstatus eingebundener Mediendateien (etwa Bilder oder Videos) können im Regelfall durch Anklicken dieser abgerufen werden. Möglicherweise unterliegen die Inhalte jeweils zusätzlichen Bedingungen. Durch die Nutzung dieser Website erklären Sie sich mit den Nutzungsbedingungen und der Datenschutzrichtlinie einverstanden.

Wikipedia® ist eine eingetragene Marke der Wikimedia Foundation Inc.