中国历史的全部智慧

# 中国通史



图书在版编目(CIP)数据

中国通史/吕思勉著.—北京:北京联合出版公司,2019.12

ISBN 978-7-5596-3607-2

I.①中... II.①吕... III.①中国历史 IV.①K20

中国版本图书馆CIP数据核字(2019)第203918号

中国通史

作者: 吕思勉产品经理: 魏傩

责任编辑:喻静特约编辑:徐馨如

责任印制:赵明赵聪内文排版:任尚洁

北京联合出版公司出版

(北京市西城区德外大街83号楼9层 100088)

北京联合天畅文化传播公司发行

唐山富达印务有限公司印刷 新华书店经销

字数 503千字 710毫米×1000毫米 1/16 39.25印张

2019年12月第1版 2019年12月第1次印刷

ISBN 978-7-5596-3607-2

### 目录 CONTENTS

```
自序
绪论
第1章 婚姻
第2章 族制
第3章 政体
第4章 阶级
第5章 财产
第6章 官制
第7章 选举
第8章 赋税
第9章 兵制
第10章 刑法
第11章 实业
第12章 货币
第13章 衣食
第14章 住行
第15章 教育
第16章 语文
第17章 学术
第18章 宗教
第19章 中国民族的由来
第20章 中国史的年代
第21章 古代的开化
第22章 夏殷西周的事迹
第23章春秋战国的竞争和秦国的统一
第24章 古代对于异族的同化
```

第25章 古代社会的综述

第26章 秦朝治天下的政策

第27章 秦汉间封建政体的反动

第28章 汉武帝的内政外交

第29章 前汉的衰亡

第30章 新室的兴亡

第31章 后汉的盛衰

第32章 后汉的分裂和三国

第33章 晋初的形势

第34章 五胡之乱(上)

<u>第35章 五胡之乱(下)</u>

第36章 南北朝的始末

第37章 南北朝隋唐间塞外的形势

第38章 隋朝和唐朝的盛世

第39章 唐朝的中衰

第40章 唐朝的衰亡和沙陀的侵入

第41章 五代十国的兴亡和契丹的侵入

第42章 唐宋时代中国文化的转变

第43章 北宋的积弱

第44章 南宋恢复的无成

第45章 蒙古大帝国的盛衰

第46章 汉族的光复事业

第47章 明朝的盛衰

第48章 明清的兴亡

第49章 清代的盛衰

第50章 中西初期的交涉

第51章 汉族的光复运动

第52章 清朝的衰乱

第53章 清朝的覆亡

第54章 革命途中的中国

#### 吕思勉(1884—1957)

字诚之,生于江苏常州,中国近代历史学家、国学大师。与陈寅恪、钱穆、陈垣并称为"史学四大家"。

一生博览群书,是史学界公认的史籍阅读得最多的一位学者,曾通读数遍二十四史。故其国学基础深厚,治史意趣生动,是中国史学界唯一一位在通史、断代史和专史等诸多领域都贡献卓著的历史学家。

浓缩中国五千年历史于一书,《中国通史》"以丰富的史识与流畅的笔调来写通史,方为通史写作开一新的纪元"。

#### 自序

我在上海光华大学, 讲过十几年的本国史。其初系讲通史。后来文 学院院长钱子泉先生说: 讲通史易与中学以下的本国史重复, 不如讲文 化史。于是改讲文化史。民国二十七年(1),教育部颁行大学课程:其初 以中国文化史为各院系一年级必修科,后改为通史,而注明须注重于文 化。大约因政治方面,亦不可缺,怕定名为文化史,则此方面太被忽略 之故。用意诚甚周详。然通史讲授,共止一百二十小时, 恐终不免于犯复。所以我现在讲授, 把它分为两部 分:上册以文化现象为题目, 下册乃依时代加以联结,以便两面兼顾。 此意在本书绪论中,业经述及了。此册系居孤岛上所编, 不备一;而时间甚为匆促。其不能完善,自无待言。但就文化的各方面 加以探讨,以说明其变迁之故,而推求现状之所由来;此等书籍,现在 似尚不多,或亦足供参考。故上册写成,即付排印,以代抄写。不完不 当于将来大加订补。此书之意,欲求中国人于现状之所由来, 多所了解。故叙述力求扼要,行文亦力求浅显。又多引各种社会科学成 说,以资说明。亦颇可作一般读物。单取上册,又可供文化史教科或参 考之用。其浅陋误缪之处, 务望当代通人, 加以教正。民国二十八年九 月二十八日, 吕思勉识。

(1). 编注: 即1938年。

历史,究竟是怎样一种学问?研究了它,究竟有什么用处呢?这个问题,在略知学问的人,都会毫不迟疑地作答道:历史是前车之鉴。什么叫做前车之鉴呢?他们又会毫不迟疑地回答道:昔人所为而得,我可以奉为模范;如其失策,便当设法避免;这就是所谓"法戒"。这话骤听似是,细想就知道不然。世界上哪有真正相同的事情?所谓相同,都是察之不精,误以不同之事为同罢了。远者且勿论。欧人东来以后,我们应付他的方法,何尝不本于历史上的经验?其结果却是如何呢?然则历史是无用了么?而不知往事,一意孤行的人,又未尝不败。然则究竟如何是好呢?

历史虽是记事之书,我们之所探求,则为理而非事。理是概括众事的,事则只是一事。天下事既没有两件真正相同的,执应付此事的方法,以应付彼事,自然要失败。根据于包含众事之理,以应付事实,就不至于此了。然而理是因事而见的,舍事而求理,无有是处。所以我们求学,不能不顾事实,又不该死记事实。

要应付一件事情,必须明白它的性质。明白之后,应付之术,就不求而自得了。而要明白一件事情的性质,又非先知其既往不可。一个人,为什么会成为这样子的一个人?譬如久于官场的人,就有些官僚气;世代经商的人,就有些市侩气;向来读书的人,就有些迂腐气;难道他是生来如此的么?无疑,是数十年的做官、经商、读书养成的。然则一个国家,一个社会,亦是如此了。中国的社会,为什么不同于欧洲?欧洲的社会,为什么不同于日本?习焉不察,则不以为意,细加推考,自然知其原因极为深远复杂了。然则往事如何好不研究呢?然而已往的事情多着呢,安能尽记?社会上每天所发生的事情,报纸所记载的,奚啻亿兆京垓分之一。一天的报纸,业已不可遍览,何况积而至于十年、百年、千年、万年呢?然则如何是好?

须知我们要知道一个人,并不要把他已往的事情,通统都知道了,记牢了。我,为什么成为这样一个我?反躬自省,总是容易明白的,又何尝能把自己已往的事,通统记牢呢?然则要明白社会的所以然,也正不必把已往的事,全数记得,只要知道"使现社会成为现社会的事"就够了。然而这又难了。

任何一事一物,要询问它的起源,我们现在,不知所对的很多。其 所能对答的,又十有八九靠不住。然则我们安能本于既往以说明现在 呢?

这正是我们所以愚昧的原因,而史学之所求,亦即在此。史学之所求,不外乎: (一)搜求既往的事实; (二)加以解释; (三)用以说明现社会; (四)因以推测未来,而指示我们以进行的途径。

往昔的历史,是否能肩起这种任务呢?观于借鉴于历史以应付事实失败者之多,无疑地是不能的。其失败的原因安在呢?列举起来,也可以有多端,其中最重要的,自然是偏重于政治。翻开二十五史来一看,从前都说二十四史,这是清朝时候,功令上所定为正史的。民国时代,柯劭忞所著的《新元史》,业经奉徐世昌总统令,加入正史之中,所以现在该称二十五史了。所记的,全是些战争攻伐,在庙堂上的人所发的政令,以及这些人的传记世系。昔人称《左氏》①为相斫书;近代的人称二十四史为帝王的家谱,说虽过当,也不能谓其全无理由了。单看了这些事,能明白社会的所以然么?从前的历史,为什么会有这种毛病呢?这是由于历史是文明时代之物,而在文明时代,国家业已出现,成为活动的中心,常人只从表面上看,就认为政治可以概括一切,至少是社会现象中最重要的一项了。其实政治只是表面上的事情。政治的活动,全靠社会做根底。社会,实在政治的背后,做了无数更广大更根本的事情。不明白社会,是断不能明白政治的。所以现在讲历史的人,都不但着重于政治,而要着重于文化。

何谓文化?向来狭义的解释,只指学术技艺而言,其为不当,自无待论。说得广的,又把一切人为的事,都包括于文化之中,然则动物何以没有文化呢?须知文化,正是人之所以异于动物的。其异点安在呢?凡动物,多能对外界的刺激而起反应,亦多能与外界相调适。然其与外界相调适,大抵出于本能,其力量极有限,而且永远不过如此。人则不然。所以人所处的世界,与动物所处的世界,大不相同。人之所以能如此,(一)由其有特异的脑筋,能想出种种法子;(二)而其手和足全然分开,能制造种种工具,以遂行其计划;(三)又有语言以互相交

通,而其扩大的即为文字。此人之所知,所能,可以传之于彼;前人之 所知,所能,并可以传之于后。因而人的工作,不是个个从头做起的, 乃是互相接续着做的。不像赛跑的人,从同一地点出发,却像驿站上的 驿夫,一个个连接着,向目的地进行。其所走的路线自然长,而后人所 达到的, 自非前人所能知了。然则文化, 是因人有特异的禀赋, 良好的 交通工具, 所成就的控制环境的共业。动物也有进化的, 但它的进化, 除非改变其机体,以求与外界相适应,这是要靠遗传上变异淘汰等作 用,才能达到其目的的,自然非常迟慢。人则只须改变其所用的工具, 和其对付事物的方法。我们身体的构造,绝无以异于野蛮人,而其控制 环境的成绩,却大不相同,即由其一为生物进化,一为文化进化之故。 人类学上,证明自冰期以后,人的体质,无大变化。埃及的尸体解剖, 亦证明其身体构造,与现今的人相同。可见人类的进化,全是文化进 化。恒人每以文化状况,与民族能力,并为一谈,实在是一个重大的错 误。遗传学家,论社会的进化,过于重视分子的先天能力,也不免为此 等俗见所累。至于有意夸张种族能力的,那更不啻自承其所谓进化,将 返于生物进化了。从理论上说,人的行为,也有许多来自机体,和动物 无以异的,然亦无不披上文化的色彩。如饮食男女之事,即其最显明之 例。所以在理论上,虽不能将人类一切行为,都称为文化行为,在事实 上,则人类一切行为,几无不与文化有关系。可见文化范围的广大。能 了解文化,自然就能了解社会了。人类的行为,源于机体的,只是能 力。其如何发挥此能力,则全因文化而定其形式。

全世界的文化,到底是一元的?还是多元的?这个问题,还非今日 所能解决。研究历史的人,即暂把这问题置诸不论不议之列亦得。因为 目前分明放着多种不同的文化,有待于我们的各别研究。话虽如此说, 研究一种文化的人,专埋头于这一种文化,而于其余的文化,概无所 见,也是不对的。因为(一)各别的文化,其中仍有共同的原理存在; (二)而世界上各种文化,交流互织,彼此互有关系,也确是事实。文 化本是人类控制环境的工具,环境不同,文化自因之而异。及其兴起后,因其能改造环境之故,愈使环境不同。人类遂在更不相同的环境中 进化。其文化,自然也更不相同了。文化有传播的性质,这是毫无疑义 的。此其原理,实因人类生而有求善之性,智。与相爱之情。仁。所以 文化优的,常思推行其文化于文化相异之群,以冀改良其生活,共谋人 类的幸福。其中固有自以为善而实不然的,强力推行,反致引起纠 纷,甚或酿成大祸,宗教之传布,即其一例。但此自误于愚昧,不害 其本意之善。而其劣的,亦恒欣然接受。其深闭固拒的,皆别有原 因,当视为例外。这是世界上的文化所以交流互织的原因。而人类的本 性,原是相同的。所以在相类的环境中,能有相类的文化。即使环境不同,亦只能改变其形式,而不能改变其原理。正因原理之同,形式不能不异,即因形式之异,可见原理之同,昔人夏葛冬裘之喻最妙。此又不同的文化,所以有共同原理的原因。以理言之如此。以事实言,则自塞趋通,殆为进化无疑的轨辙。试观我国,自古代林立的部族,进而为较大的国家;再进而为更大的国家;再进而臻于统一;更进而与域外交通,开疆拓土,同化异民族,无非受这原理的支配。转观外国的历史,亦系如此。今者世界大通,前此各别的文化,当合流而生一新文化,更是毫无疑义的了。然则一提起文化,就该是世界的文化,而世界各国的历史,亦将可融合为一。为什么又有所谓国别史,以研究各别的文化呢?这是因为研究的方法,要合之而见其大,必先分之而致其精。况且研究的人,各有其立场。居中国而言中国,欲策将来的进步,自必先了解既往的情形。即以迎受外来的文化而论,亦必有其预备条件。不先明白自己的情形,是无从定其迎拒的方针的。所以我们在今日,欲了解中国史,固非兼通外国史不行,而中国史亦自有其特殊研究的必要。

人类已往的社会,似乎是一动一静的。我们试看,任何一个社会, 在已往,大都有个突飞猛进的时期。隔着一个时期,就停滞不进了。再 阅若干时,又可以突飞猛进起来。已而复归于停滞。如此更互不已。这 是什么理由?解释的人,说节奏是人生的定律。个人如此,社会亦然。 只能在遇见困难时,奋起而图功,到认为满足时,就要停滞下来了。社 会在这时期,就会本身无所发明:对于外来的,亦非消极的不肯接受, 即积极地加以抗拒。世界是无一息不变的。不论自然的和人为的,都 **系如此。人**,因其感觉迟钝,或虽有感觉,而行为濡滞之故,非到外界 变动,积微成著,使其感觉困难时,不肯加以理会,设法应付。正和我 们住的屋子, 非到除夕, 不肯加以扫除, 以致尘埃堆积, 扫除时不得不 大费其力一样。这是世界所以一治一乱的真原因。倘使当其渐变之时, 随时加以审察,加以修正,自然不至于此了。人之所以不能如此,昔时 的人,都以为这是限于一动一静的定律,无可如何的。我则以为不然。 这种说法,是由于把机体所生的现象,和超机现象,并为一谈,致有此 误。须知就一个人而论,劳动之后,需要休息若干时;少年好动,老年 好静,都是无可如何之事。社会则不然。个体有老少之殊,而社会无 之。个体活动之后,必继之以休息,社会则可以这一部分动,那一部分 静。然则人因限于机体之故,对于外界,不能自强不息地为不断的应 付,正可借社会的协力,以弥补其缺憾。然则从前感觉的迟钝,行为的 **濡滞,只是社会的病态。如因教育制度不良,致社会中人,不知远** 虑,不能豫烛祸患:又如因阶级对立尖锐,致寄生阶级不顾大局的利

害,不愿改革等;都只可说是社会的病态。我们能矫正其病态,一治一乱的现象,自然可以不复存,而世界遂臻于郅治了。这是我们研究历史的人最大的希望。

马端临的《文献通考·序》,把历史上的事实分为两大类:一为理 乱兴亡,一为典章经制。这种说法,颇可代表从前史学家的见解。一部 二十五史, 拆开来, 所谓纪传, 大部分是记载理乱兴亡一类的事实的, 志则以记载典章经制为主。表二者都有。理乱兴亡一类的事实,是随时 发生的,今天不能逆料明天。典章经制,则为人预设之以待将来的,其 性质较为持久。所以前者可称为动的史实,后者可称为静的史实。史实 确乎不外这两类,但限其范围于政治以内,则未免太狭了。须知文化的 范围,广大无边。两间的现象,除(一)属于自然的: 生物,而纯导原于机体的;一切都当包括在内。它综合有形无形的事 物,不但限制人的行为,而且陶铸人的思想。在一种文化中的人,其所 作所为, 断不能出于这个文化模式以外, 所以要讲文化史, 非把昔时的 史料,大加扩充不可。教育部所定大学课程草案,各学院共同必修科, 本有文化史而无通史。后又改为通史,而注明当注重于文化。大约因为 政治的现象, 亦不可略, 怕改为文化史之后, 讲授的人全忽略了政治事 项之故,用意固甚周详。然大学的中国通史,讲授的时间,实在不多。 若其编制仍与中学以下同,所讲授者,势必不免于重复。所以我现在, 换一个体例。先就文化现象,分篇叙述,然后按时代加以综合。我这一 部书,取材颇经拣择,说明亦力求显豁。颇希望读了的人,对于中国历 史上重要的文化现象, 略有所知: 因而略知现状的所以然: 对于前途, 可以预加推测;因而对于我们的行为,可以有所启示。以我之浅学,而 所希望者如此, 自不免操豚蹄而祝篝车之诮, 但总是我的一个希望罢 了。

(1). 编注: 即《左传》。

## 第1章 婚姻

《易经》的《序卦传》说:"有天地,然后有万物;有万物,然后有男女;有男女,然后有夫妇;有夫妇,然后有父子;有父子,然后有君臣。"这是古代哲学家所推想的社会起源。他们以为隆古的社会,亦像后世一般,以一夫一妇为基本,成立一个家庭,由此互相联结,成为更大的组织。此等推想,确乎和我们根据后世的制度,以推想古代的情形的脾胃相合。所以几千年来,会奉为不刊之典。然而事实是否如此,却大是一个疑问了。

自有历史以来,不过几千年,社会的情形,却已大有改变了。设使 我们把历史抹杀了,根据现在的情形,去臆测周、秦、汉、魏、唐、宋 时的状况,那给研究过历史的人听了,一定是一场大笑话,何况邃古之 事,去今业已几万年几十万年呢?不知古代的真相,而妄以己意推测, 其结果,必将以为自古至今,不过如此,实系因缘起灭的现象,都将认 为天经地义,不可变更。这就将发生许多无谓的争执,不必要的保守, 而进化的前途被其阻碍了。所以近几十年来,史前史的发现,实在是学 术上的一个大进步。而其在社会组织方面,影响尤大。

据近代社会学家所研究:人类男女之间,本来是没有什么禁例的。 其后社会渐有组织,依年龄的长幼,分别辈行。当此之时,同辈行之男 女,可以为婚,异辈行则否。更进,乃于亲族之间,加以限制。最初是 施诸同母的兄弟姊妹的。后来渐次扩充,至凡同母系的兄弟姊妹,都不 准为婚,就成所谓氏族(Sib)了。此时异氏族之间,男女仍是成群 的,此一群之男,人人可为彼一群之女之夫;彼一群之女,人人可为此一群之男之妻;绝无所谓个别的夫妇。其后禁例愈繁,不许相婚之人愈多。于是一个男子,有一个正妻;一个女子,有一个正夫。然除此之外,尚非不许与其他的男女发生关系,而夫妻亦不必同居,其关系尚极疏松。更进,则夫妻必须同居,一夫一妻,或一夫多妻。关系更为永久,遂渐成后世的家庭了。所以人类的婚姻,是以全无禁例始,逐渐发生加繁其禁例,即缩小其通婚的范围,而成为今日的形态的。以一夫一妻的家庭,为原始的男女关系,实属错误。

主张一夫一妻的家庭, 为男女原始关系的形态的, 不过说: 人类是 从猿猴进化而来的,猿猴已有家庭,何况人类?然谓猿猴均有家庭,其 观察本不正确。详见李安宅译《两性社会学》附录《近代人类学与阶 级心理》第四节,商务印书馆本。即舍此勿论,猿猴也是人类祖先的 旁支,而非其正系。据生物学家之说,动物的聚居,有两种形式:一如 猫虎等, 雌雄同居, 以传种之时为限; 幼儿成长, 即与父母分离, 是为 家庭动物。一如犬马等,其聚居除传种外,兼以互相保卫为目的;历时 可以甚久, 为数可以甚多, 是为社群动物。人类无爪牙齿角以自卫, 倘 使其聚居亦以家庭为限, 在隆古之世, 断乎无以自存, 而且语言也必不 会发达。所以原始人类的状况,我们虽不得而知,其为社群而非家庭, 则殆无疑义。猿类的进化不如人类,以生物界的趋势论,实渐走上衰亡 之路,怕正以其群居本能,不如人类之故。而反说人类的邃初,必与猿 猴一样,实未免武断偏见了。何况人类的性质,如妒忌及性的羞耻等, 均非先天所固有: 此观小孩便可知。动物两性聚居, 只有一夫一妻, 一夫多妻两种形式,人类独有一妻多夫,尤妒忌非先天性质之明证。 母爱亦非专施诸子女等,足以证明其非家庭动物的,还很多呢。

现代的家庭,与其说是源于人的本性,倒不如说是源于生活情形。道德不道德的观念,根于习惯;习惯源于生活。据社会学家所考究:在先史时期,游猎的阶级极为普遍。游猎之民,都是喜欢掠夺的,而其时可供掠夺之物极少,女子遂成为掠夺的目的。其后虑遭报复,往往掠夺之后,遗留物件,以为交换。此时的掠夺,实已渐成为贸易。女子亦为交换品之一。是为掠夺的变相,亦开卖买的渊源。掠夺来的女子,是和部族中固有的女子,地位不同的。她是掠夺她的人的奴隶,须负担一切劳役。此既足以鼓励男子,使之从事于掠夺,又婚姻之禁例渐多,本部族中的女子,可以匹合者渐少,亦益迫令男子从事于向外掠夺。所以家庭的起源,是由于女子的奴役;而其需要,则是立在两性分工的经济原因上的。与满足性欲,实无多大关系。原始人除专属于他的女子以

外,满足性欲的机会,正多着呢。游猎之民,渐进而为畜牧,其人之好 战斗,喜掠夺,亦与游猎之民同,凡畜牧之民,大抵兼事田猎。而其 力且加强。因其食物充足,能合大群;营养佳良,体格强壮之故。牧 群须人照管, 其重劳力愈甚, 而掠夺之风亦益烈。只有农业是源于搜集 的,最初本是女子之事。低级的农业,亦率由女子任其责。其后逐渐发 达,成为生活所必资。此时经济的主权,操于女子之手。土田室屋及农 具等,率为女子所有。部族中人,固不愿女子出嫁;女子势亦无从出 嫁; 男子与女子结婚者,不得不入居女子族中,其地位遂成为附属品。 此时女子有组织,男子则无,或虽有之而不关重要。所以社会上有许多 公务,其权皆操于女子之手,如参与部族会议,选举酋长等。此时之 女子, 亦未尝不从事于后世家务一类的事务, 然其性质, 亦为公务, 与后世之家务,迥乎不同。实为女子的黄金时代。所谓服务婚的制 度,即出现于此时。因为结婚不能徒手,而此时的男子,甚为贫乏,除 劳力之外,实无可以为聘礼之物之故。其后农业更形重要,男子从事于 此者益多。导致以男子为之主,而女子为之辅。于是经济的主权,再入 男子之手。生活程度既高,财产渐有赢余,职业日形分化。如工商等 业,亦皆为男子之事。个人私产渐兴,有财富者即有权力,不乐再向女 子的氏族中作苦, 乃以财物偿其部族的损失, 而娶女以归。于是服务婚 渐变为卖买婚,女子的地位,又形低落了。

以上所述,都是社会学家的成说。返观我国的古事,也无乎不同。 《白虎通义·三皇篇》说,古代的人,"知其母而不知其父",这正是古 代的婚姻, 无所谓夫妇的证据。人类对于男女性交, 毫无限制的时代, 去今已远, 在书本上不易找到证据。至于辈行婚的制度, 则是很明白无 疑的。《礼记·大传》说宗子合族之礼道:"同姓从宗合族属,异姓主名 治际会。名著而男女有别。其夫属乎父道者,妻皆母道也;其夫属乎子 道者, 妻皆妇道也。谓弟之妻为妇者, 是嫂亦可谓之母乎? 名者, 人治 之大者也,可无慎乎?"这正是古代婚姻,但论辈行一个绝好的遗迹。 这所谓同姓, 是指父系时代本氏族里的人。用现在的话来说, 就是老太 爷、老爷、少爷们。异姓,郑《注》说"谓来嫁者",就是老太太、太 太、少太太们。从宗,是要依着血系的枝分派别的,如先分为老大房、 老二房、老三房, 再各统率其所属的房分之类, 参看下章自明。主名, 郑《注》说:"主于妇与母之名耳。"谓但分别其辈行,而不复分别其枝 派。质而言之,就是但分为老太太、太太、少太太,而不再问其孰为某 之妻,孰为某之母。"谓弟之妻为妇者,是嫂亦可谓之母乎。"翻做现在 的话,就是:"把弟媳妇称为少太太,算做儿媳妇一辈,那嫂嫂难道可 称为老太太,算做母亲一辈么?"如此分别,就可以称为男女有别,可

见古代婚姻,确有一个专论辈行的时代,在周代的宗法中,其遗迹还未 尽泯。夏威夷人对于父、伯叔父、舅父,都用同一的称呼。中国人对于 舅,虽有分别,父与伯叔父,母与伯叔母、从母,也是没有分别的。伯 父只是大爷, 叔父、季父, 只是三爷、四爷罢了。再推而广之, 则上一 辈的人, 总称为父兄, 亦称父老。老与考为转注, 《说文》。最初只是 一语,而考为已死之父之称。下一辈则总称子弟。 《公羊》何《注》 说:"宋鲁之间,名结婚姻为兄弟。"僖公二十五年。可见父母兄弟等, 其初皆非专称。资本主义的社会学家说:这不是野蛮人不知道父与伯叔 父、舅父之别, 乃是知道了而对于他们, 仍用同一的称呼。殊不知野蛮 人的言语,总括的名词,虽比我们少,各别的名词却比我们多。略知训 诂的人皆知之。如古鸟称雌雄, 兽称牝牡, 今则总称雌雄, 即其一 例。既知父与伯叔父、舅父之别,而仍用同一的称呼,这在我们,实在 想不出这个理由来。难者将说:父可以不知道,母总是可以知道的,为 什么母字亦是通称呢? 殊不知大同之世,"人不独亲其亲,不独子其 子",生物学上的母,虽止一个,社会学上的母,在上一辈中,是很普 遍的。父母之恩,不在生而在养,生物学上的母,实在是无甚关系的, 又何必特立专名呢? 然则邃初所谓夫妇之制和家庭者安在? 《尔雅·释 亲》,兄弟之妻,"长妇谓稚妇为娣妇,娣妇谓长妇为姒妇",这就是现 在的妯娌。而女子同嫁一夫的, 亦称先生者为姒, 后生者为娣。这也是 **辈行婚的一个遗迹**。

社会之所以有组织, 乃是用以应付环境的。其初, 年龄间的区别, 实在大于两性间的区别。后来受文化的影响, 此等区别, 才渐渐转 变。《商君书·兵守篇》说军队的组织,以壮男为一军,壮女为一军, 男女之老弱者为一军, 其视年龄的区别, 仍重于两性的区别。所以组 织之始,是按年龄分阶层的。而婚姻的禁例,亦起于此。到后来,便渐 渐依血统区别了。其禁例,大抵起于血缘亲近之人之间。违犯此等禁例 者,俗语谓之"乱伦",古语则谓之"鸟兽行",亦谓之"禽兽行"。惩罚大 抵是很严重的。至于扩而充之,对母方或父方有血缘关系之人,概不许 结婚,即成同姓不婚之制。中国古代的姓,相当于现在社会学上所谓 氏族,参看下章。同姓不婚的理由,昔人说是"男女同姓,其生不蕃"。 《左氏》僖公二十三年郑叔詹说。"美先尽矣,则相生疾。"同上,昭 公七年郑子产说。又说是同姓同德,异姓异德。《国语·晋语》司空季 **子说**。好像很知道遗传及健康上的关系的。然(一)血族结婚,有害遗 传,本是俗说,科学上并无证据。(二)而氏族时代所谓同姓,亦和血 缘远近不符。(三)至谓其有害于健康,则更无此说。然则此等都是后 来附会之说,并不是什么真正的理由。以实际言,此项禁例,所以能维

持久远的,大概还是由于《礼记·郊特牲》所说的"所以附远厚别"。因为文化渐进,人和人之间,妒忌之心,渐次发达,争风吃醋的事渐多,同族之中,必有因争色而致斗乱的,于是逐渐加繁其禁例,最后,遂至一切禁断。而在古代,和亲的交际,限于血缘上有关系的人。异姓间的婚姻,虽然始于掠夺,其后则渐变为卖买,再变为聘娶,彼此之间,无复敌意,而且可以互相联络了。试看春秋战国之世,以结婚姻为外交手段者之多,便可知《郊特牲》"附远"二字之确。这是同姓不婚之制,所以逐渐普遍,益臻固定的理由。及其既经普遍固定之后,则制度的本身,就具有很大的威权,更不必要什么理由了。

妒忌的感情,是何从而来的呢?前文不是说,妒忌不是人的本性么?然两性间的妒忌,虽非人之本性,而古人大率贫穷,物质上的缺乏,逼着他不能不生出产业上的嫉妒来。掠夺得来的女子,既是掠夺者的财产,自然不能不努力监视着她。其监视,固然是为着经济上的原因,然他男子设或与我的奴隶,发生性的关系,就很容易把她带走,于是占有之欲,自物而扩及于人,而和此等女子发生性的关系,亦非得其主人许可,或给以某种利益,以为交换不可了。如租凭、借贷、交换等。《左氏》襄公二十八年,庆封与卢蒲嫳易内;昭公二十八年,祁胜与邬臧通室;现在有等地方,还有租妻之俗,就是这种制度的遗迹。再进,产业上的妒忌,渐变成两性间的妒忌,而争风吃醋之事遂多。内婚的禁忌,就不得不加严,不得不加密了。所以外婚的兴起,和内婚的禁止,也是互为因果的。

掠夺婚起于游猎时代,在中国古书上,也是确有证据的。《礼记·月令》《疏》引《世本》说:大昊始制嫁娶以俪皮为礼。托诸大昊,虽未必可信,而俪皮是两鹿皮,见《公羊》庄公二十二年何《注》,这确是猎人之物。古婚礼必用雁,其理由,怕亦不过如此。又婚礼必行之昏时,亦当和掠夺有关系。

中国农业起于女子,捕鱼在古代,亦为女子之事,说见第十一章。农渔之民,都是食物饶足,且居有定地的,畋猎对于社会的贡献比较少,男子在经济上的权力不大,所以服务婚之制,亦发生于此时。赘婿即其遗迹。《战国·秦策》说大公望是齐之逐夫,当即赘婿。古代此等婚姻,在东方,怕很为普遍的。《汉书·地理志》说,齐襄公淫乱,姑姊妹不嫁。"于是下令国中:民家长女不得嫁,名曰巫儿,为家主祠,嫁者不利其家。民至今以为俗。"把此等风俗的原因,归诸人君的一道命令,其不足信,显而易见。其实齐襄公的姑姊妹不嫁,怕反系受这种

风俗的影响罢?《公羊》桓公二年,有楚王妻媦之语。何《注》:媦,妹也。可见在东南的民族,内婚制维持较久。《礼记·大传》说:"四世而缌,服之穷也。五世袒免,杀同姓也。六世亲属竭矣,其庶姓别于上,庶姓见下章。而戚单于下,单同殚。昏姻可以通乎?系之以姓而弗别,缀之以族而弗殊,虽百世而昏姻不通者,周道然也。"然则男系同族,永不通婚,只是周道。自殷以上,六世之后,婚姻就可以通的。殷也是东方之国。《汉书·地理志》又说燕国的风俗道:"初大子①丹宾养勇士,不爱后宫美女,民化以为俗,至今犹然。宾客相过,以妇侍宿。嫁娶之夕,男女无别,反以为荣。后稍颇止,然终未改。"不知燕丹的举动,系受风俗的影响,反以为风俗源于燕丹,亦与其论齐襄公同病。而燕国对于性的共有制,维持较久,则于此可见。燕亦是滨海之地。然则自东南亘于东北,土性肥沃,水利丰饶,农渔二业兴盛之地,内婚制及母系氏族,都是维持较久的。父系氏族,当起于猎牧之民。此可见一切社会制度,皆以经济状况为其根本原因。

人类对于父母亲族,总只能注意其一方,这是无可如何的。所以在母系氏族内,父方的亲族,并不禁止结婚;在父系氏族内,母方的亲族亦然;且有两个氏族,世为婚姻的。中国古代,似亦如此。所以夫之父与母之兄弟同称,舅。夫之母与父之姊妹同称。姑。可见母之兄弟,所娶者即父之姊妹。并非亲姊妹,不过同氏族的姊妹行而已。而我之所嫁,亦即父之氏族中之男子,正和我之母与我之父结婚同。古代氏族,又有在氏族之中,再分支派的。如甲乙两部族,各分为一二两组。甲一之女,必与乙二之男结婚,生子则属于甲二。甲二之女,必与乙一之男结婚,生子则属于甲一。乙组的女子亦然。此系最简单之例,实际还可以更繁复。如此,则祖孙为同族人,父子则否。中国古代,似亦如此。所以祭祀之礼:"孙可以为王父尸,子不可以为父尸。"《礼记·曲礼》。殇与无后者,必从祖祔食,而不从父祔食。《礼记·曾子问》。

近亲结婚,在法律上本有禁令的,并不限于父系。如《清律》"娶己之姑舅两姨姊妹者,杖八十,并离异"即是。然因此等风俗,根深柢固,法律就成为具文了。

古代所谓同姓,是自认为出于同一始祖的。在父系氏族,则为男子。在母系氏族,则为女子。虽未必确实,他们固自以为如此。同姓与否,和血缘的远近,可谓实无关系。然他们认为同姓则同德,不可结婚,异姓则异德,可以结婚,理由虽不确实,办法尚觉一致。至后世所谓同姓,则并非同出于一源;而同出于一源的,却又不必同姓。如王

莽,以姚、妫、陈、田,皆黄虞后,与己同姓,令元城王氏,勿得与四姓相嫁娶。《汉书·莽传》。而王䜣孙咸,以得姓不同,其女转嫁为莽妻。《汉书·䜣传》。此等关系,后世都置诸不论了。所谓同姓异姓,只是以父系的姓,字面上的同异为据,在理论上,可谓并无理由,实属进退失据。此因同姓不婚之制,已无灵魂,仅剩躯壳之故。总而言之,现在的所谓姓氏,从各方面而论,都已毫无用处,不过是社会组织上的老废物罢了。参看下章自明。

婚礼中的聘礼,即系卖买婚的遗迹,古礼称为"纳征"。《礼记·内则》说,"聘则为妻,奔则为妾";《曲礼》说,"买妾不知其姓则卜之"。则买妾是真给身价的,聘妻虽具礼物,不过仅存形式,其意已不在于利益了。

古代婚礼,传于后世的,为《仪礼》中的《士昏礼》。其节目有 六:即(一)纳采,男氏遣使到女氏去求婚。(二)问名,女氏许婚 之后,再请问许婚的是哪一位姑娘,因为纳采时只申明向女氏的氏族 求婚,并未指明哪一个人之故。(三)纳吉,女氏说明许婚的系哪一 位姑娘之后,男氏归卜之于庙。卜而得吉,再使告女氏。(四)纳 征,亦谓之纳币。所纳者系玄纹束帛及俪皮。(五)请期,定吉日。 吉日系男氏所定,三请于女氏,女氏不肯定,然后告之。 迎,新郎亲到女氏。执雁而入,揖让升堂,再拜奠雁。女父带着新娘 出来,交给他。新郎带着新娘出门。新娘升车,新郎亲为之御。车轮 三转之后,新郎下车,由御者代御。新郎先归,在门首等待。新娘车 至,新郎揖之而入。如不亲迎的,则新郎三月后往见舅姑。亲迎之 礼,儒家赞成,墨家是反对的,见《礼记·哀公问》、《墨子·非儒 篇》。是为六礼。亲迎之夕,共牢而食,合卺而酳。古人的宴会,猪 牛羊等,都是每人一份的。夫妻则两个人合一份,是谓同牢。把一个 瓢破而为两,各用其半,以为酒器,是为合卺。这表示"合体,同尊 卑"的意思。其明天,"赞妇见于舅姑"。又明天,"舅姑共飨妇"。礼成 之后,"舅姑先降自西阶,宾阶。妇降自阼阶"。东阶,主人所行。古人 说地道尊右,故让客人走西阶。表明把家事传给她,自己变做客人的 意思。此礼是限于适妇的,谓之"著代",亦谓之"授室"。若舅姑不在, 则三月而后庙见。 《礼记·曾子问》说:"女未庙见而死,归葬于女氏之 党,示未成妇。"诸侯嫁女,亦有致女之礼,于三月之后,遣大夫操礼 而往,见《公羊》成公九年。何《注》说:"必三月者,取一时,足以 别贞信。"然则古代的婚礼,是要在结婚三个月之后,才算真正成立 的。若在三月之内分离,照礼意,还只算婚姻未完全成立,算不得离

婚。这也可见得婚姻制度初期的疏松。

礼经所说的婚礼,是家族制度全盛时的风俗,所以其立意,全是为家族打算的。《礼记·内则》说:"子甚宜其妻,父母不说,出。子不宜其妻,父母曰:是善事我,子行夫妇之礼焉,没身不衰。"可见家长权力之大。《昏义》说:"成妇礼,明妇顺,又申之以著代,所以重责妇顺焉也。妇顺也者,顺于舅姑,和于室人,而后当于夫;以成丝麻布帛之事;以审守委积盖藏。是故妇顺备而后内和理,内和理而后家可长久也,故圣王重之。"尤可见娶妇全为家族打算的情形。《曾子问》说:"嫁女之家,三夜不息烛,思相离也。"这是我们容易了解的。又说:"取妇之家,三日不举乐,思嗣亲也。"此意我们就不易了解了。原来现代的人,把结婚看做个人的事情,认为是结婚者的幸福,所以多有欢乐的意思。古人则把结婚看做为家族而举行的事情。儿子到长大能娶妻,父母就近于凋谢了,所以反有感伤的意思。《曲礼》说:"昏礼不贺,人之序也。"也是这个道理。此亦可见当时家族主义的昌盛,个人价值,全被埋没的一斑。

当这时代,女子遂成为家族的奴隶,奴隶是需要忠实的,所以贞操 就渐渐地被看重。"贞妇"二字, 昉见于《礼记·丧服四制》。春秋时, 鲁君的女儿,有一个嫁给宋国的,称为宋伯姬。一天晚上,宋国失火, 伯姬说:"妇人夜出,必待傅姆。"傅姆是老年的男女侍从。必待傅姆, 是不独身夜行,以避嫌疑的意思。傅姆不至,不肯下堂,遂被火烧而 死。《春秋》特书之,以示奖励。《公羊》襄公三十年。此外儒家奖励 贞节之说,还有许多,看刘向的《列女传》可知。刘向是治鲁诗的, 《列女传》中,有许多是儒家相传的诗说。秦始皇会稽刻石说:"饰省 宣义,有子而嫁,倍死不贞。防隔内外,禁止淫佚,男女洁诚。夫为寄 豭,杀之无罪,男秉义程。妻为逃嫁,子不得母,咸化廉清。"按《管 子·八观篇》说:"闾干无阖,外内交通,则男女无别矣。"又说:"食谷 水, 巷凿井; 场圃接, 树木茂; 宫墙毁坏, 门户不闭, 外内交通; 则男 女之别,无自正矣。"《汉书·地理志》说,郑国土陋而险,山居谷 汲, 男女亟聚会, 故其俗淫。这即是秦始皇所谓防隔内外。乃是把士 大夫之家,"深宫固门, 阍寺守之, 男不入, 女不出"的制度, 见《礼记 ·内则》。推广到民间去。再嫁未必能有什么禁令,不过宣布其是倍死 不贞,以示耻辱,正和奖励贞节,用意相同。寄豭是因奸通而寄居于女 子之家的, 杀之无罪; 妻为逃嫁, 则子不得母; 其制裁却可谓严厉极 了。压迫阶级所组织的国家,其政令,自然总是助压迫阶级张目的。

虽然如此,罗马非一日之罗马,古代疏松的婚姻制度,到底非短期 间所能使其十分严紧的。所以表显于古书上的婚姻,要比后世自由得 多。《左氏》昭公元年载郑国徐吾犯之妹美,子南业经聘定了她,子皙 又要强行纳聘。子哲是个强宗, 国法奈何不得他。徐吾犯乃请使女自 择,以资决定。这虽别有用意,然亦可见古代的婚嫁,男女本可自择。 不过"男不亲求,女不亲许",见《公羊》僖公十四年。必须要有个媒妁 居间;又必须要"为酒食以召乡党僚友", 《礼记·曲礼》。以资证明罢 了。婚约的解除,也颇容易。前述三月成妇之制,在结婚三个月之后, 两造的意见, 觉得不合, 仍可随意解除, 这在今日, 无论哪一国, 实都 无此自由。至于尚未同居,则自然更为容易。 《礼记·曾子问》说:"昏 礼: 既纳币,有吉日,女之父母死,则如之何?孔子曰:婚使人吊。如 婿之父母死,则女之家亦使人吊。婿已葬,婿之伯父,致命女氏曰:某 之子有父母之丧,不得嗣为兄弟,使某致命。女氏许诺,而弗敢嫁,礼 也。婿免丧,女之父母使人请,婿弗取而后嫁之,礼也。女之父母死, 婿亦如之。"一方等待三年,一方反可随意解约,实属不近情理。迂儒 因生种种曲说。其实这只是《礼记》文字的疏忽。孔子此等说法,自为 一方遭丧而一方无意解约者言之。若其意欲解约,自然毫无限制。此乃 当然之理,在当日恐亦为常行之事,其事无待论列,故孔子不之及。记 者贸然下了"而弗敢嫁,礼也"六字,一似非等待不可的,就引起后人的 误会了。离婚的条件,有所谓七出,亦谓之七弃。 (四)口舌。 淫佚。(三)不事舅姑。 (五)盗窃。(六)嫉妒。 (七)恶疾。又有所谓三不去(一)尝更三年丧不去。 (三)有所受无所归不去。与五不娶并列, (三) 世有刑人。(四) 乱家女。 (二) 世有恶疾。 见于《大戴礼记·本命篇》,和《公羊》庄公二十七年何《注》, 男子方面立说。此乃儒家斟酌习俗,认为义所当然,未必与当时的法律 习惯密合。女子求去,自然也有种种条件,为法律习惯所认许的,不过 无传于后罢了。观汉世妇人求去者尚甚多,如朱买臣之妻等。则知古人 之于离婚, 初不重视。夫死再嫁, 则尤为恒事。这是到宋以后, 行,士大夫之家,更看重名节,上流社会的女子,才少有再嫁的,前代 《礼记·郊特牲》说:"一与之齐,终身不改,故夫死不 并不如此。 嫁。"这是现在讲究旧礼教的迂儒所乐道的。然一与之齐,终身不改, 乃是说不得以妻为妾,并非说夫死不嫁。《白虎通义·嫁娶篇》引《郊 特性》,并无"故夫死不嫁"五字;郑《注》亦不及此义;可见此五字为 后人所增。郑《注》又说,"齐或为醮",这字也是后人所改的。不过郑 氏所据之本,尚作齐字,即其所见改为醮字之本,亦尚未窜入"故夫死 不嫁"五字罢了。此可见古书逐渐窜改之迹。

后世男子的权利,愈行伸张,则其压迫女子愈甚。此可于其重视为 女时的贞操,及其贱视再醮妇见之。女子的守贞,实为对于其夫之一种 义务。以契约论, 固然只在婚姻成立后, 持续时为有效, 以事实论, 亦 只须如此。所以野蛮社会的风俗, 无不是如此的, 而所谓文明社会, 却 有超过这限度的要求。此无他,不过压迫阶级的要求,更进一步而已。 女子的离婚,在后世本较古代为难,因为古代的财产,带家族共有的意 思多,一家中人,当然都有享受之份。所以除所谓有所受无所归者外, 离婚的女子,都不怕穷无所归。后世的财产,渐益视为个人所有,对于 已嫁大归之女,大都不愿加以扶养;而世俗又贱视再醮之妇,肯娶者 少; 弃妇的境遇, 就更觉凄惨可怜了。法律上对于女子, 亦未尝加以保 护。如《清律》:"凡妻无应出及义绝之状而出之者,杖八十。虽犯七 出有三不去而出之者,减二等,追还完聚。"似乎是为无所归的女子特 设的保护条文。然追还完聚之后,当如何设法保障,使其不为夫及夫之 家族中人所虐待,则绝无办法。又说:"若夫妻不相和谐而两愿离者不 坐。"不相和谐,即可离异,似极自由。然夫之虐待其妻者,大都榨取 其妻之劳力以自利,安能得其愿离?离婚而必以两愿为条件,直使被虐 待者永无脱离苦海之日。而背夫私逃之罪,则系"杖一百,从夫嫁卖"。 被虐待的女子,又何以自全呢?彻底言之:现在所谓夫妇制度,本无维 持之价值。然进化非一蹴所可几,即制度非旦夕所能改。以现在的立法 论, 当定在原则上: (一) 离婚之诉, 自妻提出者无不许: (二) 其生 有子女者,抚养归其母,费用则由其父负担;(三)夫之财产中,其一 部分,应视为其妻所应得,离婚后当给与其妻;(四)夫妻异财者勿 论。其同财者,嫁资应视为妻之私财,离婚时给还其妻;其业经销用者 应赔偿。这固不是根本解决的办法,然在今日,立法上亦只得如此了。 而在今日, 立法上亦正该如此。

古书中所载的礼,大抵是父系家庭时代的习惯风俗。后世社会组织,迄未改变,所以奉其说为天经地义。而因此等说法,被视为天经地义之故,亦有助于此制度之维持。天下事原总是互为因果的。但古书中的事实,足以表示家族主义成立前的制度的亦不少,此亦不可不注意。《礼记·礼运》:"合男女,颁爵位,必当年德。"《管子·幼官篇》,亦有"合男女"之文。合男女,即《周官》媒氏及《管子·入国篇》的合独之政。《周官》媒氏:"凡男女自成名以上,皆书年月日名焉。令男三十而娶,女二十而嫁。中春之月,令会男女。于是时也,奔者不禁。谓不备聘娶之礼,说见下。司男女之无夫家者而会之。"合独为九惠之政之一。其文云:"取鳏寡而和合之,与田宅而家室之,三年然后事之。"此实男女妃合,不由家族主持,而由部族主持之遗迹。其初盖普

遍如此。到家族发达之后, 部族于通常之结婚, 才置诸不管, 而只干涉 其违法者,而救济其不能婚嫁者了。当男女婚配由部族主持之世,结婚 的年龄,和每年中结婚的季节,都是有一定的。婚年:儒家的主张,是 《礼记·曲礼》、 男三十而娶, 女二十而嫁。 《内则》等篇,都是如 《大戴礼记·本命篇》说,这是中古之礼。大古五十而室,三十而 《节用》。 《韩非子》, 《外储说右下》。 则说男二 十而娶,女十五而嫁。结婚的年龄,当然不能斠若画一。王肃说:男十 六而精通,女十四而能化,自此以往,便可结婚;所谓三十、二 乃系为之极限, 使不可过。又所谓男三十, 女二十, 不过大致如此, 并 非必以三十之男,配二十之女。其说自通。见《诗·摽有梅疏》 戴礼》说: 三十而室, 二十而嫁, 天子庶人同礼。 《左氏》说:天子十 五而生子;三十而室,乃庶人之礼。 《五经异义》。贵族生计,较庶人 为宽裕,结婚年龄,可以提早,说亦可通。至《墨子》、 《韩非子》之 说,则系求蕃育人民之意,古代此等政令甚多,亦不足怪。所可怪者, 人类生理, 今古相同, 婚配的要求, 少壮之时, 最为急切, 能迟至五十、三十? 按罗维(Robert H.Lowie)所著的《初民社会》, 吕叔湘译,商务印书馆本。说巴西的波洛洛人(Bororo),男女性交和 当其少年时, 男女之间, 早已发生性的关系, 过着浪漫的生活,并不专于一人。倒是年事较长,性欲较淡,彼此皆欲 安居时,才择定配偶,相与同居。按人类的性质,本是多婚的。男女同 居, 乃为两性间的分工互助, 实与性欲无甚关系。波洛洛人的制度, 实 在是较为合理的。社会制度,往往早期的较后期的为合理。这是因已往 的文化,多有病态,时期愈晚,病态愈深之故。中国大古之世,婚年 较晚的理由,也可以借鉴而明了。人类性欲的开始,实在二七、二八之 更阅数年,遂臻极盛。此系中国古说,见 年。自此以往, 《大戴礼记》 《韩诗外传》 《孔子家语》 根于生理的欲念, 官宣泄不官抑压。抑压之, 往往为精神病的根源。然 后世将经济上的自立,责之于既结婚的夫妇,则非十余龄的男女所及; 又教养子女之责, 专由父母任之, 亦非十余龄的男女所能; 遂不得不将 结婚的年龄展缓。在近代,并有因生计艰难,而抱独身主义的。性欲受 个人及社会两方面,均易招致不幸的结果。这亦是社会制 度与人性不能调和的一端。倘使将经济及儿童教养的问题,和两性问题 分开,就不至有此患了。所以目前的办法,在以节育及儿童公育,救济 《春秋繁露》说:"霜降逆女,冰泮杀 迟婚及独身问题。结婚的季节, 止。"《循天之道篇》。 《荀子》同。 《大略篇》。王肃说: 自九月至 正月。见《诗·绸缪疏》。其说良是。古人冬则居邑,春则居野,参看 第六、第十四章。结婚的月份,实在是和其聚居的时期相应的。仲春则 婚时已过,至此而犹不克婚,则其贫不能备礼可知,所以奔者不禁了。

多妻之原, 起于男子的淫侈。生物界的事实, 两性的数目, 常大略 相等。婚姻而无禁例,或虽有禁例而不严密则已,若既限定对于法定的 配偶以外,不许发生性的关系,而又有若干人欲多占异性为己有,则有 多占的人,即有无偶的人。所以古今中外,有夫妇之制的社会,必皆以 一夫一妻为原则。但亦总有若干例外。古代贵族,妻以外发生性的关系 的人有两种:一种是妻家带来的,谓之媵。一种是自己家里所固有的, 谓之妾。后世媵之实消灭,故其名称亦消灭,但以妾为配偶以外发生 性的关系之人之总称。媵之义为送,即妻家送女的人。并限于女子, 如伊尹为有莘氏媵臣是。与婿家跟着新郎去迎接新娘的御相同。媵御 的原始, 实犹今日结婚时之男女傧相, 本无可发生性的关系的理由。后 来有特权的男子,不止娶于一家,正妻以外的旁妻,无以名之,亦名之 曰媵, 媵遂有正妻以外之配偶之义。古代的婚姻, 最致谨于辈行, 而此 规则, 亦为有特权者所破坏。娶一妻者, 不但兼及其娣, 而且兼及其 侄,于是有诸侯一娶九女之制。取一国则二国往媵,各以侄娣从。一娶 九女之制,据《白虎通义·嫁娶篇》说,天子与诸侯同。亦有以为天子 娶十二女的,如《春秋繁露·爵国篇》是。此恐系以天子与诸侯同礼为 不安而改之。其实在古代,天子诸侯,在实际上,未必有多大的区别。 《礼记·昏义》末节说,天子有一后、三夫人、九嫔、二十七世妇、八 十一御妻。按《昏义》为《仪礼·士昏礼》之传,传文皆以释经,独 《昏义》此节,与经无涉:文亦不类传体:其说在他处又无所见:而适 与王莽立后,备和、嫔、美、御,和人三,嫔人九,美人二十七,御人 八十一之制相合: 见《汉书·莽传》。其为后人窜入,自无可疑。 义》说:"无大夫冠礼而有其昏礼?古者五十而后爵,何大夫冠礼之 有?"五十而后娶,其为再娶可知。诸侯以一娶九女之故,不得再娶。 《公羊》庄公十九年。大夫若亦有媵,安得再娶?管氏有三归,孔子讥 《论语·八佾》:包咸云:三归,娶三姓女。即系讥其僭人君 之礼。所以除人君以外,是决无媵的。至于妾,则为家中的女子,得与 家主相接之义。家族主义发达的时代,门以内的事情,国法本不其干 涉。家主在家庭中的地位,亦无人可以制裁他。家中苟有女奴,家主要 破坏她的贞操,自无从加以制裁。所以有妾与否,是个事实问题,在法 律上,或者并无制限。然古代依身分而立别的习惯,是非常之多的,或 有制限, 亦未可知。后世等级渐平, 依身分而立区别的习惯, 大半消 灭, 娶妾遂成为男子普遍的权利了。虽然如此, 法律上仍有依身分之贵 贱,而定妾之有无多寡的。如《唐书·百官志》:"亲王有孺人二人,媵 十人: 二品媵八人: 国公及三品媵六人: 四品媵四人: 五品媵三

人。"《明律》:"民年四十以上无子者,方听娶妾,违者笞四十。"但此等法律,多成具文,而在事实上,则多妻之权利,为富者所享受。适庶之别,古代颇严。因为古代等级,本来严峻,妻和妾一出于贵族,一出于贱族,其在社会上的身分,本相悬殊之故。后世等级既平,妻妾之身分,本来的相差,不如前代之甚,所以事实上贵贱之相差亦较微。仅在法律上、风俗上,因要维持家庭间的秩序,不得不略存区别而已。

《颜氏家训》说:"江左不讳庶孽,丧室之后,多以妾媵终家事。河北鄙于侧室,不预人流,是以必须重娶,至于三四。"这是江左犹沿古代有媵不再娶的旧风,河北就荡然了。但以妾媵终家事,必本有妾媵而后能然。如其无之,自不能不再娶。再娶自不能视之为妾。《唐书·儒学传》说:"郑余庆庙有二妣,疑于祔祭,请于有司。博士韦公肃议曰:'古诸侯一娶九女,故庙无二适。自秦以来有再娶,前娶后继皆适也,两祔无嫌。'"自秦以来有再娶,即因封建破坏,无复一娶九女及三归等制度之故。韦公肃之议,为前娶后继,皆为适室礼文上的明据。但从礼意上说,同时不能有二嫡的,所以世俗所谓兼祧双娶,为法律所不许。

#### 大理院解释,以后娶者为妾。

人类的性质, 本来是多婚的。男女皆然。虽由社会的势力, 加以压 迫,终不能改变其本性。所以压迫之力一弛,本性随即呈露。在现社会 制度之下,最普遍而易见的,是为奸通与卖淫。奸通,因其为秘密之 事,无从统计其多少。然就现社会和历史记载上观察,实可信其极为普 遍。卖淫亦然。社会学家说:"凡是法律和习惯限制男女性交之处,即 有卖淫之事,随之出现。"史家推原卖淫之始,多以为起于宗教卖淫。 王书奴著《中国倡伎史》, 生活书店本。亦力主此说。然原始宗教界中 淫乱的现象,实未可称为卖淫。因为男女的交际,其初本极自由。后来 强横的男子,虽把一部分女子占为己有,然只限于平时。至于众人集会 之时,则仍须回复其故态。所以各个民族,往往大集会之时,即为男女 混杂之际。如郑国之俗,三月上巳之日,于溱、洧两水之上,招魂续 魄,拂除不祥,士女往观而相谑。《韩诗》说,据陈乔枞《三家诗遗 《史记·滑稽列传》载淳于髡说:"州闾之会,男女杂坐。行酒 稽留,六博投壶,相引为曹。握手无罚,目眙不禁。前有堕珥,后有遗 簪。""日暮酒阑,合尊促坐。男女同席,履舄交错,杯盘狼籍。堂上烛 灭,主人留髡而送客。罗襦襟解,微闻芗泽。"又如前文所引的燕国"嫁 娶之夕,男女无别"都是。宗教上的寺院等,也是大众集会之地,而且

是圣地,其地的习惯,是不易破坏的。《汉书·礼乐志》说,汉武帝立 乐府,"采诗夜诵"。颜师古《注》说:"其言辞或秘,不可宣露,故于 夜中歌诵。"按《后汉书·高句骊传》<sup>(2)</sup>说:其俗淫。暮夜辄男女群聚为 倡乐。高句骊是好祠鬼神的,而乐府之立,亦和祭礼有关。然则采诗夜 诵,怕不仅因其言辞或秘罢?男女混杂之事,后世所谓邪教中,亦恒有之,正和邪有何标准?不过古代之俗,渐与后世不合,则被目为邪而已。然则宗教中初期的淫乱,实不可谓之卖淫。不过限制男女交际的自由,往往与私有财产制度,伴随而起。既有私有财产,自有所谓卖买;既有所谓卖买,淫亦自可为卖买的标的。在此情形之下,本非卖买之事,变为卖买的多了,亦不仅淫之一端。

卖淫的根源,旧说以为起于齐之女闾。其事见于《战国策》的《东周策》。《东周策》载一个辩士的话道:"国必有诽誉。忠臣令诽在己,誉在上。齐桓公宫中七市,女闾七百,国人非之,管仲故为三归之家,以掩桓公非,自伤于民也。"则市与女闾,确为淫乐之地。《商君书·垦令篇》说:"令军市无有女子。"又说:"轻惰之民,不游军市,则农民不淫。"亦市为淫乐之地之一证。女闾则他处无文。按《太平御览》引《吴越春秋》说,"勾践输有过寡妇于山上,使士之忧思者游之,以娱其意",今本无。亦即女闾之类。女闾,盖后世所谓女户者所聚居。女户以女为户主,可见其家中是没有壮男的。《周官·内案》:"凡建国,佐后立市。"《左氏》昭公二十年,晏婴说,"内宠之妾,肆夺于市",则古代的市,本由女子管理。所以到后来,聚居市中的女子还很多。市和女闾,都不过因其为女子聚居之所,遂成为纵淫之地罢了。其初,也未必是卖淫的。

卖淫的又一来源,是为女乐。女乐是贵族家里的婢妾,擅长歌舞等事的,令其"执技以事上"。婢妾的贞操,本来是没有保障的,自不因其为音乐队员而有异。封建制度破坏,贵族的特权,为平民所僭者甚多,自将流布于民间。《史记·货殖列传》说,赵国的女子,"鼓鸣瑟,跕屣,现在的拖鞋,在古时为舞屣。游媚贵富,入后宫,遍诸侯","郑、卫俗与赵相类"。又说:"今夫赵女郑姬,设形容,揳鸣琴,揄长袂,蹑利屣,目挑心招,出不远千里,不择老少者,奔富厚也。"即其事。倡伎本来是对有技艺的人的称谓,并非专指女子。所以女子有此等技艺的,还特称为女伎。然其实是性的诱惑的成分多,欣赏其技艺的成分少。于是倡伎转变为女子卖淫者的称谓,其字也改从女旁了。娼妓。男子之有技艺者,不复称倡伎。为倡伎之女子,本系婢妾之流,故自古即可卖买。《战国·韩策》说,"韩卖美人,秦买之三千金"其证。后世

当娼妓的,也都是经济上落伍的人,自然始终是可以买卖的了。资本的势力愈盛,遂并有买得女子,使操淫业以谋利的。古代的女伎,系婢妾所为,后世政治上还沿袭其遗制,是为乐户。系以罪人家属没入者为之。唐时,其籍属于大常。其额设的乐员,属于教坊司。此系国家的女乐队员,但因其本为贱族,贞操亦无保障,官员等皆可使之执技荐寝以自娱,是为官妓。军营中有时亦有随营的女子,则谓之营妓。民间女子卖淫的,谓之私娼。在本地的称土娼,在异乡的称流娼。清世祖顺治十六年,停止教坊女乐,改用内监。世宗雍正七年,改教坊司为和声署。是时各地方的乐户,亦皆除籍为民。于是在法律上除去一种贱族,亦无所谓官妓。但私娼在当时则是无从禁止的。律例虽有"举、贡、生员,宿娼者斥革"的条文,亦不过为管束举、贡、生员起见而已,并非禁娼。

古代掠夺婚的习惯,仍有存于后世的。赵翼《陔余丛考》说:"村 俗有以婚姻议财不谐,而纠众劫女成婚者,谓之抢亲。 传》: '昂兄乾, 求博陵崔圣念女为婚, 崔不许。昂与兄往劫之。置女 村外, 谓兄曰: 何不行礼? 于是野合而归。'是劫婚之事, 古亦有之。 然今俗劫婚,皆已经许字者,昂所劫则未字,固不同也。"按《清 律》: "凡豪势之人,强夺良家妻女,奸占为妻妾者,绞。配与子孙、 弟侄、家人者,罪亦如之。"此指无婚姻契约而强抢的。又说:"应为婚 者,虽已纳聘财,期未至,而男家强娶者,笞五十。"指主婚人。"女家 悔盟, 男家不告官司强抢者, 照强娶律减二等。"此即赵氏所谓已经许 字之女, 照法律亦有罪, 但为习俗所囿, 法律多不能实行。又有男女两 家,因不能负担结婚时的费用,私相协议,令男家以强抢的形式出之 的。则其表面为武力的,内容实为经济的了。抢孀等事,亦自古即有。 《潜夫论·断讼篇》云:"贞洁寡妇,遭直不仁世叔,无义兄弟,或利其 聘币,或贪其财贿,或私其儿子,则迫胁遣送,有自缢房中,饮药车 上,绝命丧躯,孤捐童孩者。"又有"后夫多设人客,威力胁载者"。这 其中,亦含有武力的经济的两种成分。

卖买婚姻,则无其名而有其实。《断讼篇》又说:"诸女一许数家,虽生十子,更百赦,勿令得蒙一还私家,则此奸绝矣。不则髡其夫妻,徙千里外剧县,乃可以毒其心,而绝其后。"《抱朴子·弭讼篇》,述其姑子刘士由之论说:"末世举不修义,许而弗与。讼阋秽缛,烦塞官曹。今可使诸争婚者,未及同牢,皆听义绝,而倍还酒礼,归其币帛。其尝已再离,一倍裨聘。裨即现在赔偿的赔字。其三绝者,再倍裨聘。如此,离者不生讼心,贪者无利重受。"葛洪又申说自己的意见

道:"责裨聘倍,贫者所惮,丰于财者,则适其愿矣。后所许者,或能富殖,助其裨聘,必所甘心。然则先家拱默,不得有言,原情论之,能无怨叹乎?"葛洪之意,要令"女氏受聘,礼无丰约,谓不论聘财多少。皆以即日报版。又使时人署姓名于别版,必十人以上,以备远行及死亡。又令女之父兄若伯叔,答婿家书,必手书一纸。若有变悔而证据明者,女氏父母兄弟,皆加刑罚罪"。可见汉晋之世卖买婚姻之盛。后世契约效力较强,此等事无人敢做,但嫁女计较聘礼,娶妻觊觎妆奁,其内容还是一样的,此非经济制度改变,无法可以改良了。

后世的婚姻,多全由父母做主,本人概不与闻,甚至有指腹为婚等恶习,见《南史·韦放传》。按《清律》,指腹为婚有禁。这诚然是很坏的。然论者遂以夫妇之道苦,概归咎于婚姻的不自由,则亦未必其然。人之性,本是多婚的,男女皆然,所以爱情很难持之永久。即使结婚之时,纯出两情爱慕,绝无别种作用搀杂其间,尚难保其永久,何况现在的婚姻,有别种作用搀杂的,且居多数呢?欲救夫妇道苦之弊,与其审慎于结婚之时,不如宽大于离婚之际,因为爱情本有变动,结婚时无论如何审慎,也控制不住后来的变化的。习俗所以重视离婚,法律也尽力禁阻,不过是要维持家庭。然家庭制度,实不是怎么值得维持的东西,参看下章可明。

统观两性关系,自氏族时代以后,即已渐失其正常。其理由:因女 子在产育上, 所负的责任, 较男子为多。因而其斗争的力量, 较男子为 弱。不论在人类凭恃武力相斗争,或凭恃财力相斗争的时代,女子均渐 沦于被保护的地位,失其独立,而附属于男子。社会的组织,宜于宽平 坦荡,个个人与总体直接。若多设等级,使这一部分人,隶属于那一部 分人, 那不公平的制度就要逐渐发生, 积久而其弊愈深了。近代女权的 渐渐伸张, 实因工业革命以来, 女子渐加入社会的机构, 非如昔日蛰居 家庭之中,专做辅助男子的事情之故。女子在产育上多尽了责任,男子 就该在别一方面多尽些义务,这是公道。乘此机会压迫女子,多占权 利,是很不正当的。而欲实行公道,则必自刬除等级始。所以有人说: 社群制度是女子之友,家庭制度是女子之敌。然则"女子回到家庭去"这 口号, 当然只有开倒车的人, 才会去高呼了。人家都说现在的女学生坏 了,不如从前旧式的女子,因其对于家政生疏了,且不耐烦。殊不知这 正是现代女子进步之征兆。因为对于家政生疏,对于参与社会的工作, 却熟练了。这正是小的、自私的、自利的组织,将逐渐破坏:大的、公 平的、博爱的制度,将逐渐形成的征兆。贤母良妻,只是贤奴良隶。此 等教育,亦只好落伍的国家去提倡。我们该教一切男女以天下为公的志 愿,广大无边的组织。

(1). 编注: 古汉语中,"大"同"太"。"大子""大后""大古"等皆系此用法,本书中对此用法不做修改。

(2). 编注: "高句骊"即"高句丽", 古族名, 古国名。

## 第2章 族制

人是非团结不能生存的。当用何法团结呢?过去的事情,已非我们 所能尽知;将来的事情,又非我们所能预料。我们现在只能就我们所知 道的,略加说述而已。

在有史时期,血缘是人类团结的一个重要因素。人恒狃于其所见闻,遂以此为人类团结惟一的因素,在过去都是如此,在将来也非如此不可了。其实人类的团结,并非是专恃血缘的。极远之事且勿论,即上章所说的以年龄分阶层之世,亦大率是分为老、壮、幼三辈,间有分为四辈的,但以分做三辈为最普通。《礼记·礼运》说,"使老有所终,壮有所用,幼有所长";《论语·雍也篇》说,"老者安之,朋友信之,少者怀之";亦都是分为三辈。而不再问其人与人间的关系的。当此之时,哪有所谓夫妇、父子、兄弟之伦呢?《礼记·礼运》说,大同之世,"人不独亲其亲,不独子其子"。《左氏》载富辰的话,也说:"大上以德抚民,其次亲亲,以相及也。"僖公二十四年。可见亲族关系,是后起的情形了。

人类愈进步,则其分化愈甚,而其组织的方法亦愈多。于是有所谓 血族团体。血族团体,其初必以女子为中心。因为夫妇之伦未立,父不 可知;即使可知,而父子的关系,亦不如母子之密之故。如上章所述, 人类实在是社群动物,而非家庭动物,所以其聚居,并不限于两代。母 及同母之人以外,又有母的母,母的同母等。自己而下推,亦是如此。 逐渐成为母系氏族。每一个母系氏族,都有一个名称,是即所谓姓。一 姓总有一个始祖母的,如殷之简狄、周之姜嫄即是。简狄之子契,姜嫄之子稷,都是无父而生的。因为在传说中,此等始祖母,本来无夫之故。记载上又说她俩都是帝喾之妃,一定是后来附会的。契、稷皆无父而生,见《诗·玄鸟》、《诗·生民》。《史记·殷本纪》、《史记·周本纪》所载,即是《诗》说。据陈乔枞《三家诗遗说考》所考证,太史公是用鲁诗说的。姜嫄、简狄,皆帝喾之妃,见《大戴礼记·帝系篇》。《史记·五帝本纪》,亦用其说。

女系氏族的权力,亦有时在男子手中。参看下章。此即所谓舅权制。此等权力,大抵兄弟相传,而不父子相继。因为兄弟是同氏族人,父子则异氏族之故。我国商朝和春秋时的鲁国、吴国,都有兄弟相及的遗迹。鲁自庄公以前,都一代传子,一代传弟,见《史记·鲁世家》。这是由于东南一带,母系氏族消灭较晚之故,已见上章。

由于生业的转变,财产和权力,都转入男子手中,婚姻非复男子入居女子的氏族,而为女子入居男子的氏族。见上章。于是组织亦以男为主,而母系氏族遂变为父系氏族。商周自契、稷以后,即奉契、稷为始祖,便是这种转变的一件史实。

族之组织,是根据于血缘的。血缘之制既兴,人类自将据亲等的远 近,以别亲疏。一姓的人口渐繁,又行外婚之制,则同姓的人,血缘不 必亲,异姓的人,血缘或转相接近。所谓族与姓,遂不得不分化为两种 组织。族制,我们所知道的,是周代的九族:(一)父姓五服以内: (二) 姑母和她的儿子; (三) 姊妹和她的儿子; (四) 女儿和她的儿 子,是为父族四;(五)母的父姓,即现在所谓外家;(六)母的母 姓,即母亲的外家; (七)母的姊妹和她们的儿子,是为母族三; (八) 妻之父姓; (九) 妻之母姓, 是为妻族二。这是汉代今文家之 说,见于《五经异义》。《诗·葛藟疏》引。《白虎通义·宗族篇》同。 古文家说,以上自高祖,下至玄孙为九族,此乃秦汉时制,其事较晚, 不如今文家所说之古了。然《白虎通义》又载或说,谓尧时父母妻之族 各三,周贬妻族以附父族,则今文家所说,亦已非极古之制。《白虎通 义》此段,文有脱误,尧时之九族,无从知其详。然观下文引 《诗》"邢侯之姨",则其中该有妻之姊妹。总而言之:族制是随时改变 的, 然总是血缘上相近的人, 和后世称父之同姓为族人, 混同姓与同族 为一不同,则是周以前所同的。九族中人,都是有服的。其无服的,则 谓之党。《礼记·奔丧》郑《注》。是为父党,母党,妻党。

同姓的人, 因人口众多, 血缘渐见疏远, 其团结, 是否因此就松懈

了呢?不。所谓九族者,除父姓外,血缘上虽然亲近,却不是同居的。同姓则虽疏远而仍同居,所以生活共同,利害亦共同。在同居之时,固有其紧密的组织;即到人口多了,不能不分居,而彼此之间,仍有一定的联结,此即所谓宗法。宗法和古代的社会组织,有极大的关系。今略述其制如下:

- (一) 凡同宗的人,都同奉一个始祖。均系此始祖之后。
- (二)始祖的嫡长子,为大宗宗子。自此以后,嫡长子代代承袭,为大宗宗子。凡始祖的后人,都要尊奉他,受他的治理。穷困的却亦可以受他的救济。大宗宗子和族人的关系,是不论亲疏远近,永远如此的,是谓大宗"百世不迁"。
- (三)始祖之众子,<mark>嫡长子以外之</mark>。皆别为小宗宗子。其嫡长子为继称小宗。继称小宗的嫡长子为继祖小宗。继祖小宗的嫡长子为继曾祖小宗。继曾祖小宗的嫡长子为继高祖小宗。继称小宗,亲兄弟宗事他。受他治理,亦受他救济。继祖小宗,从兄弟宗事他。继曾祖小宗,再从兄弟宗事他。继高祖小宗,三从兄弟宗事他。至四从兄弟,则与继六世祖之小宗宗子,亲尽无服,不再宗事他。是为小宗"五世则迁"。以一人之身论,当宗事与我同高、曾、祖、考四代的小宗宗子及大宗宗子。故曰:"小宗四,与大宗凡五。"
- (四)如此,则或有无宗可归的人。但大宗宗子,还是要管理他, 救济他的。而同出于一始祖之人,设或殇与无后,大宗的宗子,亦都得 祭祀他。所以有一大宗宗子,则活人的治理、救济,死人的祭祀问题, 都解决了。所以小宗可绝,大宗不可绝。大宗宗子无后,族人都当绝后 以后大宗。

以上是周代宗法的大略,见于《礼记·大传》的。《大传》所说大宗的始祖,是国君的众子。因为古者诸侯不敢祖天子,大夫不敢祖诸侯,《礼记·郊特牲》谓不敢立其庙而祭之。其实大宗的始祖,非大宗宗子,亦不敢祭。所以诸侯和天子,大夫和诸侯,大宗宗子和小宗宗子,小宗宗子和非宗子,其关系是一样的。所以国君的众子,要别立一宗。郑《注》又推而广之,及于始适异国的大夫。据此,宗法之立,实缘同出一祖的人太多了,一个承袭始祖的地位的人,管理有所不及,乃不得不随其支派,立此节级的组织,以便管理。迁居异地的人,旧时的族长,事实上无从管理他。此等组织,自然更为必要了。观此,即知宗法与封建,大有关系。因为封建是要将本族的人,分一部分出去的。

有宗法的组织,则封之者和所封者之间,就可保持着一种联结了。然则宗法确能把同姓中亲尽情疏的人,联结在一起。他在九族之中,虽只联结得父姓一族。然在父姓之中,所联结者,却远较九族之制为广。怕合九族的总数,还不足以敌他。而且都是同居的人,又有严密的组织。母系氏族中,不知是否有与此相类的制度。即使有之,其功用,怕亦不如父系氏族的显著。因为氏族从母系转变到父系,本是和斗争有关系的。父系氏族而有此广大严密的组织,自然更能发挥其斗争的力量。我们所知,宗法之制,以周代为最完备,周这个氏族,在斗争上,是得到胜利的。宗法的组织,或者也是其中的一个原因。

有族制以团结血缘相近的人,又有宗法以团结同出一祖的人,人类 因血族而来的团结,可谓臻于极盛了。然而当其极盛之时,即其将衰之 候。这是什么原因呢?社会组织的变化,经济实为其中最重要的原因。 当进化尚浅之时,人类的互助,几于有合作而无分工。其后虽有分工, 亦不甚繁复。大家所做的事, 既然大致相同, 又何必把过多的人联结在 一起? 所以人类联结的广大,是随着分工的精密而进展的。分工既密之 后,自能将毫不相干的人,联结在一起。此等互相倚赖的人,虽然彼此 未必相知,然总必直接间接,互相接触。接触既繁,前此因不相了解而 互相猜忌的感情,就因之消除了。所以商业的兴起,实能消除异部族间 敌对的感情。分工使个性显著。有特殊才能的人,容易发挥其所长,获 得致富的机会。氏族中有私财的人逐渐多,卖买婚即于此时成立。说见 上章。于是父权家庭成立了。《孟子》说,当时农夫之家,是五口和八 口。说者以为一夫上父母下妻子:农民有弟,则为余夫,要另行授田。 《梁惠王》及《滕文公上篇》。可见其家庭,已和现在普通的家庭一 《仪礼·丧服传》说大功同财,似乎比农民的家庭 样了。士大夫之家, 要大些。然又说当时兄弟之间的情形道:"有东宫,有西宫,有南宫, 有北宫,异居而同财。有余则归之宗,不足则资之宗。"则业已各住一 所屋子,各有各的财产,不过几房之中,还保有一笔公款而已。其联 结,实在是很薄弱的,和农夫的家庭,也相去无几了。在当时,只有有 广大封土的人,其家庭要大些。这因为(一)他的原始,是以一氏族征 服异氏族,而食其租税以自养的,所以宜于聚族而居,常作战斗的戒 备。只要看《礼记》的《文王世子》,就知道古代所谓公族者,是怎样 一个组织了。后来时异势殊,这种组织,实已无存在的必要。然既已习 为故常,就难于猝然改革。这是一切制度,都有这惰性的。 收入既多,生活日趋淫侈,家庭中管事服役的奴仆,以及技术人员,非 常众多,其家庭遂特别大。这只要看《周官》的《天官》,就可以知道 其情形。然此等家庭, 随着封建的消灭, 而亦渐趋消灭了。虽不乏新兴 阶级的富豪,其自奉养,亦与素封之家无异,但毕竟是少数。于是氏族崩溃,家庭代之而兴。家庭的组织,是经济上的一个单位,所以尽相生相养之道的。相生相养之道,是老者需人奉养,幼者需人抚育。这些事,自氏族崩溃后,既已无人负责,而专为中间一辈所谓一夫一妇者的责任。自然家庭的组织,不能不以一夫上父母下妻子为范围了。几千年以来,社会的生活情形,未曾大变,所以此种组织,迄亦未曾改变。

看以上所述,可见族制的变迁,实以生活为其背景:而生活的变 迁,则以经济为其最重要的原因。因为经济是最广泛,和社会上个个人 都有关系,而且其关系,是永远持续,无时间断的。自然对于人的影 响,异常深刻,各种上层组织,都不得不随其变迁而变迁;而精神现 象,亦受其左右而不自知了。在氏族时代,分工未密,一个氏族,在经 济上,就是一个自给自足的团体。生活既互相倚赖,感情自然容易密 切。不但对于同时的人如此,即对于已往的人亦然。因为我所赖以生存 的团体,是由前人留遗下来的。一切知识技术等,亦自前辈递传给后 辈。这时候的人, 其生活, 实与时间上已经过去的人关系深, 而与空间 上并时存在的人关系浅。尊祖、崇古等观念, 自会油然而生。此等观 念,实在是生活情形所造成的。后人不知此理,以为这是伦理道德上的 当然,而要据之以制定人的生活,那就和社会进化的趋势,背道而驰 了。大家族、小家庭等字样,现在的人用来,意义颇为混淆。西洋人学 术上的用语, 称一夫一妇, 包括未婚子女的为小家庭: 超过于此的为大 家庭。中国社会, (一) 小家庭和(二) 一夫上父母下妻子的家庭, 同 样普遍。(三)兄弟同居的,亦自不乏。(四)至于五世同居,九世同 居, 宗族百口等, 则为罕有的现象了。赵翼《陔余丛考》, 尝统计此等 极大的家庭, 第四种。见于正史孝义、孝友传的: 《南史》三人, 史》十二人, 《唐书》三十八人, 《五代史》二人, 《宋史》五十人, 《元史》五人,《明史》二十六人。自然有(一)不在孝义、孝友传, 而散见于他篇的; (二)又有正史不载,而见于他书的; (三)或竟未 见记载的。然以中国之大, 历史上时间之长, 此等极大的家庭, 总之是 极少数,则理有可信。此等虽或由于伦理道德的提倡,顾炎武《华阴王 氏宗祠记》:"程朱诸子,卓然有见于遗经。金元之代,有志者多求其 说于南方,以授学者。及乎有明之初,风俗淳厚,而爱亲敬长之道, 达诸天下。其能以宗法训其家人,或累世同居,称为义门者,往往而 有。"可见同居之盛,由于理学家的提倡者不少。恐仍以别有原因者居 多。《日知录》:"杜氏《通典》言:'北齐之代,瀛、冀诸刘,清河 张、宋,并州王氏,濮阳侯族,诸如此辈,将近万室。'《北史·薛胤 传》: '为河北太守,有韩、马两姓,各二千余家。'今日中原北方,

虽号甲族, 无有至千丁者。户口之寡, 族姓之衰, 与江南相去夐 绝。"陈宏谋《与杨朴园书》:"今直省惟闽中、江西、湖南,皆聚族 "则聚居之风,古代北盛于南,近世南盛于北, 而居,族各有祠。 北齐之世, 丧乱频仍, 民皆合族以自卫; 而南方山岭崎岖之地进化较 迟, 土著者既与合族而居之时, 相去未远; 流移者亦须合族而居, 互 相保卫之故。似可认为古代氏族的遗迹,或后世家族的变态。然氏族所 以崩溃,正由家族潜滋暗长于其中。此等所谓义门,纵或有古代之遗, 亦必衰颓已甚。况又有因环境的特别,而把分立的家庭,硬行联结起来 的。形式是而精神非,其不能持久,自然无待于言了。 传》,说他先代三世共财,有田三百余顷。自己的田地里,就有陂渠, 可以互相灌注。又有池鱼、牧畜、有求必给。"营理产业、物无所弃。 这是因其生产的种类较多之故。课役童隶,各得其宜。"分工之法。要 造器物,则先种梓漆。简直是一个大规模的生产自给自足的团体。历代 类乎氏族的大家族, 多有此意。此岂不问环境所可强为? 然社会的广 大,到底非此等大家族所能与之相敌,所以愈到后世,愈到开化的地 方,其数愈少。这是类乎氏族的大家族,所以崩溃的真原因,毕竟还在 经济上。但在政治上,亦自有其原因。因为所谓氏族,不但尽相生相养 之责, 亦有治理其族众之权。在国家兴起以后, 此项权力, 实与国权相 冲突。所以国家在伦理上,对于此等大家族,虽或加以褒扬,而在政治 上,又不得不加以摧折。所谓强宗巨家,遂多因国家的干涉,而益趋于 崩溃了。略大于小家庭的家庭、第二、第三种。表面上似为伦理道德的 见解所维持, 历代屡有禁民父母在别籍异财等诏令, 可参看《日知 录》卷十三《分居》条。实则亦为经济状况所限制。因为在经济上, 合则力强,分则力弱,以昔时的生活程度论,一夫一妇,在生产和消费 方面, 实多不能自立的。儒者以此等家庭之多, 夸奖某地方风俗之厚, 或目自诩其教化之功,就大谬不然了。然经济上虽有此需要,而私产制 度, 业已深入人心, 父子兄弟之间, 亦不能无分彼此。于是一方面牵于 旧见解, 迫于经济情形, 不能不合; 另一方面, 则受私有财产风气的影 响,而要求分;暗斗明争,家庭遂成为苦海。试看旧时伦理道德上的教 训,戒人好货财、私妻子而薄父母兄弟之说之多,便知此项家庭制度之 岌岌可危。制度果然自己站得住,何须如此扶持呢?所以到近代,除极 迂腐的人外,亦都不主张维持大家庭。如李绂有《别籍异财议》,即其 一证。至西洋文化输入,论者更其提倡小家庭,而排斥大家庭了。然小 家庭又是值得提倡的么?

不论何等组织,总得和实际的生活相应,才能持久。小家庭制度, 是否和现代人的生活相应呢?历来有句俗话,叫做"养儿防老,积谷防

饥"。可见所谓家庭,实以扶养老者、抚育儿童,为其天职。然在今 日,此等责任,不但苦于知识之不足,如看护病人,抚养、教育儿 童,均须专门知识。实亦为其力量所不及。兼日力财力言之。如一主 妇不易看顾多数儿童, 兼操家政。又如医药、教育的费用, 不易负 担。在古代,劳力重于资本,丁多即可致富,而在今日,则适成为穷困 的原因。因为生产的机键,自家庭而移于社会了,多丁不能增加生产, 反要增加消费。如纺织事业。儿童的教育,年限加长了,不但不能如从 前,稍长大即为家庭挣钱,反须支出教育费。而一切家务,合之则省 力,分之则多费的,如烹调、浣濯。又因家庭范围太小,而浪费物质及 劳力。男子终岁劳动,所入尚不足以赡其家。女子忙得和奴隶一般,家 事还不能措置得妥帖。于是独身、晚婚等现象, 相继发生。这些都是舶 来品,和中国旧俗,大相径庭,然不久,其思想即已普遍于中流社会 了。凡事切于生活的, 总是容易风行的, 从今以后, 穷乡僻壤的儿女, 也未必死心塌地, 甘做家庭的奴隶了。固然, 个人是很难打破旧制度, 自定办法的。而性欲出于天然,自能把许多可怜的儿女,牵入此陈旧组 织之中。然亦不过使老者不得其养, 幼者不遂其长, 而仍以生子不举等 人为淘汰之法为救济罢了。这种现象,固己持续数千年,然在今日,业 经觉悟之后,又何能坐视其如此呢?况且家庭的成立,本是以妇女的奴 役为其原因的。在今日个人主义抬头,人格要受尊重的时代,妇女又何 能长此被压制呢?资本主义的学者,每说动物有雌雄两性,共同鞠育其 幼儿, 而其同居期限, 亦因以延长的, 以为家庭的组织, 实根于人类的 天性,而无可改变。姑无论其所说动物界的情形,并不确实。即使退一 步,承认其确实,而人是人,动物是动物:人虽然亦是动物之一,到底 是动物中的人;人类的现象,安能以动物界的现象为限?他姑弗论,动 物雌雄协力求食,即足以哺育其幼儿,人,为什么有夫妇协力,尚不能 养活其子女的呢?或种动物,爱情限于家庭,而人类的爱情,超出于此 以外,这正是人之所以为人,人之所以异于动物。论者不知人之爱家, 乃因社会先有家庭的组织,使人之爱,以此形式而出现,正犹水之因方 而为圭,遇圆而成璧:而反以为人类先有爱家之心,然后造成家庭制 度; 若将家庭破坏, 便要"疾病不养, 老幼孤独, 不得其所", 乐记》:"强者胁弱,众者暴寡;知者诈愚,勇者苦怯;疾病不养,老 幼孤独,不得其所,此大乱之道也。"这真是倒果为因。殊不知家庭之 制,把人分为五口八口的小团体,明明是互相倚赖的,偏使之此疆彼 界,处于半敌对的地位,这正是疾病之所以不养,老幼孤独之所以不得 其所。无后是中国人所引为大戚的,论者每说这是拘于"不孝有三,无 后为大"之义:《孟子·离娄上篇》。而其以无后为不孝,则是迷信"鬼 犹求食",见《左氏》宣公四年。深虑祭祀之绝。殊不知此乃古人的迷

信,今人谁还迷信鬼犹求食来?其所以深虑无后,不过不愿其家之绝; 所以不愿其家之绝,则由于人总有尽力经营的一件事,不忍坐视其灭 亡,而家是中国人所尽力经营的,所以如此。家族之制,固然使人各分 畛域,造成互相敌对的情形,然此自制度之咎。以爱家者之心论:则不 但(一)夫妇、父子、兄弟之间,互尽扶养之责;(二)且推及于凡与 家族有关系的人;如宗族姻亲等。(三)并且悬念已死的祖宗;(四) 以及未来不知谁何的子孙。前人传给我的基业,我必不肯毁坏,必要保 持之,光大之,以传给后人,这正是极端利他心的表现。利他心是无一 定形式的,在何种制度之下,即表现为何种形式。然而我们为什么要拘 制着他,一定只许他在这种制度中表现呢?

以上论族制的变迁,大略已具。现再略论继承之法。一个团体,总 有一个领袖。在血缘团体之内,所谓父或母,自然很容易处于领袖地位 的。父母死后, 亦当然有一个继承其地位的人。女系氏族, 在中国历史 上,可考的有两种继承之法:(一)是以女子承袭财产,掌管祭祀。前 章所述齐国的巫川,即其遗迹。这大约是平时的族长。(二)至于战时 及带有政治性质的领袖,则大约由男子尸其责,而由弟兄相及。殷代继 承之法,是其遗迹。男系氏族,则由父子相继。其法又有多端: 如《左氏》文公元年所说:"楚国之举,恒在少者。"这大约因幼子恒与 父母同居,所以承袭其遗产。蒙古人之遗产,即归幼子承袭。其幼子 称斡赤斤,译言守灶。(二)至于承袭其父之威权地位,则自以长子为 宜,而事实上亦以长子为易。(三)又古代妻妾,在社会上之地位亦大 异。妻多出于贵族,妾则出于贱族,或竟是无母家的。古重婚姻,强大 的外家及妻家,对于个人,是强有力的外援:如郑庄公的大子忽,不 婚于齐,后来以无外援失位。对于部族,亦是一个强有力的与国,所 以立子又以嫡为宜。周人即系如此。以嫡为第一条件,长为第二条件。 后来周代的文化,普行于全国,此项继承之法,遂为法律和习惯所共认 了。然这只是承袭家长的地位,至于财产,则总是众子均分的。 律》:分析家财、田产,不问妻、妾、婢生,但以子数均分。好生之 子,依子量与半分。无子立继者,与私生子均分。所以中国的财产, 不因遗产承袭,而生不均的问题。这是众子袭产,优于一子袭产之点。

无后是人所不能免的,于是发生立后的问题。宗法盛行之世,有一大宗宗子,即生者的扶养,死者的祭祀,都可以不成问题,所以立后问题,容易解决。宗法既废,势非人人有后不可,就难了。在此情形之下,解决之法有三:(一)以女为后;(二)任立一人为后,不问其为同异姓;(三)在同姓中择立一人为后。(一)于情理最近,但宗祧继

承,非徒承袭财产,亦兼掌管祭祀。以女为后,是和习惯相反的。春秋 时, 鄫国以外孙为后, 其外孙是莒国的儿子, 《春秋》遂书"莒人灭 鄫",见《公羊》襄公五、六年。按此实在是论国君承袭的,乃公法上 的关系, 然后世把经义普遍推行之于各方面, 亦不管其为公法私法 了。既和习惯相反,则觊觎财产的人,势必群起而攻,官厅格于习俗, 势必不能切实保护。本欲保其家的,或反因此而发生纠纷,所以势不能 行。(二)即所谓养子,与家族主义的重视血统,而欲保其纯洁的趋势 不合。于是只剩得第(三)的一途。法律欲维持传统观念,禁立异姓为 后,在同姓中并禁乱昭穆之序,谓必辈行相当,如不得以弟为子等。 其实此为古人所不禁,所谓"为人后者为之子",见《公羊》成公十五 年。于是欲人人有后益难,清高宗时,乃立兼祧之法,以济其穷。一人 可承数房之祀。生子多者,仍依次序,分承各房之后。依律例:大宗 子兼祧小宗, 小宗子兼祧大宗, 皆以大宗为重, 为大宗父母服三年, 为小宗父母服期。小宗子兼祧小宗,以本生为重,为本生父母服三 年,为兼祧父母服期。此所谓大宗,指长房,所谓小宗,指次房以 下,与古所谓大宗小宗者异义。世俗有为本生父母及所兼祧之父母均 服三年的,与律例不合。宗祧继承之法,进化至此,可谓无遗憾了。 然其间却有一难题。私有财产之世,法律理应保护个人的产权。他要给 谁就给谁,要不给谁就不给谁。为后之子,既兼有承袭财产之权利,而 法律上替他规定了种种条件, 就不啻干涉其财产的传授了。于是传统的 伦理观念,和私有财产制度,发生了冲突。到底传统的伦理观念,是个 陈旧不切实际的东西。表面上虽然像煞有介事,很有威权,实际上已和 现代人的观念不合了。私有财产制度,乃现社会的秩序的根柢,谁能加 以摇动?于是冲突之下,伦理观念,乃不得不败北而让步。法律上乃不 得不承认所谓立爱,而且多方保护其产权。 《清律例》: 继子不得于 所后之亲, 听其告官别立。其或择立贤能, 及所亲爱者, 不许宗族以 次序告争,并官司受理。至于养子,法律虽禁其为嗣,实际上仍有 之。亦不得不听其存在,且不得不听其酌给财产。亦见《清律例》。因 为国家到底是全国人民的国家, 在可能范围内, 必须兼顾全国人民各方 面的要求,不能专代表家族的排外自私之念。在现制度之下,既不能无 流离失所之人: 家族主义者流, 既勇于争袭遗产, 而怯于收养同宗: 有 异姓的人肯收养他, 国家其势说不出要禁止。不但说不出要禁止, 在代 表人道主义和维持治安的立场上说, 无宁还是国家所希望的。既承认养 子的存在,在事实上,自不得不听其酌给遗产了。这也是偏私的家族观 念,对于公平的人道主义的让步,也可说是伦理观念的进步。

假使宗祧继承的意思,而真是专于宗祧继承,则拥护同姓之男,排

斥亲生之女,倒也还使人心服。因为立嗣之意,无非欲保其家,而家族 的存在,是带着几分斗争性质的。在现制度之下,使男子从事于斗争, 确较女子为适宜,这并非从个人的身心能力上言,乃是从社会关系上 言。这也是事实。无如世俗争继的,口在宗祧,心存财产,都是前人所 谓"其言蔼如,其心不可问"的。如此而霸占无子者的财产,排斥其亲生 女,就未免使人不服了。所以有国民政府以来,废止宗祧继承,男女均 分遗产的立法。这件事于理固当,而在短时间内,能否推行尽利,却是 问题。旧律,遗产本是无男归女,无女入官的。近人笔记云: 定《刑统》,户绝资产下引《丧葬令》:诸身丧户绝者,所有部曲、 客女、奴婢、店宅、资财,并令近亲转易货卖,将营葬事,及量营功 德之外, 余财并与女。无女均入以次近亲。无亲戚者, 官为检校。若 亡人在日, 自有遗嘱处分, 证验分明者, 不用此令。此《丧葬令》乃 《唐令》,知唐时所谓户绝,不必无近亲。虽有近亲,为营丧葬,不 必立近亲为嗣子,而远亲不能争嗣,更无论矣。虽有近亲,为之处 分,所余财产,仍传之亲女,而远亲不能争产,更无论矣。此盖先世 相传之法,不始于唐。"按部曲、客女,见第四章。入官非人情所愿, 强力推行,必多流弊,或至室碍难行。如隐匿遗产,或近亲不易查 明,以致事悬不决,其间更生他弊等。归之亲女,最协人情。然从前 的立嗣,除祭祀外,尚有一年老奉养的问题。而家族主义,是自私的。 男系家族, 尤其以男子为本位, 而蔑视女子的人格。女子出嫁之后, 更 欲奉养其父母,势实有所为难。所以旧时论立嗣问题的人,都说最好是 听其择立一人为嗣, 主其奉养、丧葬、祭祀, 而承袭其遗产。这不啻以 本人的遗产,换得一个垂老的扶养,和死后的丧葬祭祀。今欲破除迷 信,祭祀固无问题,对于奉养及丧葬,似亦不可无善法解决。不有遗产 以为交易, 在私有制度之下, 谁肯顾及他人的生养死葬呢? 所以有子者 遗产男女均分,倒无问题,无子者财产全归于女,倒是有问题的。所以 变法贵全变,革命要彻底。枝枝节节而为之,总只是头痛医头,脚痛医 脚的对症疗法。

姓氏的变迁,今亦须更一陈论。姓的起源,是氏族的称号,由女系易而为男系,说已见前。后来姓之外又有所谓氏。什么叫做氏呢?氏是所以表一姓之中的支派的。如后稷之后都姓姬,周公封于周,则以周为氏;其子伯禽封于鲁,则以鲁为氏;国君即以国为氏。鲁桓公的三子,又分为孟孙、叔孙、季孙三氏是。始祖之姓,谓之正姓,氏亦谓之庶姓。正姓是永远不改的,庶姓则随时可改。因为同出于一祖的人太多了,其支分派别,亦不可无专名以表之,而专名沿袭太久,则共此一名的人太多,所以又不得不改。改氏的原因甚多,此只举其要改的根本

原理。此外如因避难故而改氏以示别族等, 亦是改氏的一种原因。

《后汉书·羌传》说: 羌人种姓中, 出了一个豪健的人, 便要改用他的 名字做种姓。如爱剑之后, 五世至研, 豪健, 其子孙改称研种: 十三世 至烧当,复豪健,其子孙又改称烧当种是。这正和我国古代的改氏,原 理相同。假如我们在鲁国, 遇见一个人, 问他尊姓, 他说姓姬。这固然 足以表示他和鲁君是一家。然而鲁君一家的人太多了,鲁君未必能个个 照顾到,这个人,就未必一定有势力,我们听了,也未必肃然起敬。假 若问他贵氏,他说是季孙,我们就知道他是赫赫有名的正卿的一家。正 卿的同族, 较之国君的同姓, 人数要少些, 其和正卿的关系, 必较密 切,我们闻言之下,就觉得炙手可热,不敢轻慢于他了。这是举其一 端,其余可以类推。如以技为官,以官为氏,问其氏,即既可知其 官,又可知其技。所以古人的氏,确是有用的。至于正姓,虽不若庶姓 的亲切,然婚姻之可通与否,全论正姓的异同。所以也是有用的。顾炎 武《原姓篇》说春秋以前, 男子称氏, 女子称姓, 在室冠之以序, 如叔 隗、季隗之类。出嫁, 更冠以其夫之氏族, 如宋伯姬、赵姬、卢蒲姜 之类。在其所适之族,不必举出自己的氏族来,则亦以其父之氏族冠 之,如骊姬、梁嬴之类。又有冠之以谥的,如成风、敬姜之类。这不 是男子不论姓,不过举氏则姓可知罢了。女子和社会上无甚关系,所以 但称姓而不称其氏,这又可以见得氏的作用。

贵族的世系,在古代是有史官为之记载的。此即《周官》小史之 职。记载天子世系的,谓之帝系:记载诸侯卿大夫世系的,谓之世本。 这不过是后来的异名,其初原是一物。又瞽矇之职,"讽诵诗,世奠 系"。疑当作奠世系。《注》引杜子春说:谓瞽矇"主诵诗,并诵世 系"。世系而可诵,似乎除统绪之外,还有其性行事迹等。颇疑《大戴 礼记》的《帝系姓》,原出于小史所记;《五帝德》则是原出于瞽矇所 诵的。自然不是完全的。这是说贵族。至于平民,既无人代他记载,而 他自己又不能记载,遂有昧于其所自出的。《礼记·曲礼》谓买妾不知 其姓,即由于此。然而后世的士大夫,亦多不知其姓氏之所由来的。这 因为谱牒掌于史官, 封建政体的崩溃, 国破家亡, 谱牒散失, 自然不能 知其姓氏之所由来了。婚姻的可通与否, 既不复论古代的姓, 新造姓氏 之事亦甚少。即有之, 亦历久不改。阅一时焉, 即不复能表示其切近的 关系, 而为大多数人之所共, 与古之正姓同。姓遂成为无用的长物, 不 过以其为人人之所有, 囿于习惯, 不能废除罢了。然各地方的强宗巨 家,姓氏之所由来,虽不可知,而其在实际上的势力自在。各地方的 人, 也还尊奉他。在秦汉之世, 习为固然, 不受众人的注意。汉末大 乱,各地方的强宗巨家,开始播迁,到了一个新地方,还要表明其本系

某地方的某姓;而此时的选举制度,又重视门阀;于是又看重家世,而有魏晋以来的谱学了。见第四章。

## 第3章 政体

社会发达到一定的程度,国家就出现了。在国家出现之前,人类团结的方法,只靠血缘,其时重要的组织,就是氏族,对内的治理,对外的防御,都靠着它。世运渐进,血缘相异的人,接触渐多,人类的组织,遂不复以血统相同为限,聚居一地方的,亦不限于血统相同的人。于是氏族进而为部落。统治者的资格,非复族长而为酋长。其统治亦兼论地域,开国家领土的先河了。

从氏族变为部落,大概经过这样的情形。在氏族的内部,因职业的分化,家族渐渐兴起。氏族的本身,遂至崩溃。各家族,非如其在氏族时代,绝对平等,而有贫富之分。财富即是权力,氏族平和的情形,遂渐渐破坏,贫者和富者之间,发生了矛盾,不得不用权力统治。其在异氏族之间,则战斗甚烈。胜者以败者为俘虏,使服劳役,是为奴隶。其但征收其贡赋的,则为农奴。农奴、奴隶和主人之间,自然有更大的盾,需要强力镇压。因此故,益促成征服氏族的本身发生变化。征服氏族的全体,是为平民。其中掌握事权的若干人,形成贵族。贵族中如有农奴、奴隶相去远。其后血统相同的作用渐微,掌握政权与否之关系渐大,则平民与农奴、奴隶相去转近,而其与贵族相去转远。参看下章。但平民总仍略有参政之权,农奴和奴隶则否。政权的决定,在名义上最后属于一人的,是为民主政体;属于较少数人的,是为贵族政体;属于较多数人的,是为民主政体。这种分类之法,是出于亚里斯多德

(Aristotle) <sup>(1)</sup>的。虽与今日情形不同,然以论古代的政体,则仍觉其

适合。

氏族与部落, 在实际上, 是不易严密区分的。因为进化到部落时 代,其内部,总还保有若干氏族时代的意味。从理论上言,则其团结, 由于血统相同, 虽实际未必相同, 然苟被收容于其团体之内, 即亦和 一律看待。而其统治, 亦全本于亲族关系的, 血统相同的人, 族。其不然的,则为部落。因其二者杂糅,不易区别,我们亦可借用 《辽史》上的名词,称之为部族。见《营卫志》。 至于古代所谓国家, 其意义,全和现在不同。古所谓国,是指诸侯的私产言之。包括(一) (二)及其有收益的土地。大夫之所谓家者亦然。古书上 所谓国,多指诸侯的都城言。都城的起源,即为诸侯的住所。 封域以内,以财产意义言,并非全属诸侯所私有。其一部分, 用以分封的。对于此等地方,诸侯仅能收其贡而不能收其税赋。其能 以为财产上的收入的, 亦限于诸侯的采地。 直接收其税赋, "古者诸侯始受封,必有采地。其后子孙虽有罪黜, 黜, 使子孙贤者守之, 世世, 以祠其始受封之人, 此之谓兴灭国, 绝世。"即指此。采地从财产上论,是应该包括于国字之内的。 "天子有田以处其子孙,诸侯有国以处其子孙。 言以相备。说天子有田,即见得诸侯亦有田:说诸侯有国, 子亦有国。在此等用法之下,田字的意义,亦包括国,国字的意义, 亦包括田。乃古人语法如此。今之所谓国家,古无此语。必欲求其相 近的,则为"社稷"二字或"邦"字。社是土神,稷是谷神,是住居于同一 地方的人, 所共同崇奉的。故说社稷沦亡, 即有整个团体覆灭之意。邦 和封是一语。封之义为累土。两个部族交界之处,把土堆高些, 识,则谓之封。引申起来,任用何种方法,以表示疆界,都可以谓之 封。如掘土为沟,以示疆界,亦可谓之封。故今辽宁省内,有地名沟 帮子。帮字即邦字, 亦即封字。上海洋泾浜之浜字, 亦当作封。疆界 即谓之邦。古邦字和国字,意义本各不同。汉高祖名邦,汉 所至之地, 人讳邦字,都改做国。于是国字和邦字的意义混淆了。现在古书中有若 干国字,本来是当作邦字的。如《诗经》里的"日辟国百里"、 百里"便是。封域可以时有赢缩,城郭是不能时时改造的。國空与域同 从或声, 其初当亦系一语, 则国亦有界域之意。然久已分化为两语 了。古书中用国字、域字,十之九,意义是不同的。

贵族政体和民主政体,在古书上,亦未尝无相类的制度。然以大体言之,则君权之在中国,极为发达。君主的第一个资格,是从氏族时代的族长,沿袭而来的,所以古书上总说君是民之父母。其二则为政治或

军事上之首领。其三则兼为宗教上之首领。所以天子祭天地,诸侯祭社稷等,《礼记·王制》。均有代表其群下而为祭司之权,而《书经》上说:"天降下民,作之君,作之师。"《孟子·梁惠王下篇》引。君主又操有最高的教育之权。

君主前身,既然是氏族的族长,所以他的继承法,亦即是氏族族长的继承法。在母系社会,则为兄终弟及,在父系社会,则为父死子继。已见前章。当其为氏族族长时,无甚权利可争,而其关系亦小,所以立法并不十分精密。《左氏》昭公二十六年,王子朝告诸侯,说周朝的继承法,适庶相同则论年,"年钧以德,德钧则卜"。两个人同年,是很容易的事情,同月,同日,同时则甚难,何至辨不出长幼来,而要用德卜等漫无标准的条件?可见旧法并不甚密。《公羊》隐公元年何《注》说:"礼:适夫人无子,立右媵。右媵无子,立左媵。左媵无子,立适侄娣。适侄娣无子,立右媵侄娣。右媵侄娣无子,立左媵侄娣。质家亲亲先立娣。文家尊尊先立侄。《春秋》以殷为质家,周为文家。适子有孙而死,质家亲亲先立弟,文家尊尊先立孙。其双生,质家据见立先生,文家据本意立后生。"定得非常严密。这是后人因国君的继承,关系重大,而为之补充的,乃系学说而非事实。

周厉王被逐,宣王未立,周、召二公,共和行政,凡十四年。主权不属于一人,和欧洲的贵族政体,最为相像。按《左氏》襄公十四年,卫献公出奔,卫人立公孙剽,孙林父、甯殖相之,以听命于诸侯,此虽有君,实权皆在二相,和周、召的共和,实际也有些相像。但形式上还是有君的。至于鲁昭公出奔,则鲁国亦并未立君,季氏对于国政,决不能一人专断,和共和之治,相像更甚了。可见贵族政体,古代亦有其端倪,不过未曾发达而成为一种制度。

至于民主政治,则其遗迹更多了。我们简直可以说:古代是确有这种制度,而后来才破坏掉的。《周官》有大询于众庶之法,乡大夫"各帅其乡之众寡而致于朝",小司寇"摈以序进而问焉"。其事项:为询国危,询国迁,询立君。按《左氏》定公八年,卫侯欲叛晋,朝国人,使王孙贾问焉。哀公元年,吴召陈怀公,怀公亦朝国人而问,此即所谓询国危。盘庚要迁都于殷,人民不肯,盘庚"命众悉造于庭",反复晓谕。其言,即今《书经》里的《盘庚篇》。周大王要迁居于岐,"属其父老而告之"。《孟子·梁惠王下篇》。此即所谓询国迁。《左氏》昭公二十四年,周朝的王子朝和敬王争立,晋侯使士景伯往问。士伯立于乾祭,城门名。而问于介众。介众,大众。哀公二十六年,越人纳卫侯,卫人

亦致众而问。此即所谓询立君。可见《周官》之言,系根据古代政治上 的习惯,并非理想之谈。《书经·洪范》:"汝则有大疑,谋及乃心,谋 及卿士,谋及庶人,谋及卜筮。汝则从,龟从,筮从,卿士从,庶民 从,是之谓大同。身其康强,子孙其逢,吉。汝则从,龟从,筮从,卿 士逆, 庶民逆, 吉。卿士从, 龟从, 筮从, 汝则逆, 庶民逆, 吉。庶民 从, 龟从, 筮从, 汝则逆, 卿士逆, 吉。汝则从, 龟从, 筮逆, 卿士 逆,庶民逆,作内吉,作外凶。龟筮共违于人,用静吉,用作凶。"此 以(一)君主,(二)卿士,(三)庶人,(四)龟, (五) 筮, 各占 一权,而以其多少数定吉凶,亦必系一种会议之法。并非随意询问。至 于随意询问之事,如《孟子》所谓"国人皆曰贤,然后察之,见贤焉, 然后用之":"国人皆曰不可,然后察之,见不可焉,然后去之":"国人 皆曰可杀, 然后察之, 见可杀焉, 然后杀之"。 《梁惠王下篇》。以及 《管子》所谓啧室之议等,见《桓公问篇》。似乎不过是周谘博采,并 无必从的义务。然其初怕亦不然。野蛮部落, 内部和同, 无其矛盾, 舆 论自极忠实。有大事及疑难之事,会议时竟有须全体通过,然后能行, 并无所谓多数决的。然则舆论到后来,虽然效力渐薄,竟有如郑人游于 乡校,以议执政,而然明欲毁乡校之事。见《左氏》襄公三十年。然 在古初,必能影响行政,使当局者不能不从,又理有可信了。原始的制 度, 总是民主的。到后来, 各方面的利害冲突既深; 政治的性质, 亦益 复杂: 才变而由少数人专断。这是普遍的现象, 无足怀疑的。有人说: 中国自古就是专制,国人的政治能力,实在不及西人,固然抹杀史实; 有人举此等民权遗迹以自豪, 也是可以不必的。

以上所述,是各部族内部的情形。至于合全国而观之,则是时正在部族林立之世。从前的史家,率称统一以前为封建时代,此语颇须斟酌。学术上的用语,不该太拘于文字的初诂。封建二字,原不妨扩而充之,兼包列国并立的事实,不必泥定字面,要有一个封他的人。然列国本来并立,和有一个封他的人,二者之间,究应立一区别。我以为昔人所谓封建时代,应再分为(一)部族时代,或称先封建时代;(二)封建时代较妥。所谓封建,应指(甲)慑服异部族,使其表示服从;(乙)打破异部族,改立自己的人为酋长;(丙)使本部族移殖于外言之。

中国以统一之早,闻于世界。然秦始皇的灭六国,事在民国纪元前二一三二年,自此上溯至有史之初,似尚不止此数,若更加以先史时期,则自秦至今的年代,几乎微末不足道了。所以历史上像中国这样的大国,实在是到很晚的时期才出现的。

从部族时代,进而至于封建时代,是从无关系进到有关系,这是统一的第一步。更进而开拓荒地,互相兼并,这是统一的第二步。这其间的进展,全是文化上的关系。因为必先(一)国力充实,然后可以征服他国。(二)亦必先开拓疆土,人口渐多,经济渐有进步,国力方能充实。(三)又必开拓渐广,各国间壤地相接,然后有剧烈的斗争。(四)而交通便利,风俗渐次相同,便于统治等,尤为统一必要的条件。所以从分立而至于统一,全是一个文化上的进展。向来读史的人,都只注意于政治方面,实在是挂一漏万的。

要知道封建各国的渐趋于统一,只要看其封土的扩大,便可知道。 今文家说列国的封土: 是天子之地方千里, 公、侯皆方百里, 伯七十 里,子、男五十里,不满五十里的为附庸。《<mark>孟子·万章下篇》</mark>, 记·王制》。古文家说:则公方五百里,侯四百里,伯三百里,子二百 里,男百里。《周官·大司徒》。这固然是虚拟之辞,不是事实,不论 今古文和诸子书, 所说的制度, 都是著书的人, 以为该怎样办所拟的 一个草案,并不全是古代的事实。然亦必以当时的情势为根据。 梁》说:"古者天子封诸侯,其地足以容其民,其民足以满城而自守 也。"襄公二十九年。这是古代封土,必须有一个制限,而不容任意扩 大的原因。今古文异说,今文所代表的,常为早一时期的制度,古文所 代表的则较晚。秦汉时的县,大率方百里,见《汉书·百官公卿表》。 可见方百里实为古代的一个政治区域,此今文家大国之封所由来。其超 过于此的,如《礼记·明堂位》说:"成王封周公于曲阜,地方七百 里。"《史记·汉兴以来诸侯年表》说:"周封伯禽、康叔于鲁、卫,地 各四百里:大公于齐,兼五侯地。"这都是后来开拓的结果,而说者误 以为初封时的事实的。列国既开拓至此,谈封建制度的人,自然不能研 而小之,亦不必斫而小之,就有如古文家所说的制度了。以事实言之: 今文家所说的大国, 在东周时代, 已是小国。古文家所说的大国, 则为 其时的次等国。至其时的所谓大国,则子产称其"地方数圻"; 圻同畿, 即方数千里,见《左氏》襄公三十五年。《孟子》说:"海内之国,方 千里者九,齐集有其一。"《梁惠王上篇》。惟晋、楚、齐、秦等足以 当之。此等大国,从无受封于人的,即古文家心目中,以为当封建之 国,亦不能如此其大;所以谈封建制度的不之及。

此等大国,其实际,实即当时谈封建制度者之所谓王。《礼记》说:"天无二日,民无二王。"《曾子问》。这只是古人的一个希望,事实上并不能如此。事实上,当时的中国,是分为若干区域,每区域之中,各自有王的。所以春秋时吴、楚皆称王,战国时七国亦皆称王。

公、侯、伯、子、男等,均系美称。论其实,则在一国之内,有最高主 《礼记·曲礼》:"九州之伯,入天子之国曰牧,于 权的,皆称为君。 外曰侯,于其国曰君。"其为一方所归往的,即为此一区域中的王。 《管子·霸言》说:"强国众,则合强攻弱以图霸;强国少,则合小攻大 以图王。"此为春秋时吴、楚等国均称王,而齐、晋等国仅称霸的原 因。因为南方草昧初开,声明文物之国少,肯承认吴、楚等国为王;北 方鲁、卫、宋、郑等国,就未必肯承认齐、晋为王了。倒是周朝,虽然 弱小, 然其称王, 是自古相沿下来的, 未必有人定要反对它: 而当时较 大之国, 其初大抵是它所封建, 有同姓或亲戚的关系, 提起它来, 还多 少有点好感;而在国际的秩序上,亦一时不好否认它; 于是齐桓、晋文 等,就有挟天子以令诸侯之举了。霸为伯的假借字。伯的本义为长。 《礼记·王制》说:"千里之外设方伯。五国以为属,属有长。十国以为 连,连有帅。三十国以为卒,卒有正。二百一十国以为州,州有伯。八 州,八伯,五十六正,百六十八帅,三百三十六长。八伯各以其属,属 于天子之老二人。分天下以为左右,曰二伯。"这又是虚拟的制度,然 亦有事实做根据的。凡古书所说朝贡、巡守等制度, 大抵是邦畿千里之 内的规模。或者还更小于此。如《孟子·梁惠王下篇》说天子巡守的制 度,是"春省耕而补不足,秋省敛而助不给",这只是后世知县的劝 农。后人扩而充之,以为行之于如《禹贡》等书所说的九州之地,于理 就不可通了。春天跑到泰山,夏天跑到衡山,秋天跑到华山,冬天跑 到恒山, 无论其为回了京城再出去, 或者从东跑到南, 从南跑到西, 从西跑到北, 总之来不及。

然其说自有所本。《公羊》隐公五年说:"自陕以东,周公主之; 自陕以西,召公主之。"此即二伯之说所由来。分《王制》的九州为左 右,各立一伯,古无此事;就周初的封域,分而为二,使周公、召公, 各主其一,则不能谓无此事的。然则所谓八州八伯,恐亦不过就王畿之 内,再分为九,天子自治其一,而再命八个诸侯,各主一区而已。此项 制度,扩而大之,则如《左氏》僖公四年,管仲对楚使所说:"昔召康 公命我先君大公曰:五侯九伯,女实征之,以夹辅周室。赐我先君履, 东至于海,西至于河,南至于穆陵,北至于无棣。"等于《王制》中所 说的一州之伯了。此自非周初的事实,然管仲之说,亦非凭空造作,亦 仍以小规模的伯为根据。然则齐桓、晋文等,会盟征伐,所牵连而及 的,要达于《王制》所说的数州之广,其规模虽又较大,而其霸主之 称,还是根据于此等一州之伯的,又可推而知了。春秋时晋、楚、齐、 秦等国,其封土,实大于殷周之初。其会盟征伐的规模,亦必较殷、周 之初,有过之无不及。特以强国较多,地丑德齐,莫能相尚,不能称 王。吴、楚等虽称王,只是在一定区域之内,得其小国的承认。至于战国时,就老实不客气,各自在其区域之中,建立王号了。然此时的局势,却又演进到诸王之上,要有一个共主,而更高于王的称号,从来是没有的。乃借用天神之名,而称之为帝。齐湣王和秦昭王,曾一度并称东西帝;其后秦围邯郸,魏王又使辛垣衍劝赵尊秦为帝;即其事。此时研究历史的人,就把三代以前的酋长,拣了五个人,称之为五帝。所以大昊、炎帝、黄帝、少昊、颛顼之称,是人神相同的。后来又再推上去,在五帝以前,拣了三个酋长,以说明社会开化的次序。更欲立一专名以名之,这却真穷于辞了。乃据"始王天下"之义,加"自"字于"王"字之上,造成一个"皇"字,而有所谓三皇。见《说文》。皇王二字,形异音同,可知其实为一语。至秦王政并天下,遂合此二字,以为自己的称号,自汉以后,相沿不改。

列国渐相吞并,在大国之中,就建立起郡县制度来。《王制》 说:"天子之县内诸侯,禄也:外诸侯,嗣也。"又说:"诸侯之大夫, 不世爵禄。"可见内诸侯和大夫,法律上本来不该世袭的。事实上虽不 能尽然, 而亦不必尽不然, 尤其是在君主权力扩张的时候。倘使天子在 其畿内,大国的诸侯在其国内,能切实将此制推行;而于其所吞灭之 国,亦能推行此制;封建就渐变为郡县了。(一)春秋战国时,灭国而 以为县的很多,如楚之于陈、蔡即是。有些灭亡不见记载,然秦汉时的 县名,和古国名相同的甚多,亦可推见其本为一国,没入大国之中,而 为其一县。(二)还有卿大夫之地,发达而成为县的。如《左氏》昭公 二年,晋分祁氏之田以为七县,羊舌氏之田以为三县是。(三)又有因 便于战守起见,有意设立起来的,如商君治秦,并小都、乡、邑,聚以 为县是。见《史记·商君列传》。至于郡,则其区域本较县为小,且为 《周书·作雒篇》:"千里百县,县有四郡。"其与县分立 的,则较县为荒陋。《左氏》哀公二年,赵简子誓师之辞,说"克敌者 上大夫受县,下大夫受郡"。然此等与县分立之郡,因其在边地之故, 其兵力反较县为充足, 所以后来在军事上须要控扼之地, 转多设立。

甘茂谓秦王曰:"宜阳大县也,上党、南阳,积之久矣,名曰县,其实郡也。"春申君言于楚王曰:"淮北地边齐,其事急,请以为郡便。"皆见《史记》本传。事实上以郡统制县,保护县,亦觉便利,而县遂转属于郡。战国时,列国的设郡,还是在沿边新开辟之地的。如楚之巫、黔中,赵之云中、雁门、代郡,燕之上谷、渔阳、右北平、辽西、辽东郡等。到秦始皇灭六国后,觉得到处都有驻兵镇压的必要,就要分天下为三十六郡了。

封建政体,沿袭了几千年,断无没有反动之力之理。所以秦灭六国 未几,而反动即起。秦汉之间以及汉初的封建,是和后世不同的。在后 世,像晋朝、明朝的封建,不过出于帝王自私之心。天下的人,大都不 以为然。即封建之人,对于此制,亦未必敢有何等奢望,不过舍此别无 他法,还想借此牵制异姓,使其不敢轻于篡夺而已。受封者亦知其与时 势不宜,惴惴然不敢自安。所以唐太宗要封功臣,功臣竟不敢受。见 《唐书·长孙无忌传》。至于秦汉间人,则其见解大异。 当时的人,盖 实以封建为当然,视统一转为变局。所以皆视秦之灭六国为无道之举, 称之为暴秦,为强虎狼之秦。然则前此为六国所灭之国如何呢?秦灭六 国, 当恢复原状, 为六国所灭之国, 岂不当一一兴灭继绝吗? 倘使以此 为难,论者自将无辞可对。然大多数人的见解,是不能以逻辑论,而其 欲望之所在, 亦是不可以口舌争的。所以秦亡之后, 在戏下的诸侯, 立 即决定分封的方法。当时所封建的是(一)六国之后, 之人。此时的封建,因汉高祖借口于项王背约,夺其关中之地而起兵, 汉代史家所记述,遂像煞是由项王一个人做主,其实至少是以会议的形 式决定的。所以在《太史公自序》里,还无意间透露出一句真消息来, 谓之"诸侯之相王"。当时的封爵,分为二等:大者王,小者侯,这是沿 袭战国时代的故事的。战国时,列国封其臣者,或称侯, 穰侯、文信侯、孟尝君、望诸君等是。侯之爵较君为高, 君为大。此时所封的国,大小无和战国之君相当的, 故亦无君之称。 诸侯之大者皆称王,项羽以霸王为之长,而义帝以空名加于其上,也是 取法于东周以后, 实权皆在霸主, 而天王仅存虚名的。以大体言, 可谓之不惬当。然人的见解,常较时势为落后。人心虽以为允治, 势已不容许,总是不能维持的。所以不过五年,而天下复归于统一 然而当时的人心, 仍未觉悟, 韩信始终不肯背汉, 至后来死于吕后之 手,读史者多以为至愚。其实韩信再老实些,也不会以汉高祖为可信。 韩信当时的见解,必以为举天下而统属于一人,乃事理所必无。韩信非 自信功高,以为汉终不夺其王,乃汉夺其王之事,为信当时所不能想 象。此恐非独韩信如此,汉初的功臣,莫不如此。若使当时,韩信等预 料奉汉王以皇帝的空名,汉王即能利用之把自己诛灭,又岂肯如此做? 确实,汉高祖翦灭所封的异姓,也是一半靠阴谋, 一半靠实力的, 靠皇帝的虚名。若就法理而论,就自古相传列国间的习惯, 认为正义者论,皇帝对于当时的王,可否如此任意诛灭呢?也还是一个 疑问。所以汉高祖的尽灭异姓之国, 楚王韩信, 梁王彭越, 淮南王英布, 燕王臧荼、卢绾。惟长沙王吴芮仅存。虽然不动干戈, 实在和其尽灭戏下所封诸国,是同样的一个奇迹。不但如此,汉高祖所 封同姓诸国,后来酝酿成吴、楚七国这样的一个大乱,竟会在短期间戡 定; 戡定之后,景帝摧抑诸侯,不得自治民补吏;武帝又用主父偃之策,令诸侯各以国邑,分封子弟;而汉初的封建,居然就名存而实亡;怕也是汉初的人所不能预料的。

封建的元素,本有两个:一为爵禄,受封者与凡官吏同。一为君国子民,子孙世袭,则其为部落酋长时固有的权利,为受封者所独。后者有害于统一,前者则不然。汉世关内侯,有虚名而无土地。后来列侯亦有如此的。《文献通考·封建考》云:"秦、汉以来,所谓列侯者,非但食其邑入而已,可以臣吏民,可以布政令,若关内侯,则惟以虚名受廪禄而已。西都景、武而后,始令诸侯王不得治民,汉置内史治之。自是以后,虽诸侯王,亦无君国子民之实,不过食其所封之邑入,况列侯乎?然所谓侯者,尚裂土以封之也。至东都,始有未与国邑,先赐美名之例,如灵寿王、征羌侯之类是也。至明帝时,有四姓小侯,乃樊氏、郭氏、阴氏、马氏诸外戚子弟,以少年获封者。又肃宗赐东平王苍列侯印十九枚,令王子五岁以上能趋拜者,皆令带之。此二者,皆是未有土地,先佩印,受俸廪。盖至此,则列侯有同于关内侯者矣。"然尚须给以廪禄。唐宋以后,必食实封的,才给以禄,则并物质之耗费而亦除去之,封建至此,遂全然无碍于政治了。

后世在中国境内,仍有封建之实的,为西南的土官。土官有两种:一是文的,如土知府、土知州、土知县之类。一是武的,凡以司名的,如宣抚司、招讨司、长官司之类皆是。听其名目,全与流官相同。其实所用的都是部族酋长,依其固有之法承袭。外夷归化中国,中国给以名号,或官或爵。本是各方面之所同,不但西南如此。但其距中国远的,实力不及,一至政教衰微之世,即行离叛而去,这正和三代以前的远国一样。惟西南诸土司,本在封域之内,历代对此的权力,渐形充足,其管理之法,亦即随之而加严。在平时,也有出贡赋,听征调的。这亦和古代诸侯对王朝,小国对大国的朝贡及从征役一样。至其(一)对中国犯顺;(二)或其部族之中,自相争阅;(三)诸部族之间,互相攻击;(四)又或暴虐其民等,中国往往加以讨伐。有机会,即废其酋长,改由中国政府派官治理,是谓"改土归流",亦即古代之变封建为郡县。自秦至今,近二千二百年,此等土官,仍未尽绝,可见封建政体的划除,是要随着社会文化的进步,不是政治一方面的事情了。

封建之世,所谓朝代的兴亡,都是以诸侯革天子之命。此即以一强国,夺一强国的地位,或竟灭之而已。至统一之世,则朝代的革易,其形式有四:(一)为旧政权的递嬗。又分为(甲)中央权臣的篡窃,

- (乙)地方政权的入据。前者如王莽之于汉,后者如朱温之于唐。
- (二)为新政权的崛起,如汉之于秦。(三)为异族的入据,如前赵之于晋,金之于北宋,元之于南宋,清之于明。(四)为本族的恢复,如明之于元。而从全局观之,则(一)有仍为统一的,(二)有暂行分裂的。后者如三国、南北朝、五代都是。然这只是政权的分裂,社会文化久经统一,所以政权的分立,总是不能持久的。从前读史的人,每分政情为(一)内重,(二)外重,(三)内外俱轻三种。内重之世,每有权臣篡窃之变。外重之世,易招强藩割据之忧。内外俱轻之世,则草泽英雄,乘机崛起;或外夷乘机入犯。惟秦以过刚而折,为一个例外。

政权当归诸一人,而大多数人,可以不必过问,甚或以为不当过 问,此乃事势积重所致,断非论理之当然。所以不论哪一国,其原始的 政治,必为民主。后来虽因事势的变迁,专制政治逐渐兴起,然民主政 治,仍必久之而后消灭。观前文所述,可以见之。大抵民主政治的废 坠: (一)由于地大人众,并代表会议而不能召集。(二)大众所议, 总限于特殊的事务,其通常的事务,总是由少数主持常务的人执行的。 久之,此少数人日形专擅,对于该问大众的特殊事务,亦复独断独行。 (三)而大众因情势涣散,无从起而加以纠正。专制政治就渐渐形成 了。这是形式上的变迁。若探求其所以然,则国家大了,政情随之复 杂,大的、复杂的事情,普通人对之不感兴趣,亦不能措置。此实为制 度转变的原因。

然民主的制度,可以废坠,民主的原理,则终无灭绝之理。所以先秦诸子,持此议论的即很多。因后世儒术专行,儒家之书,传者独多,故其说见于儒家书中的亦独多,尤以《孟子》一书,为深入人心。其实孟子所诵述的,乃系孔门的书说,观其论尧、舜禅让之语,与伏生之《尚书大传》,互相出入可知。司马迁《五帝本纪》亦采儒家书说。两汉之世,此义仍极昌明。汉文帝元年,有司请立大子。文帝诏云:"朕既不德,上帝神明未歆享;天下人民,未有慊志;今纵不能博求天下贤圣有德之人而禅天下焉,而曰豫建大子,是重吾不德也,谓天下何?"此虽系空言,然天下非一人一家所私有之义,则诏旨中也明白承认了。后来眭孟上书,请汉帝谁差天下,谁差,访求、简择之义。求索贤人,禅以帝位,而退自封百里,尤为历代所无。效忠一姓,汉代的儒家,实不视为天经地义。刘歆系极博通的人,且系汉朝的宗室,而反助王莽以篡汉;扬雄亦不反对王莽;即由于此。但此等高义,懂得的只有少数人,所以不久即湮晦,而君臣之义,反日益昌盛了。

王与君,在古代是有分别的,说已见前。臣与民亦然。臣乃受君豢养的人,效忠于其一身,及其子嗣,尽力保卫其家族、财产,以及荣誉、地位的。盖起于(一)好战的酋长所豢养的武士,(二)及其特加宠任的仆役。其初,专以效忠于一人一家为主。后来(一)人道主义渐形发达。(二)又从利害经验上,知道要保一人一家的安全,或求其昌盛,亦非不顾万民所能。于是其所行者,渐须顾及一国的公益。有时虽违反君主一人一家的利益,而亦有所不能顾。是即大臣与小臣,社稷之臣与私暱嬖倖的区别。然其道,毕竟是从效忠于一人一家,进化而来的,终不能全免此项色彩。至民则绝无效忠于君的义务。两者区别,实不能全免此项色彩。至民则绝无效忠于君的义务。两者区别,实不能全免此项色彩。至民则绝无效忠于君的义务。两者区别,实不能有效忠的、然至后世,却渐渐湮晦了。无官职的平民,亦竟有效忠一姓的,如不仕新朝之类。这在古人看起来,真要莫名其妙了。异民族当别论。民族兴亡之际,是全民族都有效忠的义务的。顾炎武《日知录·正始》条,分别亡国亡天下,所谓亡天下,即指民族兴亡言,古人早见及此了。至于国君失政,应该诛杀改立之义,自更无人提及。

剥极则复,到晚明之世,湮晦的古义,才再露一线的曙光。君主之制,其弊全在于世袭。以遗传论,一姓合法继承的人,本无代代皆贤之理。以教育论,继嗣之君,生来就居于优越的地位,志得意满;又和外间隔绝了,尤其易于不贤。此本显明之理,昔人断非不知,然既无可如何,则亦只好置诸不论不议之列了。君主的昏愚、淫乱、暴虐,无过于明朝之多。而时势危急,内之则流寇纵横,民生憔悴;外之则眼看异族侵入,好容易从胡元手里恢复过来的江山,又要沦于建夷之手。仁人君子,蒿目时艰,深求致祸之原,图穷而匕首见,自然要归结到政体上了。于是有黄宗羲的《明夷待访录》出现,其《原君》、《原臣》两篇,于"天下者天下之天下"之义,发挥得极为深切,正是晴空一个霹雳,一个霹雳。但亦只是晴空一个霹雳而已。别种条件,未曾完具,当然不会见之于行动的。于是旁薄郁积的民主思想,遂仍潜伏着,以待时势的变化。

近百年来的时势,四夷交侵,国家民族,都有绝续存亡的关系,可谓危急极了。这当然不是一个单纯的政治问题。但社会文化和政治的分野,政治力量的界限,昔人是不甚明白的。眼看着时势的危急,国事的败坏,当然要把其大部分的原因,都归到政治上去,当然要发动了政治上的力量来救济它,当然要拟议及于政体。于是从戊戌变法急转直下,而成为辛亥革命。中国的民主政治,虽然自己久有根基,而亲切的观感,则得之于现代的东西列强。代议政体,自然要继君主专制而起。但代议政体,在西洋自有其历史的条件,中国却无有。于是再急转直下,而成为现在的党治。

中国古代,还有一个极高的理想,那便是孔子所谓大同,老子所谓 郅治,许行所谓贤者与民并耕而食,饔飧而治。这是超出于政治范围之外的,因为国家总必有阶级,然后能成立,而孔、老、许行所想望的境界,则是没有阶级的。参看下两篇自明。

(1). 编注: 即亚里士多德。

(2).编注: "國"是"国"的繁体字。

## 第4章 阶级

古代部族之间, 互相争斗: 胜者把败者作为俘虏, 使之从事于劳 役,是为奴隶;其但收取其赋税的,则为农奴;已见上章。古代奴婢之 数,似乎并不甚多,见下。最严重的问题,倒在征服者和农奴之间。国 人和野人,这两个名词, 我们在古书上遇见时,似不觉其间有何严重的 区别。其实两者之间,是有征服和被征服的关系的。不过其时代较早, 古书上的遗迹,不甚显著,所以我们看起来,不觉得其严重罢了。所谓 国人,其初当系征服之族,择中央山险之地,筑城而居。野人则系被征 服之族, 在四面平夷之地, 从事于耕耘。所以(一)古代的都城, 山险之处。国内行畦田, 国外行井田。 (二)国人充任正式军队,野人 则否。参看第八、第九、第十四三章自明。上章所讲大询于众庶之法, 限于乡大夫之属。乡是王城以外之地,乡人即所谓国人。厉王的被逐, "国人莫敢言,道路以目。"然则参与国政,和起而为反抗 举动的,都是国人。若野人,则有行仁政之君,即歌功颂德,襁负而归 则"逝将去汝,适彼乐土",在可能范围之内逃亡而 之:有行暴政之君, 已。所以一个国家, 其初立国的基本, 实在是靠国人的, 即征服部族的 本族。国人和野人之间,其初当有一个很严的界限;彼此之间,还当有 很深的仇恨。后来此等界限,如何消灭?此等仇恨,如何淡忘呢?依我 (一) 距离战争的年代远了, 旧事渐被遗忘。 推想,大约因: 人移居于野,野人亦有移居于国的,居地既近,婚姻互通。 部族,是要朘削被征服的部族以自肥的,在经济上,国人富裕而野人贫 穷;又都邑多为工商及往来之人所聚会,在交通上,国人频繁而野人闭 塞: 所以国人的性质较文, 野人的性质较质。然到后来, 各地方逐渐发 达,其性质,亦变而相近了。再到后来, (四)选举的权利, (五)兵役的义务,亦渐扩充推广,而及于野人,则国人和野人,在法律上亦无甚区别,其畛域就全化除了。参看第七、第九两章自明。

征服之族和被征服之族的区别,可说全是政治上的原因。至于职业 上的区别,则已带着经济上的原因了。古代职业的区别,是为士、农、 工、商。士是战士的意思,又是政治上任事而未有爵者之称,可见古代 的用人, 专在战士中拔擢。至于工商, 则专从事于生业。充当战士的 人, 虽不能全不务农, 但有种专务耕种的农民, 却是不服兵役的。所以 《管子》上有士之乡和工商之乡。见《小匡篇》。 《左氏》宣公十二年 说,楚国之法,"荆尸而举,荆尸,该是一种组织军队的法令。商、 农、工、贾,不败其业。"有些人误以为古代是全国皆兵,实在是错误 的,参看第九章自明。士和卿大夫,本来该没有多大的区别,因为同是 征服之族, 服兵役, 古代政权和军权, 本是混合不分的。但在古代, 不 论什么职业,多是守之以世。所以《管子》又说:"士之子恒为士,农 之子恒为农,工之子恒为工,商之子恒为商。"《小匡篇》。政治上的 地位,当然不是例外,世官之制既行,士和大夫之间,自然生出严重的 区别来,农、工、商更不必说了。此等阶级,如何破坏呢?其在经济 上,要维持此等阶级,必须能维持严密的职业组织。如欲使农之子恒为 农,则井田制度,必须维持。欲使工之子恒为工,商之子恒为商,则工 官和公家对于商业的管理规则,亦必须维持。然到后来,这种制度,都 破坏了。农人要种田, 你没有田给他种, 岂能不许他从事别种职业? 工 官制度破坏了, 所造之器, 不足以给民用, 民间有从事制造的人, 你岂 能禁止他? 尤其是经济进步,交换之事日多,因而有居间卖买的人,又 岂能加以禁止?私产制度既兴,获利的机会无限,人之趋利,如水就 下, 旧制度都成为新发展的障碍了, 古代由社会制定的职业组织, 如何 能不破坏呢?在政治上:则因(一)贵族的骄淫矜夸,自趋灭亡,而不 得不任用游士。参看第七章。(二)又因有士者之间,互相争夺,败国 亡家之事,史不绝书。一国败,则与此诸侯有关之人,都夷为平民。 家亡,则与此大夫有关的人,都失其地位。(三)又古代阶级,并未像 喀斯德 (caste) ①这样的严峻,彼此不许通婚。譬如《左氏》定公九 年,载齐侯攻晋夷仪,有一个战士,唤做敝无存,他的父亲,要替他娶 亲,他就辞谢,说:"此役也,不死,反,必娶于高、国。"齐国的两个 世卿之家。可见贵族与平民通婚,是容易的。婚姻互通,社会地位的变 动,自然也容易了。这都是古代阶级所以渐次破坏的原因。

奴隶的起源,由于以异族为俘虏。《周官》五隶: 曰罪隶,曰蛮

隶, 曰闽隶, 曰夷隶, 曰貉隶。似乎后四者为异族, 前一者为罪人。然 罪人是后起的。当初本只以异族为奴隶,后来本族有罪的人,亦将他贬 入异族群内, 当他异族看待, 才有以罪人为奴隶的事。参看第十章自 明。经学中,今文家言,是"公家不畜刑人,大夫弗养; 屏诸四夷, 不 及以政"。谓不使之当徭役。见《礼记·王制》。古文家言,则"墨者使 守门, 劓者使守关, 宫者使守内, 刖者使守囿"。《周官》秋官掌戮。 固然,因刑人多了,不能尽弃而不用,亦因今文所说的制度较早,初期 的奴隶, 多数是异族, 仇恨未忘, 所以不敢使用他了。《穀梁》襄公二 十九年:"礼,君不使无耻,不近刑人,不押敌,不迩怨。"不但如 此,社会学家言:氏族时代的人,不惯和同族争斗,镇压本部族之职, 有时不肯做,宁愿让异族人做的。《周官》蛮、闽、夷、貉四隶,各服 其邦之服, 执其邦之兵, 以守王宫及野之厉禁, 正是这个道理。这亦足 以证明奴隶的源出于异族。女子为奴隶的谓之婢。《文选·司马子长报 任安书》李《注》引韦昭云:"善人以婢为妻生子曰获,奴以善人为妻 生子曰臧。齐之北鄙,燕之北郊,凡人男而归婢谓之臧,女而归奴谓之 获。"可见奴婢有自相嫁娶,亦有和平民婚配的。所以良贱的界限,实 亦不甚严峻。但一方面有脱离奴籍的奴隶,一方面又有沦为奴隶的平 民, 所以奴婢终不能尽绝。这是关系整个社会制度的了。奴隶的免除, 有两种方法:一种是用法令。《左氏》襄公三十二年,晋国的大夫栾盈 造反。栾氏有力臣曰督戎, 国人惧之。有一个奴隶, 唤做斐豹的, 和执 政范宣子说道:"苟焚丹书,我杀督戎。"宣子喜欢道,你杀掉他,"所 不请于君焚丹书者,有如日"。斐豹大约是因犯罪而为奴隶,丹书就是 写他的罪状的。一种是以财赎。《吕氏春秋·察微篇》说,鲁国之 法,"鲁人有为臣妾于诸侯者,赎之者取金于府"。这大约是俘虏一类。 后世奴隶的免除, 也不外乎这两种方法。

以上是封建时代的事。封建社会的根柢,是"以力相君"。所以在政治上占优势的人,在社会上的地位,亦占优胜。到资本主义时代,就大不然了。《汉书·货殖列传》说:"昔先王之制:自天子、公、侯、卿、大夫、士,至于皂隶,抱关击柝者,其爵禄、奉养、宫室、车服、棺槨、祭祀、死生之制,各有差品,小不得僭大,贱不得逾贵。"又说,后来自诸侯大夫至于士庶人,"莫不离制而弃本。稼穑之民少,商旅之民多;榖不足而货有余"。榖货,犹言食货。榖、食,本意指食物,引申起来,则包括一切直接供给消费之物。货和化是一语。把这样东西,变成那样,就是交换的行为。所以货是指一切商品。于是"富者木土被文锦,犬马余肉粟,而贫者短褐不完,啥粟饮水。其为编户齐民同列,而以财力相君,虽为仆隶,犹无愠色"。这几句话,最可代表从封

建时代到资本主义时代的变迁。封建社会的根源,是以武力互相掠夺。 人人都靠武力互相掠夺,则人人的生命财产,俱不可保。这未免太危 险。所以社会逐渐进步,武力掠夺之事,总不能不悬为厉禁。到这时 代,有钱的人,拿出钱来,就要看他愿否。于是有钱就是有权力。 的武士,不能不俯首于狡猾悭吝的守财奴之前了。这是封建社会和资本 主义社会转变的根源。平心而论:资本主义的惨酷,乃是积重以后的 事。当其初兴之时,较之武力主义,公平多了,温和多了,自然是人所 欢迎的。资本主义所以能取武力主义而代之,其根源即在于此。然前此 社会的规则,都是根据武力优胜主义制定的,不是根据富力优胜主义制 定的。武力优胜主义,固然也是阶级的偏私,且较富力优胜主义为更 恶。然而人们, (一) 谁肯放弃其阶级的偏私? (二)即有少数大公无 我的人, 亦不免为偏见所蔽, 视其阶级之利益, 即为社会全体的利益; 以其阶级的主张,即为社会全体的公道;这是无可如何的事。所以资本 主义的新秩序,用封建社会的旧眼光看起来,是很不入眼的;总想尽力 打倒他,把旧秩序回复。商鞅相秦,"明尊卑爵秩等级。各以差次名田 宅臣妾。衣服以家次。有功者显荣,无功者虽富无所纷华"。 本传。就是代表这种见解,想把富与贵不一致的情形,逆挽之,使其回 复到富与贵相一致的时代的。然而这如何办得到呢? 封建时代,治者阶 级的精神,最紧要的有两种:一是武勇,一是不好利。惟不好利,故富 贵不能淫, 贫贱不能移: 惟能武勇, 故威武不能屈。这是其所以能高居 民上,维持其治者阶级的地位的原因。在当时原非幸致。然而这种精 神,也不是从天降,从地出,或者如观念论者所说,在上者教化好,就 可以致之的。人,总是随着环境变迁的。假使人而不能随着环境变迁, 则亦不能制驭环境,而为万物之灵了。在封建主义全盛时,治者阶级因 其靠武力得来的地位的优胜,不但衣食无忧,且其生活,总较被治的人 为优裕,自然可以不言利。讲到武勇,则因前此及其当时,他们的生 命,是靠腕力维持的,取之于自然界者如田猎; 取之于人者,则为战 争和掠夺。自能养成其不怕死不怕苦痛的精神。到武力掠夺,悬为厉 禁,被治者的生活,反较治者为优裕:人类维持生活最好的方法,不是 靠腕力取之于自然界,或夺之于团体之外,而反是靠智力以剥削团体以 内的人;则环境大变了。治者阶级的精神,如何能不随之转变呢?于是 滔滔不可挽了。在当时,中坚阶级的人,因其性之所近,分为两派:近 乎文者则为儒, 近乎武者则为侠。古书多以儒侠并称, 亦以儒墨并称, 可见墨即是侠。儒和侠,不是孔、墨所创造的两种团体, 社会上固有的两种阶级, 加以教化, 加以改良的。在孔、 不想把这两个阶级振兴起来, 使之成为国家社会的中坚? 然而滔滔者终 于不可挽了。儒者只成为"贪饮食, 惰作务"之徒。见《墨子·非儒

篇》。侠者则成为"盗跖之居民间者"。《史记·游侠列传》。质而言 之,儒者都是现在志在衣食,大些则志在富贵的读书人。侠者则成为现 在上海所谓白相人了。我们不否认,有少数不是这样的人,然而少数总 只是少数。这其原理, 因为在生物学上, 人, 大多数总是中庸的, 而特 别的好,和特别的坏,同为反常的现象。所以我们赞成改良制度,使大 多数的中人,都可以做好人:不赞成认现社会的制度为天经地义,责成 人在现制度之下做好人, 陈义虽高, 终成梦想。直到汉代, 想维持此等 阶级精神,以为国家社会的中坚的,还不乏其人。试看贾谊《陈政事 疏》所说圣人有金城之义,董仲舒对策说食禄之家不该与民争利一段, 均见《汉书》本传。便可见其大概。确实,汉朝亦还有此种人。如盖宽 饶,"刚直高节,志在奉公"。儿子步行戍边,专务举发在位者的弊窦, 又好犯颜直谏,这确是文臣的好模范。又如李广,终身除射箭外无他嗜 好,绝不言利,而于封侯之赏,却看得很重。广为卫青所陷害而死,他 的儿子敢, 因此射伤卫青, 又给霍去病杀掉, 汉武帝都因其为外戚之故 而为之讳,然李广的孙子陵,仍愿为武帝效忠。他敢以步卒五千,深入 匈奴。而且"事亲孝,与士信,临财廉,取与义,分别有让,恭俭下 人"。见《汉书·司马迁传》迁报任安书。这真是一个武士的好模范。还 有那奋不顾身, 立功绝域的傅介子、常惠、陈汤、班超等, 亦都是这一 种人。然而滔滔者终于不可挽了。在汉代,此等人已如凤毛麟角,魏晋 以后,遂绝迹不可复见。岂无好人?然更不以封建时代忠臣和武士的性 质出现了。过去者已去,如死灰之不可复燃。后人谈起这种封建时代的 精神来,总觉得不胜惋惜。然而无足惜也。这实在不是什么好东西。当 时文臣的见解,已不免于偏狭。武人则更其要不得。譬如李广,因闲居 之时,灞陵尉得罪了他,如灞陵尉之意,真在于奉公守法,而不是有 意与他为难,还不能算得罪他,而且是个好尉。到再起时,就请尉与 俱,至军而斩之,这算什么行为?他做陇西太守时,诈杀降羌八百余 人,岂非武士的耻辱?至于一班出使外国之徒,利于所带的物品,可以 干没,还好带私货推销,因此争求奉使。到出使之后,又有许多粗鲁的 行为, 讹诈的举动, 以致为国生事, 引起兵端, 见《史记·大宛列 传》。这真是所谓浪人,真是要不得的东西。中国幸而这种人少,要是 多, 所引起的外患, 怕还不止五胡之乱。

封建时代的精神过去了。社会阶级,遂全依贫富而分。当时所谓富者,是(一)大地主,(二)大工商家,详见下章。晁错《贵粟疏》说:"今法律贱商人,商人已富贵矣;尊农夫,农夫已贫贱矣。俗之所贵,主之所贱;吏之所卑,法之所尊;上下相反,好恶乖迕,而欲国富法立,不可得也。"可见法律全然退处于无权了。

因资本的跋扈, 奴婢之数, 遂大为增加。中国古代, 虽有奴婢, 似 乎并不靠他做生产的主力。因为这时候,土地尚未私有,旧有的土地, 都属于农民。君大夫有封地的,至多只能苛取其租税,强征其劳力,即 役。至于夺农民的土地为己有,而使奴隶从事于耕种,那是不会有这件 事的。因为如此,于经济只有不利。所以虽有浮暴之君,亦只会弃田 以为苑囿。到暴力一过去, 苑囿就又变做田了。大规模的垦荒, 或使 奴隶从事于别种生产事业,那时候也不会有。其时的奴隶,只是在家庭 中,以给使令,或从事于消费品的制造。如使女奴舂米、酿酒等。为 经济的力量所限, 其势自不能其多。到资本主义兴起后, 就不然了。 (一) 土地既已私有,原来的农奴,都随着土地,变成地主的奴隶。王 莽行王田之制,称奴隶为"私属",和田地都不得卖买。若非向来可以卖 买,何必有此法令呢?这该是秦汉之世,奴婢增多的一大原因。所以奴 婢是由俘虏、罪人两政治上的原因造成的少,由经济上的原因造成的 多。(二)农奴既变为奴隶,从事于大规模的垦荒的,自然可以购买奴 隶, 使其从事耕作。(三)还可以使之从事于别种事业。如《史记·货 殖列传》说: 刁閒收取桀黠奴, 使之逐渔盐商贾之利。所以又说童手指 千,比千乘之家。如此,奴婢越多越富,其数就无制限了。此时的奴 婢,大抵是因贫穷而鬻卖的。因贫穷而卖身,自古久有其事。所以《孟 子·万章上篇》,就有人说:百里奚自鬻于秦养牲者之家。然在古代, 此等要不能甚多。至汉代,则贾谊说当时之民,岁恶不入,就要"请爵 卖子",成为经常的现象了。此等奴婢,徒以贫穷之故而卖身,和古代 出于俘虏或犯罪的, 大不相同, 国家理应施以制止及救济。然当时的国 家,非但不能如此,反亦因之以为利。如汉武帝,令民入奴婢, 身复;为郎的增秩。其时行算缗之法,遣使就郡国治隐匿不报的人的 罪,没收其奴婢甚多,都把他们分配到各苑和各机关,使之从事于生产 事业。见《史记·平准书》。像汉武帝这种举动,固然是少有的,然使 奴婢从事于生产事业者,必不限于汉武帝之世,则可推想而知,奴隶遂 成为此时官私生产的要角了。汉末大乱,奴婢之数,更行增多。后汉光 武一朝,用法令强迫释放奴婢很多。均见《后汉书》本纪。然亦不过救 一时之弊,终不能绝其根株。历代救济奴隶之法: (一)对于官奴婢, (二)对于私奴婢:则(甲)以法令强迫释放; 大抵以法令赦免。 (乙) 官出资财, 替他赎身; (丙) 勒令以买直为佣资, 计算做工的时 期,足满工资之数,便把他放免。虽有此法,亦不过去其太甚而已。用 外国人做奴婢, 后世还是有的。但非如古代的出于俘虏, 而亦出于鬻 《汉书·西南夷列传》和《货殖列传》,都有所谓"僰僮",就是当 时的商人,把他当做商品贩卖的。《北史·四裔传》亦说:当时的人, 多买獠人做奴仆。因此,又引起政治上的侵略。梁武帝时,梁、益二

州,岁岁伐獠以自利。周武帝平梁、益,亦命随近州镇,年年出兵伐獠,取其生口,以充贱隶。这在后世,却是少有的事,只有南北分立之世,财力困窘,政治又毫无规模,才会有之。至于贩卖,却是通常现象。如唐武后大足元年,敕北方缘边诸郡,不得畜突厥奴婢;穆宗长庆元年,诏禁登、莱州及缘海诸道,纵容海贼,掠卖新罗人为奴婢,就可见海陆两道,都有贩卖外国人口的了。南方的黑色人种,中国谓之昆仑。唐代小说中,多有昆仑奴的记载,更和欧洲人的贩卖黑奴相像。然中国人亦有自卖或被卖做外国人的奴隶的。宋太宗淳化二年,诏陕西缘边诸郡:先因岁饥,贫民以男女卖与戎人,官遣使者,与本道转运使,分以官财物赎,还其父母;真宗天禧三年,诏自今掠卖人口入契丹界者,首领并处死,诱至者同罪,未过界者,决杖黥配,均见《文献通考》。就是其事。

后汉末年, 天下大乱, 又发生所谓部曲的一个阶级。部曲二字, 本 是军队中一个组织的名称。《续汉书·百官志》: 大将军营五部,部下 有曲, 曲下有屯。丧乱之际, 人民无家可归, 属于将帅的兵士, 没有战 事的时候,还是跟着他生活。或者受他豢养或者替他工作。事实上遂发 生隶属的状态。用其力以生产,在经济上是有利的,所以在不招兵的时 候,将帅也要招人以为部曲了。《三国志·李典传》说: 典有宗族部曲 三千余家,就是战时的部曲,平时仍属于将帅之证。 《卫觊传》说: 觊镇关中时,四方流移之民,多有回关中的,诸将多引为部曲,就是 虽不招兵之时,将帅亦招人为部曲之证。平民因没有资本,或者需要 保护,一时应他的招。久之,此等依赖关系,已成过去,而其身分,被 人歧视,一时不能回复,遂成为另一阶级。部曲的女子,谓之客女。历 代法律上, 奴婢伤害良人, 罪较平民互相伤害为重。良人伤害奴婢, 则 罪较平民互相伤害为轻。其部曲、客女,伤害平民的罪,较平民加重, 较奴婢减轻; 平民伤害部曲、客女的, 亦较伤害奴婢加重, 较其互相伤 害减轻。所以部曲的地位,是介于良贱之间的。历魏、晋、南北朝至 唐、宋,都有这一阶级。

使平民在某种程度以内,隶属于他人,亦由来甚久。《商君书·竟内篇》说:"有爵者乞无爵者以为庶子,级乞一人。其无役事也,有爵者不当差徭,在自己家里的时候。庶子役其大夫,月六日。其役事也,随而养之。"有爵者替公家当差徭时,庶子亦跟着他出去。这即是《荀子·议兵篇》所说秦人五甲首而隶五家之制。秦爵二十级,见《汉书·百官公卿表》。级级都可乞人为役,则人民之互相隶属者甚多,所以鲁仲连要说秦人"虏使其民"了。晋武帝平吴以后,王公以下,都得荫

人为衣食客及佃客。其租调及力役等,均入私家。此即汉世封君食邑户的遗法,其身分仍为良民。辽时有所谓二税户,把良民赐给僧寺,其税一半输官,一半输寺。金世宗时免之。亦是为此。此等使人对人直接征收,法律上虽限于某程度以下的物质或劳力,然久之,总易发生广泛的隶属关系,不如由国家征收,再行给与之为得。

封建时代的阶级, 亦是相沿很久的, 岂有一废除即铲灭净尽之理? 所以魏晋以后,又有所谓门阀的阶级。魏晋以后的门阀,旧时的议论, 都把九品中正制度, 见第七章。看做他很重要的原因, 这是错误的。世 界上哪有这种短时间的政治制度,能造成如此深根固柢的社会风尚之 理?又有说:这是由于五胡乱华,衣冠之族,以血统与异族混淆为耻, 所以有这风尚的。这也不对。当时的区别,明明注重于本族士庶之间。 况且五胡乱华,至少在西晋的末年,声势才浩大的,而刘毅在晋初,己 经说当时中正的品评,上品无寒门,下品无世族了。可见门阀之制,并 非起源于魏晋之世。然则其缘起安在呢?论门阀制度的话,要算唐朝的 柳芳,说得最为明白。见《唐书·柳冲传》。据他的说法:则七国以 前,封建时代的贵族,在秦汉之世,仍为强家。因为汉高祖起于徒步, 用人不论家世, 所以终两汉之世, 他们在政治上, 不占特别的势力。然 其在社会上,势力仍在。到魏晋以后,政治上的势力,和社会上的势力 合流,门阀制度,就渐渐固定了。这话是对的。当时政治上扶植门阀制 度的,就是所谓九品中正,见第七章。至于在社会上,则因汉末大乱, 中原衣冠之族, 开始播迁。一个世家大族, 在本地方, 是人人知其为世 家大族的,用不着自行表暴。迁徙到别的地方,就不然了。琅邪王氏是 世族,别地方的王氏则不然。博陵崔氏是世族,别地方的崔氏则不然。 一处地方,就迁来一家姓王的,姓崔的,谁知道他是哪里的王?哪里的 崔呢?如此,就不得不郑重声明,我是琅邪王而非别的王氏;是博陵崔 而非别的崔氏了。这是讲门阀的所以要重视郡望的原因。到现在,我们 旧式婚姻的简帖上,还残留着这个老废物。这时候,所谓门第的高下, 大概是根据于: (一) 本来门第的高下。这是相沿的事实, 为本地方人 所共认,未必有谱牒等物为据。因为古代谱牒,都是史官所记。随着封 建的崩坏,久已散佚无存了。(二)秦汉以来,世家大族,似乎渐渐地 《隋书》著录,有家谱、家传两门。《世说新语》注,亦 多引人家的家谱。而其事较近,各家族中,有何等人物、事迹,亦多为 众人所能知、所能记,在这时期以内,一个家族中,要多有名位显著的 人,而切忌有叛逆等大恶的事。如此,历时稍久,即能受人承认,为其 地之世家。历时不久的, 虽有名位显著的人, 人家还只认为暴发户, 不大看得起他。至于历时究要多久,那自然没有明确的界限。(三)

谱牒切忌佚亡,事迹切忌湮没。傥使谱牒已亡;可以做世家的条件的事迹,又无人能记忆;或虽能记忆,而不能证明其出于我之家族中;换言之,即不能证明我为某世家大族或有名位之人之后;我的世族的资格,就要发生动摇了。要之,不要证据的事,要没人怀疑;要有证据的事,则人证物证,至少要有一件存在,这是当时判定世族资格的条件。谱牒等物,全由私家掌管,自然不免有散佚、伪造等事。政治总是跟着社会走的。为要维持此等门阀制度,官家就亦设立谱局,与私家的谱牒互相钩考,"有司选举,必稽谱籍而考其真伪"了。亦柳芳语。

当这时代,寒门世族,在仕途上优劣悬殊;其至婚姻不通,在社交 上的礼节,亦不容相并。可参看《陔余丛考·六朝重氏族》条。此等界 限,直至唐代犹存。《唐书·高士廉传》及《李义府传》说:太宗命士 廉等修《氏族志》,分为九等,崔氏犹为第一,太宗列居第三。又说: 魏大和中, 定望族七姓, 子孙迭为婚姻。唐初作《氏族志》, 一切降 之。后房玄龄、魏徵、李勣等, 仍与为婚, 故其望不减。义府为子求婚 不得, 乃奏禁焉。其后转益自贵, 称禁婚家, 男女潜相聘娶, 天子不能 禁。《杜羔传》说,文宗欲以公主降士族,曰:"民间婚姻,不计官 品,而尚阀阅。我家二百年天子,反不若崔、卢邪?"可见唐朝中叶以 后,此风尚未刬除。然此时的门阀,已只剩得一个空壳,经不起雨打风 吹, 所以一到五代时, 就成"取士不问家世, 婚姻不问阀阅"之局了。 《通志·氏族略》。这时候的门阀,为什么只剩一个空壳呢? (一)因 自六朝以来,所谓世族,做事太无实力。这只要看《廿二史札记·江左 诸帝皆出庶族》、《江左世族无功臣》、《南朝多以寒人掌机要》各条 可见。(二)则世族多贪庶族之富,与之通婚;又有和他通谱,及把自 己的家谱出卖的。看《廿二史札记·财昏》、《日知录·通谱》两条可 见。(三)加以隋废九品中正,唐以后科举制度盛行,世族在选举上, 亦复不占便宜。此时的门阀,就只靠相沿已久,有一种惰力性维持,一 受到(四)唐末大乱、谱牒沦亡的打击,自然无以自存了。门阀制度, 虽盛于魏晋以后, 然其根源, 实尚远在周秦以前, 到门阀制度废除, 自 古相传的阶级,就荡焉以尽了。指由封建势力所造成的阶级。

然本族的阶级虽平,而本族和异族之间,阶级复起。这就不能不叹息于我族自晋以后武力的衰微了。中国自汉武帝以后,民兵渐废。此时的兵役,多以罪人和奴隶充之,亦颇用异族人为兵。东汉以后,杂用异族之风更盛。至五胡乱华之世,遂习为故常。别见第九章。此时的汉人和异族之间,自然不能不发生阶级。史称北齐神武帝,善于调和汉人和鲜卑。他对汉人则说:"鲜卑人是汝作客,犹今言雇工。得汝一斛粟、

一匹绢,为汝击贼,令汝安宁,汝何为陵之?"对鲜卑人则说:"汉人是 汝奴。夫为汝耕,妇为汝织,输汝粟帛,令汝温饱,汝何为疾之?"就 一为战士了。但此时期的异族,和自女真以后的异族, 俨然一为农奴, 有一个大异点。自辽以前, 契丹为鲜卑宇文氏别部, 实仍系五胡的分 支。外夷率以汉族为高贵而攀援之,并极仰慕其文化,不恤牺牲其民族 性,而自愿同化于汉族。至金以后则不然。这只要看: 五胡除羯以外, 无不冒托神明之胄,如拓跋氏自称黄帝之后,宇文氏自称炎帝之后 是。金以后则无此事; 北魏孝文帝, 自愿消灭鲜卑语, 奖励鲜卑人与汉 人通婚, 自然是一个极端的例子, 然除此以外, 亦未有拒绝汉族文化 的。金世宗却极力保存女真旧风及其语言文字,可见。这大约由于自辽 以前的异族,附塞较久,濡染汉人文化较深,金、元、清则正相反之 故。渤海与金、清同族,而极仰慕汉人的文化,似由其先本与契丹杂居 营州,有以致之,即其一证。对于汉族的压制剥削,亦是从金朝以后, 才深刻起来的。五胡虽占据中原,只是一部分政权,入于其手。其人民 久与汉族杂居,并未闻至此时,在社会上,享有何等特别的权利。至少 在法律上大致如此。契丹是和汉人不杂居的。其国家的组织,分为部族 和州县两部分,彼此各不相干。设官分南北面,北面以治部族, 以治州县。财赋之官,虽然多在南面,这是因汉族的经济,较其部族为 发达之故,还不能算有意剥削汉人。到金朝,则把猛安谋克户迁入中 原。用集团之制,与汉族杂居,以便镇压。因此故,其所耕之地,不得 不连成片段。于是或借口官地,强夺汉人的土地:如据梁王庄、太子务 等名目, 硬说其地是官地之类。或口称与汉人互换, 而实系强夺。使 多数人民流离失所。初迁入时,业已如此。元兵占据河北后,尽将军户 即猛安谋克户。迁于河南,又是这么一次。遂至和汉人结成骨仇血怨, 酿成灭亡以后大屠戮的惨祸了。见《廿二史札记·金末种人被害之惨》 条。元朝则更为野蛮。太宗时,其将别迭,要把汉人杀尽,空其地为牧 场,赖耶律楚材力争始止。见《元史·耶律楚材传》。元朝分人为蒙 古、色目、犹言诸色人等, 包括蒙古及汉族以外的人。 《辍耕录》。汉人、灭金所得的中国人。南人灭宋所得的中国人。 种,一切权利,都不平等。如各官署的长官,必用蒙古人 及科举,汉人、南人的考试较难,而出身反劣。汉人入奴籍的甚多。 见《廿二史札记·元初诸将多掠人为私户》条。明代奴仆之数骤增, 《日知录·奴仆》条。怕和此很有关系。清朝初入关时,亦圈地以给旗 民。其官缺,则满、汉平分。又有蒙古、汉军、包衣满洲人的奴仆。的 则宗室、觉罗显祖之后称宗室,自此以外称觉罗。宗室 俗称黄带子,觉罗俗称红带子,因其常系红黄色的带子为饰。凡汉人 杀伤红黄带子者,罪加一等。惟在茶坊酒肆中则否,以其自亵身分

也。及旗人,审讯的机关都不同。宗室、觉罗,由宗人府审讯。与人 民讼者,会同户、刑部。包衣由内务府慎刑司审讯。与人民讼者,会 同地方官。旗人由将军、都统、副都统审讯。且都有换刑。宗室以罚 养赡银代笞、杖,以板责、圈禁代徒、流、充军。雍正十二年,并推 及觉罗。其死罪则多赐自尽。旗人以鞭责代笞、杖,枷号代徒、流、 充军。死刑以斩立决为斩监候,斩监候为绞。都是显然的阶级制度。 民族愈开化,则其自觉心愈显著,其斗争即愈尖锐。处于现在生存竞争 的世界,一失足成千古恨,再回头是百年身,诚不可以不凛然了。近来 有一派议论,以为满、蒙等族,现在既已与汉族合为一个国族了,从 前互相争斗的事,就不该再提及,怕的是挑起恶感。甚至有人以为用 汉族二字, 是不甚妥当的。说这是外国人分化我们的手段, 我们不该 盲从。殊不知历史是历史,现局是现局。不论何国、何族,在已往, 谁没有经过斗争来?现在谁还在这里算陈账?若虑挑起恶感,而于己 往之事, 多所顾忌而不敢谈, 则全部历史, 都只好拉杂摧烧之了。汉 族二字不官用, 试问在清朝时代的满、汉二字, 民国初年的汉、满、 蒙、回、藏五族共和等语, 当改做何字? 历史是一种学术, 凡学术都 贵真实。只要忠实从事,他自然会告诉你所以然的道理,指示你当遵 循的途径。现在当和亲的道理,正可从从前的曾经斗争里看出来,正 不必私智穿凿, 多所顾虑。总而言之: 凡阶级的所以形成, 其根源只 有两种:一种是武力的,一种是经济的。至于种族之间,则其矛盾,倒 是较浅的。近代的人,还有一种缪见,以为种族是一个很大的界限,同 种间的斗争,只是一时的现象,事过之后,关系总要比较亲切些。殊不 知为人类和亲的障碍的, 乃是民族而非种族。种族的同异在体质上, 民 族的同异在文化上。体质上的同异,有形状可见,文化上的同异,无迹 象可求。在寻常人想起来,总以为种族的同异,更难泯灭,这就是流俗 之见,需要学术矫正之处。从古以来,和我们体质相异的人,如西域深 目高鼻之民,南方卷发黑身之族,为什么彼我之间,没有造成严重的阶 级呢? 总而言之: 社会的组织,未能尽善,则集团与集团之间,利害不 能无冲突。"利惟近者为可争,害惟近者为尤切",这是事实。至于体质 异而利害无冲突, 倒不会有什么剧烈的斗争的。这是古今中外的历史, 都有很明白的证据的。所以把种族看做严重的问题,只是一个俗见。

近代有一种贱民。其起源,或因民族的异同,或因政治上的措置,或则社会上积习相沿,骤难改易。遂至造成一种特别阶级。这在清朝时,法律上都曾予以解放。如雍正元年,于山、陕的乐户,绍兴的惰民;五年于徽州的伴档,宁国的世仆;八年于常熟、昭文的丐户;都令其解放同于平民。乾隆三十六年,又命广东的蜑户,浙江的九姓渔户,

及各省有似此者,均查照雍正元年成案办理。这自然是一件好事情。但社会上的歧视,往往非政治之力所能转移。所以此等阶级,现在仍未能完全消灭。这是有待于视压迫为耻辱的人,继续努力的了。

阶级制度,在古昔是多少为法律所维持的。及文化进步,觉得人视 人为不平等,不合于理,此等法律,遂逐渐取消。然社会上的区别,则 不能骤泯。社会阶级的区别,显而易见的,是生活的不同。有形的如宫 室、衣服等,无形的如语言、举动等。其间的界限,为社会所公认。彼 此交际之间,上层阶级,会自视为优越,而对方亦承认其优越;下层阶 级, 会被认为低微, 而其人亦自视为低微。此等阶级的区别, 全由习惯 相沿。而人之养成其某阶级的气质,则由于教育;广义的。维持其某阶 级的地位,则由于职业。旧时社会所视为最高阶级的,乃读书做官的 人,即所谓士。此种人,其物质的享受,亦无以逾于农、工、商。但所 得的荣誉要多些。所以农、工、商还多希望改而为士,而士亦不肯轻弃 其地位。旧时所谓书香之家, 虽甚贫穷, 不肯轻易改业, 即由于此。 这还是封建残余的势力。此外则惟视其财力的厚薄, 以判其地位的高 低。所谓贫富,应以维持其所处的阶级的生活为标准。有余的谓之富, 仅足的谓之中人,不足的谓之贫。此自非指一时的状况言,而当看其地 位是否稳固。所谓稳固,包含三条件:即(一)财产收人,较劳力收入 (二)有保障的职业,较无保障的为稳固。(三)独立经营的 职业,较待人雇用的为稳固。阶级的升降,全然视其财力。财力足以上 升,即可升入上层阶级。财力不能维持,即将落入下层阶级。宫室、衣 服等,固然如此,即教育、职业亦然。如农、工、商要改做士,则必须 有力量能从师读书;又必须有力量能与士大夫交际,久之,其士大夫的 气质, 乃得养成。此系举其一端, 其他可以类推。总之, 除特别幸运的 降临,凡社会上平流而进的,均必以经济上的地位为其基础。下级社会 中人, 总想升入上级的; 上级社会中人, 则想保持其地位。旧时的教 育,如所谓奋勉以求上进,如所谓努力勿坠其家声等,无论其用意如 何,其内容总不外乎此。至于(一) 刬除阶级: (二)组织同阶级中 人,以与异阶级相斗争,则昔时无此思想。此因(一)阶级间之相去, 并不甚远; (二)而升降也还容易之故。新式产业兴起以后,情形就与 从前不同。从前所谓富、中人、贫,相去实不甚远的,今则相去甚远。 所谓中产阶级, 当分新旧两种: 旧的, 如旧式的小企业等, 势将逐渐 为大企业所吞并;新的,如技术、管理人员等,则皆依附大资本家以 自存。其生活形式,虽与上层阶级为侪,其经济地位的危险, 工无异。既无上升之望,则终不免于坠落。所以所谓中间者,实不能 成为阶级。从下级升至上级,亦非徒恃才能,所能有济。昔时的小

富,个人的能力及际遇,足以致之,今之大富豪则不然。现在文明之国,所谓实业领袖,多系富豪阶级中人,由别阶级升入的很少。于是虽无世袭之名,而有世袭之实。上级的地位,既不易变动,下级的恶劣境遇,自然不易脱离。环境逼迫着人改变思想,阶级斗争之说,就要风靡一时了。划除阶级,自是美事。但盲动则不免危险;且亦非专用激烈手段,所能有济;所以举措不可不极审慎。

(1). 编注: 此为音译, 意译为"种姓", 即指印度的社会等级制度。

## 第5章 财产

要讲中国的经济制度,我们得把中国的历史,分为三大时期:有史 以前为第一期。有史以后,讫于新室之末,为第二期。自新室亡后至现 在,为第三期。自今以后,则将为第四期的开始。

孔子作《春秋》,把二百四十二年,分为三世:第一期为乱世,第二期为升平世,第三期为太平世。这无疑是想把世运逆挽而上,自乱世进入升平,再进入太平的。然则所谓升平、太平,是否全是孔子的理想呢?我们试看,凡先秦诸子,无不认为邃古之世,有一个黄金时代,其后乃愈降而愈劣,即可知孔子之言,非尽理想,而必有其历史的背景。《礼记·礼运》所说的大同、小康,大约就是这个思想的背景罢?大同是孔子认为最古的时代,最好的,小康则渐降而劣,再降就入于乱世了。所谓升平,是想把乱世逆挽到小康,再进而达于大同,就是所谓太平了,这是无可疑的。然则所谓大同、小康,究竟是何时代呢?

人是非劳动不能生存的,而非联合,则其劳动将归于无效,且亦无从劳动起,所以《荀子》说人不群则不能胜物。见《王制篇》。胜字读平声,作堪字解,即担当得起的意思。物字和事字通训。能胜物,即能担当得起事情的意思,并非谓与物争斗而胜之。当这时代,人是"只有合力以对物,断无因物而相争"的,许多社会学家,都证明原始时代的人,没有个人观念。我且无有,尚何有于我之物?所以这时代,一切物都是公有的。有种东西,我们看起来,似乎它是私有,如衣服及个人所用的器具之类。其实并不是私有,不过不属于这个人,则无用,所以

常常附属于他罢了。以财产之承袭论,亦是如此。氏族时代,男子的遗物,多传于男子,女子的遗物,多传于女子,即由于此。当这时代,人与人之间,既毫无间隔,如何不和亲康乐呢?人,是这样的,经过原始共产时代、氏族共产时代,以入于家族集产时代。在氏族、家族时代,似己不免有此疆彼界之分,然其所含的公共性质还很多。孔子所向往的大同,无疑地,是在这一个时代以前。今试根据古书,想象其时的情形如下。

这时代, 无疑是个农业时代。耕作的方法, 其初该是不分疆界的, 其后则依家族之数,而将土地分配,所以孔子说"男有分,女有归"。此 即所谓井田制度。井田的制度,是把一方里之地,分为九区。每区一百 亩。中间的一区为公田,其外八区为私田。一方里住八家,各受私田百 亩。中间的公田,除去二十亩,以为八家的庐舍,一家得二亩半。还有 八十亩,由八家公共耕作。其收入,是全归公家的。私田的所入,亦即 全归私家。此即所谓助法。如其田不分公私,每亩田上的收获,都酌提 若干成归公,则谓之彻法。土田虽有分配,并不是私人所有的,所以 有"还受"和"换主易居"之法。受,谓达到种田的年龄,则受田于公家。 还,谓老了,达到无庸种田的年龄,则把田还给公家。因田非私人所 有,故公家时时可重行分配,此即所谓"再分配"。三年一换主易居, 即再分配法之一种。在所种之田以外,大家另有一个聚居之所,是之谓 邑。合九方里的居民,共营一邑,故一里七十二家。见《礼记·杂记》 《注》引《王度记》。《公羊》何《注》举成数,故云八十家。邑中 宅地, 亦家得二亩半, 合田间庐舍言之, 则曰"五亩之宅"。八家共一 巷。中间有一所公共的建筑,是为"校室"。春、夏、秋三季,百姓都在 外种田, 冬天则住在邑内。一邑之中, 有两个老年的人做领袖。这两个 领袖, 后世的人, 用当时的名称称呼他, 谓之父老、里正。古代的建 筑,在街的两头都有门,谓之闾。闾的旁边,有两间屋子,谓之塾。当 大家要出去种田的时候, 天亮透了, 父老和里正, 开了阊门, 一个坐在 左塾里,一个坐在右塾里,监督着出去的人。出去得太晚了:或者晚上 回来时,不带着薪樵以预备做晚饭:都是要被诘责的。出入的时候,该 大家互相照应。所带的东西轻了,该帮人家分拿些。带的东西重了,可 以分给人家代携,不必客气。有年纪、头发花白的人,该让他安逸些, 空手走回来。到冬天,则父老在校室里,教训邑中的小孩子,里正则催 促人家"缉绩"。住在一条巷里的娘们,聚在一间屋子里织布,要织到半 夜方休。以上所说的,是根据《公羊》宣公十五年何《注》、 食货志》, 撮叙其大略。这虽是后来人传述的话, 不全是古代的情形, 然还可根据着他, 想象一个古代农村社会的轮廓。

农田以外的土地,古人总称为山泽。农田虽按户口分配,山泽是全然公有的。只要依据一定的规则,大家都可使用。如《孟子》所说的"数罟不入污池","斧斤以时入山林"等。田猎的规则,见《礼记·王制》。《周官》有山虞、林衡、川衡、泽虞、迹人、卝人等官,还是管理此等地方,监督使用的人,必须遵守规则,而且指导他使用的方法的,并不封禁。

这时候,是无所谓工业的。简单的器具,人人会造,较繁复的,则有专司其事的人。但这等人,绝不是借此以营利的。这等人的生活资料,是由大家无条件供给他的,而他所制造的器具,也无条件供给大家用。这是后来工官之本。

在本部族之内,因系公产,绝无所谓交易。交易只行于异部族之间。不过以剩余之品,互相交换,绝无新奇可喜之物。所以许行所主张的贸易会简单到论量不论质。见《孟子·滕文公上篇》。而《礼记·郊特性》说:"四方年不顺成,八蜡不通。"言举行蜡祭之时,不许因之举行定期贸易。蜡祭是在农功毕后举行的,年不顺成,就没有剩余之品可供交易了。此等交易,可想见其对于社会经济,影响甚浅。

倘在特别情形之下,一部族中,缺少了甚么必要的东西,那就老实不客气,可以向人家讨,不必要有什么东西交换。后来国际间的乞粜,即原于此。如其遇见天灾人祸,一个部族的损失,实在太大了,自己无力回复,则诸部族会聚集起来,自动替他填补的。《春秋》襄公三十年,宋国遇到火灾,诸侯会于澶渊,以更宋所丧之财,更为继续之意,即现在的赓字。亦必是自古相沿的成法。帮助人家工作,也不算得什么事的。《孟子》说:"汤居亳,与葛为邻。葛伯放而不祀。汤使人问之曰:何为不祀?曰:无以供牺牲也。汤使遗之牛羊。葛伯食之,又不以祀。汤又使人问之曰:何为不祀?曰:无以供粢盛也。汤使亳众往为之耕。"《滕文公下篇》。这件事,用后世人的眼光看起来,未免不近情理。然如齐桓公会诸侯而城杞,《春秋》僖公十四年。岂不亦是替人家白效劳么?然则古代必有代耕的习惯,才会有这传说。古代国际间有道义的举动还很多,据此推想,可以说:都是更古的部族之间留传下来的。此即孔子所谓"讲信修睦"。

虽然部族和部族之间,有此好意,然在古代,部族乞助于人的事,总是很少的。因为他们的生活,是很有轨范的,除非真有不可抗拒的灾祸,决不会沦于穷困。他们生活的轨范,是怎样呢?《礼记·王制》说,冢宰"以三十年之通制国用,量入以为出"。"三年耕,必有一年之

食。九年耕,必有三年之食。以三十年之通,虽有凶旱水溢,民无菜色。"这在后来,虽然成为冢宰的职责,然其根源,则必是农村固有的轨范。不幸而遇到凶年饥馑,是要合全部族的人,共谋节省的。此即所谓凶荒札丧的变礼。在古代,礼是人人需要遵守的。其所谓礼,都是切于生活的实际规则,并不是什么虚文。所以《礼记·礼器》说:"年虽大杀,众不惟惧,则上之制礼也节矣。"

一团体之中,如有老弱残废的人,众人即无条件养活他。《礼记·王制》说,孤、独、鳏、寡,"皆有常饩"。又说:"喑、聋、跛、躃、断者、骨节断的人。侏儒,体格不及标准。该包括一切发育不完全的人。百工各以其器食之。"旧说:看他会做什么工,就叫他做什么工。这解释怕是错的。这一句和上句,乃是互言以相备。说对孤、独、鳏、寡,供给食料,可见对此等残废的人,亦供给食料;说对此等残废的人,供给器用,可见对孤、独、鳏、寡,亦供给器用。乃古人语法如此。《荀子·王制篇》作"五疾上收而养之"可证。

此等规则都实行了,确可使匹夫、匹妇,无不得其所的;而在古代,社会内部无甚矛盾之世,我们亦可以相信其曾经实行过的。如此,又何怪后人视其时为黄金时代呢?视古代为黄金时代,不但中国,希腊人也有这样思想的。物质文明和社会组织,根本是两件事。讲物质文明,后世确是进步了。以社会组织论,断不能不承认是退步的。

有许多遗迹,的确可使我们相信,在古代财产是公有的。《书经·酒诰篇》说:"群饮,汝勿佚,尽执拘以归于周,予其杀。"这是周朝在殷朝的旧土,施行酒禁时严厉的诰诫。施行酒禁不足怪,所可怪的,是当此酒禁严厉之时,何不在家独酌?何得还有群饮触犯禁令的人,致烦在上者之诰诫?然则其所好者,在于饮呢?还是在于群呢?不论什么事,根深柢固,就难于骤变了。汉时的赐酺,不也是许民群饮么?倘使人之所好,只在于饮而不在于群,赐酺还算得什么恩典?可见古人好群饮之习甚深。因其好群饮之习甚深,即可想见其在邃古时,曾有一个共食的习惯。家家做饭自己吃,已经是我们的耻辱了。《孟子》又引晏子说:"师行而粮食。"粮同量,谓留其自吃的部分,其余尽数充公。这在晏子时,变成虐政了,然推想其起源,则亦因储藏在人家的米,本非其所私有,不过借他的房屋储藏,更古则房屋亦非私有。所以公家仍可随意取去。

以上所说,都是我们根据古籍所推想的大同时代的情形。虽然在古籍中,已经不是正式记载,而只是遗迹,然有迹则必有迹所自出之履,

这是理无可疑的。然则到后来,此等制度,是如何破坏掉的呢?

旷观大势,人类全部历史,不外自塞而趋于通。人是非不断和自然 争斗,不能生存的。所联合的人愈多,则其对自然争斗的力愈强。所以 文明的进步,无非是人类联合范围的扩大。然人类控制自然的力量进步 了,控制自己的力量,却不能与之并进。于是天灾虽澹,而人祸复兴。

人类的联合,有两种方法:一种是无分彼此,通力合作,一种则分出彼此的界限来。既分出彼此的界限,而又要享受他人劳动的结果,那就非于(甲)交易、(乙)掠夺之中,择行其一不可了。而在古代,掠夺的方法,且较交易为通行。在古代各种社会中,论文化,自以农业社会为最高;论富力,亦以农业社会为较厚;然却很容易被人征服。因为(一)农业社会,性质和平,不喜战斗。(二)资产笨重,难于迁移。(三)而猎牧社会,居无定所,去来飘忽,农业社会,即幸而战争获胜,亦很难犁庭扫穴,永绝后患。(四)他们既习于战斗,(五)又是以侵略为农食饭碗的,得隙即来。农业社会,遂不得不于可以忍受的条件之下,承认纳贡而言和,久之,遂夷为农奴;再进一步,征服者与被征服者,关系愈益密切,遂合为一个社会,一为治人者,食于人者,一为治于人者,食人者了。封建时代阶级制度的成立,即缘于此。参看上章。

依情理推想,在此种阶级之下,治者对于被治者,似乎很容易为极 端之剥削的。然(一)剥削者对于被剥削者,亦必须留有余地,乃能长 保其剥削的资源。(二)剥削的宗旨,是在于享乐的,因而是懒惰的, 能够达到剥削的目的就够了,何必干涉人家内部的事情? (三)而剥削 者的权力,事实上亦或有所制限,被剥削者内部的事情,未必容其任意 干涉。(四)况且两个社会相遇,武力或以进化较浅的社会为优强,组 织必以进化较深的社会为坚凝。所以在军事上,或者进化较深的社会, 反为进化较浅的社会所征服,在文化上,则总是进化较浅的社会,为进 化较深的社会所同化的。职是故,被征服的社会,内部良好的组织,得 以保存。一再传后,征服者或且为其所同化,而加入于其组织之中。古 语说君者善群,这群字是动词,即组织之义。而其所以能群,则由于 其能明分。见《荀子·王制》、《富国》两篇。据此义,则征服之群之 酋长,业已完全接受被征服之群之文化,依据其规则,负起组织的责任 来了。当这时代,只有所谓君大夫,原来是征服之族者,拥有广大的封 土, 收入甚多, 与平民相悬绝。此外, 社会各方面的情形, 还无甚变 更。士,不过禄以代耕,其生活程度,与农夫相仿佛。农则井田之制仍 存,工、商亦仍无大利可牟。征服之族,要与被征服之族在经济上争利益者,亦有种种禁例,如"仕则不稼,田则不渔"之类。见《礼记·坊记》。《大学》:孟献子曰:"畜马乘,不察于鸡豚;伐冰之家,不畜牛羊。"董仲舒对策,说公仪子相鲁,之其家,见织帛,怒而出其妻;食于舍而茹葵,愠而拔其葵;曰:"吾已食禄,又夺园夫红女利乎?"此等,在后来为道德上的教条,在当初,疑有一种禁令。然则社会的内部,还是和亲康乐的,不过在其上层,多养着一个寄生者罢了。虽然和寄生虫并存,还不至危及生命健康,总还算一个准健康体,夫是之谓小康。

小康时代,又成过去,乱世就要来了。此其根源: (一) 由初期的征服者,虽然凭恃武力,然其出身多在瘠苦之地,其生活本来是简陋的。凡人之习惯,大抵不易骤变,俭者之不易遽奢,犹奢者之不能复俭。所以开国之主,总是比较勤俭的。数传之后,嗣世之君,就都变成生于深宫之中,长于阿保之手的纨袴子弟了。其淫侈日甚,则其对于人民之剥削日深,社会上的良好规制,遂不免受其影响。如因政治不善,而人民对于公田耕作不热心,因此发生履亩而税的制度,使井田制度受其影响之类。(二)则商业发达了,向来自行生产之物,可以不生产而求之于人;不甚生产之物,或反可多生产以与人交易。于是旧组织不复合理,而成为获利的障碍,就不免堕坏于无形了。旧的组织破坏了,新的组织,再不能受理性的支配,而一任事势的推迁。人就控制不住环境,而要受环境的支配了。

当这时代,经济上的变迁,可以述其荦荦大端如下:

- (一)因人口增加,土地渐感不足,而地代因之发生。在这情形之下,土地荒废了,觉得可惜,于是把向来田间的空地,留做道路和备蓄泄之用的,都加以垦辟,此即所谓"开阡陌"。开阡陌之开,即开垦之开。田间的陆地,总称阡陌。低地留做蓄水泄水之用的,总称沟洫。开阡陌时,自然把沟洫也填没了。参看朱子《开阡陌辨》。这样一来,分地的标记没有了,自然可随意侵占,有土之君,利于租税之增加,自然也不加以禁止,或且加以倡导,此即孟子所谓"暴君污吏,必慢其经界"。《滕文公上篇》。一方面靠暴力侵占,一方面靠财力收买、兼并的现象,就陆续发生了。
- (二)山泽之地,向来作为公有的,先被有权力的封君封禁起来,后又逐渐入于私人之手。《史记·平准书》说:汉初山川、园池,自天子至于封君,皆各为私奉养。此即前代山泽之地。把向来公有的山

- 泽,一旦作为私有,在汉初,决不会,也决不敢有这无理的措置,可见自秦以前,早已普遍加以封禁了。管子官山府海之论,虽然意在扩张国家的收入,非以供私人之用,然其将公有之地,加以封禁则同。《史记·货殖列传》所载诸大企业家,有从事于畜牧的,有从事于种树的,有从事于开矿的,都非占有山泽之地不行。这大约是从人君手里,以赏赐、租、买等方法取得的。
- (三)工业进化了,器用较昔时为进步,而工官的制造,未必随之进步。或且以人口增加而工官本身,未尝扩张,量的方面,亦发生问题。旧系家家自制之物,至此求之于市者,亦必逐渐增加。于是渐有从事于工业的人,其获利亦颇厚。
- (四)商人,更为是时活跃的阶级。交换的事情多了,居间的商人,随之而增多,这是势所必至的。商业的性质,是最自利的。依据它的原理,必须以最低的价格只要你肯卖。买进,最高的价格只要你肯买。卖出。于是生产者、消费者同受剥削,而居间的阶级独肥。
- (五)盈天地之间者皆物,本说不出什么是我的,什么是你的。所以分为我的、你的,乃因知道劳力的可贵,我花了劳力在上面的东西,就不肯白送给你。于是东西和东西,东西和劳力,劳力和劳力,都可以交换。于是发生了工资,发生了利息。在封建制度的初期,封君虽然霸占了许多财产,还颇能尽救济的责任,到后来,便要借此以博取利息了。孟子述晏子的话,说古代的巡狩,"春省耕而补不足,秋省敛而助不给",《梁惠王下篇》。而《战国策》载冯煖为孟尝君收债,尽焚其券以市义,就显示着这一个转变。较早的时代,只有封君是有钱的,所以也只有封君放债。后来私人有钱的渐多,困穷的亦渐众,自然放债取利的行为,渐渐地普遍了。
- (六)在这时代,又有促进交易和放债的工具发生,是为货币的进步。别见《货币篇》。货币愈进步,则其为用愈普遍,于是交易活泼,储蓄便利,就更增进人的贪欲。物过多则无用,所以在实物经济时代,往往有肯以之施济的。货币既兴,此物可以转变为他物,储蓄的亦只要储蓄其价值,就不容易觉得其过剩了。

在这种情形之下,就发生下列三种人:

(一)大地主。其中又分为(甲)田连阡陌,(乙)擅山泽之利两种。

- (二)大工商家。古代的工业家,大抵自行贩卖,所以古人统称为商人。然从理论上剖析之,实包括工业家在内,如汉时所称之"盐铁",谓制盐和鼓铸铁器的人。其营业,即是侧重在制造方面的。
- (三)子钱家。这是专以放债取息为营业的。要知道这时代的经济情形,最好是看《史记》的《货殖列传》。然《货殖列传》所载的,只是当时的大富豪。至于富力较逊,而性质相同的,小地主、小工商及小的高利贷者。那就书不胜书了。

精神现象, 总是随着生活环境而变迁的。人, 是独力很难自立的, 所以能够生存, 无非是靠着互助。家族制度盛行, 业已把人分成五口、 八口的一个个的小单位。交易制度,普遍地代替了分配,互助之道,必 以互相剥削之方法行之,遂更使人们的对立尖锐。人,在这种情形之 下,要获得一个立足之地甚难,而要堕落下去则甚易。即使获得了一个 立足之地,亦是非用强力,不易保持的。人们遂都汲汲皇皇,不可终 日。董仲舒说:"天下攘攘,皆为利往;天下熙熙,皆为利来。"《史记 ·货殖列传》有一段, 剖析当时所谓贤士、隐士、廉吏、廉贾、壮士、 游侠、妓女、政客、打猎、赌博、方技、犯法的吏士、农、工、商贾, 各种人的用心, 断言他的内容, 无一而非为利。而又总结之曰: "此有 智尽能索耳,终不余力而让财矣。"《韩非子》说:无丰年旁入之利, 而独以完给者,非力则俭。无饥寒疾病祸罪之殃,而独以贫穷者,非侈 则惰。征敛于富人,以布施于贫家,是夺力俭而与侈惰。 话似近情, 然不知无丰年旁入之利, 无饥寒疾病祸罪之殃的条件, 成立 甚难;而且侈惰亦是社会环境养成的。谁之罪?而独严切地责备不幸的 人,这和"不独亲其亲,不独子其子","货恶其弃于地也,不必藏于 己; 力恶其不出于身也, 不必为己"的精神, 竟不像是同一种动物发出 来的了。人心大变,此即所谓乱世。

孔子所谓小康之世,大约从有史时代就开始的。因为我们有确实的历史,始于炎黄之际,已经是一个干戈扰攘的世界了。至于乱世,其机缄,亦是早就潜伏的,而其大盛,则当在东周之后。因为封建制度,是自此以后,才大崩溃的。封建制度的崩溃,不是什么单纯的政治作用,实在是社会文化进步,而后政治作用随之的,已见第三章。新文化的进步,就是旧组织的崩溃。然在东周以后,社会的旧组织,虽已崩溃,而人们心上,还都觉得这新成立的秩序为不安;认为它是变态,当有以矫正之。于是有两汉时代不断的社会改革运动。酝酿久之,到底有新室的大改革。这大改革失败了,人们才承认社会组织的不良,为与

生俱来,无可如何之事,把病态认为常态了。所以我说小康的一期,当终于新室之末。

汉代人的议论,我们要是肯细看,便可觉得他和后世的议论,绝不 相同。后世的议论,都是把社会组织的缺陷,认为无可如何的事,至多 只能去其太甚。汉代人的议论,则总是想彻底改革的。这个,只要看最 著名的贾谊、董仲舒的议论,便可见得。若能细读《汉书》的《王贡两 龚鲍》和《眭两夏侯京翼李传》,就更可明白了。但他们有一个通弊, 就是不知道治者和被治者,根本上是两个对立的阶级。不知领导被压迫 阶级,以图革命,而专想借压迫阶级之力,以为人民谋解放。他们误以 为治者阶级,便是代表全社会的正义的,而不知道这只是治者阶级中的 最少数。实际,政治上的治者阶级,便是经济上的压迫阶级,总是想榨 取被治阶级,即经济上的被压迫阶级以牟利的。治者阶级中最上层的少 数人,只是立于两者之间,使此两阶级得以保持一个均衡,而实际上还 是偏于治者一方面些。要想以它为发力机,鼓动了多数治者,为被治者 谋幸福, 真是缘木求鱼, 在理论上决不容有这回事。理所可有, 而不能 实现之事多矣, 理所必无, 而能侥幸成功之事, 未之前闻。这种错误, 固然是时代为之,怪不得古人。然而不能有成之事,总是不能有成,则 社会科学上的定律,和自然科学上的定律,一样坚强,决不会有例外。

在东周之世,社会上即已发生两种思潮:一是儒家,主张平均地 权,他的具体办法,是恢复井田制度。一是法家,主张节制资本,他的 具体办法,是(甲)大事业官营;(乙)大商业和民间的借贷,亦由公 家加以干涉。见《管子·轻重》各篇。汉代还是如此。汉代儒家的宗 旨, 也是要恢复井田的。因为事不易行, 所以让步到"限民名田"。其议 发于董仲舒。哀帝时,师丹辅政,业已定有办法,因为权威所阻挠,未 能实行。法家的主张,桑弘羊曾行之。其最重要的政策,是盐铁官卖及 均输。均输是官营商业。令各地方,把商人所贩的出口货做贡赋,官贩 卖之于别地方。弘羊的理论,略见《盐铁论》中。著《盐铁论》的桓 宽,是反对桑弘羊的,《盐铁论》乃昭帝时弘羊和贤良文学辩论的 话,桓宽把它整理记录下来的。贤良文学,都是治儒家之学的。弘羊 则是法家, 桓宽亦信儒家之学。其记录, 未必会有利于弘羊, 然而我 们看其所记弘羊的话,仍觉得光焰万丈,可知历来以弘羊为言利之臣, 专趋承武帝之意,替他搜括,实在是错误的。但弘羊虽有此种抱负,其 筹款的目的是达到了,矫正社会经济的目的,则并未达到。汉朝所实行 的政策,如减轻田租,重农抑商等,更其无实效可见了。直到汉末,王 莽出来,才综合儒法两家的主张,行一断然的大改革。

在中国经学史中,有一重公案,便是所谓今古文之争。今古文之争,固然自有其学术上的理由,然和政治的关系亦绝大。提倡古文学的刘歆、王莽,都是和政治很有关系的人。我们向来不大明白他们的理由,现在却全明白了。王莽是主张改革经济制度的人。他的改革,且要兼及于平均地权和节制资本两方面。今文经是只有平均地权的学说,而无节制资本的学说的。这时候,社会崇古的风气正盛。欲有所作为,不得不求其根据于古书。王莽要兼行节制资本的政策,自不得不有取于古文经了。这是旁文,我们现在且看王莽所行的政策:

- (一)他把天下的田,都名为王田;<mark>犹今言国有</mark>。奴婢名为私属;都不得卖买。男口不盈八,而田过一井的,分余田与九族乡党。
- (二)设立六筦之制: (甲)盐, (乙)酒, (丙)铁, (丁)山泽, (戊)五均赊贷, (己)铁布铜冶。其中五均赊贷一项,是控制商业及借贷的。余五项,系将广义的农业和工业,收归官营。
- (三)五均,《汉书·食货志》《注》引邓展,谓其出于河间献王所传的《乐语》、《乐元语》。臣瓒引其文云:"天子取诸侯之土,以立五均,则市无二贾,四民常均;强者不得困弱,富者不得要贫;则公家有余,恩及小民矣。"这是古代的官营商业。其为事实或法家的学说未可知,而要为王莽的政策所本。王莽的制度:是改长安东西市令,又于洛阳、邯郸、临淄、宛、成都五处,都设司市师,师是长官之意。各以四时仲月,二、五、八、十一月。定该区中货物的平价。货物实系有用而滞销的,照他的本钱买进。物价腾贵,超过平价一钱时,汉时钱价贵,故超过一钱,即为腾贵。则照平价出卖。又在司市师之下,设泉府丞。丞是副官的意思。经营各种事业的人,都要收税,名之为贡。其额按纯利十分之一。泉府收了这一笔贡,用以借给困乏的人。因丧祭等事而借的,只还本,不取息,借以营利的,取年息十分之一。

王莽的变法,成功的希望是不会有的,其理由已述于前。固然,王莽的行政手段很拙劣,但这只是枝节。即使手段很高强,亦不会有成功的希望。因为根本上注定要失败的事,决不是靠手段补救得来的。但是王莽的失败,不是王莽一个人的失败,乃是先秦以来言社会改革者公共的失败。因为王莽所行,并不是王莽一个人的意见,乃是先秦以来言社会改革者公共的意见。王莽只是此等意见的集大成。经过这一次改革失败之后,人遂群认根本改革为不可能,想把乱世逆挽之而至于小康的思想,从此告终了。中国的社会改革运动,至此遂告长期的停顿。

虽然在停顿时期,枝节的改革,总还不能没有的。今亦略述其事如下:

当这时代,最可纪念的,是平和的、不彻底的平均地权运动。激烈 的井田政策,既经绝望,平和的限民名田政策,还不能行,于是又有 种议论,说平均地权之策,当行之于大乱之后,地广人稀,土田无主之 日。于是有晋朝的户调式,北魏的均田令,唐朝的租庸调法。这三法的 (一) 因年龄、属性之别,以定受田的多少。 要点是: 二) 在北魏的 均田令中,有露田和桑田的区别。唐朝则名为口分田和世业田。桑田和 世业田, 是可以传世的, 露田和口分田, 则受之于官, 仍要还之于官。 (三) 唐制又有宽、狭乡之别。田亩之数,足以照法令授与的为宽乡, 不足的为狭乡。狭乡授田,减宽乡之半。 (四)有余田的乡,是要以给 (五)徙乡和贫无以葬的人,得卖世业 比连之乡的。州县亦是如此。 田。自狭乡徙宽乡的,得并卖口分田。口分田非其所有,无可卖之 理。这该是奖励人民从狭乡迁到宽乡去的意思。法律上的解释, 官收其田而卖却之,而将卖田所得之款,发给为奖励费。许其自卖, 只是手续简便些罢了。 (六) 虽然如此, 世业田仍有其一定制限, 买进 的不得超过此限度,在最小限度以内,亦不得再卖却。统观三法, 之意,是不夺其私有之田,无田者则由官给,希冀减少反抗, 地权, 其立法之意诚甚善。然其实行至何程度, 则殊可疑。 曾否实行,论者甚至有怀疑的。北魏及唐, 度, 历史上亦无明确的记载。即使实行了, 而人总是有缓急的, 的时候,不能不希望通融,在私产制度之下, 谁肯白借给你来? 救济的 事业,无论如何,是不能普遍的。救济事业之量, 需要救济之量, 这是有其理论上的根据的。因为救济人者, 有余,然后能斥其所余以救济人。然救济人者的生活程度, 救济的人,因而他所拿出来的,均摊在众人头上,必不能使被救 与救济之者相等。而人之觉得足不足, 而往往是和他人的生活状况相比较的。 者在心理上永无满足之时。又在现在的社会组织之下, 富,往往是从剥削他人得来的,而他的自觉有余必在先, 济他人必在后。自剥削至于救济, 其中必经过相当的时间。 之中,被剥削者,必已负有很大的创伤,即使把所剥削去的全数都还 何况还不能全数还他呢? 于是不得不有抵卖之 品。而贫民是除田地之外,无物可以抵卖的。如此,地权即使一度平 均, 亦很难维持永久。何况并一度之平均而不可得呢? 再者: 要调剂土 满和人满,总不能没有移民,而在现在的文化状况之下,移民又是很难

实行的。所以此等平均地权的方法,不论事实,在理论上已是很难收效的了。据记载,唐朝当开元时,其法业已大坏。至德宗建中元年民国纪元前一一三二年。杨炎为相,改租庸调法为两税,人民的有田无田,田多田少,就无人过问了。自晋武帝太康元年民国纪元前一六三二年。平吴行户调法至此,前后适五百年。自此以后,国家遂无复平均地权的政策。间或丈量,不过为平均赋税起见,而亦多不能彻底澄清。兼并现象,依然如故。其中最厉害的,为南宋时浙西一带的兼并。因为这时候,建都在临安,浙西一带,阔人多了,竞以兼并为事。收租奇重。宋末,贾似道要筹款,就用低价硬买做官田。田主固然破产了。佃户自此要向官家交租,又非向私家交租时"额重纳轻"之比,人民已受了一次大害。到明初平张士诚,太祖恶其民为士诚守,对于苏、松、嘉、湖之田,又定以私租为官税。后来虽屡经减免,直到现在,这一带田赋之重,还甲于全国。兼并的影响,亦可谓深了。

物价的高低, 东汉以后, 更无人能加以干涉。只有食粮, 关系人民 的利害太切了,国家还不能全然放任。安定谷价的理论,始于李悝。李 俚说粜谷价。甚贱伤农,其贵伤民。此民字指谷之消费者,与农为谷 之生产者立于对待的地位。主张当新谷登场时,国家收买其一部分, 至青黄不接时卖出,以保持谷的平价。汉宣帝时,谷价大贱,大司农耿 寿昌,于若干地方行其法,名其仓为常平仓。此法虽不为牟利起见,然 卖出之价,必比买进之价略高,国家并无所费,而人民实受其益,实可 称法良意美。然在古代,谷物卖买未盛则有效。至后世,谷物的市场日 广,而官家的资本甚微,则即使实力奉行,亦难收控制市场之效;何况 奉行者又多有名无实, 甚或并其名而无之呢? 所以常平仓在历代法令 上,虽然是有的时候多,实际上并无效力。隋文帝时,工部尚书长孙平 创义仓之法,令人民于收成之日,随意功课,即于当社立仓存贮。荒歉 之时,用以救济。后周时有惠民仓。将杂配钱一种杂税的名目。的几分 之几,折收谷物,以供凶年平粜之用。宋时又有广惠仓。募人耕没入和 户绝田、收其租以给郭内穷苦的人民。这都是救济性质。直到王安石出 来, 行青苗法, 才推广之, 以供借贷之用。青苗法是起于李参的。李参 在陕西做官时, 命百姓自度耕种的赢余, 告贷于官。官贷之以钱。乃 秋,随赋税交还。王安石推行其法于诸路。以常平、广惠仓所储的钱谷 为贷本。仓本所以贮谷,后世因谷的储藏不便,亦且不能必得,遂有 兼储钱的。需用时再以钱买谷,或竟发钱。当时反对者甚多,然其本 意是好的,不过官不是推行此法的机关,不免有弊罢了。反对青苗的 人,有的说它取息二分太重,这是胡说,当时民间利率,实远重于 此。青苗之弊:在于(一)人民不敢与官交涉。(二)官亦不能与民

直接, 势必假手于吏胥, 吏胥多数是要作弊的, 人民更不敢与之交 涉。(三)于是听其自然,即不能推行。(四)强要推行, (五)借出之款,或不能偿还,势必引起追呼。 (六) (七) 其有无赖子弟, 谩昧尊长, 钱不入家。 邻保均赔的。 名诈请, 莫知为谁的。总而言之, 是由于办理的机关的不适宜。南宋 孝宗乾道四年,建州大饥。朱子请于府,得常平仓粟六百石, 以为贷 本。人民夏天来借的,到冬加二归还。以后逐年如此。小荒则免其半 息,大荒则全免其息。如此十四年,除将原本六百石还官外,并将余 利,造成仓廒,得粟三千一百石,以为社仓。自此借贷就不再收息了。 朱子此法,其以社为范围,与长孙平的义仓同。不但充平粜及救济,而 兼供借贷,与王安石的青苗法同。以社为范围,则易于管理,易于监 察,人民可以自司其事。如此,则有将死藏的仓谷出贷,化为有用的资 本之利,而无青苗法与官交涉之弊。所以历来论者,都以为此法最善; 有与其提倡常平、义仓,不如提倡社仓的倾向。义仓不如社仓,诚然无 可争辩,这是后起者自然的进步。常平和社仓,则根本不是一件事。常 平是官办的,是和粮食商人斗争的。义仓和社仓,都是农民互助的事。 固然,农民真正充足了,商人将无所施其剥削,然使将现在社会上一切 剥削农民之事,都刬除了,农民又何至于不足呢?固然, 仓,并没有控制市场之力;至多当饥荒之际,开办平粜,惠及城市之 人。然此乃常平办理之不得其法,力量的不够,并不是其本质不好。依 正义及经济政策论, 国家扶助农民和消费者, 刬除居间者的剥削, 还是 有这义务,而在政策上也是必要的。所以常平和社仓,至少该并行不 废。再者,青苗法以官主其事,固然不好,社仓以人民主其事,也未必 一定会好的。因为土豪劣绅,和贪官污吏,是同样要吮人膏血的,并无 彼此之分。主张社仓的,说社仓范围小,十目所视,十手所指,管理的 人,难于作弊。然而从来土豪劣绅,都是明中把持、攘夺,并不是暗中 攫取的。义仓创办未几,即或因人民不能管理,而移之于县。社仓,据 《文献通考》说,亦是"事久而弊,或主之者倚公以行私,或官司移用 而无可给,或拘纳息米而未尝除,甚者拘催无异正赋",以为非有"仁人 君子,以公心推而行之"不为功。可见防止贪污土劣的侵渔,仍不能无 借于人民的自卫了。平抑粮食以外他种物价之事,东汉以后无之。只有 宋神宗熙宁五年,曾立市易司,想平抑京师的物价,然其后事未能行。

借贷,亦始终是剥削的一种方法。最初只有封君之类是有钱的人,所以也只有他们能营高利贷的事业。后来事实虽然变换了,还有借他们出面的。如《汉书·谷永传》说:当时的掖庭狱,"为人起债,代人放债。分利受谢"是。亦有官自放债的。如隋初尝给内官以公廨钱,令其

回易生利,这种公廨钱,就是可以放债的。其类乎封建财产的,则南北朝以后,僧寺颇多殷富,亦常为放债的机关。私人放债取利,较大的,多为商贾所兼营,如《后汉书·桓谭传》:谭上疏陈时政,说:"今富商大贾,多放钱货,中家子弟,为之保役。"则并有代他奔走的人了。《元史·耶律楚材传》说:当时的回鹘①,多放羊羔利。利上起利。回鹘也是从西域到中国来经商的。这是因商人手中,多有流动资本,所以兼营此业最便。至于土豪劣绅之类,即在本地方营高利贷业的,其规模自然较此为小,然其数则甚多,而其手段亦极酷辣。《宋史·食货志》载司马光疏,说当时的农民,"幸而收成,公私之债,交争互夺;谷未离场,帛未下机,已非己有";《陈舜俞传》说:当时放债的人,虽"约偿缗钱,而谷粟、布缕、鱼盐、薪蔌、耰锄、斧锜之属,皆杂取之";便可见其一斑了。大抵借贷有对人信用和对物信用两种。对物信用,须能鉴别其物,知其时价;对人信用,则须调查其人之财产及行为;亦有一番事情,且须有相当知识。这在放债者方面,亦须有一种组织。所以逐渐发达,而成为近代的钱庄及当铺。

中国历代,社会上的思想,都是主张均贫富的,这是其在近代所以 易于接受社会主义的一个原因。然其宗旨虽善,而其所主张的方法,则 有未善。这因历代学者, 受传统思想的影响太深, 而对于现实的观察太 浅之故。在中国, 思想界的权威, 无疑是儒家。儒家对于社会经济的发 展,认识本不如法家的深刻,所以只主张平均地权,而忽略了资本的作 用。这在当时,还无怪其然,古代学问的发达,不能不为地域所限。 儒学盛于鲁。法家之学,托诸管子,疑其初盛于齐。《史记·货殖列 传》说:大公封于齐,地泻卤,人民寡,大公劝女工,极技巧,通鱼 盐,人物归之,襁至而辐凑,齐冠带衣履天下。这或者出于附会。然 齐鱼盐工商之业皆盛,则是不诬的。齐国在当时,资本必较发达,所 以节制资本的思想,就起于其地了。然至后世,学者的眼光,仍限于 这一个圈子里,就可怪了。如前述汉代儒家的议论,即其一证。宋学兴 起,在中国思想界,是最有特色的。宋儒亦很留心于政治和社会问题。 而纯粹的宋学家, 亦只重视复井田为致太平之策, 那又是其一证。然此 犹其小者。至其大者,则未审国家的性质。不知国家是阶级时代的产 物,治者阶级,总是要剥削被治者以牟利的。其中虽有少数大公无我的 人,然而总只是少数。其力量,较诸大多数的通常人,远觉绵薄。即使 这少数人而得位乘时, 使其监督大多数人, 不敢放手虐民, 即所谓去其 泰甚,已觉得异常吃力。至于根本上改变其性质,则其事必不可能。如 此,所以历代所谓治世的政治,往往是趋于放任的;而一行干涉的政 策,则往往召乱。然则但靠国家之力,如何能均平贫富呢?新莽以此失

败了, 而后世的人, 还是这种思想。我们试看王安石的《度支副使厅壁 题名记》,他说:"合天下之众者财,理天下之财者法,守天下之法者 吏也。吏不良,则有法而莫守;法不善,则有财而莫理;有财而莫理, 则阡陌闾巷之贱人, 皆能私取予之势, 擅万物之利, 以与人主争黔首, 而放其无穷之欲; 非必贵强桀大而后能如是; 而天子犹为不失其民者, 盖特号而已耳。虽欲食蔬衣敝,憔悴其身,愁思其心,以幸天下之给足 而安吾政,吾知其犹不得也。然则善吾法而择吏以守之,以理天下之 财,虽上古尧、舜,犹不能毋以此为急务,而况于后世之纷纷乎?"他 看得天下之物,是天下人所公有;当由一个代表正义的人,为之公平分 配,而不当由自私自利的人,擅其利而私其取予,以役使众人;其意昭 然若揭。然欲以此重任, 责之于后世的所谓天子, 云胡可得呢? 中国读 书人所以有这思想,是因为其受传统思想的影响太深,在传统思想上, 说这本是君之责任故。然在极古的时代, 君权大而其所治之国小; 而且 大同时代的规则,尚未尽废:或者可以做到几分。在后世,则虽甚神 圣,亦苦无下手之处了。而中国讲改革的人,都希望着他,如何能不失 败呢? 龚自珍是近代最有思想的人。他的文集里,有一篇文章,标题为 《平均篇》,畅发一切乱源,根本都在经济上分配的不平。最高的治 法,是能使之平均。就其现象,与之相安,则不足道。其观察,亦可谓 极深刻。然问其方法,则仍是希望握政权者,审察各方面的情形,而有 以措置之,则仍是一条不通的路而已。龚氏是距离现在不过百年的人, 而其思想如此,可见旧日的学者,其思想,全然局限于这一个范围之 中。这是时代为之,自然怪不得古人。然在今日,却亦不可不知道昔人 所走的路, 是一条不通的路, 而再奉其思想为金科玉律。

现代的经济情形,和从前又大不相同了。自从西力东侵以来,我们的经济,已非复闭关独立之世,而与世界息息相通。在工业革命以前,最活跃的是商人阶级。所以历代的议论,都主张重农抑商。自工业革命以后,则商人反成为工业家的附属,不过略沾其余润,所以中国推销洋货的人,即世所称为买办阶级者,在中国社会里,虽俨然是个富豪,而以世界眼光观之,则仍不免在小贫之列。在现代的经济状况之下,断不容我们故步自封。世界的经济情形,自从工业发达了,积集的资本遂多,而金融资本,又极跋扈。工业品是要寻求销路的,而且还要霸占资源,就是固定和流动的资本,也要输出国外,皆不得不以武力保其安全。于是资本主义发展而成为帝国主义。历代的劳资对立,资本家是在国内的,现在则资本家在国外。于是民生问题和民族问题,并为一谈,再不能分离解决了。我们现在,该如何审慎、勇敢、强毅,以应付这一个目前的大问题呢?

(1). 编注:"回鹘"即"回纥",古族名,于唐天宝三年(公元744年),破东突厥,建立政权。唐贞元四年(公元788年),回纥可汗自请改称"回鹘",取"回旋轻捷如鹘"之义。

## 第6章 官制

官制是政治制度中最繁复的一门。(一)历代设官既多,(二)而 又时有变迁,(三)它的变迁,又不是审察事实和制度不合,条理系统 地改正的,而是听其迁流之所至。于是有有其名而无其实的,亦有有其 实而无其名的。名实既不相符,循其名遂不能知其实。而各官的分职, 亦多无理论可循。求明白其真相,就很不容易了。然官制毕竟是政治的 纲领。因为国家要达其目的,必须有人以行之。这行之之人,就是所谓 官。所以明于一时代所设之官,即能知其时所行之政。对于历代的官 制,若能知其变迁,即亦能知其政治的变迁了。

人的见解, 总是较时代落后一些的。时代只有新的, 而人之所知, 却限于旧。对付未来的方法,总是根据既往的情形,斟酌而出之的。所 以无论如何,不能全合。制度才定出来,即已不适于用。制度是拗不过 (二)即名存实亡,这是一切制度,都如 (一) 非格不能行, 此的,而官制亦不能例外。我国的官制,大略可分为六期: (二)而秦及汉初统一时代的制度,即孕育 以前,为列国时代的制度。 (三)因其大体自列国时代蜕化而来,和统一时代不甚适 合,不久即生变迁。各方面变迁的结果,极其错杂不整。直至唐朝,才 整理之,成为一种有系统的制度。(四)然整理甫经就绪,又和事实不 符。唐中叶以后,又生变迁,而宋朝沿袭之。 (五)元以异族,入主中 原,其设施自有特别之处。明朝却沿袭着它。清朝的制度,又大略沿袭 明朝。然因实际情形的不同,三朝的制度,又自有其大相违异之处。 (六)清朝末叶,因为政体改变,官制亦随之改变。然行之未久,成效

更多免费电子书请搜索「慧眼看」www.huiyankan.com

不著。直至今日,仍在动荡不定之中。以上略举其变迁的大概,以下再略加说明。因为时间所限,亦只能揭举其大纲而已。

官有内外之分。内官即中央政府之官,是分事而治的。全国的政务,都汇集于此,依其性质而分类,一官管理一类的事。又有综合全般状况,以决定施政的方针的,是即所谓宰相。外官则分地而治。在其地界以内,原则上各事都要管的。出于地界以外,则各事一概不管。地方区划,又依等级而分大小。上级大的区划,包含若干下级小的区划。在行政上,下级须听上级的指挥。这是历代官制的通则。

列国并立之世,到春秋战国时代,已和统一时代的制度相近了。因 为此时期,大国之中,业已包含若干郡县。但其本身,仍只等于后世一 个最大的政治区域。列国官制: 今文家常说三公、九卿、二十七大夫、 八十一元士。但这只是爵,没有说出他的职守来。三公依今文家说,是 司马、司徒、司空。九卿无明文。古文家说,以太师、太傅、太保为三 公。少师、少傅、少保为三孤。冢宰、天官。司徒、地官。宗伯、春 官。司马、夏官。司寇、秋官。司空冬官。为六卿。许慎《五经异 义》。按今文说的三公,以配天、地、人。司马主天,司徒主人,司 空主地。古文说的六卿,以配天、地、四时。此外还有以五官配五行等 说法。见《左氏》昭公十七年、二十九年、《春秋繁露·五行相胜 篇》。这不过取古代的官,随意拣几个,编排起来,以合于学说的条理 而已。和古代的事实,未必尽合。古代重要的官,不尽于此;并非这几 个官特别重要:不过这几个官,亦是重要的罢了。司马是管军事的,司 徒是统辖人民的,司空是管建设事务的。古代穴居,是就地面上凿一个 窟窿, 所以谓之司空。空即现在所用的孔字。《周官》冬官亡佚, 后人 以《考工记》补之。其实这句话也靠不住。性质既不相同,安可相 补?不过《考工记》也是讲官制的。和《周官》性质相类, 昔人视为 同类之书, 合编在一起, 后人遂误以为补罢了。 《周官》说实未尝谓 司空掌工事,后世摹仿《周官》而设六部,却以工部拟司空,这是后人 之误,不可以说古事的。冢宰总统百官,兼管宫内的事务,其初该是群 仆的领袖。所以大夫之家亦有宰。至于天子诸侯,则实际本来差不多 的。天子和诸侯、大国和小国制度上的差异,不过被著书的人说得如此 整齐,和实际亦未必尽合。宗伯掌典礼,和政治关系最少,然在古代迷 信较深之世,祭祀等典礼,是看得颇为降重的。司寇掌刑法,其初当是 军事裁判。说详第十章。三公坐而论道,三孤为之副,均无职事。按 《礼记·曾子问篇》说:"古者男子,内有傅,外有慈母。"《内则》 说,国君世子生,"择于诸母与可者,必求其宽裕慈惠、温良恭俭、慎

而寡言者,使为子师,其次为慈母,其次为保母"。太师、太傅、太保,正和师、慈、保三母相当。古夫亦训傅,两字盖本系一语,不可以称妇人,故变文言慈。然则古文的三公,其初乃系天子私人的侍从,本与政事无关系,所以无职事可言。《周官》说坐而论道之文,乃采诸《考工记》,然《考工记》此语,"坐而论道,谓之王公"。是指人君言,不是指大臣言的,说《周官》者实误采。总而言之:今文古文,都系春秋战国时的学说,未必和古代的事实密合。然后世厘定制度的人,多以经说为蓝本。所以虽非古代的事实,却是后世制度的渊源。

列国时代的地方区划,其大的,不过是后世的乡镇。亦有两种说法:《尚书大传》说:"古八家而为邻,三邻而为朋,三朋而为里,七十二家,参看上章。五里而为邑,十邑而为都,十都而为师,州十有二师焉。"这是今文说。《周官》则乡以五家为比,比有长。五比为闾,闾有胥。四闾为族,族有师。五族为党,党有正。五党为州,州有长。五州为乡,乡有大夫。遂以五家为邻,邻有长。五邻为里,里有宰。四里为酂,酂有长。五酂为鄙,鄙有师。五鄙为县,县有正。五县为遂,遂有大夫。这是古文说。这两种说法,前者和井田之制相合,后者和军队编制相合,在古代该都是有的。后来井田之制破坏,所以什伍之制犹存,今文家所说的组织,就不可见了。

汉初的官制,是沿袭秦朝的。秦制则沿自列国时代。中央最高的官为丞相。秦有左、右,汉通常只设一丞相。丞相之副为御史大夫。中央之官,都是分事而治的。只有御史是皇帝的秘书,于事亦无所不预,所以在事实上成为丞相的副手。汉时丞相出缺,往往以御史大夫升补。武官通称为尉。中央最高的武官,谓之太尉。这是秦及汉初的制度。今文经说行后,改太尉为司马,丞相为司徒,御史大夫为司空,谓之三公,并称相职。又以大常、本名奉常,掌宗庙礼仪。光禄勋、本名郎中令,掌宫、殿、掖门户。卫尉、掌宫门卫屯兵。太仆、掌舆马。廷尉、掌刑辟,尝改为大理。大鸿胪、本名典客,掌归义蛮夷。宗正、掌亲属。大司农、本名治粟内史,掌谷货。少府、掌山海池泽之税。为九卿。这不过取应经说而已,并无他种意义。三公分部九卿,大常、光禄勋、卫尉属司马。太仆、廷尉、大鸿胪属司徒。宗正、大司农、少府属司空。亦无理论根据。有大事仍合议。后汉司马仍称太尉。司徒、司空,均去大字,余皆如故。

外官:秦时以郡统县。又于各郡都设监御史。汉不遣监御史,丞相遣使分察州。按州字并非当时的区域名称,后人无以名之,乃名之为

州。所以截至成帝改置州牧以前,州字只是口中的称呼,并非法律上 的名词。武帝时,置部刺史十三人,奉诏书六条,分察诸郡。(一)条 (二)条察太守侵渔聚敛。(三)条察失刑。(四)条 (五)条察子弟不法,都是专属太守的。(六)条察太 守阿附豪强。成帝时,以何武之言,改为州牧。哀帝时复为刺史。后又 改为州牧。后汉仍为刺史,而止十二州,一州属司隶校尉。武帝置,以 治巫蛊的,后遂命其分察一部分郡国。按《礼记·王制》说: "天子使其 大夫为三监,监于方伯之国,国三人。"这或者附会周初的三监,说未 必确,然天子遣使监视诸侯,实即大国之君,遣使监视其所封或所属 的小国。则事所可有。大夫之爵,固较方伯为低。秦代御史之长,爵不 过大夫。汉刺史秩仅六百石,太守则二千石。以卑临尊,必非特创之 制,必然有所受之。以事实论,监察官官用年少新进的人,任事的官, 则宜用有阅历有资望之士,其措置亦很适宜的。何武说:"古之为治 者,以尊临卑,不以卑临尊。"不但不合事官,亦且不明经义。旧制恢 复,由于朱博,其议论具载《汉书》,较之何武,通达多了。太守,秦 朝本单称守, 汉景帝改名。秦又于各郡置尉, 景帝亦改为都尉。京师之 地,秦时为内史所治。汉武帝改称京兆尹,又分其地置左冯翊、右扶 风,谓之三辅。诸王之国,设官本和汉朝略同。亦有内史以治民。七国 乱后,景帝乃令诸侯王不得自治民,改其丞相之名为相,使之治民,和 郡守一样。县的长官,其秩是以户数多少分高下的。民满万户以上称 令,不满万户称长。这由于古代的政治,是属人主义,而非属地主义之 故。侯国的等级,与县相同。皇大后、公主所食的县称为邑。县中兼有 蛮夷的谓之道。这亦是封建制度和属人主义的色彩。

秦汉时的县,就是古代的国,读第三章可见。县令就是古代的国君,只能总握政治的枢机,发踪指示,监督其下。要他直接办事,是做不到的。所以真正的民政,非靠地方自治不可。后世地方自治之制,日以废坠,所以百事俱废。秦汉时则还不然。据《汉书·百官公卿表》和《续汉书·百官志》:其时的制度系以十家为什,五家为伍,一里百家,有里魁。检察善恶,以告监官。十里一亭,亭有长。十亭一乡,乡有三老,有秩啬夫、游徼。三老管教化,体制最尊。啬夫职听讼,收赋税,其权尤重。人民竟有知啬夫而不知有郡县的。见《后汉书·爰延传》。和后世绝不相同。

以上所述,是秦及汉初的制度。行之未几,就起变迁了。汉代的丞相,体制颇尊,权限亦广。所谓尚书,乃系替天子管文书的,犹之管衣服的谓之尚衣,管食物的谓之尚食,不过是现在的管卷之流。其初本用

士人,汉武帝游宴后庭,才改用宦官,谓之中书谒者令。武帝死后,此 官本可废去,然自武帝以来,大将军成为武官中的高职。昭宣之世,霍 光以大将军掌握政权。其时的丞相,都是无用或年老的人,政事悉从中 出,沿袭未改。成帝时,才罢中书宦官,然尚书仍为政本,分曹渐广。 后汉光武, 要行督责之术。因为宰相都是位高望重的人, 不便督责他, 于是崇以虚名,而政事悉责成尚书。尚书之权遂更大。魏武帝握权,废 三公、恢复丞相和御史大夫之职。此时相府复有大权、然只昙花一现。 魏文帝篡汉后,丞相之官,遂废而不设。自魏晋至南北朝,大抵人臣将 篡位时则一为之,已篡则又取消。此时的尚书,为政务所萃,然其亲近 又不敌中书。中书是魏武帝为魏王时所设的秘书监,文帝篡位后改名 的,常和天子面议机密。所以晋初荀勖从中书监迁尚书令,人家贺他, 他就发怒道"夺我凤皇池,诸君何贺焉"了。侍中是加官,在宫禁之中, 伺候皇帝的。汉初多以名儒为之。后来贵戚子弟,多滥居其职。宋文帝 自荆州入立,信任王府旧僚,都使之为侍中,与之谋诛徐羡之等,于是 侍中亦参机要。至唐代,遂以中书、门下、尚书三省为相职。中书主取 旨,门下主封驳,尚书承而行之。尚书诸曹,魏晋后增置愈广,皆有郎 以办事。尚书亦有兼曹的。隋时,始以吏、户、礼、兵、刑、工六曹分 统诸司。六曹皆置侍郎,诸司则但置郎,是为后世以六部分理全国政务 之始。三公一类的官,魏晋后亦时有设置,都不与政事,然仍开府分 曹,设置僚属。隋唐始仿《周官》,以太师、太傅、太保为三公,少 师、少傅、少保为三孤,都不设官属。则真成一个虚名,于财政亦无所 耗费了。九卿一类的官,以性质论,实在和六部重复的。然历代都相 沿,未曾并废。御史大夫改为司空后,御史的机关仍在。其官且有增 置。唐时分为三院: 曰台院, 侍御史属之; 曰殿院, 殿中侍御史属之; 曰监院, 监察御史属之。御史为天子耳目, 历代专制君主, 都要防臣下 的壅蔽, 所以其权日重。

前汉的改刺史为州牧,为时甚暂。至后汉末年,情形就大不同了。 后汉的改刺史为州牧,事在灵帝中平五年,因四方叛乱频仍,刘焉说由 刺史望轻而起。普通的议论,都说自此以后,外权就重了。其实亦不尽 然。在当时,并未将刺史尽行改做州牧。大抵资深者为牧,资浅者仍 为刺史,亦有由刺史而升为牧的。然无论其为刺史,为州牧,实际上 都变成了郡的上级官,而非复监察之职。而且都有兵权,如此,自然要 尾大不掉了。三国分离,刺史握兵之制,迄未尝改。其为乱源,在当时 是人人知道的。所以晋武帝平吴后,立即罢州牧,省刺史的兵,去其行 政之权,复还监察之职。这真是久安长治之规。惜乎"虽有其言,不卒 其事"。《续汉书·百官志》《注》语。而后世论者,转以晋武帝的罢州 郡兵备,为召乱的根源,真是徇名而不察其实了。东晋以后,五胡扰乱,人民到处流离播迁,这时候的政治,还是带有属人主义的。于是随处侨置州郡,州的疆域,遂愈缩愈小,浸至与郡无异了。汉朝只有十三州,梁朝的疆域,远小于汉,倒有一百〇七州。此时外权之重,则有所谓都督军事,有以一人而督数州的,亦有以一人而督十数州的。甚至有称都督中外诸军的。晋、南北朝,都是如此。后周则称为总管。隋时,并州郡为一级,文帝开皇三年,罢郡,以州统县,职同郡守。炀帝改州为郡。并罢都督府。唐初,又有大总管、总管,后改称大都督、都督,后又罢之,分天下为若干道,设观察使等官,还于监察之旧。

唐代的官制,乃系就东汉、魏、晋、南北朝的制度,整理而成的。 其实未必尽合当时的时势。所以定制未几,变迁又起。三省长官,都不 除人。但就他官加一同中书门下平章事等名目,就视为相职了。而此三 省的长官,实亦仍合议于政事堂,并非事后审查封驳。都督虽经废去, 然中叶以后,又有所谓节度使,参看第九章。所驻扎的地方,刺史多由 其兼领。支郡的刺史,亦都被其压迫而失职。其专横,反较前代的刺史 更甚。这两端,是变迁最大的。而中叶以后,立检校、试、摄、判、知 等名目,用人多不依资格,又为宋朝以差遣治事的根源。

宋朝设中书省于禁中。宰相称同平章事,次相称参知政事。自唐中叶以后,户部不能尽总天下的财赋,分属于度支、盐铁二使。宋朝即合户部、度支、盐铁为三司,各设使副,分案办事。又设三司使副以总之,号为计相。枢密使,唐时以宦官为之,本主传达诏命。后因宦官握兵,遂变为参与兵谋之官。宋朝亦以枢密院主兵谋。指挥使,本藩镇于的军官。梁太祖篡位后,未加改革,遂成天子亲军。宋朝的禁军,都隶属殿前司、侍卫马军亲军司、侍卫步军亲军司,各设指挥使,谓之三衙。宋初的官,仅以寓禄秩,即借以表明其官有多大,所食的俸禄有多少。而别以差遣治事。名为某官的人,该官的职守,都是与他无涉的。从表面上看来,可谓错乱已极。但差遣的存废、离合,都较官缺为自由,可以密合事情。所以康有为所著《官制议》,有《宋官制最善》一篇,极称道其制。宋朝的改革官制,事在神宗元丰中,以《唐六典》为模范。然卒不能尽行。以三省长官为相职之制,屡经变迁,卒仍复于一个同平章事,一个参知政事之旧;枢密主兵之制,本来未能革除;三衙之制,亦未能改;便可见其一斑。

宋初惩藩镇的跋扈,悉召诸节镇入朝,赐第留之京师,而命朝臣出守列郡,谓之权知军州事。特设通判,以分其权。县令亦命京朝官出

知,以削藩镇之权,而重亲民之选。特设的使官最多。其重要的,如转运使,总一路的财赋;发运使,漕淮、浙、江、湖六路之粟。他如常平、茶盐、茶马、坑冶、市舶亦都设立提举司,以集事权于中央。太宗命诸路转运使,各命常参官一人,纠察州军刑狱。真宗时,遂独立为一司,称为提点刑狱,简称提刑。是为司法事务,设司监察之始。南渡后,四川有总领财赋。三宣抚司罢后,见第九章。亦设总领以筹其饷,仍带专一报发御前军马文字衔,则参预并及于军政了。

元朝以中书省为相职,枢密使主兵谋,御史台司纠察。尚书省之设,专以位置言利之臣。言利之臣败,省亦旋废。而六部仍存,为明、清两朝制度所本。设宣政院于中央,以辖吐蕃之境,亦为清代理藩院之制所本。元代制度,关系最大的是行省。前代的尚书行台等,都是暂设的,以应付临时之事,事定即撤。元朝却于中原之地,设行中书省十,行御史台二,以统辖路、府、州、县。明朝虽废之而设布政、按察两司,区域则仍元之旧。清朝又仍明之旧。虽然略有分析,还是庞大无伦,遂开施政粗疏,尾大不掉之渐了。唐初,惟京兆、河南,称府设尹,后来梁州以为德宗所巡幸,亦升为兴元府。宋朝则大州皆升为府,几有无州不府之势。其监司所辖的区域则称为路。元于各路设宣慰司,以领府、州、县而上属于省。然府亦有不隶路而直隶于省的。州有隶于府的,亦有不隶于府,而直隶于路的。其制度殊为错杂。

明、清两朝的制度,大体相沿。其中关系最大的,在内为宰相的废罢,在外为省制的形成。明初本亦设中书省,以为相职。后因胡惟庸谋反,太祖遂废其官,并谕后世子孙,不得议设宰相。臣下有请设宰相的,处以极刑。于是由天子亲领六部。此非嗣世之主所能,其权遂渐入殿阁学士之手。清世宗时,又设立军机处。机要之事,均由军机处径行,事后才下内阁,内阁就渐渐地疏阔了。六部:历代皆以尚书为主,侍郎为副。清代尚侍皆满、汉并置。吏、户、兵三部,又有管部大臣,以至权责不一。明废宰相后,政务本由六部直接处理。后虽见压于内阁,究竟权力还在。吏、兵二部,尤真有用人及指挥军事之权,清朝则内官五品,外官道府以上,全由内阁主持。筹边之权,全在军机。又明朝六部用人,多取少年新进,清朝则一循资格,内官迁转极难,非六七十不得至尚侍。管部又系兼差,不能负责。于是事事照例敷衍,行政全无生气了。

御史一官,至明代而其权益重,改名为都察院。都御史、副都御史、佥都御史,均分置左右。又有分道的监察御史。在外则巡按清军、

提督学校、巡漕、巡盐等事,一以委之,而巡按御史代天子巡狩,其权 尤重。这即是汉朝刺史之职。既有巡按,本可不必再行遣使。即或有特 别事务,非遣使不可,亦以少为佳。然后来所谓巡抚者,愈遣而愈频 繁。因其与巡按御史不相统属,权限不免冲突,乃派都御史为之。其兼 军务的加提督衔,辖多事重的,则称总督。清代总督均兼兵部尚书、右 都御史,巡抚均兼兵部侍郎、右副都御史,又均有提督军务、兼理粮饷 之衔,成为常设的官了。给事中一官,前代都隶门下省。明废门下省, 而仍存给事中,独立为一官,分吏、户、礼、兵、刑、工六科,以司审 查封驳。其所驳正,谓之科参,在明代是很有权威的,清世宗将给事中 隶属于都察院,就将审查和纠察混为一谈了。翰林在唐朝,为艺能之 士。如书、画、弈棋等。待诏之所,称为杂流,与学士资望悬绝,玄宗 时,命文学之士居翰林中,称为供奉,与集贤殿学士,分掌制诰,后改 称为学士,别立学士院,即以翰林名之。中叶后颇参机密,王叔文要除 宦官,即居翰林中,可见其地位的重要。宋代专以居文学之士,其望愈 清。至明中叶后,则非进士不入翰林,非翰林不入内阁,六部长官,亦 多自此而出。其重要, 更非前代所及了。

外官:明废行省,于府州之上,设布政、按察两司,分理民政及刑事,实仍为监司之官。监司之官,侵夺地方官权限,本来在所不免。清代督抚既成为常设之官,又明代布政司的参政参议,分守各道,按察司的副使佥事,分巡各道的,至清朝,亦失其本来的性质,而在司府之间,俨若别成为一级。以府、州领县,为唐、宋相沿之制。元时,令知州兼理附郭县事,明时遂省县入州,于是州无附郭县。又有不领县而隶属于府的,遂有直隶州与散州之别。清时,同知、通判有驻地的谓之厅,亦或属于府,或直达布政司,称为散厅及直隶厅。地方制度,既极错杂。而(一)督抚,(二)司,(三)道,(四)府、直隶州、厅,(五)县、散州、厅,实际成为五级。上级的威权愈大,下级的展布愈难。积弊之深,和末造中央威权的不振,虽有别种原因,官制的不善,是不能不尸其咎的。

藩属之地,历代都不设官治理其民,而只设官监督其酋长,清朝还是如此的。奉天、吉林、黑龙江三省,清朝称为发祥之地。其实真属于满洲部落的,不过兴京一隅。此外奉天全省,即前代的辽东、西,本系中国之地。吉、黑二省,亦是分属许多部落的,并非满洲所有。此等人民,尚在部落时代,自不能治以郡县制度。清朝又立意封锁东三省,不许汉人移殖。所以其治理之法,不但不能进步,而反有趋于退步之势。奉天一省,只有奉天和锦州二府,其余均治以将军、副都统等军职。蒙

古、新疆、西藏,亦都治以驻防之官。这个固然历代都是如此,然清朝适当西力东侵之时,就要情见势绌了。末年回乱平后,改新疆为行省。 目俄战后,改东三省为行省。蒙古、西藏,亦图改省,而未能成功。藩属之地,骤图改省,是不易办到的。不但该地方的人民,感觉不安。即使侥幸成功,中国亦无治理其地的人才。蒙、藏的情形,和新疆、东三省是不同的。东三省汉人已占多数,新疆汉人亦较多,蒙、藏则异于是。自清末至民国初年,最好是将联邦之法,推行之于蒙、藏,中央操外交、军事、交通、币制之权,余则听其自治。清季既不审外藩情势,和内地的不同,操之过急,以致激而生变。民国初年,又不能改弦易辙,许其自治,以生其回面内向之心,杜绝强邻的觊觎。因循既久,收拾愈难,这真是贾生所说,可为痛哭、流涕、长太息的了。

以上是中国的旧官制,中西交通以来,自然不能没有变动。其首先 设立的,是总理各国事务衙门。实因咸丰八年,中英《天津条约》规定 要就大学士、尚书中简定一员,和英国使臣接洽而起,不过迫于无可如 何,并非有意改革。内乱平后,意欲振兴海军,乃设立海军衙门。后来 却将其经费,移以修理颐和园,于是中日战后,海军衙门反而裁撤了。 庚子以后,又因条约,改总理衙门为外务部,班列六部之前。其时举办 新政, 随事设立了许多部处。立宪议起, 改革旧官制, 增设新机关, 共 成外务、吏、民政、新设的巡警部改。度支、户部改,新设的财政 处、税务处并入。礼、大常、光禄、鸿胪三寺并入。学、新设的学务 处改,国子监并入。陆军、兵部改,太仆寺和新设的练兵处并入。农 工商、工部改,新设的商部并入。邮传、理藩、理藩院改。法刑部 改。十一部,除外务部有管理事务大臣、会办大臣各一人外,余均设尚 书一人、侍郎二人,不分满、汉。都察院亦改设都御史一人,副都御史 二人。前此左都御史,满、汉各一。左副都御史各二。右都御史、右 副都御史但为督抚兼衔。大理寺改为院,以司最高审判。宣统二年, 立责任内阁,设总、协理大臣。裁军机处及新设的政务处及吏、礼二 部,其事务并入内阁。而增设海军部及军谘府。今之参谋部。改尚书 为大臣,与总、协理负连带责任。外官则仍以督抚为长官。于其下设布 政、提法、按察司改。提学、盐运、交涉五司, 劝业、巡警二道, 而裁 分巡、分守道。此等制度,行之为日甚浅,初无功过可言。若从理论上 评论:内官增设新官,将旧官删除归并,在行政系统上,自然较为分 明,于事实亦较适切。若论外官,则清末之所以尾大不掉,行政粗疏, 其症结实在于省制。当时论者,亦多加以攻击。然竟未能改革,相沿以 迄于今,这一点不改革,就全部官制,都没有更新的精神了。

民国成立,《临时政府组织大纲》定行政分五部,为外交、内务、 财政、军务、交通。这是根据理论规定的,后修改此条,设陆军、海 军、外交、司法、财政、内务、教育、实业、交通九部。其时采美国 制,不设总理。孙文逊位后,袁世凯就职北京,《临时政府组织大纲》 改为《临时约法》,设总理,分实业为农林、工商二部。三年,袁世凯 召开约法会议修改《临时约法》为《中华民国约法》。即所谓《新约 法》。复废总理,设国务卿。并农林、工商二部为农商部。袁世凯死 后,黎元洪为总统,复设总理。外官:民军起义时,掌握一省军权的称 都督。管理民政的称民政长。废司、道、府、直隶州、厅散州、厅的名 称,但存县。袁世凯改都督为将军,民政长为巡按使,于其下设道尹。 护国军起,掌军权的人,复称都督。黎元洪为总统,改将军、都督,都 称督军,巡按使称省长。其兼握几省兵权,或所管之地,跨及数省的, 则称巡阅使。裁兵议起,又改称督理或督办军务善后事宜,然其尾大不 掉如故。国民党秉政, 在训政时期内, 以党代人民行使政权, 而以国民 政府行使治权。其根本精神,和历代的官制,大不相同,其事又当别 论。

无官之名,而许多行政事务,实在倚以办理的为吏。凡行政,必须依照一定的手续。因此职司行政的人,必须有一定的技术。这种技术,高级官员往往不甚娴习,甚或不能彻底通晓,非有受过教育,经过实习的专门人员以辅助之不可。此等责任,从前即落在胥吏肩上。所以行政之权,亦有一部分操于其手。失去了他,事情即将无从进行的。

更之弊,在于只知照例。照例就是依旧,于是凡事都无革新的精神。照例的意思,在于但求无过,于是凡事都只重形式,而不问实际。甚至利用其专门智识以舞弊。所以历来论政的人,无不深恶痛绝于吏,尤以前清时代为甚,然其论亦有所蔽。因为非常之事,固然紧要,寻常政务,实更为紧要而不可一日停滞。专重形式,诚然不好,然设形式上的统一不能保持,政治必将大乱。此前清末年,所以诏裁胥吏,而其人的统一不能保持,政治必将大乱。此前清末年,所以诏裁胥吏,而其人不能行。其实从前所谓吏,即现在所谓公务员,其职实极重要,而其人不能行。其实从前制度的不善,在于(一)视其人太无学识,所以只能办取,亦不求名誉,而惟利是图。(二)又其人太无学识,所以只能办股、不不求名誉,而惟利是图。(二)又其人太无学识,所以只能办股、不不求名誉,而惟利是图。(二)又其人太无学识,所以只能办股、不不求名誉,而惟利是图。(二)又其人太无学识,所以只能办资、不不求名誉,而惟利是图,然学识亦不可全无,必有相当的学识,然后对于所行之政,能够通知其原理,不至因过于呆板而反失原意。又行政的人,能通知政治的原理,则成法的缺点,必能被其发现。于立法的裨益,实非浅鲜。昔时之胥吏,是断不足以语此的。(三)其尤大的,则在于无任用之法,听其私相传授,交结把持。自民国以来,

因为政治之革新,法律的亟变,已非复旧时的胥吏所能通晓,所以其人 渐归自然淘汰,然现在公务员的任用、考核,亦尚未尽合法,这是行政 的基础部分,断不可不力求改良的。

古代官职的大小,是以朝位和命数来决定的。所谓命数,就是车服之类的殊异。古人所以看得此等区别,甚为严重。然因封建制度的破坏,此等区别,终于不能维持了。朝位和俸禄的多少,虽可分别高低,终嫌其不甚明显,于是有官品之别。官品起于南北朝以来。南朝陈分九品。北朝魏则九品之中,复分正从;四品以下,且有上、中、下阶;较为复杂。宋以后乃专以九品分正从。官品之外,封爵仍在。又有勋官、散官等,以处闲散无事的官员。此等乃国家酬庸之典,和官品的作用,各不相同的。

官俸,历代更厚薄不同,而要以近代之薄为最甚。古代大夫以上,各有封地。家之贫富,视其封地之大小、善恶,与官职的高下无关。无封地的,给之禄以代耕,是即所谓官俸。古代官俸,多用谷物,货币盛行以后,则钱谷并给。又有实物之给,又有给以公田的。明初尚有此制,不知何时废坠,专以银为官俸。而银价折合甚高。清朝又沿袭其制,于是官吏多苦贫穷。内官如部曹等,靠印结等费以自活,外官则靠火耗及陋规。上级官不亲民的,则诛求于下属。京官又靠外官的馈赠。总而言之,都是非法。然以近代官俸之薄,非此断无以自给的。而有等机关,收取此等非法的款项,实亦以其一部分支给行政费用,并非全入私囊。所以官俸的问题,极为复杂。清世宗时,曾因官俸之薄,加给养廉银,然仍不足支持。现代的官俸,较之清代,已稍觉其厚。然究尚失之于薄。而下级的公务员尤甚。又司法界的俸禄,较之行政界,不免相形见绌。这亦是亟须加以注意的。

## 第7章 选举

国家,因为要达其目的,设立许多机关,这许多机关,都是要有人主持的。主持这些机关的人,用何法取得呢?这便是选举问题。

选举是和世袭对待的。世袭之法,一个位置出缺,便有一个合法继承的人,不容加以选择。选举之法则不然,它是毫无限制,可以任有选举权者,选举最适宜的人去担任的。这是就纯粹的选举和世袭说,亦有从两方面说,都不很纯粹的,如虽可选择,仍限于某一些人之内之类是。但即使是不纯粹的选举,也总比纯粹的世袭好些。西洋某史家曾把中国两汉时代的历史,和罗马相比较,他说:凡罗马衰亡的原因,中国都有的。却有一件事,为中国所有,罗马所无,那便是选举。观此,便知选举制度关系之重大了。

选举制度,在三代以前,是与世袭并行的。俞正燮《癸巳类稿》,有一篇《乡兴贤能论》,说得最好,他说:古代的选举,是限于士以下的,大夫以上是世官。这是什么理由呢?第四章已经说过:原始的政治,总是民主的,到后来,专制政治,才渐渐兴起,如其一个国家是以征服之族和被征服之族组成的,高级的位置自然不容被征服之族染指。即使原是一族,而专制政治既兴,掌握政权的人,也就渐渐地和群众离开了。所以选举仅限于士以下。

士以下的选举,乃系古代部族,专制政治尚未兴起时的制度,留遗下来的。其遗迹略见于《周官》。据《周官》所载,凡是乡大夫的属官,都有考察其民德行道艺之责。三年大比,则举出其贤者能者,"献

贤能之书于王"。《周官》说:"此之谓使民兴贤,入使治之;使民兴能,出使长之。"俞正燮说:入使治之,是用为乡吏;即比闾族党之长,见上章。出使长之,是用为伍长;这是不错的。比闾族党等,当系民主部族固有的组织,其首领,都是由大众公举的。专制政体兴起后,只是把一个强有力的组织,加于其上,而于此等团体固有的组织,并未加以破坏,所以其首领还是出于公举的,不过专制的政府,也要加以相当的参预干涉罢了。如虽由地方公举,然仍须献贤能之书于王。

在封建政体的初期,上级的君大夫等,其品性,或者比较优良,但 到后来,就渐渐地腐化了。由于上级的腐化,和下级的进步,参看第四 章。主持国政者,为求政治整饬起见,不得不逐渐引用下级分子,乡间 的贤能,渐有升用于朝廷的机会,那便是《礼记·王制》所说的制度。 据《王制》说:是乡论秀士,升诸司徒,曰选士。司徒论选士之秀者, 而升诸学, 曰俊士。既升于学, 则称造士。大乐正论造士之秀者, 以告 于王,而升诸司马, 曰进士。司马辨论官材,官指各种机关,谓分别 其才能, 适宜于在何种机关中办事。论进士之贤者, 以告于王。然后 因其材而用之。按《周官》:司士,掌群臣之版,名籍。以治其政令, 岁登下其损益之数,也是司马的属官。《礼记·射义》说:古者"诸侯贡 士于天子, 天子试之于射宫。其容体比于礼, 其节比于乐, 而中多者, 得与于祭。其容体不比于礼,其节不比于乐,而中少者,不得与于 祭"。以中之多少,定得与于祭与否,可见射宫即在太庙之中。古代规 制简陋,全国之中,只有一所讲究的屋子,谓之明堂。也就是宗庙,就 是朝廷, 就是君主所居的宫殿, 而亦即是其讲学的学校, 到后来, 这许 多机关, 才逐渐分离, 而成为各别的建筑。详见第十五章。合观《周 官》、《王制》、《射义》之文,可知在古代,各地方的贡士,是专讲 武艺的。到后来,文治渐渐兴起,于是所取的人才,才不限于一途。所 以司马要辨论官材,此时的司马,乃以武职兼司选举,并非以武事做 选举的标准了。此为选举之逐渐扩大,亦即世袭之渐被侵蚀。

到战国之世,世变益亟,腐败的贵族,再也支持不了此刻的政治。而且古代的贵族,其地位,是与君主相逼的,起于孤寒之士则不然,君主要整顿政治,扩充自己的权力,都不得不用游士。而士人,也有怀抱利器,欲奋志于功名的。又有蒿目时艰,欲有所借手,以救生民于涂炭的。于是君主和游士相合,以打击贵族,贵族中较有为的,亦不得不引用游士。选举之局益盛,世袭之制愈微。然这时候,游士还是要靠上级的人引用的。到秦末,豪杰起而亡秦,则政权全入下级社会之手,更无所谓贵族和游士的对立了。此为汉初布衣将相之局。《廿二史札记》有

此一条,可参看。在此情势之下,用人自然不拘门第,世袭之局,乃于此告终。

汉以后,选举之途,重要的,大概如下所述:

- (一)征召:这是天子仰慕某人的才德,特地指名,请他到京的。 往往有聘礼等很恭敬的手续。
- (二)辟举:汉世相府等机关,僚属多由自用,谓之辟。所辟的人,并无一定的资格,做过高官的人,以至布衣均可。
- (三) 荐举: 其途甚广。做官的人,对于自己手下的属员,或虽未试用,而深知其可用的人,都可以荐举。就是不做官的布衣,深知什么人好,也未始不可以上书荐举的,并可上书求自试。此等在法律上都毫无制限,不过事实上甚少罢了。
- (四) 吏员: 此系先在各机关中服务,或因法律的规定,或由长官的保荐,由吏而变做官的。各机关中的吏,照法律上讲,都可以有出路。但其出路的好坏,是各时代不同的。大体古代优而后世劣。
- (五)任子:做到某级官吏,或由在上者的特恩,可以保荐他的儿子,得一个出身,在汉世谓之任子。亦可推及孙、弟、兄弟之子孙等。任的本义为保,但其实,不过是一种恩典罢了,被保者设或犯罪,保之者,未必负何等责任的。任在后世谓之荫。明以后,又有荫子入监之例,即使其入国子监读书。国家既可施恩,又不令不学无术的人滥竽充选,立法之意,是很好的。惜乎入监读书,徒有其名罢了。
- (六)专门技术人员:此等人员,其迁转,是限于一途的。其技术,或由自习而国家擢用,或即在本机关中养成。如天文、历法、医学等官是。此制起源甚古。《王制》:"凡执技以事上者,不贰事,不移官。"即是。
- (七)捐纳:这即是出钱买官做。古书中或称此为赀选,其实是不对的。赀选见《汉书·景帝本纪》后二年,乃因怕吏的贪赃,假定有钱的人,总要少贪些,于是限定有家赀若干,乃得为吏。这只是为吏的一个条件,与出钱买官做,全然无涉。又爵只是一个空名,所以卖爵也不能算做卖官的。暗中的卖官鬻爵,只是腐败的政治,并非法律所许,亦不能算做选举的一途。历代卖官之事见后。

以上都是入官之途。但就历代立法者的意思看起来,这些都只能得通常之才,其希望得非常之材的,则还在

(八) 学校

(九)科举

两途。学校别于第十五章中详之。科举又可分为(甲)乡贡, (乙)制科。乡贡是导源于汉代的郡国选举的。以人口为比例,由守相 岁举若干人。制科,则汉代往往下诏,标出一个科名,如贤良方正、直 言极谏等类,令内外官吏荐举。何等官吏,有选举之权,亦无一定, 由诏书临时指定。其科目并无限制。举行与否,亦无一定。到唐代,才 特立制科之名。

汉代的用人,是没有什么阶级之见的。唐柳芳论氏族,所谓"先王 公卿之胄,才则用,不才弃之"。见《唐书·柳冲传》。但是(一)贵族 的势力,本来潜伏着:(二)而是时的选举,弊窦又甚多:遂至激成九 品中正之制, 使贵族在选举上, 气焰复张。这时候选举上的弊窦如何 呢? 自其表面言之,则(甲)如贵人的请托。如《后汉书·种暠传》 说:河南尹田歆,外甥王谌名知人。歆谓之曰:"今当举六孝廉,多得 贵戚书令,不宜相违。欲自用一名士,以报国家,尔助我求之。"便可 见当时风纪之坏。然(乙)贵人的请托,实缘于士人的奔走。看《潜夫 论》、《务本》、《论荣》、《贤难》、《考绩》、《本政》、 叹》、《实贡》、《交际》等篇。 《申鉴》、《时事》。 《考伪》、《谴交》。《抱朴子》《审举》、《交际》、 《汉过》。诸书可知。汉代士人的出路,是或被征辟,或被郡县署用, 或由公卿郡国举荐,但此等安坐不易得之。于是或矫激以立名;或则结 为徒党,互相标榜,奔走运动。因其徒党众多,亦自成为一种势力,做 官的人,也有些惧怕他;在积极方面,又结交之以谋进取。于是有荒废 了政事,去酬应他们的;又有丰其饮食居处,厚其送迎,以敷衍他们 的,官方因之大坏。究之人多缺少,奔走运动的人,还是有得有不得。 有些人,因为白首无成,反把家资耗废了,无颜回家,遂至客死于外。 这实在不成事体,实有制止他们在外浮游的必要。又因当时的选举,是 注重品行的,而品行必须在本乡才看得出,于是举士必由乡里,而九品 中正之制以生。

九品中正之制,起于曹魏的吏部尚书陈群。于各州置大中正,各郡置中正。依据品行,将所管人物,分为上上、上中、上下、中上、中

中、中下、下上、下中、下下九等。这是因历来论人, 重视乡评, 所以 政治上有此措置。但(一)乡评的所谓好人,乃社会上的好人,只须有 德,政治上所用的人,则兼须有才。所以做中正的人,即使个个都能秉 公,他所以为好的人,也未必宜于政治。(二)何况做中正的人,未必 都能公正, (甲) 徇爱憎, (乙) 快恩仇, (丙) 慑势, (丁) 畏祸等 弊,不免继之而起呢?其结果,就酿成晋初刘毅所说的,"惟能知其阀 阅,非复辨其贤愚",以致"上品无寒门,下品无世族"了。因为世族是 地方上有势力之家,不好得罪他,至于寒门,则是自安于卑贱的,得罪 了他,亦不要紧。这是以本地人公开批评本地的人物,势必如此而后已 的。九品中正,大家都知道是一种坏的制度。然直至隋文帝开皇年间才 罢。前后历三百四五十年。这制度,是门阀阶级造成的,而其维持门阀 阶级之力亦极大, 因为有此制度后, 无论在中央政府和地方政府, 世族 和寒门的进用,都绝对不同了。如后魏之制,士人品第有九,九品以 外,小人之官,复有七等。又如蔡兴宗守会稽郡,举孔仲智子为望 计, 贾原平子为望孝, 仲智高门, 原平一邦至行, 遂与相敌, 当时亦 以为异数。

九品中正之制既废,科举就渐渐地兴起了。科举之制,在取士上, 是比较公平的、切实的,这是人人所承认的,为什么兴起如此之晚呢? 用人的条件,第一是德,第二是才,第三才数到学识。这是理论上当然 的结果,事实上也无人怀疑。考试之所觇,只是学识。这不是说才德可 以不论,不过明知才德无从考校,与其因才德之无从考校,并其学识的 试验而豁免之, 尚不如就其学识而试验之, 到底还有几分把握罢了。这 种见解,是要积相当经验,才会有的。所以考试之制,必至唐宋之世, 才会兴盛。考试之制,其起源是颇远的。西汉以前,本无所谓考试。 显 错、董仲舒等的对策, 乃系以其人为有学问而请教之, 并非疑其意存 冒滥,加以考试。所以策否并无一定,一策意有未尽,可以至于再策 三策,说见《文献通考》。直至东汉顺帝之世,郡国所举的人,实在 太不成话了。左雄为尚书令,乃建议"诸生试家法,文吏试笺奏"。家 法, 指所习的经学言。史称自是牧守莫敢轻举, 察选清平, 就可见得考 试的效验了。但是自此以后,其法未曾认真推行。历魏晋南北朝至隋, 仍以不试为原则。科举之制兴于唐, 其科目甚多, 秀才系最高科目, 高 宗永徽二年后停止。此外尚有俊士、明法、明字、明算、一史、 史、开元礼、道举、童子等科,均见《唐书·选举志》。常行的为明经 和进士。进士科是始于隋的,其起源,历史记载,不甚清楚。据杨绾 说: 其初尚系试策, 不知什么时候, 改试了诗赋。到唐朝, 此科的声光 大好。这是社会上崇尚文辞的风气所造成的。唐时,进士科虽亦兼试经

义及策,然所重的是诗赋。明经所重的是帖经、墨义。诗赋固然与政治无涉,经学在政治上,有用与否,自今日观之,亦成疑问。这话对从前的人,自然是无从说起,但像帖经、墨义,所考的只是记诵。帖经、墨义之式,略见《文献通考》。其意,帖经是责人默写经文,墨义则责人默写传注,和今学校中专责背诵教科书的考试法一般。其无用,即在当日,亦是显而易见的。为什么会有这种奇异的考试法呢?这是因为把科举看做抡才大典,换言之,即在官吏登庸法上,看做惟一拔取人才之途,怕还是宋以后的事,在唐以前,至多只是取才的一途罢了。所以当时的进士,虽受俗人看重,然在政治上,则所取的人并不多,而其用之亦不重。唐时所取进士,不过二三十人,仍须应吏部释褐试,或被人荐举,方得入官;授官亦不过丞尉。见《日知录·中式额数》、《出身授官》两条。

可见科举初兴,不过沿前代之法而渐变,并非有什么降重的意思、 深厚的期望, 存乎其间了。所以所试的不过是诗赋和帖经、墨义。帖 经、墨义所试, 大约是当时治经的成法, 诗赋疑沿自隋朝。隋炀帝本好 辞华,所设的进士科,或者不过是后汉灵帝的鸿都门学之类。聚集一班 会做辞赋和写字的人,其中并有流品极杂的,见《后汉书·本纪》及 《蔡邕传》。进士的进化而为抡才之路,正和翰林的始居杂流,后来变 成清要一样。这是制度本身的变化,不能执后事以论其初制的。科举所 试之物,虽不足取,然其取士之法,则确是进步而可纪念的。唐制,愿 应举者皆"怀牒自列于州县"。州县先试之,而后送省。尚书省。初由户 部"集阅",考功员外郎试之。玄宗开元时,因考功员外郎望轻,士子不 服, 乃移其事于礼部。宋太祖时, 知贡举的人, 有以不公被诉的, 太祖 乃在殿廷上自行复试。自此省试之外,又有殿试。前此的郡国选举,其 权全操于选举之人。明明有被选举之才,而选举不之及,其人固无如之 何。到投牒自列之制兴,则凡来投牒者,即使都为州县所不喜,亦不得 不加以考试,而于其中取出若干人;而州县所私爱的人,苟无应试的能 力,即虽欲举之而不得。操选举之权者,大受限制,被选举之权,即因 此而扩大。此后白屋之士,可以平步青云:有权的人,不能把持地位; 都是受此制度之赐。所以说其制度是大可纪念的。考试的规则逐渐加 严, 亦是助成选举制度的公平的。唐时, 考官和士子交通, 还在所不 禁。考官采取声誉,士子托人游扬,或竟自怀所作文字投谒,都不算犯 法的事。晚唐以后,规则逐渐加严,禁怀挟和糊名易书等制度,逐渐兴 起。明清继之,考试关防,日益严密。此似于人格有损,但利禄之途, 应试者和试之者,都要作弊,事实上亦是不得不然的。

以上所说的,均系乡贡之制。至于制科,则由天子亲策,其科目系随时标出。举行与否,亦无一定。唐代故事,详见《文献通考·选举考》中。

对于科举的重视,宋甚于唐,所以改革之声,亦至宋而后起。科举之弊有二: (一) 学非所用, (二) 所试者系一日之短长。从经验上证明: 无学者亦可弋获, 真有学问者, 或反见遗。对于第一弊, 只须改变其所试之物即可。对于第二弊, 则非兼重学校不行。不然, 一个来应试的人, 究曾从事于学问与否, 是无从调查的。仁宗时范仲淹的改革, 便针对着这两种弊窦: (一) 罢帖经、墨义, 而将诗赋策论通考为去取。

唐朝的进士,亦兼试帖经及策,明经亦兼试策,但人之才力有 限,总只能专精一门,所以阅卷者亦只注重一种,其余的都不过敷衍 了事。明清时代,应科举的人,只会做四书文,亦由于此。(二)限 定应试的人,必须在学三百日,曾经应试的人一百日。他的办法,很受 时人反对,罢相未几其法即废。到神宗熙宁时,王安石为相,才大加以 改革。安石之法: (一) 罢诸科, 独存进士。这是因社会上的风气, 重 进士而轻诸科起的。(二)进士罢试诗赋,改试论、策。其帖经、墨 义,则改试大义。帖经专责记诵,大义是要说明义理,可以发抒意见 的。(三)别立新科明法,以待不能改业的士子。(四)安石是主张学 校养士的, 所以整顿大学, 立三舍之法, 以次递升。升至上舍生, 则可 免发解及礼部试,特赐之第。熙宁贡举法,亦为旧党所反对。他们的理 由是: (一)诗赋声病易晓,策论汗漫难知,因此看卷子难了。这本不 成理由。诗赋既是无用之学,即使去取公平,又有何益呢? (二)但他 们又有如苏轼之说,谓以学问论,经义、策、论,似乎较诗赋为有用。 以实际论,则诗赋与策、论、经义,同为无用。得人与否,全看君相有 无知人之明。取士之法,如科举等,根本无甚关系,不过不能不有此一 法罢了。这话也是不对的。科举诚不能皆得人,然立法之意,本不过说 这是取士的一法,并没有说有此一法之后,任用时之衡鉴,任用后之考 课,都可置诸不论。况且国家取士之途,别种都是注重经验的;或虽注 重学识,而非常行之法;只有学校、科举,是培养、拔擢有学识的人的 常法。有学识的人,固然未必就能办事,然办事需用学识的地方,究竟 很多。大概应付人事,单靠学识无用,决定政策等,则全靠学识。"人 必先知其所事者为何事,然后有欲善其事之心",所以学识和道德,亦 有相当的关系。衡鉴之明,固然端赖君相,然君相决不能向全国人中, 漫无标准, 像淘沙般去觅取。终必先有一法, 就全体之中, 取出一部分 人来,再于其中施以简择。此就全体之中取出其一部分人之法,惟有科 举是注重学识的,如何能视之过轻?经义、策、论,固亦不过纸上空谈,然其与做官所需要的学识关系的疏密,岂能视之与诗赋同等?所以旧党的议论,其实是不通的。然在当时,既成为一种势力,即不能禁其不抬头。于是至元祐之世,而熙宁之法复废。熙宁贡举之法虽废,旧法却亦不能回复了。因为考试是从前读书人的出身之路,所试非其所习,习科举之业的人,是要反对的。熙宁变法时,反对者之多,其理由实亦在此。到元祐要回复旧法时,又有一班只习于新法的人,要加以反对了。于是折衷其间,分进士为诗赋、经义两科。南宋以后,遂成定制。连辽、金的制度,也受其影响。金诗赋、经义之外,又有律科。诗赋、经义称进士,律科称举人。又有女真进士科,则但试策论,系金世宗所立。辽、金科目,均须经过乡、府、省三试。省试由礼部主持,即明清的会试。元、明、清三代,都只有会试和本省的乡试。

近代科举之法,起于元而成于明。元代的科举,分蒙古、色目人和 汉人、南人为两榜。蒙古、色目人考两场:首场经义,次场策论。汉 人、南人考三场:首场经义,次场古赋和诏、诰、表,三场策论。这是 (一) 把经义、诗赋, 并做一科了。 (二)而诸经皆以宋人之说为主, 以及(三)乡会试所试相同,亦皆为明清所沿袭。明制:首场试四书五 经义,次场试论判,又于诏、诰、表内科一道,三场试策。清制: 试四书义及诗一首,次场试五经义,三场亦试策。明清所试经义, 裁是有一定的。 一)要代圣贤立言。 (二)其文体系逐段相对, (-(一)即文中的话不算自己所 八股。八股文体的性质,尽于此二语: 说,而算代圣贤说一篇较详尽的话。 (二)则历来所谓对偶文字,系 逐句相对, 而此则系逐段相对, 所以其体裁系特别的。 亦有定限。在清代,是长不能过七百字,短不能不满三百字。 则,虽亦小有出入,但原则上是始终遵守的。因有(一)之条件, 以文中不能用后世事,这是清代学者,疏于史事的一个原因。 明太祖及刘基所定,故亦谓之制义。其用意,大概是防士子之竞鹜新奇 的。科举名额有定,而应试者多。如清末,江南乡试, 二百人,而应试者数逾二万。限于一定的题目,在几篇文字内, 问者亦无所见其长。于是有将文字做得奇奇怪怪,以期动试官之目 的,此弊在宋代已颇有。明清时代科举之弊,在于士子只会做几篇四 书义,其余全是敷衍了事,等于不试。士子遂至一物不知。此其弊,由 于立法的未善。因为人之能力,总是有限的,一个人不过懂得一门两 门。所以历代考试之法, 无不分科, 就其所习而试之。经义、诗赋的分 科,就等于唐朝的明经、进士。这二者,本来不易兼通。而自元以来, 并二者为一。三场所试的策,尤其绝无范围。所以元、明、清三朝的科

举,若要实事求是,可说是无人能应。天下事,责人以其所不能为者, 人将并其所能为者而亦不为,这是无可如何的事。明清科举致弊之原, 即在于此。宋代改革科举之意,是废诗赋而存经义、策论,这个办法, 被元、明、清三代的制度推翻了。其学校及科举并用之意,到明朝,却 在形式上办到。明制,是非国子监生和府、州、县学生,不能应科举 的。府、州、县学生应科举,是先须经过督学使者的试验的,谓之科 考。科考录取的人,才得应乡试。但后来,除文字违式者外,大抵是 无不录取的。非学生,明代间取一二,谓之"充场儒士",其数极少。 所以《明史》谓其"学校储材,以待科举"。按科举所试,仅系一日之短 长,故在事实上,并无学问,而年少气盛,善于作应试文字者,往往反 易弋获, 真有学问者反难。学校所授, 无论如何浅近, 苟使认真教学, 学生终必在校肄习几年,必不能如科举之一时弋取。但课试等事,极易 徒有其名,学问之事,亦即有名无实。毕业实毕年限之弊,实自古有 之,并不自今日始。使二者相辅而行,确系一良好的制度,但制度是拗 不过事实的。入学校应科举的人,其意既在于利禄,则学问仅系工具, 所以从前应举的人, 称应举所作文字为敲门砖。利禄才是目的。目的 的达到,是愈速愈好的。(一)假使科举与学校并行,年少气盛的人, 亦必愿应科举而不愿入学校。(二)况且应试所费,并来往程途计之, 远者亦不过数月,平时仍可自谋生活,学校则不能然。所以士之贫者, 亦能应科举而不能入学校。(三)何况学校出身,尚往往不及科举之美 呢, 职是故, 明朝行学校储才以待科举之制后, 就酿成这样的状况。 (一) 国子监是自有出身的,但其出身不如科举之美,则士之衰老无大 志者都归之。(二)府、州、县学,既并无出身;住在学校里,又学不 到什么;人家又何苦而来"坐学"?做教官的人,亦是以得禄为目的的。 志既在于得禄, 照经济学的原理讲, 是要以最少的劳费, 得最大的效果 的。不教亦无碍于利禄,何苦而定要教人?于是府、州、县学,就全然 有名无实了。明初对于国子监,看得极为降重。所以后来虽然腐败,总 还维持着一个不能全不到校的局面,到清朝,便几乎和府、州、县学一 样了。

制科在唐朝,名义上是极为隆重的。但因其非常行之典,所以对于社会的影响,不如乡贡的深刻。自宋以后,大抵用以拔取乡贡以外的人才,但所取者,亦不过长于辞章,或学问较博之士。设科本意,虽非如此,然事实上不过如此,看《宋史·选举志》可知。清圣祖康熙十八年,高宗乾隆元年,曾两次举行博学鸿词科,其意还不过如此。德宗光绪二十五年,诏开经济特科,时值变法维新之际,颇有登用人才之意。政变以后,朝廷无复此意,直到二十九年,才就所举的人,加以考试,

不过敷衍了事而已。

科举在从前,实在是一种文官考试。所试的科目,理应切于做官之 用。然而历代所试,都不是如此的。这真是一件极奇怪的事。要明白此 弊之由来,则非略知历史上此制度的发展不可。古代的用人,本来是只 有做官的智识技能, 此智识两字, 指循例办公的智识言, 幕友胥吏,不该括广泛的智识。别无所谓学问的。后来社会进化了, 知道政治上的措置,必须通知原理,并非循例办理而已足。于是学问开 始影响于政治,讲学问的人,亦即搀入政治界中。秦朝的禁"以古非 今",只许学习"当代法令","欲学法令,以吏为师",是和此趋势相反 的。汉朝的任用儒生,则顺此趋势而行。这自然是一种进步。但既知 此,则宜令做官的人,兼通学问,不应将做官的人,与学问之士,分为 两途,同时并用。然汉朝却始终如此。只要看当时的议论,总是以儒生 文吏并举,便可知道。《续汉书·百官志》《注》引应劭《汉官仪》, 载后汉光武帝的诏书,说:"丞相故事,四科取士:(一)曰德行高 妙, 志节清白。(二) 曰学通行修, 经中博士。(三) 曰明达法令, 足 以决疑, 能案章覆问, 文中御史。(四) 曰刚毅多略, 遭事不惑, 明足 以决,才任三辅令。"第一种是德行,第四种是才能,都是无从以文字 考试的。第二种即系儒生, 第三种即系文吏。左雄考试之法, 所试的亦 系这两科。以后学者的议论,如《抱朴子》的《审举篇》,极力主张考 试制度, 亦说律令可用试经之法试之。国家的制度, 则唐时明法仍与明 经并行, 所沿袭的还系汉制。历千年而不知改变, 已足惊奇。其后因流 俗轻视诸科,把诸科概行废去,明法一科,亦随之而废,当官所需用的 智识技能, 在文官考试中, 遂至全然不占地位。 (一)政治上的制度, (二)而迂儒又有一种见解,以为只要经学通了,便一切 既难于改变: 事情,都可对付,法令等实用不着肄习;遂益使此制度固定了。历史上 有许多制度, 凭空揣度, 是无从明白其所以然的。非考其事实, 观其变 迁不可。科举制度,只是其一端罢了。

近代的科举制度,实成于明太祖之手。然太祖并非重视科举的人。 太祖所最重的是荐举,次之则是学校。当时曾令内外大小臣工,皆得荐 举,被荐而至的,又令其转荐,由布衣至大僚的,不可胜数。国子监 中,优礼名师,规则极严,待诸生亦极厚,曾于一日之中,擢六十四人 为布、按两司官。科举初设于洪武三年,旋复停办,至十五年乃复设。 当时所谓三途并用,系指(一)荐举,(二)进士贡监,(三)吏员。 见《日知录·通经为吏》条。一再传后,荐举遂废,学校浸轻,而科举 独重。此由荐举用人,近于破格,非中主所能行。学校办理不能认真, 近于今所谓毕业即毕年限。科举(一)者为习惯所重, (二)则究尚有 一日之短长可凭, 所以为社会所重视。此亦不能谓绝无理由。然凡事偏 重即有弊,何况科举之本身,本无足取呢?明制:进士分为三甲。一甲 三人,赐讲士及第。二甲若干人,赐讲士出身。三甲若干人,赐同讲士 出身。一甲第一人,授翰林院修撰。第二、第三人授编修。二、三甲均 得选庶吉士。庶吉士本系进士观政在翰林院、承敕监等衙门者之称。明 初,国子监学生,派至各衙门实习的,谓之历事;进士派至各衙门实习 的,谓之观政。使其于学理之外,再经验实事,意本甚善。然后亦成为 具文。庶吉士初本不专属翰林。成祖时,命于进士二甲以下,择取文理 优者,为翰林院庶吉士,自此才为翰林所专。后复命就学文渊阁,选翰 翰林院。詹詹事府。官教习。三年学成,考试授官,谓之散馆。出身特 为优异。清制: 二三甲进士,亦得考选庶吉士。其肄业之地,谓之庶常 馆。选满、汉学士各一人教习,视为储才之地。然其所习者,不过诗赋 小楷而已。乡举在宋朝,还不过是会试之阶,并不能直接入官。明世始 亦为入仕之途。举贡既特异于杂流,进士又特异于举贡。所谓三途并用 者,遂成(一)进士,(二)举贡,(三)吏员。见《明史·选举 志》。在仕途中,举贡亦备遭轻视排挤,杂流更不必论了。清制以科 目、贡监、荫生为正途, 荐举、捐纳、吏员为异途, 异途之受歧视亦殊 甚。然及末造,捐纳大行,仕途拥挤,亦虽欲歧视而不可得了。

卖官之制,起于汉武帝。《史记·平准书》所谓"入羊为郎","入财者得补郎","吏得入谷补官",买武功爵者试补吏皆是。后世虽有秕政,然不为法令。明有纳粟入监之例,亦仍须入监读书。清则仅存虚名。实官捐,顺、康时已屡开,嘉、道后尤数,内官自郎中,外官自道府而下,皆可报捐。直至光绪二十七年才停,从学校、科举、吏员等出身之士,虽不必有学识,究不容一物不知,捐纳则更无制限,而其数又特多。既系出资买来,自然视同营业。清季仕途人员的拥塞,流品的冗杂,贪污的特盛,实在和捐纳之制,是大有关系的。

元代各机关长官,多用蒙古人。清朝则官缺分为满、汉、包衣、汉 军、蒙古,这实在是一种阶级制度。已见第四章。满缺有一部分是专属 于宗室的,其选举权在宗人府;包衣属内务府;均不属吏部。

以上所说,大略都是取士之制,即从许多人民中,拔擢出一部分人来,算他有做官的资格。其就已有做官资格的人,再加选试,而授之以官,则普通称为"铨选"。其事于古当属司马,说已见前。汉朝,凡有做官的资格,而还未授官的,皆拜为郎,属于光禄勋,分属五官中郎将、

左中郎将、右中郎将,谓之三署郎。光禄勋岁于其中举茂材四行。其选 授之权, 初属三公府, 东西曹主其事。后来尚书的吏曹, 渐起而攘夺其 权。灵帝时,吕强上言:"旧典选举,委任三府。""今但任尚书,或复 敕用。"可见到后汉末,三公已不大能参预选举了。曹魏以后,既不设 宰相,三公等官,亦不复参与政事,选权遂专归尚书。唐制:文选属于 吏部,武选属于兵部。吏部选官,自六品以下,都先试其书、判,观其 身、言。五品以上则不试,上其名于中书门下。宋初,选权分属中书、 枢密及审官院, 吏部惟注拟州县官。熙宁改制, 才将选权还之吏部。神 宗说古者文武不分途,不以文选属吏,武选属兵为然。于是文武选皆属 吏部,由尚书、侍郎,分主其事。明清仍文选属吏,武选属兵。明代吏 部颇有大权, 高官及边任等, 虽或由廷推, 或由保举, 然实多由吏部主 其事。清代则内分于军机、内阁,外分于督、抚,吏部所司,真不过一 吏之任而已。外官所用僚属, 自南北朝以前, 均由郡县长官, 自行选 用,其权属于功曹。所用多系本地人。隋文帝始废之,佐官皆由吏部选 授。此与选法之重资格而轻衡鉴,同为一大变迁,而其原理是相同的, 即不求有功,但求防弊。士大夫蔽于阶级意识,多以此等防弊之法为不 然。然事实上,所谓官僚阶级,总是以自利为先,国事为后的。无以防 之, 势必至于泛滥不可收拾。所以防弊之法, 论者虽不以为然, 然事实 上卒不能废, 且只有日益严密。

用人由用之者察度其才不才,谓之衡鉴。鉴是取譬于镜子,所以照 见其好坏: 衡则取喻于度量衡, 所以定其程度的。用人若在某范围之 中,用之者得以自由决定其取舍,不受何等法律的限制,则谓之有衡鉴 之权。若事事须依成法办理, 丝毫不能自由, 即谓之依据资格。二者是 正相反对的。资格用人, 起于后魏崔亮的停年格, 专以停解先后为断, 是因胡灵后秉政,许武人入选,仕途拥挤,用此为手段,以资对付的。 崔亮自己亦不以为然。北齐文襄帝做尚书时,就把它废掉。唐开元时, 裴光庭又创循资格。然自中叶以后,检校、试、摄、判、知之法大行, 皆以资格不相当之人任事,遂开宋朝以差遣治事之端。明孙不扬创掣签 法。资格相同者,纳签于筒,在吏部堂上,由候选者亲掣。不到者由吏 部堂官代掣。当时亦系用以对付中人请托的。见于慎行《笔麈》。然 其后卒不能废。大抵官吏可分为政务官和事务官。政务官以才识为重, 自不能专论资格。事务官不过承上官之命,依据法律,执行政务。其事 较少变化。用法能得法外意,虽是极好的事,然其事太无凭据,若都借 口学识,破弃资格,一定得才的希望少,徇私的弊窦多。所以破格用 人,只可视为偶然之事,在常时必不能行,历来诋諆资格之论,都是凭 臆为说,不察实际情形的。

回避之法,亦是防弊的一端。此事古代亦无之。因为回避之法,不 外两端: (一) 系防止人与人间的关系。(二) 则防止人与其所治的地 方的关系。在世官制度之下,世家大族,左右总是姻亲;而地不过百 里,东西南北,亦总系父母之邦:何从讲起回避?地方既小,政治之监 察既易, 舆论之指摘亦严, 要防止弊窦, 亦正无借乎回避。所以回避之 法,在封建制度下,是无从发生的。郡县制度的初期,还毫无形迹,如 严助、朱买臣,均以吴人而为会稽守,即其明证。东汉以后此制渐渐发 生。《后汉书·蔡邕传》说:时制婚姻之家,及两州人士,不得对相监 临,因此有三互之法。《注》:三互,谓婚姻之家,及两州人不得交 互为官也。是为回避之法之始。然其法尚不甚严。至近世乃大为严密。 在清代,惟教职止避本府,余皆须兼避原籍、寄籍及邻省五百里以内。 京官父子、祖孙,不得同在一署。外官则五服之内,母、妻之父及兄 弟、女婿、外甥、儿女姻亲、师生,均不得互相统属。皆以卑避尊。此 等既以防弊, 亦使其人免得为难, 在事实上亦不得不然。惟近代省区太 大,服官的离本籍太远,以致不悉民情风俗,甚至言语不通,无从为 治。以私计论,来往川资,所费大巨,到任时已不易筹措,罢官后竟有 不能归家的,未免迫人使入于贪污,亦是立法未善之处。

选举之法,无论如何严密,总不过慎之于任用之初。(一)人之究 有德行才识与否,有时非试之以事不能知; (二)亦且不能保其终不变 节; (三)又监督严密,小人亦可为善,监督松弛,中人不免为非;所 以考课之法,实较选举更为重要。然其事亦倍难。因为(一)考试之 法,可将考者与被考者隔离; (二)且因其时间短,可用种种方法防 弊: (三) 不幸有弊, 所试以文字为凭, 亦易于复试磨勘: 在考课则办 不到。考课之法,最早见于书传的,是《书经》的三载考绩,三考黜 陟。《尧典》,今本《舜典》。《周官》大宰,以八柄诏王驭群臣, 一曰爵, 二曰禄, 三曰予, 四曰置, 五曰生, 六曰夺, 七曰废, 八曰 诛。亦系此法。汉朝京房欲作考功课吏法,因此为石显所排。王符著 《潜夫论》极称之,谓为致太平之甚。见《考绩篇》。魏世刘劭,亦曾 受命做都官考课及说略。今其所著《人物志》 具存,论观人之法极精, 盖远承《文王官人》之绪。《大戴礼记》篇名。《周书》亦有此篇, 但称《官人》。按京房尝受学焦延寿,延寿称"得我道以亡身者,京生 也"。京房《易》学、虽涉荒怪、然汉世如此者甚多、何致有亡身之 惧?疑《汉书》文不完具。京房课吏之法,实受诸延寿,得我道以亡身 之说,实指课吏之法言之。如此,则考课之法,在古代亦系专门之业, 而至后来乃渐失其传者了。后世无能讲究此学的。其权,则初属于相 府,后移于尚书,而专属于吏部。虽有种种成法,皆不过奉行故事而

已。吏部系总考课的大成的。各机关的属官,由其长官考察;下级机关,由上级机关考察;为历代所同。考课有一定年限。如明代,京官六年一考察,谓之京察。外官三年一考察,谓之外察,亦谓之大计,武职谓之军政。清朝均三年一行。考察有一定的项目,如清朝文官,以守、才、政、年为四格。武官又别有字样,按格分为三等。又文武官均以不谨、疲软、浮躁、才力不及、年老、有疾为六法。犯此者照例各有处分。然多不核其实,而人事的关系却颇多。高级的官,不由吏、兵部决定的,明有自陈,清有由部开列事实请旨之法,余皆由吏、兵部处理。

## 第8章 赋税

中国的赋税,合几千年的历史观之,可以分为两大类:其(一)以最大多数的农民所负担的田税、军赋、力役为基本,随时代变化,而成为种种形式。自亡清以前,始终被看做是最重要的赋税。其(二)自此以外的税,最初无有,后来逐渐发生,逐渐扩张,直至最近,才成为重要部分。

租、税、赋等字样,在后世看起来,意义无甚区别,古代则不然。汉代的田租,古人称之为税,亦即后世所谓田赋。其收取,据孟子说,有贡、助、彻三法。夏后氏五十而贡,殷人七十而助,周人百亩而彻。

五十七十当系夏殷顷亩,较周为小,不然,孟子所说井田之制,就不可通了。又引龙子的话,说"贡者,校数岁之中以为常",即是取几年的平均额,以定一年的税额。乐岁不能多,凶年不能减。所以龙子诋为恶税。助法,据孟子说,是将一方里之地,分为九百亩。中百亩为公田,外八百亩为私田。一方里之地,住居八家。各受私田百亩。共耕公田。公田所入,全归公家;私田所入,亦全归私家,不再收税。彻则田不分公私,而按亩取其几分之几。按贡法当是施之被征服之族的。此时征服之族与被征服之族,尚未合并为一,截然是两个团体。征服之族,只责令被征服之族,尚未合并为一,截然是两个团体。征服之族,只责令被征服之族,每年交纳农作品若干。其余一切,概非所问。此时纳税的实系被征服之族之团体,而非其个人。所以有此奇异的制度。至于助、彻,该是平和部族中自有的制度,在田亩自氏族分配于家族时代发生的。参看第二、第五两章自明。三者的税额,孟子说,"其实皆

十一也"。这亦不过以大略言之。助法,照孟子所说,明明是九一,后儒说:公田之中,以二十亩为庐舍,八家各耕公田十亩,则又是十一分之一。古人言语粗略,计数更不精确,这是不足以为怀疑孟子的话而加以责难的根据。古代的田制有两种:一种是平正之地,可用正方形式分划,是为井田。一种是崎岖之地,面积大小,要用算法扯算的,是为畦田。即圭田。古代征服之族,居于山险之地,其地是不能行井田的,所以孟子替滕文公规划,还说"请野九一而助,国中什一使自赋"。既说周朝行彻法,又说虽周亦助,也是这个道理。参看第四章自明。

赋所出的,是人徒、车、辇、牛、马等,以供军用。今文家说:十 井出兵车一乘。《公羊》宣公十年、昭公元年何《注》。古文家据 《司马法》,而《司马法》又有两说:一说以井十为通,通为匹马,三 十家,出士一人,徒二人。通十为成,成十为终,终十为同,递加十 倍。《周官·小司徒》郑《注》引。又一说以四井为邑,四邑为丘,有 戎马一匹,牛三头。四丘为甸,出戎马四匹,兵车一乘,牛十二头,甲 士三人,步卒七十二人。郑注《论语·学而篇》"道千乘之国"引之,见 《小司徒疏》。今文家所说的制度,常较古文家早一时期,说已见前。 古文家所说的军赋,较今文家为轻,理亦由此。《司马法》实战国时 书。战国时国大了,所以分担的军赋也轻。

役法,《礼记·王制》说:"用民之力,岁不过三日。"《周官·均人》说: 丰年三日,中年二日,无年一日。《小司徒》说:"上地家七人,可任也者家三人。中地家六人,可任也者二家五人。下地家五人,可任也者家二人。凡起徒役,毋过家一人,以其余之羡。惟田与追胥竭作。"案田与追胥,是地方上固有的事,起徒役则是国家所要求于人民的。地方上固有的事,总是与人民利害相关的,国家所要求于人民的,则利害未必能一致,或且相反。所以法律上不得不分出轻重。然到后来,用兵多而差徭繁,能否尽守此规则,就不可知了。古代当兵亦是役的一种。《王制》说:"五十不从力政,政同征,即兵役外的力役。六十不与服戎。"《周官·乡大夫》说:"国中自七尺以及六十,野自六尺以及六十有五皆征之。"《疏》说七尺是二十岁,六尺是十五岁。六尺是未成年之称,其说大约是对的。然则后期的徭役,也比前期加重了。

以上是古代普遍的赋税。至于山林川泽之地,则古代是公有的。工业,简易的人人会做,艰难的由公家设官经营。商业亦是代表部族做的。说已见第五章。既无私有的性质,自然无所谓税。然到后来,也渐渐地有税了。《礼记·曲礼》:"问国君之富,数地以对,山泽之所

出。"古田地字通用,田之外兼数山泽,可见汉世自天子至封君,将山 川、园池、市井租税之入,皆作为私奉养,由来已久。参看第五章。市 井租税, 即系商税。古代工商业的分别, 不甚清楚, 其中亦必包含工 税。按《孟子》、《王制》,都说"市廛而不税,关讥而不征。"廛是民 居区域之称。古代土地公有,什么地方可以造屋,什么地方可以开店, 都要得公家允许的,不能乱做。所以《孟子·滕文公上篇》记,"许行自 楚之滕,踵门而告文公曰:闻君行仁政,愿受一廛而为氓。文公与之 处"。然则市廛而不税,即系给与开店的地方,而不收其税,这是指后 世所谓"住税"而言,在都邑之内。关讥而不征,自然是指后世所谓"过 税"而言。然则今文住税、过税俱无。而《周官·司市》,必"凶荒札 丧"才"市无征而作布":造货币。《司关》必凶荒才"无关、门之征": 门谓城门。则住税过税都有了。又《孟子·公孙丑下篇》说,古之为市 者,"有司者治之耳。有贱丈夫焉,必求龙断而登之,以左右望而罔市 利。人皆以为贱,故从而征之"。龙即陇字,龙断,谓陇之断者。一个 人占据了,第二个人再不能走上去与之并处。罔即今网字。因为所居者 高, 所见者远, 遥见主顾来了, 可以设法招徕; 而人家也容易望见他; 自可把市利一网打尽了。这是在乡赶集的,而亦有税,可见商税的无孔 不入了。此等山川、园池、市肆租税,都是由封建时代各地方的有土之 君,各自征收的,所以很缺乏统一性。

赋税的渐增,固由有土者的淫侈,战争的不息,然社会进化,政务 因之扩张,支出随之巨大,亦是不可讳的。所以白圭说:"吾欲二十而 取一。"孟子即说:"子之道貉道也。"貉,"无城郭、宫室、宗庙祭祀之 礼。无诸侯币帛饔飧,无百官有司,故二十取一而足"。然则赋税的渐 增,确亦出于事不获已。倘使当时的诸侯大夫,能审察情势,开辟利 源,或增设新税,或就旧税之无害于人民者而增加其税额,原亦不足为 病。无如当时的诸侯大夫,多数是不察情势,不顾人民的能否负担,而 一味横征暴敛。于是田租则超过十一之额,而且有如鲁国的履亩而税, 见《春秋》宣公十五年。此因人民不尽力于公田, 所以税其私田。井 田制度破坏尽了。力役亦加多日数, 且不依时令, 致妨害人民的生业。 此等证据,更其举不胜举。无怪乎当时的仁人君子,都要痛心疾首了。 然这还不算最恶的税。最恶的税,是一种无名的赋。古书中赋字有两 义:一是上文所述的军赋,这是正当的。还有一种则是不论什么东西, 都随时责之于民。所以《管子》说:"岁有凶穰,故谷有贵贱。令有缓 急,故物有轻重。"《国蓄篇》。轻就是价贱,重就是价贵。在上者需 用某物,不管人民的有无,下令责其交纳,人民只得求之于市,其物的 价格就腾贵,商人就要因此剥削平民了。《管子》又说:以室庑籍,以 六畜籍,以田亩籍,以正人籍,以正户籍,籍即是取之之意。以室庑籍,当谓按户摊派。以田亩籍,则按田摊派。正人、正户,当系别于穷困疲羸的人户而言。六畜,谓畜有六畜之家,当较不养者为富。《山权数》云:"若岁凶旱水泆,民失本,则修宫室台榭,以前无狗后无彘者为庸。"此以家无孳畜为贫穷的证据。所以以之为摊派的标准。其苛细可谓已甚了。古代的封君,就是后世乡曲的地主。后世乡曲的地主,还有需要什么东西,都取之于佃户的,何况古代的封君,兼有政治上的权力呢?无定时、无定物、无定数,这是最恶的税。

秦汉之世, 去古未远, 所以古代租税的系统, 还觉分明。汉代的田 租,就是古代的税,其取之甚轻。高祖时,十五税一。文帝从晁错之 说,令民入粟拜爵,十三年,遂全除田租。至景帝十年,乃令民半出 租,为三十而税一。后汉初年,尝行十一之税。天下已定,仍三十而税 一。除灵帝曾按亩敛修宫钱外,始终无他横敛。修宫钱只是横敛,实不 能算增加田租。可谓轻极了。但古代的田,是没有私租的,汉世则正税 之外,还有私租,所以国家之所取虽薄,农民的负担,仍未见减轻,还 只有加重。王莽行王田之制时,诏书说汉时的私租, "厥名三十,实十 税五",则合三十税一的官租,是三十分之十六了。汉代的口钱,亦称 算赋。民年十五至五十六, 出钱百二十, 以食天子。武帝又加三钱, 以 补车骑马。见《汉书·高帝纪》四年、《昭帝纪》元凤四年《注》引如 淳说引《汉仪注》。按《周官》大宰九赋,郑《注》说赋是"口率出 泉"。又说:"今之算泉,民或谓之赋,此其旧名与?"泉钱一字。观 此,知汉代的算赋,所谓人出百二十钱以食天子者,乃古代横敛的赋所 变。盖因其取之无定时、无定物、无定数,实在太暴虐了,乃变为总取 钱若干,而其余一切豁免。这正和五代时的杂征敛,宋世变为沿纳:明 时的加派,变为一条鞭一样。见下。至于正当的赋,则本是供军用的, 所以武帝又加三钱以补车骑马。汉代的钱价,远较后世为贵,人民对于 口钱的负担,很觉其重。武帝令民生子三岁出口钱,民至于生子不举。 元帝时,贡禹力言之。帝乃令民七岁乃出口钱。见《汉书·禹传》。役 《高帝纪》二年《注》引如淳说,《律》:年二十三,傅之畴官, 各从其父畴学之。畴之义为类。古行世业之法, 子弟的职业, 相同: 所谓士之子恒为士, 农之子恒为农, 工之子恒为工, 商之子恒 为商。参看阶级章。而每一类的人,都有其官长, 《国语·周语》说, 宣王要料民于太原,仲山父谏,说"古者不料民而知其多少。司民协孤 终, 司商协民姓, 司徒协旅, 司寇协奸, 牧协职, 工协革, 场协入, 廪协出,是则少多死生,出入往来,皆可知也"。这即是各官各知其所 管的民数的证据。此即所谓畴官。傅之畴官,就是官有名籍,要负这一

类中人所应负的义务了。这该是古制,汉代的人民,分类未必如古代之繁,因为世业之制破坏了。但法律条文,是陈旧的东西,事实虽变,条文未必随之而变。如淳所引的律文,只看做民年二十三,就役籍有名,该当一切差徭就够了。景帝二年,令民年二十始傅。又将其提早了三年。役法是征收人民的劳力的,有役法,则公家举办事业,不必要出钱雇工,所以在财政上,也是一笔很大的收入。

财政的规模, 既经扩张, 自当创设新税。创设新税, 自当用间接之 法,避免直接取之于农民。此义在先秦时,只有法家最明白。《管子· 海王篇》说,要直接向人民加赋,是人人要反对的。然盐是无人不吃 的;铁器亦不论男女,人人要用,如针、釜、耒、耜之类;在盐铁上加 些微之价,国家所得,已不少了。这是盐铁官卖或收税最古的理论。此 等税或官卖, 古代亦必有行之者。汉代郡国, 有的有盐官、铁官、工 官、收工物税。都水官,收渔税。有的又没有,即由于此。当此之时, 自应由中央统筹全局, 定立税法: 或由中央直接征收, 或则归之于地 方。但当时的人,不知出此。桑弘羊是治法家之学的,王莽实亦兼采法 家之说,见第五章。所以弘羊柄用时,便筦盐铁、榷酒酤,并行均输、 算缗之法; 千钱为缗, 估计资本所值之数, 按之抽税。王莽亦行六筦 之制。见第五章。然行之既未尽善; 当时的人, 又大多数不懂得此种理 论。汲黯说,天子只该"食租衣税"。晋初定律,把关于酒税等的法令, 都另编为令, 出之于律之外, 为的律文不可时改, 而此等税法, 在当 时,是认为不正当,天下太平之后,就要废去的。见《晋书·刑法 志》。看这两端,便知当时的人,对于间接税法,如何的不了解。因有 此等陈旧的见解,遂令中国的税法,久之不能改良。

田租、口赋两种项目,是从晋定《户调式》以后,才合并为一的。 户调之法,实起源于后汉之末。魏武帝平河北,曾下令:田租之外,只 许每户取绵绢若干,不准多收。见《三国·魏志·武帝纪》建安九年 《注》。大约这时候,(一)人民流离,田亩荒废,有能从事开垦的, 方招徕之不暇,不便从田租上诛求。(二)又人民的得钱,是比较艰难 的,

这个历代情形都如此。所以租税征收谷帛,在前代,是有益于农民的。必欲收钱,在征收租税时,钱价就昂贵,谷帛的价,就相对下落了。汉世钱价贵,丧乱之际,卖买停滞,又不能诛求其口钱。所以不如按户责令交纳布帛之类。这原是权宜之法。但到晋武帝平吴,制为定式之后,就成为定法了。户调之法,是与官授田并行的。当时男子一

人,占田七十亩:女子三十亩。其外,丁男课田五十亩,丁女二十亩; 次丁男半之,女则不课。丁男之户,岁输绢三匹,绵三斤;女及次丁男 为户者半输。北魏孝文帝均田令,亦有授田之法。已见第五章。唐时, 丁男给田一顷,以二十亩为永业,余为口分。每年输粟三石,谓之租。 看地方的出产,输绵及丝麻织品,谓之调。力役每年二十日,遇闰加二 日,不役的纳绢三尺,谓之庸。立法之意,本是很好的。但到后来,田 不能授,而赋税却是按户征收了。你实际没有田,人家说官话不承认。 兼并的人,都是有势力的,也无人来整顿他。于是无田的人,反代有田 的人出税。人皆托于宦、学、释、老,或诈称客户以自免。其弊遂至不 可收拾,当这时代,要想整顿,(一)除非普加清厘,责令兼并的人, 将多余的田退还,由官分给无田者。(二)次则置兼并者于不问,而以 在官的闲田,补给无田的人。其事都不能行。(三)于是德宗时,杨炎 为相,牺牲了社会政策的立法,专就财政上整顿,就有财产之人而收其 税,令于夏秋两季交纳,夏输毋过六月,秋输毋过十一月。是为两 税。两税法的精意,全在"户无主客,以见居为簿;人无丁中,以贫富 为差"十八个字。社会立法之意,虽然牺牲了,以财政政策而论,是不 能不称为良法的。

"两税以资产为宗",倘使就此加以研究改良,使有产者依其财产的多少,分别等第,负担赋税,而于无产者则加以豁免,则虽不能平均负赋,而在财政上,还不失公平之道,倒也是值得称许的。然后此的苛税,仍是向大多数农民剥削。据《宋史·食货志》所载,宋时的赋税:有田亩之赋和城郭之赋,这是把田和宅地分别征收的,颇可称为合理。又有丁口之赋,则仍是身税。又有杂变之赋,亦称为沿纳,是两税以外,苛取于民,而后遂变为常税的,在理论上就不可容恕了。但各地方的税率,本来轻重不一。苛捐杂税,到整理之时,还能定为常赋,可见在理论上虽说不过去,在事实上为害还是不很大的。其自晚唐以来,厉民最甚,直至明立一条鞭之法,为害才稍除的,则是役法。

力役是征收人民的气力的。人民所最缺乏的是钱,次之是物品。至于劳力,则农家本有余闲,但使用之不失其时,亦不过于苛重,即于私人无害,而于公家有益。所以役法行之得当,亦不失为一种良好的赋税。所以现行征工之法,限定可以征工的事项,在立法上是对的。但是晚唐以后的役法,其厉民却是最甚的。其原因:由于此时之所以役民者,并非古代的力役之征,而是庶人在官之事。古代的力役之征,如筑城郭、宫室,修沟渠、道路等,都是人人所能为的;而且其事可以分割,一人只要应役几日;自然不虑其苛重了。至于在官的庶人,则可分

为府、史、胥、徒四种。府是看守财物的。史是记事的。胥是才智之 称,所做的,当系较高的杂务。"徒,众也",是不须才智,而只要用众 力之时所使用的,大概用以供奔走。古代事务简单,无甚技术关系,即 府、史亦是多数人所能做,胥、徒更不必论了。但此等事务,是不能朝 更暮改的。从事其间的,必须视为长久的职业,不能再从事于私人的事 业,所以必须给之禄以代耕。后世社会进步了,凡事都有技术的关系, 筑城郭、宫室,修沟渠、道路等事,亦有时非人人所能为,何况府史胥 徒呢?如徒,似乎是最易为的。然在后世,有追捕盗贼等事,亦非人 人所能。然晚唐以后,却渐根据"丁"、"资",以定户等而役之。(一) 所谓丁、资, 计算已难平允; (二) 而其所以役之之事, 又本非其所能 为: (三)而官又不免加以虐使:于是有等职务,至于破产而不能给。 人民遂有因此而不敢同居,不敢从事生产,甚至有自杀以免子孙之役 的。真可谓之残酷无伦了。欲救此弊,莫如分别役的性质。可以役使人 民的,依旧签差。不能役使人民的,则由公家出钱雇人充任。这本不过 恢复古代力役之征,庶人在官,各不相涉的办法,无甚稀奇,然宋朝主 张改革役法的王安石,亦未计及此。王安石所行的法,谓之免役。案宋 代役法,原有签差雇募之分。雇役之法: (一)者成为有给职,其人不 至因荒废私计而无以为生。(二)者有等事情,是有人会做,有人不会 做的,不会做的人要赔累,会做的人则未必然。官出资雇募,应募的自 然都是会做这事情的人, 决不至于受累, 所以雇役之法, 远较差役为 良。但当时行之,甚不普遍。安石行免役之法:使向来应役的人,出免 役钱;不役的人,出助役钱;官以其钱募人充役。此法从我们看来,所 失者,即在于未曾分别役的性质,将可以签差之事,仍留为力役之征, 而一概出钱雇募。使(一)农民本可以劳力代实物或货币的,亦概须以 实物或货币纳税。(二)而公家本可征收人民劳力的事,亦因力役的习 惯亡失,动须出钱雇募。于是有许多事情,尤其是建设事务,因此废而 不举。这亦是公家的一笔损失。但就雇役和差役两法而论,则雇役之 法, 胜于差役多了。而当时的旧党, 固执成见。元祐时, 司马光为相, 竟废雇役而仍行差役。此后虽亦差雇并行, 总是以差为主, 民受其害者 又数百年。

田租、口赋、力役以外的赋税,昔人总称为杂税。看这名目,便有轻视它、不列为财政上重要收入的意思。这是前人见解的陈旧,说已见前。然历代当衰乱之际,此等赋税,还总是有的。如《隋书·食货志》说:晋过江后,货卖奴婢、马牛、田宅、价值万钱者,输钱四百,买者一百,卖者三百,谓之"散估",此即今日的契税。又说:都东方山津、都西石头津,都有津主,以收获、炭、鱼、薪之税,十取其一;淮北大

市百余,小市十余,都置官司收税;此即商税中之过税及住税。北朝则北齐后主之世,有关、市、邸、店之税。北周宣帝时,有入市税。又酒坊、盐池、盐井,北周亦皆有禁。到隋文帝时,却把这些全数豁免,《文献通考·国用考》盛称之。然以现代财政学的眼光评论,则还是陈旧的见解。到唐中叶以后,藩镇擅土,有许多地方,赋税不入于中央;而此时税法又大坏;中央收入减少,乃不得不从杂税上设法。宋有天下以后,因养兵特多,此等赋税,不能裁撤,南渡以后,国用更窘,更要加意整顿。于是此等杂税,遂渐渐地附庸蔚为大国了。不论在政治上、社会上,制度的改变,总是由事实逼迫出来的多,在理论指导之下发明的少。这亦是政治家的一种耻辱。

杂税之中, 最重要的是盐税。其法, 始于唐之第五琦, 而备于刘 晏。籍民制盐,免其役。谓之灶户,亦谓之亭户。制成之盐,卖之商 人, 听其所之, 不复过问。后人称之为就场征税。宋朝则有(一)官 鬻, (二)通商两法。而通商之中, 又分为二: (甲) 径售之于商人, (乙)则称为入边、入中。入边是"入边刍粟"的略称,入中则是"入中 钱帛"的略称。其事,还和茶法及官卖香药、宝货有关系。茶税,起于 唐德宗时,其初是和漆与竹木并税的。后曾裁撤,旋又恢复,且屡增其 额。其法亦系籍民制造,谓之园户。园户制成的茶,由官收买,再行卖 给商人。官买茶的钱,是豫给园户的,谓之"本钱"。在江陵、真州、海 州、汉阳军、无为军、蕲州的蕲口,设立六个榷货务。除淮南十三场所 出的茶以外,都送到这六个榷货务出卖。惟川峡、广南,听其自卖, **而禁出境。京城亦有権货务,则是只收钱帛而不给货的。宋初,以河东** 的盐,供给河北的边备。其卖盐之法:是令商人入刍粟于国家指定之 处,由该地方的官吏点收,给与收据,估计其价若干,由商人持此据至 国家卖盐之处,照价给之以盐,是为入边刍粟;其六榷货务出卖的茶, 茶是在各榷货务取,钱帛是在京师榷货务付出的,是为入中钱帛,这是 所以省运输之费, 把漕运和官卖, 合为一事办理的, 实在是个良法。至 于香药、宝货,则是当时对外贸易的进口货,有半官卖性质的。有时亦 以补充入边入中的不足,谓之三说。此即今兑换之兑字。兑换之兑无 义,乃脱换之省写,脱说古通用。有时并益以缗钱,谓之四说。以盐 供入边入中之用, 其弊在于虚估。点收的官吏和商人串通了, 将其所入 之物, 高抬价格, 官物便变成贱价出卖, 公家大受损失了。有一个时 期,曾废除估价,官以实物卖出,再将所得的钱,辇至出刍粟之处买 入。这不啻入边之法已废,仅以官卖某物之价,指定供给某处的边费 而已。但虚估之事,是商人和官吏,都有利益的,利之所在,自然政策 易于摇动,不久其法复废。到蔡京出来,其办法却聪明了。他对于商人

要贩卖官盐的,给之以引。引分为长短。有若干引,则准做若干盐的卖 买,而这引是要卖钱的。这不是卖盐,只是出卖贩盐的许可证了。茶, 先已计算官给本钱所得的息,均摊之于园户,作为租税,而许其与商人 直接卖买。至此亦行引法,谓之茶引。蔡京是个贪污奸佞的人,然其所 立盐茶之法,是颇为简易的,所以其后遂遵行不变。但行之既久,弊窦 又生。因为国家既把盐卖给大商人,不能不保证其销路。于是借国家的 权力,指定某处地方,为某处所产之盐行销之地,是为"引地"。其事起 于元朝,至清代而其禁极严。盐的引额,是看销费量而定的,其引地则 看水陆运道而定,两者都不能无变更,而盐法未必随之而变,商人恃有 法律保护,高抬盐价,于是私盐盛行。因私盐盛行之故,不得不举办缉 私,其费用亦极大,盐遂成为征收费极巨的赋税。宋朝入边入中之法, 明朝还仿其意而行之。明初,取一部分的盐,专与商人输粮于边的相交 易,谓之中盐。运粮至边方,国家固然困难,商人也是困难的。计算收 买粮食,运至边方,还不如在边方开垦之有利,商人遂有自出资本,雇 人到边上开垦的,谓之商屯。当时的开平卫,就是现在的多伦县一带, 土地垦辟了许多。后来因户部改令商人交纳银两,作为库储,商屯才渐 次撤废。按移民实边,是一件最难的事。有移殖能力的人,未必有移殖 的财力。国家出资移民,又往往不能得有移殖能力的人,空耗财力,毫 无成绩。商人重利,其经营,一定比官吏切实些。国家专卖之物,如能 划出一部分, 专和商人出资移民的相交易, 一定能奖励私人出资移民 的。国家只须设官管理,规定若干条法律,使资本家不至剥削农民就够 了。这是前朝的成法,可以师其意而行之的。又明初用茶易西番之马, 含有振兴中国马政, 及制驭西番两种用意。因为内地无广大的牧场, 亦 且天时地利等,养马都不如西番的适宜,而西番马少,则不能为患。其 用意, 亦是很深远的。当时成绩极佳。后因官吏不良, 多与西番私行交 易,把好马自私,驽马入官,而其法才坏。现在各民族都是一家,虽不 必再存什么制驭之意,然借此以振兴边方的畜牧,亦未尝不是善策。这 又是前朝的成法,可以师其意而变通之的。

酒,历代有禁时多,征榷时少。因为昔人认酒为糜谷,而其物人人能制,要收税或官卖,是极难的。历代收酒税认真的,莫如宋朝。其事亦起于唐中叶以后。宋时,诸州多置"务"自酿。县和镇乡,则有许民酿而收其税的。其收税,多用投标之法,认税最多的人,许其酿造,谓之"扑买"。承酿有一定年限。不及年限,而亏本停止,谓之"败阙"。官吏为维持税收起见,往往不许其停业。于是有勒令婚丧之家,买酒若干的;甚有均摊之于民户的;这变成强迫买酒了,如何可行?但酒税在北宋,只用为地方经费,如"酬奖役人"之类。当重难差徭的,以此调剂

他。到南宋,就列为中央经费了。官吏要维持收入,也是不得不然的。收酒税之法,最精明的,是赵开的"隔酿",亦称为"隔槽",行之于四川,由官辟酿酒的场所,备酿酒的器具,使凡要酿酒的,都自备原料,到这里来酿。出此范围之外,便一概是私酒。这是为便于缉私起见,其立法是较简易的,不过取民未免太苛罢了。

院治,在唐朝,或属州郡,或隶盐铁使。宋朝,或官置盐、冶、场、务,或由民承买,而以分数中卖于官,皆属转运使。元朝矿税称为税课,年有定额。此外还有许多无定额的,总称为额外课。额外课中,通行全国的,为契税及历本两项。

商税是起于唐朝的藩镇的,宋朝相沿未废。分为住税和过税。住税 千分之三十,过税千分之二十。州县多置"监"、"务"收取,关镇亦有设 置的。其所税之物,随地不同。照法律都应揭示明白,但实际能否如 此,就不可知了。唐宋时的商税,实际上是无甚关系的。关系重要的, 倒要推对外的市舶司。

市舶司起于唐朝。《文献通考》说:唐有市舶使,以右威卫中郎将周庆立为之。代宗广德元年,有广州市舶使吕太一。按庆立事见《新唐书·柳泽传》,吕太一事见《旧唐书·代宗本纪》。又《新书·卢怀慎传》说怀慎之子奂,"天宝初为南海太守,污吏敛手,中人之市舶者,亦不敢干其法"。合此数事观之,似乎唐时的市舶使,多用中人。关系还不甚重要。到宋朝就不然了。宋朝在杭州、明州、秀州、温州、泉州及密州的板桥镇,就是现在的青岛。均曾设立市舶司。海舶至,先十榷其一。其香药、宝货,又须先尽官买,官买足了,才得和人民交易。香药、宝货,为三说之一,已见前。南宋时又用以称提关会,关子、会子,系南宋时纸币之名。提高其价格,谓之称提。可见其和财政大有关系了。元、明亦有市舶司。明朝的市舶司,意不在于收税,而在于管理外商。因为明初沿海已有倭寇之故。中叶以后,废司不设。中外互市,无人管理。奸商及各地方的势家,因而欺侮夷人,欠其货款不还,为激成倭寇肆扰原因之一。

赋役之法,至近代又有变迁。《元史·食货志》说:元代的租税,取于内郡的,丁税、地税分为两,是法唐之租庸调的;取于江南的合为一,是法唐朝的两税的。这不过是名目上的异同,实际都是分两次征收,和两税之法无异。总而言之,从杨炎创两税以后,征收的时期,就都没有改变了。元朝又有所谓丝料、包银。丝料之中,又分二户丝和五户丝。二户丝入官,五户丝输于本位。后妃、公主、宗王、功臣的分

地。包银每户四两, 二两收银, 二两折收丝绢颜色。这该是所以代户役 的,然他役仍不能免。按户役变成赋税,而仍责令人民应役;杂税变成 正税,而后来需用杂物,又随时敛取于民;这是历代的通病,正不独元 朝为然。明初的赋役,就立法言之,颇为整饬。其制度的根本,是黄册 和鱼鳞册两种册籍。黄册以户为主,记各户所有的丁、粮,粮指所有的 田。根据之以定赋役。鱼鳞册以田为主,记其地形、地味及所在,而注 明其属于何人。黄册由里长管理,照例应有两本。一本存县官处,一本 存里长处, 半年一换。各户丁粮增减, 里长应随时记入册内, 半年交 官,将存在官处的一本,收回改正。其立法是很精明的。但此等责任, 是否里长所能尽? 先是一个问题。况且赋役是弊窦很多的。一切恶势 力,是否里长所能抗拒?里长是否即系此等黑幕中的一个人?亦是很难 说的。所以后来,两册都失实了。明代的役法,分为力差和银差。力差 还是征收其劳力的,银差则取其实物及货币。田税是有定额的,役法则 向系量出为入。后来凡有需要,即取之于民,谓之加派。无定时,无定 额,人民大困。役法向来是按人户的等第,以定其轻重、免否的。人户 的等第,则根据丁口资产的多寡推定,是谓"人户物力"。其推定,是很 难公平的。因为有些财产,不能隐匿,而所值转微;如牛及农具、桑树 等。有些财产,易于隐匿,而所值转巨。如金帛等。况且人户的规避, 吏胥的任意出入,以及索诈、受贿等,都在所不免。历代讫无善策,以 除其弊。于是发生专论丁粮,和兼论一切资产的问题。论道理,自以兼 论一切资产为公平。论手续,却以专论丁粮为简便。到底因为调查的手 续太繁了, 弊窦太多了, 斟酌于二者之间, 还是以牺牲理论的公平, 而 求手续的简便为有利,于是渐趋于专论丁粮之途。加派之弊,不但在其 所取之多, 尤在于其无定额、无定时, 使百姓无从豫计。于是有一条鞭 之法。总算一州县每一年所需用之数,按阖境的丁粮均摊。自此以外, 不得再有征收。而其所谓丁者,并非实际的丁口,乃系通计一州县所有 的丁额,摊派之于有田之家,谓之"丁随粮行"。明朝五年一均役,清朝 三年一编审, 后亦改为五年, 所做的都系此项工作。质而言之, 乃因每 隔几年, 贫富的情形变换了, 于是将丁额改派一次, 和调查丁口, 全不 相干。役法变迁至此,可谓已行免役之法,亦可谓实已加重田赋而免其 役了。加赋偏于田亩,是不合理的。因为没有专令农民负担的理由。然 加农民之田赋而免其役, 较之唐宋后之役法, 犹为此善于彼。因为役事 无法分割,负担难得公平,改为征其钱而免其役,就不然了。况且有丁 负担赋税的能力小,有产负担赋税的能力大,将向来有丁的负担,转移 于有粮之家,也是比较合理的。这是税法上自然的进化。一条鞭之法, 起源于江西,后渐遍行于全国,其事在明神宗之世。从晚唐役法大坏至 此,约历八百年左右,亦可谓之长久了。这是人类不能以理智支配事

实,而听其自然迁流之弊。职是故,从前每州县的丁额,略有定数,不会增加。因为增丁就是增赋,当时推行,已觉困难;后来征收,更觉麻烦;做州县官的人,何苦无事讨事做?清圣祖明知其然,所以落得慷慨,下诏说,康熙五十年以后新生的人丁,永不加赋。到雍正时,就将丁银摊入地粮了。这是事势的自然,不论什么人,生在这时候,都会做的,并算不得什么仁政。从前的人,却一味歌功颂德。不但在清朝时候如此,民国时代,有些以遗老自居的人,也还是这样,这不是没有历史知识,就是别有用心了。

清朝因有圣祖之诏,所以始终避免加赋之名。但后来田赋的附加很多,实在亦与加赋无异。又古代的赋税,所税者何物,所取者即系何物。及货币通行以后,渐有(一)径收货币。(二)或本收货物之税,亦改收货币的。(三)又因历代(甲)币制紊乱,(乙)或数量不足,(两)又或官吏利于上下其手,有本收此物,而改收他物的。总之收税并非全收货币。明初,收本物的谓之"本色",收货币的谓之"折色"。宣宗以后,纸币废而不行,铜钱又缺乏,赋税渐改征银。田赋在收本色时,本来有所谓耗。系因(子)改装、搬运时,不免有所损失;(丑)又收藏之后,或有腐败及虫蛀、鼠窃等;乃于收税之时,酌加若干。积少成多,于官吏颇有裨益。改收银两以后,因将碎银熔成整铤,经火亦有耗损,乃亦于收银时增加若干,谓之"火耗"。后来制钱充足,收赋时改而收钱,则因银钱的比价,并无一定,官吏亦可将银价抬高,其名目则仍谓之火耗,此亦为农民法外的负担。但从前州县官的行政经费,是不够的,非借此等弥补不可,所以在币制改革以后,亦仍许征税的人,于税收中提取若干成,作为征收之费。

近代田赋而外,税收发达的,当推关、盐两税。盐税自南宋以后,收入即逐渐增加。元、明、清三朝,均为次于田赋的重要赋税。关税起于明宣宗时。当时因纸币跌价,增设若干新税,并增加旧税税额,以收回钞票。后来此等新增的税目和税额,有仍复其旧的,有相沿未废的。关税亦为相沿未废者之一,故称为钞关。清朝称为常关。常关为数有限,然各关都有分关,合计之数亦不少。太平军兴之后,又有所谓厘金,属于布政司而不属于中央。于水陆要路设卡,以多为贵,全不顾交通上自然的形势,以致一种货物的运输,有重复收税,至于数次的。所税的货物及其税额,亦无一定。实为最恶的税法。新海关设于五口通商以后,当时未知关税的重要,贸然许外人以协定税率。庚子战后,因赔款的负担重了,《辛丑和约》,我国要求增税,外人乃以裁厘为交换条件。厘不能裁,增税至百分之十二点五之议,亦不能行。民国时代,我

## 第9章 兵制

中国的兵制,约可分为八期。

第一期,在古代,有征服之族和被征服之族的区别。征服之族,全体当兵,被征服之族则否,是为部分民兵制。

第二期,后来战争剧烈了,动员的军队多,向来不服兵役的人民, 亦都加入兵役,是为全体皆兵制。

第三期,天下统一了,不但用不着全体皆兵,即一部分人当兵,亦 觉其过剩。偶尔用兵,为顾恤民力起见,多用罪人及降服的异族。因 此,人民疏于军事,遂招致降服的异族的叛乱,是即所谓五胡乱华。而 中国在这时代,因乱事时起,地方政府擅权,中央政府不能驾驭,遂发 生所谓州郡之兵。

第四期,五胡乱华的末期,异族渐次和中国同化了,人数减少,而战斗顾甚剧烈,不得已,乃用汉人为兵。又因财政艰窘,不得不令其耕以自养。于是又发生一种部分民兵制,是为周、隋、唐的府兵。

第五期,承平之世,兵力是不能不腐败的。府兵之制,因此废坏。 而其时适值边方多事,遂发生所谓藩镇之兵。因此,引起内乱。内乱之 后,藩镇遍于内地,唐室卒因之分裂。

第六期,宋承唐、五代之后,竭力集权于中央。中央要有强大的常

备军。又觑破兵民分业,在经济上的利益。于是有极端的募兵制。

第七期,元以异族,入主中原,在军事上,自然另有一番措置。明朝却东施效颦。其结果,到底因淤滞而败。

第八期,清亦以异族入主,然不久兵力即腐败。中叶曾因内乱,一度建立较强大的陆军。然值时局大变,此项军队,应付旧局面则有余,追随新时代则不足。对外屡次败北。而国内的军纪,却又久坏。遂酿成晚清以来的内乱。直至最近,始因外力的压迫,走上一条旷古未有的新途径。

以上用鸟瞰之法,揭示一个大纲。以下再逐段加以说明。

第一期的阶级制度,看第四、第八两章,已可明白。从前的人,都 说古代是寓兵于农的,寓兵于农,便是兵农合一,井田既废,兵农始 分,这是一个重大的误解。寓兵于农,乃谓以农器为兵器,说见《六韬 ·农器篇》。古代兵器是铜做的,农器是铁做的。兵器都藏在公家,临 战才发给,所谓授甲、授兵。也只能供给正式军队用,乡下保卫团一类 的兵,是不能给与的。然敌兵打来,不能真个制梃以自卫。所以有如 《六韬》之说,教其以某种农器,当某种兵器。古无称当兵的人为兵 的, 寓兵于农, 如何能释为兵农合一呢? 江永《群经补义》中有一段, 驳正此说。他举《管子》的参国伍鄙,参国,即所谓制国以为二十一 乡, 工商之乡六, 士乡十五, 公和高子、国子, 各帅五乡。伍鄙, 即三 十家为邑, 十邑为卒, 十卒为乡, 三乡为县, 十县为属, 乃所以处农 人。按所引《管子》,见《小匡篇》。又引阳虎欲作乱,壬辰戒都 车, 令癸巳至。按见《左氏》定公八年。以证兵常近国都。其说可谓 甚精。按《周官·夏宫·序官》: 王六军,大国三军,次国二军,小国一 军。《大司徒》, 五家为比, 五比为闾, 四闾为族, 五族为党, 五党为 州, 五州为乡; 《小司徒》, 五人为伍, 五伍为两, 四两为卒, 五卒为 旅, 五旅为师, 五师为军; 则六军适出六乡。六乡之外有六遂, 郑 《注》说:遂之军法如六乡。其实乡列出兵法,无田制,遂陈田制,无 出兵法,郑《注》是错误的。说本朱大韶《实事求是斋经义:司马法非 周制说》。六乡出兵, 六遂则否, 亦兵在国中之证。这除用征服之族居 国,被征服之旅居野,无可解释。或谓难道古代各国,都有征服和被征 服的阶级的?即谓都有此阶级,亦安能都用此治法,千篇一律呢?殊不 知(一)古代之国,数逾千百,我们略知其情形的,不过十数,安知其 千篇一律? (二)何况制度是可以互相模仿的。世既有黩武之国,即素 尚平和之国, 亦不得不肆力于军事组织以相应, 既肆力于军事组织, 其

制度,自然可以相像的。所以虽非被征服之族,其中的军事领袖及武士,亦可以逐渐和民众相离,而与征服之族,同其位置。(三)又况战士必须讲守御,要讲守御,自不得不居险;而农业,势不能不向平原发展;有相同的环境,自可有相同的制度。(四)又况我们所知道的十余国,其根源上,都是同一或极相接近的部族,又何怪其文化的相同呢?所以以古代为部分民兵制,实无疑义。

古代之国,其兵数是不其多的。说古代军队组织的,无人不引据 《周官》。不过以《周官》之文,在群经中独为完具罢了。其实《周 官》之制,是和他书不合的。按《诗经·鲁颂》,"公徒三万",则万人 《管子·小匡篇》说军队组织之法正如此。五人为伍,五十人 为一军。 为小戎,二百人为卒,二千人为旅,万人一军。 《白虎通义·三军篇》 说,"虽有万人,犹谦让,自以为不足,故复加二千人",亦以一军为本 万人。《说文》以四千人为一军,则据既加二千人后立说。 公十一年,"古者天子六师,诸侯一军",这个军字,和师字同义。变换 其字面,以免重复,古书有此文法。一师当得二千人。 五年何《注》,"二千五百人称师,天子六师,方伯二师,诸侯一 师","五百"二字必后人据《周官》说妄增。然则古文家所说的军队组 织,较今文家扩充了,人数增多了。此亦今文家所说制度,代表较早的 时期,古文家说,代表较晚的时期的一证。当兵的一部分人,居于山险 之地,山险之地,是行畦田之制的,而《司马法》所述赋法,都以井田 之制为基本,如此,当兵的义务,就扩及全国人了。 《司马法》之说, 已见第八章, 兹不再引。按《司马法》以终十为同, 同方百里, 同十为 封,封十为畿,畿方千里。如前一说:一封当得车千乘,士万人,徒二 万人;一畿当得车万乘,士十万人,徒二十万人。后一说:一同百里, 提封万井,除山川、沈斥、城池、邑居、园囿、术路外,定出赋的六千 四百井, 所以有戎马四百匹, 兵车百乘。一封有戎马四千匹, 兵车千 乘。一畿有戎马四万匹,兵车万乘。见于《汉书·刑法志》。若计其人 数,则一同七千五百,一封七万五千,一畿七十五万。 纪》说, 牧野之战, 纣发卒七十万人, 以拒武王: 《孙子·用间篇》 说,"内外骚动,殆于道路,不得操事者,七十万家":都系本此以立 说。《司马法》之说,固系学者所虚拟,亦必和实际的制度相近。春秋 时,各国用兵,最多不过数万。至战国时,却阬降斩级,动以万计。此 等记载,必不能全属子虚,新增的兵,从何处来呢?我们看《左氏》成 公二年,记齐顷公鞍战败北逃回去的时候,"见保者曰:勉之,齐师败 矣",可见其时正式的军队,虽败于外,各地方守御之兵仍在。而《战 国策》载苏秦说齐宣王之言,说"韩魏战而胜秦,则兵半折,四竟不

守,战而不胜,国以危亡随其后"。可见各地方守御之兵,都已调出去,充作正式军队了。这是战国时兵数骤增之由。在中国历史上,真正全国皆兵的,怕莫此时若了。

秦汉统一以后,全国皆兵之制,便开始破坏。《汉书·刑法志》 说:"天下既定,踵秦而置材官于郡国。"《后汉书·光武纪》 《汉官仪》建武七年。说:"高祖令天下郡国,选能引关、蹶张、材力 武猛者,以为轻车骑士、材官、楼船。常以立秋后讲肄课试。"则汉兵 制实沿自秦。《汉书·高帝纪》《注》引《汉仪注》二年。说:"民年二 十三为正,一岁为卫士,一岁为材官骑士,习射御骑驰战陈,年五十六 衰老,乃得免为庶民,就田里。"《昭帝纪》《注》引如淳说:元凤四 年。"更有三品,有卒更,有践更,有过更。古者正卒无常,人皆当迭 为之,是为卒更。贫者欲得雇更钱者,次直者出钱雇之,月二千,是为 践更。天下人皆直戍边三日,亦名为更,律所谓繇戍也。不可人人自行 三日戍, 又行者不可往便还, 因便住, 一岁一更, 诸不行者, 出钱三百 入官,官以给戍者,是为过更。"此为秦汉时人民服兵役及戍边之制。 法虽如此,事实上已不能行。晁错说秦人谪发之制,先发吏有谪及赘 婿、贾人,后以尝有市籍者,又后以大父母、父母尝有市籍者,后入闾 取其左,见《汉书》本传。此即汉世所谓七科谪。见《汉书·武帝纪》 天汉四年《注》引张晏说。二世时,山东兵起,章邯亦将骊山徒免刑 以击之。则用罪人为兵,实不自汉代始。汉自武帝初年以前,用郡国兵 之时多,武帝中年以后,亦多用谪发。此其原因,乃为免得扰动平民起 见。《贾子书·属远篇》说:"古者天子地方千里,中之而为都,输将繇 使,远者不五百里而至。公侯地百里,中之而为都,输将繇使,远者不 五十里而至。秦输将起海上,一钱之赋,十钱之费弗能致。"此为古制 不能行的最大原因。封建时代,人民习于战争,征戍并非所惧。然路途 太远,旷日持久,则生业尽废。又《史记·货殖传》说,七国兵起,长 安中列侯封君行从军旅, 赍贷子钱, 则当时从军的人, 所费川资亦甚 巨。列侯不免借贷,何况平民?生业尽废,再重以路途往来之费,人民 在经济上,就不堪负担了。这是物质上的原因。至于在精神上,小国寡 民之时, 国与民的利害, 较相一致, 至国家扩大时, 即不能尽然, 何况 统一之后? 王恢说战国时一代国之力,即可以制匈奴,见《汉书·韩安 国传》。而秦汉时骚动全国,究竟宣、元时匈奴之来朝,还是因其内乱 之故,即由于此。在物质方面,人民的生计,不能不加以顾恤;在精神 方面, 当时的用兵, 不免要招致怨恨; 就不得不渐废郡国调发之制, 而 改用谪发、谪戍了。这在当时,亦有令农民得以专心耕种之益。然合前 后而观之,则人民因此而忘却当兵的义务,而各地方的武备,也日益空

虚了。所以在政治上,一时的利害,有时与永久的利害,是相反的。调剂于二者之间,就要看政治家的眼光和手腕了。

民兵制度的破坏,形式上是在后汉光武之时的。建武六年,罢郡国 都尉官。七年, 罢轻车骑士、材官、楼船。自此各郡国遂无所谓兵备 了。后来有些紧要的去处,亦复置都尉。又有因乱事临时设立的。然 不是经常普遍的制度。而外强中弱之机,亦于此时开始。汉武帝置七校 尉,中有越骑、胡骑及长水。见《汉书·百官公卿表》。长水,颜师古 云: 胡名。其时用兵,亦兼用属国骑等,然不恃为主要的兵力。后汉光 武的定天下, 所靠的实在是上谷、渔阳的兵, 边兵强而内地弱的机缄, 肇见于此。安帝以后, 羌乱频仍, 凉州一隅, 迄未宁静, 该地方的羌、 胡, 尤强悍好斗。中国人好斗的性质, 诚不能如此等浅演的降夷。然战 争本不是单靠野蛮好杀的事。以当时中国之力,谓不足以制五胡的跳 梁,决无此理。五胡乱华的原因,全由于中国的分裂。分裂之世,势必 军人专权, 专权的军人, 初起时或者略有权谋, 或则有些犷悍的性质。 然到后来, 年代积久了则必入于骄奢淫佚。一骄奢淫佚, 则政治紊乱, 军纪腐败,有较强的外力,加以压迫,即如山崩川溃,不可复止。西晋 初年, 君臣的苟安、奢侈, 正是军阀擅权的结果, 五胡扰乱的原因。五 胡乱华之世,是不甚用中国人当兵的。说已见第四章。其时用汉兵的, 除非所需兵数太多,异族人数不足,乃调发以充数。如石虎伐燕,苻秦 **寇晋诸役是。这种军队,自然不会有什么战斗力的。军队所靠的是训** 练。当时的五胡,既不用汉人做主力的军队,自然无所谓训练。 齐书·高昂传》说: 高祖讨尒朱兆于韩陵, 昂自领乡人部曲三千人。高 祖曰: "高都督纯将汉儿,恐不济事,今当割鲜卑兵千余人,共相参 杂,于意如何?"昂对曰:"敖曹所将部曲,练习已久,前后战斗,不 减鲜卑。今若杂之,情不相合。愿自领汉军,不烦更配。"高祖然之。 及战,高祖不利,反借昂等以致克捷。可见军队只重训练,并非民族 本有的强弱。所以从刘、石倡乱以来,至于南北朝之末,北方的兵权, 始终在异族手里。这是汉族难于恢复的大原因。不然,五胡可乘的机 会,正多着呢。然则南方又何以不能乘机北伐?此则仍由军人专横,中 央权力不能统一之故。试看晋朝东渡以后,荆、扬二州的相持,宋、 齐、梁、陈之世,中央和地方政府互相争斗的情形,便可知道。

北强南弱之势,是从东晋后养成的。三国以前,军事上的形势,是 北以持重胜,南以剽悍胜。论军队素质的佳良,虽南优于北,论社会文 明的程度,则北优于南,军事上胜败的原因,实在于此。后世论者,以 为由于人民风气的强弱,实在是错误的。秦虽并六国,然刘邦起沛,

项籍起吴,卒以亡秦,实在是秦亡于楚。所以当时的人,还乐道南 公"亡秦必楚"之言,以为应验。刘、项成败,原因在战略上,不关民 气强弱,是显而易见的。吴楚七国之乱,声势亦极煊赫,所以终于无 成,则因当时天下安定,不容有变,而吴王又不知兵之故。孙策、孙 权、周瑜、鲁肃、诸葛恪、陆逊、陆抗等,以十不逮一的土地人民, 矫然与北方相抗, 且有吞并中原之志, 而魏亦竟无如之何, 均可见南 方风气的强悍。东晋以后, 文明的重心, 转移于南, 训卒厉兵, 本可于 短期间奏恢复之烈。所以终无成功,而南北分裂,竟达于二百六十九年 之久, 其结果且卒并于北, 则全因是时, 承袭汉末的余毒, 夫衰颓不振, (二)军人拥兵相猜,而南方的政权,顾全在此等北来的 人手中之故。试设想:以孙吴的君臣,移而置之于东晋,究竟北方能否 恢复?便可见得。"洒落君臣契,飞腾战伐名",无怪杜甫要对吕蒙营而 感慨了。经过这长时期的腐化,而南弱的形势遂成。而北方当是时,则 因长期的战斗,而造成一武力重心。赵翼《廿二史札记》有一条,说 周、隋、唐三代之祖,皆出武川,可见自南北朝末至唐初,武力的重 心,实未曾变。按五胡之中,氐、羌、羯民族皆小,强悍而人数较多 的,只有匈奴、鲜卑。匈奴久据中原之地,其形势实较鲜卑为佳。但其 人太觉凶暴, 羯亦然。被冉闵大加杀戮后, 其势遂衰。此时北方之地, 本来即可平靖。然自东晋以前,虎斗龙争,多在今河北、河南、山东、 山西、陕西数省境内。辽宁、热、察、绥之地,是比较安静的。鲜卑人 休养生息于此,转觉气完力厚。当时的鲜卑人,实在是乐于平和生活, 不愿向中原侵略的。所以北魏平文帝、昭成帝两代,都因要南侵为其下 所杀。见《魏书·序纪》。然到道武帝,卒肆其凶暴,强迫其下,侵入 中原。道武帝伐燕,大疫,群下咸思还北。帝曰:"四海之人,皆可与 为国,在吾所以抚之耳,何恤乎无民?"群臣乃不敢复言,见《魏书· 本纪》皇始二年。按《序纪》说,穆帝"明刑峻法,诸部民多以违命得 罪。凡后期者,皆举部戮之。或有室家相携,而赴死所。人问何之? 答曰: 当往就诛"。其残酷如此。道武帝这话,已经给史家文饰得很温 婉的了。若照他的原语,记录下来,那便是"你们要回去,我就要把你 们全数杀掉"。所以群臣不敢复言了。此时割据中原的异族,既已奄奄 待毙,宋武帝又因内部矛盾深刻,不暇经略北方,北方遂为所据。然自 孝文帝南迁以前,元魏立国的重心,仍在平城。属于南方的侵略, 发展问题,对于北方的防御,却是生死问题,所以要于平城附近设六 镇,以武力为拱卫。南迁以后,因待遇的不平等,而酿成六镇之乱。因 六镇之乱而造成一个尒朱氏。连高氏、贺拔氏、宇文氏等,一齐带入中 原。龙争虎斗者, 又历五六十年, 然后统一于隋。隋、唐先世, 到底是 汉族,还是异族,近人多有辩论。然民族是论文化的,不是论血统的。

近人所辩论的,都是血统问题,在民族斗争史上,实在无甚意义。至于隋、唐的先世,曾经渐染胡化,也是武川一系中的人物,则无可讳言。所以自尒朱氏之起至唐初,实在是武川的武力,在政治舞台上活跃的时代。要到唐贞观以后,此项文化的色彩,才渐渐淡灭。唐初的隐大子、巢刺王、常山愍王等,还都系带有胡化色彩的人。五胡乱华的己事,虽然已成过去,然在军事上,重用异族的风气,还有存留。试看唐朝用蕃将蕃兵之多,便可明白。论史者多以汉唐并称。论唐朝的武功,其成就,自较汉朝为尤大。然此乃世运为之。主要的是中外交通的进步。若论军事上的实力,则唐朝何能和汉朝比?汉朝对外的征讨,十之八九是发本国兵出去打的,唐朝则多是以夷制夷。这以一时论,亦可使中国的人民,减轻负担,然通全局而观之,则亦足以养成异族强悍,汉族衰颓之势。安禄山之所以蓄意反叛,沙陀、突厥之所以横行中原,都由于此。就是宋朝的始终不振,也和这有间接的关系。因为久已柔靡的风气,不易于短时期中训练之使其变为强悍。而唐朝府兵的废坏,亦和其搁置不用,很有关系的。

府兵之制起于周。籍民为兵, 蠲其租调, 而令刺史以农隙教练。分 为百府,每府以一郎将主之,而分属于二十四军。当时以一柱国主二大 将,一将军统二开府,开府各领一军。其众合计不满五万。隋、唐皆 沿其制,而分属于诸卫将军。唐制,诸府皆称折冲府。各置折冲都尉, 而以左右果毅校尉副之。上府兵一千二百人,中府千人,下府八百人。 民年二十服兵役,六十而免。全国六百三十四府,在关中的有二百六十 一府,以为强于弱枝之计。府兵之制:平时耕以自养。战时调集,命将 统之。师还则将上所佩印, 兵各还其府。(一) 无养兵之费, 而有多兵 (二) 兵皆有业之民, 无无家可归之弊。(三) 将帅又不能拥兵 自重。这是与藩镇之兵及宋募兵之制相较的优点。从前的论者多称之。 但兵不惟其名,当有其实。唐朝府兵制度存在之时,得其用者甚少。此 固由于唐时征讨, 多用蕃兵, 然府兵恐亦未足大用。其故, 乃当时的风 气使之, 而亦可谓时势及国家之政策使之。兵之精强, 在于训练。主兵 者之能勤于训练,则在预期其军队之有用。若时值承平,上下都不以军 事为意,则精神不能不懈弛;精神一懈弛,训练自然随之而废了。所以 唐代府兵制度的废坏,和唐初时局的承平,及唐代外攘,不甚调发大 兵,都有关系。高宗、武后时,业已名存实亡。到玄宗时,就竟不能给 宿卫了。唐时宿卫之兵,都由诸府调来,按期更换,谓之"番上"。番 即现在的班字。时相张说,知其无法整顿,乃请宿卫改用募兵,谓之礦 骑,自此诸府更徒存虑籍了。

唐初边兵屯戍的,大的称军,小的称城镇守捉,皆有使以主之。统属军、城镇守捉的曰道。道有大总管,后改称大都督。大都督带使持节的,人称之为节度使。睿宗后遂以为官名。唐初边兵甚少。武后时,国威陵替。北则突厥,东北则奚、契丹,西南则吐蕃皆跋扈。玄宗时,成重之势。安禄山、史思明皆以胡人而怀野心,卒酿成天宝之乱。乱后藩镇遂遍于内地。其中安史余孽,唐朝不能彻底划除,亦皆授以节度使。诸镇遂互相结约,以土地传子孙,不奉朝廷的命令。肃、代二世,皆姑息养痈。德宗思整顿之,而兵力不足,反召朱泚之叛。后虽削平朱泚,然河北、淮西,遂不能问。宪宗以九牛二虎之力,讨平淮西,河北即自服。然及穆宗时,河北即复叛。自此终唐之世,不能戡定了。唐朝藩镇,始终据土自专的,固然只有河北,然其余地方,亦不免时有变乱。且即在平时,朝廷指挥统驭之力,亦总不甚完全。所以肃、代以下、已隐伏分裂之势。至黄巢乱后,遂溃决不可收拾了。然藩镇固能,而把持中央政府,使之不能振作的,则禁军之患,尤甚于藩镇。

禁军是唐初从征的兵, 无家可归的, 给以渭北闲田, 留为宿卫, 称元从禁军。此本国家施恩之意,并非仗以战斗。玄宗时,破吐蕃, 临洮之西置神策军。安史之乱,军使成如璆遣将卫伯玉率千人入援,屯 于陕州。后如璆死, 神策军之地, 陷于吐蕃, 乃即以伯玉为神策军节度 使, 仍屯于陕, 而中官鱼朝恩以观军容使监其军。伯玉死, 军遂统于朝 恩。代宗时,吐蕃陷长安,代宗奔陕,朝恩以神策军扈从还京。其后遂 列为禁军, 京西多为其防地。德宗自奉天归, 怀疑朝臣, 以中官统其 军。其时边兵赏赐甚薄,而神策军颇为优厚,诸将遂多请遥隶神策军, 军额扩充至十五万。中官之势,遂不可制。"自穆宗以来八世,而为官 官所立者七君。"《唐书·僖宗纪》赞语。参看《廿二史札记·唐代宦官 之祸》条。顺宗、文宗、昭宗皆以欲诛宦官,或遭废杀,或见幽囚。 时的宦官,已成非用兵力,不能刬除之势。然在宦官监制之下,朝廷又 无从得有兵力。文宗时,郑注欲夺宦官之兵而败。昭宗欲自练兵以除 官官而败。召外兵,则明知官官除而政权将入除官官者之手,所以其事 始终无人敢为。然相持至于唐末, 卒不得不出于此一途。于是宦官尽而 唐亦为朱梁所篡了。宦官之祸,是历代多有的,拥兵为患的,却只有唐 朝。后汉末,蹇硕欲图握兵,旋为何进所杀。总之,政权根本之地, 不可有拥兵自重的人, 宦官亦不过其中之一罢了。

禁兵把持于内,藩镇偃蹇于外,唐朝的政局,终已不可收拾,遂分裂而为五代十国。唐时的节度使,虽不听政府的命令,而亦不能节制其

军队。军队不满意于节度使,往往哗变而杀之,而别立一人。政府无如之何,只得加以任命。狡黠的人,遂运动军士,杀军帅而拥戴自己。即其父子兄弟相继的,亦非厚加赏赐,以饵其军士不可。凡此者,殆已成为通常之局。所谓"地擅于将,将擅于兵"。五代十国,惟南平始终称王,余皆称帝,然论其实,则仍不过一节度使而已。宋太祖黄袍加身,即系唐时拥立节度使的故事,其余证据,不必列举。事势至此,固非大加整顿不可。所以宋太祖务要削弱藩镇,而加强中央之兵。

宋朝的兵制,兵之种类有四: 曰禁军,是为中央军,均属三衙; 曰 厢军,是为地方兵,属于诸州: 曰乡兵,系民兵,仅保卫本地方,不出 成; 曰蕃兵,则系异族团结为兵,而用乡兵之法的。太祖用周世宗之 策,将厢军之强者,悉升为禁军,其留为厢军者,不甚教阅,仅堪给役 而已。乡兵、蕃兵,本非国家正式的军队,可以弗论。所以武力的重 心,实在禁军。全国须戍守的地方,乃遣禁军更番前往,谓之"番戍"。 昔人议论宋朝兵制的,大都加以诋毁。甚至以为唐朝的所以强,宋朝的 所以弱,即由于藩镇的存废。这真是瞽目之谈。唐朝强盛时,何尝有什 么藩镇?到玄宗设立藩镇时,业已因国威陵替,改取守势了。从前对外 之策,重在防患未然。必须如汉之设度辽将军、西域都护,唐之设诸都 护府,对于降伏的部落,(一)监视其行动,(二)通达其情意, (三) 并处理各部族间相互的关系。总而言之, 不使其(一) 互相并 (二) 坐致强大。是为防患未然。其设置, 是全然在夷狄境内, 而 不在中国境内的,此之谓"守在四夷"。是为上策。经营自己的边境,已 落第二义了。然果其士马精强,障塞完固,中央的军令森严,边将亦奉 令维谨, 尚不失为中策。若如唐朝的藩镇擅土, 则必自下策而入于无策 的。因为军队最怕的是骄,骄则必不听命令,不能对外,而要内讧:内 讧,势必引外力以为助;这是千古一辙的。以唐朝幽州兵之强,而不能 制一契丹, 使其坐大; 藩镇遍于内地, 而黄巢横行南北, 如入无人之 境,卒召沙陀之兵,然后把他打平;五代时,又因中央和藩镇的内讧, 而引起契丹的侵入: 都是铁一般强、山一般大的证据。藩镇的为祸为 福,可无待于言了。宋朝的兵,是全出于招募的,和府兵之制相反,论 者亦恒右唐而左宋,这亦是耳食之谈。募兵之制,虽有其劣点,然在经 济上及政治上,亦自有其相当的价值。天下奸悍无赖之徒,必须有以销 纳之,最好是能惩治之、感化之,使改变其性质,此辈在经济上,即是 所谓"无赖",又其性质,不能勤事生产,欲惩治之、感化之极难。只有 营伍之中,规律最为森严,或可约束之,使之改变。此辈性行虽然不 良,然苟能束之以纪律,其战斗力,不会较有身家的良民为差,或且较 胜。利用养兵之费,销纳其一部分,既可救济此辈生活上的无赖,而饷

项亦不为虚糜。假若一个募兵,在伍的年限,是十年到二十年,则其人 已经过长期的训练; 裁遣之日, 年力就衰, 大多数的性质, 必已改变, 可以从事于生产,变做一个良民了。以经济原理论,本来宜于分业,平 民出饷以养兵, 而于战阵之事, 全不过问, 从经济的立场论, 是有益无 损的。若谓行募兵之制,则民不知兵,则举国皆兵,实至今日乃有此需 要。在昔日,兵苟真能御敌,平民原不须全体当兵。所以说募兵之制, 在经济上和政治上,自有其相当的价值。宋代立法之时,亦自有深意。 不过所行不能副其所期,遂至利未形而害已见罢了。宋朝兵制之弊在 于: (一) 兵力的逐渐腐败。(二) 番戍之制: (甲) 兵不知将,将不 知兵,既不便于指挥统驭; (乙)而兵士居其地不久,既不熟习地形, 又和当地的人民,没有联络: (丙)三年番代一次,道途之费,却等于 三年一次出征。(三)而其尤大的,则在带兵的人,利于兵多, 既可缺额刻饷以自肥, (丑)又可役使之以图利。乞免者既不易得许; 每逢水旱偏灾,又多以招兵为救荒之策:于是兵数递增。宋开国之时, 不满二十万。太祖末年,已增至三十七万。太宗末年,增至六十六万。 真宗末年,增至九十一万。仁宗时,西夏兵起,增至一百二十五万。后 虽稍减,仍有百十六万。欧阳修说:"天下之财,近自淮甸,远至吴、 楚, 莫不尽取以归京师。晏然无事, 而赋敛之重, 至于不可复加。"养 兵之多如此,即使能战,亦伏危机,何况并不能战,对辽对夏,都是隐 忍受侮: 而西夏入寇时, 仍驱乡兵以御敌呢? 当时兵多之害, 人人知 之,然皆顾虑召变而不敢裁。直至王安石出,才大加淘汰。把不任禁军 的降为厢军,不任厢军的免为民,兵额减至过半。又革去番戍之制,择 要地使之屯驻,而置将以统之。以第一、第二为名,全国共九十一 将。安石在军事上,虽然无甚成就,然其裁兵的勇气,是值得称道的。 惟其所行民兵之制,则无甚成绩,而且有弊端。

王安石民兵之法,是和保伍之制连带的。他立保甲之法,以十家为一保,设保长。五十家为一大保,设大保长。五百家为一都保,设都保正副。家有两丁的,以其一为保丁。其初日轮若干人儆盗。后乃教以武艺,籍为民兵。民兵成绩,新党亦颇自诩。如《宋史》载章惇之言,谓"仕宦及有力之家,子弟欣然趋赴,马上艺事,往往胜诸军"之类。然据《宋史》所载司马光、王岩叟的奏疏,则其(一)有名无实,(二)以及保正长巡检使等的诛求,真是暗无天日。我们不敢说新党的话全属子虚,然这怕是少数,其大多数,一定如旧党所说的。因为此等行政上的弊窦,随处可以发现。民兵之制,必要的条件有二:(一)为强敌压迫于外。如此,举国上下,才有忧勤惕厉的精神,民虽劳而不怨。(二)则行政上的监督,必须严密。官吏及保伍之长,才不敢倚势

虐民。当时这两个条件,都是欠缺的,所以不免弊余于利。至于伍保之法,起源甚古。《周官·大司徒》说:"令五家为比,使之相保。五比为闾,使之相受。四闾为族,使之相葬。五族为党,使之相救。五党为州,使之相赒。五州为乡,使之相宾。"这原和《孟子》"死徙无出乡,乡田同井,出入相友,守望相助,疾病相扶持"之意相同,乃使之互相救恤。商君令什伍相司同伺。连坐,才使之互相稽查。前者为社会上固有的组织,后者则政治上之所要求。此惟乱时可以行之。在平时,则犯大恶者,如谋反叛逆之类。非极其秘密;即徒党众多,声势浩大;如江湖豪侠之类。或其人特别凶悍,为良民所畏;如土豪劣绅之类。必非人民所能检举。若使之检举小恶,则徒破坏社会伦理,而为官吏开敲诈之门,其事必不能行。所以自王安石创此法后,历代都只于乱时用以清除奸轨,在平时总是有名无实,或并其名而无之的。伍保之法,历代法律上本来都有,并不待王安石的保甲,然亦都不能行。

裁募兵,行民兵,是宋朝兵制的一变。自此募兵之数减少。元祐时,旧党执政,民兵之制又废。然募兵之额,亦迄未恢复。徽宗时,更利其缺额,封桩其饷,以充上供,于是募兵亦衰。至金人入犯,以陕西为著名多兵之地,种师道将以入援,仅得一万五千人而已。以兵多著名的北宋,而其结果至于如此,岂非奇谈?

南渡之初,军旅寡弱。当时诸将之兵,多是靠招降群盗或招募,以资补充的。其中较为强大的,当推所谓御前五军。杨沂中为中军,总宿卫。张俊为前军,韩世忠为后军,岳飞为左军,刘光世为右军,皆屯驻于外,是为四大将。光世死,其军叛降伪齐。一部分不叛的,归于张俊。以四川吴玠之军补其缺。其时岳飞驻湖北,韩世忠驻淮东,张俊驻江东,皆立宣抚司。宗弼再入犯,秦桧决意言和,召三人入京,皆除枢密副使,罢三宣抚司,以副校统其兵,称为统制御前军马。驻扎之地仍旧,谓之某州驻扎御前诸军。四川之兵,亦以御前诸军为号。直达朝廷,帅臣不得节制。其饷,则特设总领以司之,不得自筹。其事略见《文献通考·兵考》。

北族在历史上,是个侵略民族。这是地理条件所决定的。在地理上,(一)瘠土的民族,常向沃土的民族侵略。(二)但又必具有地形平坦,利于集合的条件。所以像天山南路,沙漠绵延,人所居住的,都是星罗棋布的泉地,像海中的岛屿一般;又或仰雪水灌溉,依天山之麓而建国;以至青海、西藏,山岭崎岖,交通太觉不便;则土虽瘠,亦不能成为侵略民族。历史上侵掠的事实,以蒙古高原为最多,而辽、吉二

省间的女真,在近代,亦曾两度成为侵略民族。这是因为蒙古高原,地瘠而平,于侵掠的条件,最为完具。而辽吉二省,地形亦是比较平坦的,且与繁荣的地方相接近,亦有以引起其侵略之欲望。北族如匈奴、突厥等,虽然强悍,初未尝侵入中国。五胡虽占据中国的一部分,然久居塞内,等于中国的乱民,而其制度亦无足观。只有辽、金、元、清四朝,是以一个异民族的资格,侵入中国的;而其制度,亦和中国较有关系。今略述其事如下。

四朝之中, 辽和中国的关系最浅。辽的建国, 系合部族及州县而 成。部族是它的本族,和所征服的北方的游牧民族。州县则取自中国之 地。其兵力, 亦是以部族为基本的。部族的离合, 及其所居之地, 都系 由政府指定,不能自由。其人民全体皆隶兵籍。当兵的素质,极为佳 良。《辽史》称其"各安旧风, 狃习劳事, 不见纷华异物而迁。故能家 给人足, 戎备整完。卒之虎视四方, 强朝弱附, 部族实为之爪牙", 可 谓不诬了。但辽立国虽以部族为基本,而其组织军队,亦非全不用汉 人。世徒见辽时的五京乡丁,只保卫本地方,不出戍,以为辽朝全不用 汉人做正式军队,其实不然。辽制有所谓宫卫军者,每帝即位,辄置 之。出则扈从,入则居守,葬则因以守陵。计其丁数,凡有四十万八 千, 出骑兵十万一千。所谓不待调发州县部族, 而十万之兵已具。这是 辽朝很有力的常备军。然其置之也,则必"分州县,析部族"。又太祖征 讨四方,皇后述律氏居守,亦摘蕃汉精锐三十万为属珊军。可见辽的军 队中,亦非无汉人了。此外辽又有所谓大首领部族军,乃亲王大臣的私 甲,亦可率之以从征。国家有事,亦可向其量借。又北方部族,服属于 辽的,谓之属国,亦得向其量借兵粮。契丹的疆域颇大,兵亦颇多而 强,但其组织不坚凝。所以天祚失道,金兵一临,就土崩瓦解。这不是 辽的兵力不足以御金, 乃是并没有从事于抵御。其立国本无根柢, 所以 土崩瓦解之后, 亦就更无人从事于复国运动。耶律大石虽然有意于恢 复,在旧地,亦竟不能自立了。

金朝的情形,与辽又异。辽虽风气敦朴,然畜牧极盛,其人民并不贫穷的。金则起于瘠土,人民非常困穷。然亦因此而养成其耐劳而好侵掠的性质。《金史》说它"地狭产薄,无事苦耕,可致衣食;有事苦战,可致俘获",可见其侵掠的动机了。金原本系一小部族,其兵,全系集合女真诸部族而成。战时的统帅,即系平时的部长。在平时称为孛堇,战时则称为猛安、谋克。猛安译言千夫长,谋克译言百夫长,这未必真是千夫和百夫,不过依其众寡,略分等级罢了。金朝的兵,其初战斗力是极强的,但迁入中原之后,腐败亦很速。看《廿二史札记·金用

兵先后强弱不同》一条,便可知道。金朝因其部落的寡少,自伐宋以后,即参用汉兵。其初契丹、渤海、汉人等,投降金朝的,亦都授以猛安谋克。女真的猛安谋克户,杂居汉地的,亦听其与契丹、汉人相婚姻,以相固结。熙宗以后,渐想把兵柄收归本族。于是罢汉人和渤海人猛安谋克的承袭。移刺窝斡乱后,又将契丹户分散,隶属于诸猛安谋克。自世宗时,将猛安谋克户移入中原,其人既已腐败到既不能耕,又不能战,而宣宗南迁,仍倚为心腹,外不能抗敌,而内敛怨于民。金朝的速亡,实在是其自私本族,有以自召之的。总而言之:文明程度落后的民族,与文明程度较高的民族遇,是无法免于被同化的。像金朝、清朝这种用尽心机,而仍不免于灭亡,还不如像北魏孝文帝一般,自动同化于中国的好。

元朝的兵制,也是以压制为政策的。他的兵出于本部族的,谓之蒙古军。出于诸部族的,谓之探马赤军。既入中原后,取汉人为军,谓之汉军。其取兵之法,有以户论的,亦有以丁论的。兵事已定之后,曾经当过兵的人,即定入兵籍,子孙世代为兵。其贫穷的,将几户合并应役。甚贫或无后的人,则落其兵籍,别以民补。此外无他变动。其灭宋所得的兵,谓之新附军。带兵的人,"视兵数之多寡,为爵秩之崇卑",名为万户、千户、百户。皆分上、中、下。初制,万户千户死阵者,乃以元朝的军官,可视为一个特殊阶级。世祖和二三大臣定计:使宗王分镇边徼及襟喉之地。河、洛、山东,是他们所视为腹心之地,用蒙古军、探马赤军戍守。江南则用汉军及新附军,但其列城,亦有用万户、千户、百户戍守的。元朝的兵籍,汉人是不许阅看的。所以占据中国近不产、百户戍守的。元朝的兵籍,汉人是不许阅看的。但到后来,其人亦都入洪炉而俱化。末叶兵起时,宗王和世袭的军官,并不能护卫他。

元朝以异族入据中国,此等猜防之法,固然无怪其然。明朝以本族人做本族的皇帝,却亦暗袭其法,那就很为无谓了。明制:以五千六百人为卫。一千一百十二人为千户所,一百十二人为百户所。什伍之长,历代都即在其什伍之人数内,明朝则在其外。每一百户所,有总旗二人,小旗十人,所以共为一百十二人。卫设都指挥使,隶属于五军都督府。兵的来路有三种:第(一)种从征,是开国时固有的兵。第(二)种归附,是敌国兵投降的。第(三)种谪发,则是刑法上罚令当兵的,俗话谓之"充军"。从征和归附,固然是世代为兵,谪发亦然。身死之后,要调其继承人,继承人绝掉,还要调其亲族去补充的,谓之"句丁"。这明是以元朝的兵籍法为本,而加以补充的。五军都督府,

多用明初勋臣的子孙, 也是模仿元朝军官世袭之制。治天下不可以有私 心。有私心,要把一群人团结为一党,互相护卫,以把持天下的权利, 其结果,总是要自受其害的。军官世袭之制,后来腐败到无可挽救,即 其一端。金朝和元朝,都是异族,他们社会进化的程度本浅,离封建之 世未远, 猛安谋克和万户千户百户, 要行世袭之制, 还无怪其然。明朝 则明是本族人,却亦重视开国功臣的子孙,把他看做特别阶级,其私心 就不可恕了。抱封建思想的人, 总以为某一阶级的人, 其特权和权利, 全靠我做皇帝才能维持,他一定会拥护我,所以把这一阶级的人,看得 特别亲密。殊不知这种特权阶级,到后来荒淫无度,知识志气,都没有 了,何谓权利?怕他都不大明白。明白了,明白什么是自己的权利了, 明白自己的权利,如何才得维持了,因其懦弱无用,眼看着他人抢夺他 的权利,他亦无如之何。所谓贵戚世臣,理应与国同休戚的,却从来没 有这回事,即由于此。武力是不能持久的。持久了,非腐败不可。这其 原因,由于战争是社会的变态而非其常态。变态是有其原因的,原因消 失了,变态亦即随之而消失。所以从历史上看来,从没有一支真正强盛 到几十年的军队。因不遇强敌, 甚或不遇战事, 未至溃败决裂, 是有 的。然这只算是侥幸。极强大的军队,转瞬化为无用,这种事实,是 举不胜举的。以宋武帝的兵力,而到文帝时即一蹶不振,即其一例。 又如明末李成梁的兵力, 亦是不堪一击的, 侥幸他未与满洲兵相遇罢 了。然而军事的败坏,其机实隐伏于成梁之时,这又是其一例。军队 的腐败,其表现于外的,在精神方面,为士气的衰颓;在物质方面, 则为积弊的深痼。虽有良将,亦无从整顿,非解散之而另造不可。世 人不知其原理,往往想就军队本身设法整顿,其实这是无法可设的。 因为军队是社会的一部分,不能不受广大社会的影响。在社会学上, 较低的原理,是要受较高的原理的统驭的。"兵可百年不用,不可一日 无备",这种思想,亦是以常识论则是,而经不起科学评判的。因为到 有事时,预备着的军队,往往无用,而仍要临时更造。府兵和卫所,是 很相类的制度。府兵到后来,全不能维持其兵额。明朝对于卫所的兵 额,是努力维持的,所以其缺额不至如唐朝之甚。然以多数的兵力,对 北边,始终只能维持守势;现在北边的长城,十分之九,都是明朝所 造。末年满洲兵进来,竟尔一败涂地;则其兵力亦有等于无。此皆特殊 的武力不能持久之证。

清朝太祖崛起,以八旗编制其民。太宗之世,蒙古和汉人归降的,亦都用同一的组织。这亦和金朝人以猛安谋克授渤海、汉人一样。中国平定之后,以八旗兵驻防各处,亦和金朝移猛安谋克户于中原,及元朝镇戍之制,用意相同。惟金代的猛安谋克户,系散居于民间;元朝万户

分驻各处,和汉人往来,亦无禁限。清朝驻防的旗兵,则系和汉人分城而居的,所以其冲突不如金、元之烈。但其人因此与汉人隔绝,和中国的社会,全无关系,到末造,要筹划旗民生计,就全无办法了。清代的汉兵,谓之绿旗,亦称绿营。中叶以前的用兵,是外征以八旗为主,内乱以绿营为主的。八旗兵在关外时,战斗之力颇强。中国军队强悍的,亦多只能取守势,野战总是失利时居多。洪承畴松山之战,是其一例。然入关后腐败亦颇速。三藩乱时,八旗兵已不足用了。自此至太平天国兴起时,内地粗觉平安,对外亦无甚激烈的战斗。武功虽盛,实多侥天之幸。所以太平军一起,就势如破竹了。

中国近代,历史上有两种潮流潜伏着,推波助澜,今犹未已,非通 观前后,是不能觉悟出这种趋势来的。这两种潮流:其(一)是南方势 力的兴起。南部数省,向来和大局无甚关系。自明桂王据云、贵与清朝 相抗:吴三桂举兵,虽然终于失败,亦能震荡中原:而西南一隅,始隐 然为重于天下。其后太平军兴,征伐几遍全国。虽又以失败终,然自清 末革命,至国民政府北伐之成功,始终以西南为根据。现在的抗战,还 是以此为民族复兴的策源地的。其(二)是全国皆兵制的恢复。自秦朝 统一以后,兵民渐渐分离,至后汉之初,而民兵之制遂废,至今已近二 千年了。康有为说:中国当承平时代,是没有兵的。虽亦有称为兵的一 种人,其实性质全与普通人民无异。见《欧洲十一国游记》。此之谓 有兵之名, 无兵之实。旷观历代, 都是当需要用兵时, 则产生出一支真 正的军队来; 事过境迁, 用兵的需要不存, 此种军队, 亦即凋谢, 而只 剩些有名无实的军队, 充作仪仗之用了。此其原理, 即由于上文所说的 战争是社会的变态,原不足怪。但在今日,帝国主义跋扈之秋,非恢复 全国皆兵之制, 是断不足以自卫的。更无论扶助其他弱小民族了。这一 个转变,自然是极艰难。但环境既已如此,决不容许我们的不变。当中 国和欧美人初接触时,全未知道需要改变。所想出来的法子,如引诱他 们上岸,而不和他在海面作战;如以灵活的小船,制他笨重的大船等; 全是些闭着眼睛的妄论。到咸、同间,外患更深了。所谓中兴将帅, (一) 因经验较多, (二) 与欧美人颇有相当的接触, 才知道现在的局 面,非复历史上所有。欲图适应,非有相当的改革不可。于是有造成一 支军队以适应时势的思想。设船政局、制造局,以改良器械:陆军则改 练洋操: 亦曾成立过海军, 都是这种思想的表现。即至清末, 要想推行 征兵制。其实所取的办法,离民兵之制尚远,还不过是这种思想。民国 二十余年,兵制全未革新,且复演了历史上武人割据之局。然时代的潮 流,奔腾澎湃,终不容我不卷入旋涡。抗战以来,我们就一步步地,走 入举国皆兵之路了。这两种文化,现在还在演变的中途,我们很不容易

看出其伟大。然在将来,作历史的人,一定要认此为划时代的大转变, 是毫无可疑的。这两种文化,实在还只是一种。因为这种转变,不过强 迫着我们,发生一种新组织,以与时代相适应,而时代之所以有此要 求,则缘世界交通而起。在中国,受世界交通影响最早的是南部。和旧 文化关系最浅的,亦是南部,受旧文化的影响较浅,正是迎受新文化的 一个预备条件。所以近代改革的原动力,全出于南方;南方始终代表着 一个开明的势力。太平天国,虽然不成气候,湘淮军诸首领,虽然颇 有学问,然以新旧论,则太平天国,仍是代表新的,湘淮军人物,仍 是代表旧的。不过新的还未成熟,旧的也还余力未尽罢了。千回百 折,似弱而卒底于有成。

几千年以来,内部比较平安,外部亦无真正的大敌。因此,养成中国(一)长期间无兵,只有需要时,才产生真正的军队;(二)而这军队,在全国人中,只占一极小部分的文化。在今日,又渐渐地改变,而走上全国皆兵的路了。而亘古未曾开发的资源,今日亦正在开发。以此广大的资源,供此众多民族之用,今后世界的战争,不更将增加其惨酷的程度么?不,战争只是社会的变态。现在世界上战争的惨酷,都是帝国主义造成的,这亦是社会的一个变态,不过较诸既往,情形特别严重罢了。变态是决不能持久的。资本的帝国主义,已在开始崩溃了。我们虽有横绝一世的武力,大势所趋,决然要用之于打倒帝国主义之途,断不会加入帝国主义之内,而成为破坏世界和平的一分子。

## 第10章 刑法

谈中国法律的,每喜考究成文法起于何时。其实这个问题,是无关紧要的。法律的来源有二:一为社会的风俗,一为国家对于人民的要求。前者即今所谓习惯,是不会著之于文字的。然其对于人民的关系,则远较后者为切。

中国刑法之名,有可考者始于夏。《左氏》昭公六年,载叔向写给 郑子产的信,说:"夏有乱政而作《禹刑》,商有乱政而作《汤刑》, 周有乱政而作《九刑》。"这三种刑法的内容,我们无从知其如何,然 叔向这一封信,是因子产作刑书而起的。其性质, 当和郑国的刑书相 类。子产所作的刑书,我们亦无从知其如何,然昭公二十九年, 氏》又载晋国赵鞅铸刑鼎的事。杜《注》说:子产的刑书,也是铸在鼎 上的。虽无确据,然士文伯讥其"火未出而作火以铸刑器",其必著之金 属物, 殆无可疑。所能著者几何? 而《书经·吕刑》说: "墨罚之属千; 劓罚之属千: 剕罚之属五百: 宫罚之属三百: 大辟之罚, 其属二百: 五 刑之属三千。"请问如何写得下?然则《吕刑》所说,其必为习惯而非 国家所定的法律,很明白可见了。个人在社会之中,必有其所当守的规 则。此等规则, 自人人如此言之, 则曰俗。自一个人必须如此言之, 则 曰礼。故曰礼者, 履也。违礼, 就是违反习惯, 社会自将加以制裁, 故 曰:"出于礼者入于刑。"或疑三千条规则,过于麻烦,人如何能遵守? 殊不知古人所说的礼,是极其琐碎的。一言一动之微,莫不有其当守的 规则。这在我们今日,亦何尝不如此?我们试默数言语动作之间,所当 遵守的规则,何减三千条?不过童而习之,不觉得其麻烦罢了。

·礼器》说"曲礼三千",《中庸》说"威仪三千",而《吕刑》说"五刑之属三千",其所谓刑,系施诸违礼者可知。古以三为多数。言千乃举成数之辞。以十言之而觉其少则曰百,以百言之而犹觉其少则曰千,墨劓之属各千,犹言其各居总数三分之一。剕罚之属五百,则言其居总数六分之一。还有六分之一,宫罚又当占其五分之三,大辟占其五分之二,则云宫罚之属三百,大辟之罚其属二百,这都是约略估计之辞。若真指法律条文,安得如此整齐呢?然则古代人民的生活,其全部,殆为习惯所支配,无疑义了。

社会的习惯,是人人所知,所以无待于教。若有国有家的人所要求于人民的,则人民初无从知,自非明白晓谕不可。《周官》,布宪"掌宪邦之刑禁。"宪谓表而县之",见《周官·小宰》《注》。正月之吉,执邦之旌节,以宣布于四方"。而州长、党正、族师、闾胥,咸有属民读法之举。天、地、夏、秋四官,又有县法象魏之文。小宰、小司徒、小司寇、士师等,又有徇以木铎之说。这都是古代的成文法,用言语、文字或图画公布的。在当时,较文明之国,必无不如此。何从凿求其始于何时呢?无从自知之事,未尝有以教之,自不能以其违犯为罪。所以说"不教而诛谓之虐"。《论语·尧曰》。而三宥、三赦之法,或曰不识,或曰遗忘,或曰老旄,或曰蠢愚,《周官·司刺》。亦都是体谅其不知的。后世的法律,和人民的生活,相去愈远;其为人民所不能了解,十百倍于古昔;初未尝有教之之举,而亦不以其不知为恕。其残酷,实远过于古代。即后世社会的习惯,责人以遵守的,亦远不如古代的合理。后人不自哀其所遭遇之不幸,而反以古代的法律为残酷,而自诩其文明,真所谓"溺人必笑"了。

刑字有广狭二义:广义包括一切极轻微的制裁、惩戒、指摘、非笑而言。"出于礼者入于刑",义即始此。曲礼三千,是非常琐碎的,何能一有违犯,即施以惩治呢?至于狭义之刑,则必以金属兵器,加伤害于人身,使其蒙不可恢复的创伤,方足当之。汉人说:"死者不可复生,刑者不可复属。"义即如此。此为刑字的初义,乃起于战阵,施诸敌人及间谍内奸的,并不施诸本族。所以司用刑之官曰士师,士是战士,士师谓战士之长。曰司寇。《周官》:司徒的属官,都可以听狱讼,然所施之惩戒,至于圜土,嘉石而止,见下。其附于刑者必归于士,这正和今日的司法机关和军法审判一般。因为施刑的器具,兵器。别的机关里,是没有的。刑之施及本族,当系俘异族之人,以为奴隶,其后本族犯罪的人,亦以为奴隶,而侪诸异族,乃即将异族的装饰,施诸其人之身。所以越族断发文身,而髡和黥,在我族都成为刑罪。后来有暴虐的

人,把他推而广之,而伤残身体的刑罚,就日出不穷了。五刑之名,见 于《书经·吕刑》。《吕刑》说:"苗民弗用灵,制以刑,惟作五虐之刑 曰法。爰始淫为劓、刵、椓、黥。""劓、刵、椓、黥",欧阳、大小夏 侯作"膑、宫、劓、割头、庶勍"。 《虞书》标题下《疏》引。膑即剕。 割头即大辟。 庶勍的庶字不可解, 勍字即黥字, 是无疑义的。 然则今本 《吕刑》的五刑, 实苗民所创。苗民的民字 的劓、刵、椓、 黥是误字。 乃贬辞,实指有苗之君,见《礼记·缁衣疏》引《吕刑》郑《注》。 《国语·鲁语》载臧文仲说:"大刑用甲兵,其次用斧钺。中刑用刀锯, 其次用钻窄。薄刑用鞭朴。大者陈之原野,小者肆之市、朝。"是为"五 《尧典》说,"五刑有服,五服三就",亦即此。大刑用甲 兵,是指战阵。其次用斧钺,是指大辟。中刑用刀锯指劓、腓、宫。其 次用钻窄指墨。薄刑用鞭朴,虽非金属兵器,然古人亦以林木为兵: 《吕览·荡兵》:"未有蚩尤之时,民固剥林木以战矣。"《左氏》僖公 二十七年,楚子玉治兵,鞭七人,可见鞭亦军刑。 《尧典》 刑。流宥五刑。鞭作官刑。朴作教刑。金作赎刑。"象以典刑,即《周 官》的县法象魏。流宥五刑,当即《吕刑》所言之五刑。金作赎刑,亦 即《吕刑》所言之法。所以必用金,是因古者以铜为兵器。可见所 谓"亏体"之刑,全是源于兵争的。至于施诸本族的,则古语说"教笞不 可废于家",大约并鞭朴亦不能用。最严重的,不过逐出本族之外,是 《王制》的移郊、移逐、屏诸远方,即系其事。 即所谓流刑。 司寇有圜土、嘉石,皆役诸司空。圜土、嘉石,都是监禁;役诸司空, 是罚做苦工,怕已是施诸奴隶的,未必施诸本族了。于此见残酷的刑 罚,全是因战争而起的。五刑之中,妇人的宫刑,是闭于宫中,见《周 官·司刑》郑《注》。其实并不亏体。其余是无不亏体的。 刑》载五刑之名,惟膑作刖,余皆与《吕刑》同。 《尔雅·释言》及 《说文》,均以群、刖为一事。惟郑玄《驳五经异义》说:"皋陶改为 膑为剕,周改剕为刖。"段玉裁《说文》髌字《注》说: 膑是髌的俗 字, 乃去膝头骨, 刖则汉人之斩止, 其说殊不足据。髌乃生理名词, 非 刑名。当从陈乔枞说,以趾为斩左趾,跀为并斩右趾为是。 尚书·经说考》。然则五刑自苗民创制以来,至作《周官》之时,迄未 尝改。然古代亏体之刑, 实并不止此。见于书传的, 如斩、古称斩谓腰 斩。后来战阵中之斩级,事与刑场上的割头异,无以名之,借用腰斩 的斩字。再后来,斩字转指割头而言,腰斩必须要加 磔、裂其肢体而杀之。《史记·李斯列传》作矺,即《周官·司戮》之 辜。膊、谓去衣磔之,亦见《周官·司戮》。车裂、亦曰��。缢、 氏》哀公二年,"绞缢以戮"。绞乃用以缢杀人之绳,后遂以绞为缢 杀。焚、亦见《司戮》。烹、见《公羊》庄公四年。脯醢等都是。脯

醢当系食人之族之俗,后变为刑法的。刵即馘,割耳。亦源于战争。《孟子》说文王之治岐也,罪人不孥。《梁惠王下篇》。《左氏》昭公二十二年引《康诰》,亦说父子兄弟,罪不相及。而《书经·甘誓》、《汤誓》,都有孥戮之文。可见没入家属为奴婢,其初亦是军法。这还不过没为奴隶而已,若所谓族诛之刑,则亲属都遭杀戮。这亦系以战阵之法,推之刑罚的。因为古代两族相争,本有杀戮俘虏之事。强宗巨家,一人被杀,其族人往往仍想报复,为豫防后患起见,就不得不加以杀戮了。《史记·秦本纪》,文公二十年,"法初有三族之罪"。父母、兄弟、妻子。此法后相沿甚久。魏晋南北朝之世,政敌被杀的,往往牵及家属。甚至嫁出之女,亦不能免。可见战争的残酷了。

古代的用法,其观念,有与后世大异的。那便是古代的"明刑",乃 所以"弼教","明于五刑,以弼五教",见《书经·尧典》。而后世则但 求维持形式上的秩序。人和人的相处,所以能(一)平安无事, 而且还可以有进步, 所靠的全是善意。苟使人对人, 人对社会, 所怀挟 的全是善意,一定能彼此相安,还可以互相辅助,日进无疆,所做的事 情,有无错误,倒是无关紧要的。若其彼此之间,都怀挟敌意,仅以慑 于对方的实力、社会的制裁,有所惮而不敢为;而且进而做利人之事, 以图互相交换;则无论其所行的事,如何有利于人,有利于社会,根本 上总只是商业道德。商业道德,是决无以善其后的。人,本来是不分人 我,不分群己的。然到后来,社会的组织复杂了,矛盾渐渐深刻,人我 群己的利害,渐渐发生冲突,人,就有破坏他人或社会的利益以自利 的。欲救此弊, 非把社会阶级彻底划除不可。古人不知此义, 总想以教 化来挽回它。教化之力不足,则辅之以刑罚。所以其用法,完全注重于 人的动机。所以说《春秋》断狱重志。《春秋繁露·精华篇》。所以 说,"听讼吾犹人也,必也使无讼乎?无情者不得尽其辞,大畏民志, 此谓知本"。《大学》。此等希望,自然要终成泡影的。法律乃让步到 不问人的动机,但要求其不破坏我所要维持的秩序为止。其用心如何, 都置诸不问。法律至此,就失其弼教的初意,而只成为维持某种秩序的 工具了。于是发生"说官话"的现象。明知其居心不可问,如其行为无可 指摘,即亦无如之何。法律至此,乃自成为反社会之物。

有一事,是后世较古代为进步的。古代氏族的界限,还未化除。国家的权力,不能侵入氏族团体之内,有时并不能制止其行动。(一)氏族员遂全处于其族长权力之下。此等风气在家族时代,还有存留。(二)而氏族与氏族间的争斗,亦往往靠实力解决。《左氏》成公三年,知罃被楚国释放的时候,说:"首罃父。其请于寡君,而以戮于

宗,亦死且不朽"。昭公二十一年,宋国的华费遂说:"吾有谗子而弗能杀。"可见在古代,父可专杀其子。《白虎通义·诛伐篇》却说"父杀其子当诛"了。《礼记》的《曲礼》、《檀弓》,均明著君父、兄弟、师长,交游报仇之礼。《周官》的调人,是专因报仇问题而设立的。亦不过令有仇者避之他处,审查报仇的合于义与否,禁止报仇不得超过相当限度而已,并不能根绝其事。报仇的风气,在后世虽相沿甚久,习俗上还视为义举,然在法律上,总是逐步遭遇到禁止的。这都是后世法律,较之古代进步之处。但家长或族长,到现在,还略有处置其家人或族众的权力,国家不能加以干涉,使人人都受到保护;而国家禁止私人复仇,而自己又不能真正替人民伸雪冤屈;也还是未尽善之处。

法律是不能一天不用的。苟非文化大变,引用别一法系的法律,亦 决不会有什么根本的改革。所以总是相承而渐变。中国最早的法典,是 李悝的《法经》。据《晋书·刑法志》所载陈群《魏律序》,是悝为魏 文侯相,撰次诸国法所为。魏文侯在位,据《史记·六国表》,是自周 威烈王二年至安王十五年,即民国纪元前二三三六年至二二九八年。可 谓很古老的了。撰次,便是选择排比。这一部书,在当时,大约所参考 者颇博, 且曾经过一番斟酌去取, 依条理系统编排的, 算做一部佳作。 所以商君"取之以相秦",没有重纂。这时候的趋势,是习惯之力,即社 会制裁。渐渐地不足以维持社会,而要乞灵于法律。而法律还是谨守着 古老的规模,所规定之事极少,渐觉其不够用,法经共分六篇: 序》举其篇目,是(一)盗,(二)贼,(三)网,(四)捕, 杂, (六) 又以一篇著其加减。盗是侵犯人的财产。贼是伤害人的身 体。盗贼须网、捕, 所以有网、捕两篇。其余的则并为杂律。古人著 书,常将重要的事项,独立为篇,其余则并为一篇,总称为杂。一部自 古相传的医书,号为出于张仲景的,分为伤寒、杂病两大部分,杂病或 作卒病, 乃误字。即其一证。网、捕、盗、贼, 分为四篇, 其余事项, 共为一篇, 可见《法经》视盗、贼独重, 视其余诸事项都轻, 断不足以 应付进步的社会。汉高祖入关, 却更做了一件违反进化趋势的事。他 说:"吾与父老约:法,三章耳:杀人者死,伤人及盗抵罪。余悉除去 秦法。"因为约法三章四字,给人家用惯了,很有些人误会:这是汉高 祖与人民立约三条。其实据陈群《魏律序》,李悝《法经》的体例, 是"集类为篇,结事为章"的。每一篇之中,包含着许多章。"吾与父老 约:法,三章耳",当以约字断句,法字再一读。就是说六篇之法,只 取三章,其余五篇多,都把它废掉了。秦时的民不聊生,实由于政治太 不安静。专就法律立论,则由于当时的狱吏,自成一种风气,用法务取 严酷。和法律条文的多少,实在没有关系。但此理是无从和群众说起

的。约法三章, 余悉除去, 在群众听起来, 自然是欢欣鼓舞的了。这事 不过是一时收买人心之术,无足深论。其事自亦不能持久。所以《汉书 ·刑法志》说,天下既定,"三章之法,不足以御奸"。萧何就把六篇之 法恢复, 且增益三篇: 叔孙通又益以律所不及的旁章十八篇, 共有二十 七篇了。当时的趋势,是(一)法律内容要扩充,(二)既扩充了,自 应依条理系统,加以编纂,使其不至杂乱。第一步,汉初已这么做了。 武帝时,政治上事务繁多,自然需要更多的法律。于是张汤、赵禹又加 增益, 律共增至六十篇。又当时的命令, 用甲、乙、丙、丁编次, 通称 谓之"令甲", 共有三百余篇。再加以断事的成案, 即当时所谓比, 共有 九百零六卷。分量已经太多了,而编纂又极错乱。"盗律有贼伤之例, 贼律有盗章之文。"引用既难,学者乃为之章句。章句二字,初指一种 符号,后遂用以称注释,详见予所撰《章句论》,商务印书馆本。共 有十余家。于是断罪所当由用者,合二万六千二百七十二条,七百七十 三万二千二百余言。任何人不能遍览, 奸吏因得上下其手, "所欲活者 傅生议,所欲陷者予死比"。所以条理系统地编纂一部法典,实在是当 时最紧要的事。汉宣帝时,郑昌即创其议。然终汉世,未能有成。魏篡 汉后,才命陈群等从事于此。制成新律十八篇,未及颁行而亡。晋代魏 后,又命贾充等复加订定,共为二十篇。于泰始四年,大赦天下颁行 之,是为《晋律》。泰始四年,为民国纪元前一六四四年。

《晋律》大概是将汉朝的律、令、比等,删除复重,加以去取,依 条理系统编纂而成的。这不过是一个整理之业。但还有一件事可注意 的,则儒家的宗旨,在此时,必有许多掺入法律之中,而成为条文。汉 人每有援经义以折狱的。现代的人,都以为奇谈。其实这不过是广义的 应用习惯。广义的习惯法,原可包括学说的。当时儒学盛行,儒家的学 说,自然要被应用到法律上去了。《汉书》《注》引应劭说:董仲舒老 病致仕。朝廷每有政议,数遣廷尉张汤至陋巷,问其得失。于是作《春 秋折狱》二百三十二事。汉文帝除肉刑诏,所引用的,就是《书》说。 见下。汉武帝亦使吕步舒董仲舒弟子。治淮南狱。可见汉时的律、令、 比中,掺入儒家学说处决不少。此等儒家学说,一定较法家为宽仁的。 因为法家偏重伸张国家的权力, 儒家则注重保存社会良好的习惯。章炳 麟《太炎文录》里,有《五朝法律索隐》一篇,说《晋律》是极为文明 的,但北魏以后,参用鲜卑法,反而改得野蛮了。如《晋律》,父母杀 子同凡论, 而北魏以后, 都得减轻。又如走马城市杀人者, 不得以过失 论;依此,则现在马车、摩托卡,在市上杀人的,都当以故杀论。因 为城市中行人众多,是行车者所豫知的,而不特别小心,岂得谓之过 失?难者将说:"如此,在城市中将不能行车了。文明愈进步,事机愈

紧急,时间愈宝贵,处处顾及步行的人,将何以趋事赴功呢?"殊不知 事机紧急,只是一个借口。果有间不容发的事,如军事上的运输,外 交上的使命, 以及弭乱、救火、急救疾病等事, 自可别立为法, 然在 今日, 撞伤路人之事, 由于此等原因者, 共有几分之几呢? 曾记在民 国十至十二年之间,上海某外人,曾因嫌人力车夫走得慢, 给车资, 直向前行。车夫向其追讨, 又被打伤。经领事判以监禁之 罪。后其人延律师辩护,乃改为罚锾了事。问其起衅之由, 欲赴某处宴会而已。从来鲜车怒马疾驰的人,真有紧急事情的,不知 有百分之一否?真正紧要的事情,怕还是徒行或负重的人做的。部民 杀长吏者同凡论;常人有罪不得赎等;都远胜于别一朝的法律。父杀其 子当诛,明见于《白虎通义》,我们可以推想:父母杀子同凡论,渊源 或出于儒家。又如法家,是最主张摧抑豪强的。城市走马杀人同凡论, 或者是法家所制定。然则法律的改良,所得于各家的学说者当不少。学 者虽然亦不免有阶级意识, 究竟是为民请命之意居多。从前学者, 所做 的事情, 所发的言论, 我们看了, 或不满意, 此乃时代为之。近代的 人,有时严责从前的学者,而反忽忘了当时的流俗,这就未免太不知社 会的情形了。

《晋律》订定以后,历代都大体相沿。宋、齐是未曾定律的。梁、陈虽各定律,大体仍沿《晋律》。即魏、周、齐亦然,不过略参以鲜卑法而已。《唐律》是现尚存在的,体例亦沿袭旧观。辽太祖时,定治契丹及诸夷之法,汉人则断以律令。太宗时,治渤海人亦依汉法。道宗时,以国法不可异施,将不合于律令者别存之。此所谓律令,还是唐朝之旧。金当熙宗时,始合女真旧制及隋、唐、辽、宋之法,定《皇统制》。然仍并用古律。章宗泰和时定律,《金史》说它实在就是《唐律》。元初即用金律。世祖平宋以后,才有所谓《至元新格》、《大元通制》等,亦不过将新生的法令事例,加以编辑。明太祖定《大明律》,又是一准《唐律》的。《清律》又以《明律》为本。所以从《晋律》颁行以后,直至清末采用西法以前,中国的法律,实际无大改变。

法律的性质,既如此陈旧,何以仍能适用呢?(一)由向来的法律,只规定较经久之事。如晋初定律,就说关于军事、田农、酤酒等,有权设其法,未合人心的,太平均当删除,所以不入于律,别以为令。又如北齐定律,亦有《新令》四十卷,和《权令》二卷,与之并行。此等区别,历代都有。总之非极永久的部分,不以入律,律自然可少变动了。(二)则律只揭举大纲。(甲)较具体及(乙)变通的办法,都在令及比之中。《唐书·刑法志》说:"唐之刑书有四:曰律、令、格、

式。令者, 尊卑贵贱之等数, 国家之制度也。格者, 百官有司所常行之 事也。式者,其所常守之法也。宋神宗说:"设于此以待彼之谓格,使 彼效之之谓式。"见《宋史·刑法志》。凡邦国之政,必从事于此三者。 其有所违,及人之为恶而入于罪戾者,一断以律。"令、格、式三者, 实不可谓之刑书。不过现代新生的事情,以及办事所当依据的手续,都 在其中, 所以不得不与律并举。律所载的事情, 大约是很陈旧而不适宜 于具体应用的,但为最高原理所自出,又不便加以废弃。所以宋神宗改 律、令、格、式之名为敕、令、格、式,而"律恒存乎敕之外"。这即是 实际的应用,全然以敕代律了。到近代,则又以例辅律。明孝宗弘治十 三年,刑官上言,"中外巧法吏,或借例便私,律浸格不用"。于是下尚 书, 会九卿议, 增历年问刑条例, 经久可行者二百九十七条。自是以 后,律例并行。清朝亦屡删定刑例。至乾隆以后,遂载入律内,名为 《大清律例》。案例乃据成案编纂而成,成案即前世所谓比。律文仅举 大纲,实际应用时,非有业经办理的事情,以资比附不可,此比之所以 不能不用。然成案太多,随意援引,善意者亦嫌出入太大,恶意者则更 不堪设想,所以又非加以限制不可。由官加以审定,把(一)重复者删 除; (二)可用者留; (三)无用者废; (四)旧例之不适于用者,亦 于同时加以废止。此为官修则例之所由来,不徒(一)杜绝弊端, (二) 使办事者得所依据, (三)而(甲)社会上新生的事态, 日出不 穷: (乙)旧有之事,定律时不能无所遗漏: (丙)又或法律观念改 易,社会情势变迁,旧办法不适于今;皆不可不加补正。有新修刑例以 济之,此等问题,就都不足为患了。清制:刑例五年一小修,十年一大 修。事属刑部,临时设馆。使新成分时时注入于法律之中;陈旧而不适 用者,随时删除,不致壅积。借实际的经验,以改良法律,实在是很可 取法的。

刑法,自汉至隋,起了一个大变化。刑字既引申为广义,其初义,即专指伤害人之身体,使其蒙不可恢复的创伤的,乃改称为"肉刑"。晚周以来,有一种象刑之论,说古代对于该受五刑的人,不须真加之以刑,只要异其冠服以为戮。此乃根据于《尧典》之"象以典刑"的,为儒家的书说。按象以典刑,恐非如此讲法。见前。但儒家所说的象刑,在古代是确有其事的。《周官》有明刑、见司救。明梏。见掌囚。乃是将其人的姓名罪状,明著之以示人。《论衡·四讳篇》说,当时"完城旦以下,冠带与俗人殊",可见历代相沿,自有此事,不过在古代,风气诚朴,或以此示戒而已足,在后世则不能专恃此罢了。儒家乃根据此种习俗,附会《书经》象以典刑之文,反对肉刑的残酷。汉孝文帝十三年,齐太仓令淳于公有罪,当刑。防狱逮系长安。淳于公无男,有五女。会

逮, 骂其女曰: "生子不生男, 缓急非有益也。"其少女缇萦, 自伤悲 泣。乃随其父至长安,上书愿没入为官婢,以赎父刑罪。书奏,天下怜 悲其意。遂下令曰:"盖闻有虞氏之时,画衣冠异章服以为戮而民弗 犯,何治之至也?今法有肉刑三,而奸不止,其咎安在?夫刑至断肢 体,刻肌肤,终身不息,何其刑之痛而不德也?岂称为民父母之意哉? 其除肉刑,有以易之。"于是有司议: 当黥者髠钳为城旦舂; 当劓者笞 三百; 当斩左止(1)者笞五百; 当斩右止者弃市。按诏书言今法有肉刑 《注》引孟康曰:"黥、劓二,斩左右止合一,凡三也。"而景帝元 年诏,说孝文皇帝除宫刑。诏书下文刻肌肤指黥, 断肢体指劓及斩止, 终身不息当指宫,则是时实并宫刑废之。惟系径废而未尝有以为代,故 有司之议不之及。而史亦未尝明言。此自古人文字疏略,不足为怪。至 《纪》载"死罪欲腐者许之",则系以之代死罪,其意仍主 景帝中元年, 于宽恤。然宫刑自此复行, 直至隋初方除。象刑之论, 《荀子》极驳 之。《汉书·刑法志》备载其说,自有相当的理由。然刑狱之繁,实有 别种原因,并非专用酷刑可止。《庄子·则阳篇》说:柏矩至齐,"见辜 人焉。推而强之。解朝服而幕之。号天而哭之。曰:子乎子乎?天下有 大菑,子独先离之。莫为盗,莫为杀人。荣辱立,然后睹所病,货财 聚,然后睹所争,今立人之所病,聚人之所争,穷困人之身,使无休 时,欲无至此,得乎?""匿为物而愚不识,大为难而罪不敢,重为任而 罚不胜,远其涂而诛不至。民知力竭,则以伪继之。日出多伪,士民安 取不伪? 夫力不足则伪,知不足则欺,财不足则盗。盗窃之行,于谁责 而可乎?"这一段文字,见得所谓犯罪者,全系个人受社会的压迫,而 无以自全; 受社会的教育, 以至不知善恶; 日出多伪, 士民安取不 伪。其所能负的责任极微。更以严刑峻法压迫之,实属不合于理。即不 论此,而"民不畏死,奈何以死惧之",《老子》。于事亦属无益。所 以"孟氏使阳肤为士师,问于曾子。曾子曰:上失其道,民散久矣。如 得其情,则哀矜而勿喜"。《论语·子张》。这固然不是彻底的办法。然 就事论事,操司法之权的,存心究当如此。司法上的判决,总不能无错 误的。别种损失,总还可设法回复,惟有肉刑,是绝对无法的,所以古 人视之甚重。这究不失为仁人君子的用心。后来反对废除肉刑的人,虽 亦有其理由, 然肉刑究竟是残酷的事, 无人敢坚决主张, 始终没有能够 恢复。这其中,不知保全了多少人。孝文帝和缇萦,真是历史上可纪念 的人物了。

反对废除肉刑的理由安在呢?《文献通考》说:"汉文除肉刑,善矣,而以髠笞代之。髡法过轻,而略无惩创;笞法过重,而至于死亡。其后乃去笞而独用髡。减死罪一等,即止于髡钳;进髡钳一等,即入于

死罪。而深文酷吏,务从重比,故死刑不胜其众。魏晋以来病之。然不知减笞数而使之不死,徒欲复肉刑以全其生,肉刑卒不可复,遂独以髡钳为生刑。所欲活者傅生议,于是伤人者或折肢体,而才翦其毛发。所欲陷者与死比,于是犯罪者既已刑杀,而复诛其宗亲。轻重失宜,莫此为甚。隋唐以来,始制五刑,曰笞、杖、徒、流、死。此五者,即有虞所谓鞭、朴、流、宅,虽圣人复起,不可偏废也。"按自肉刑废除之后,至于隋代制定五刑之前,刑法上的问题,在于刑罚的等级太少,用之不得其平。所以司法界中有经验的人士,间有主张恢复肉刑的。而读书偏重理论的人,则常加反对。恢复肉刑,到底是件残酷的事,无人敢坚决主张,所以肉刑终未能复。到隋朝制定五刑以后,刑罚的等级多了,自无恢复肉刑的必要,从此以后,也就无人提及了。自汉文帝废除肉刑至此,共历七百五十余年。一种制度的进化,可谓不易了。

隋、唐的五刑,是各有等级的。其中死刑分斩、绞二种。而除前代的枭首、<mark>糧</mark>裂等。元以异族入主中原,立法粗疏,且偏于暴虐。死刑有斩无绞。又有陵迟处死,以处恶逆。明清两代均沿之。明代将刑法军政,并为一谈。五刑之外,又有所谓充军。分附近、沿海、边远、烟瘴、极边五等。清分附近、近边、边远、极边、烟瘴五等。有终身、永远两种。永远者身死之后,又勾摄其子孙;子孙绝者及其亲属。已见上章。明制,"二死三流,同为一减"。太祖为求人民通晓法律起见,采辑官民过犯条文,颁行天下,谓之《大诰》。囚有《大诰》的,罪得减等。后来不问有无,一概作为有而减等。于是死刑减至流刑的,无不以《大诰》再减,流刑遂等于不用。而充军的却很多。清朝并不借谪发维持军籍,然仍沿其制,为近代立法史上的一个污点。

刑法的改良,起于清末的改订旧律。其时改笞杖为罚金,以工作代徒流。后来定《新刑律》,才分主刑为死刑、<mark>用绞,于狱中行之</mark>。无期徒刑、有期徒刑、拘役、罚金五种。从刑为没收、褫夺公权两种。

审判机关,自古即与行政不分。此即《周官·地官》所谓"地治者"。但属于秋官的官,如乡士、掌国中。遂士、掌四郊。县士、掌野。方士掌都家。等,亦皆以掌狱讼为职。地官、秋官,本当有行政官与军法审判之别,读前文可明,但到后来,这两者的区别,就渐渐地泯灭了。欧洲以司法独立为恤刑之法,中国则以(一)缩小下级官吏定罪的权限,如(二)增加审级,为恤刑之法。汉代太守便得专杀,然至近代,则府、厅、州、县,只能决徒以下的罪,流刑必须由按察司亲审,死刑要待御笔勾决了。行政、司法机关既不分,则行政官吏等级的增

加,即为司法上审级的增加。而历代于固有的地方官吏以外,又多临时派官清理刑狱。越诉虽有制限,上诉是习惯上得直达皇帝为止的,即所谓叩阍。宋代初命转运使派官提点刑狱,后独立为一司,明朝继之,设按察司,与布政使并立,而监司之官,始有专司刑狱的。然及清代,其上级的督抚,亦都可受理上诉。自此以上,方为京控。刑部、都察院、提督,均可受理。临时派官复审,明代尤多。其后朝审、秋审,遂沿为定制。清代秋审是由督抚会同两司举行的。决定后由刑部汇奏,再命三法司见下。复审,然后御笔勾决,死刑乃得执行。在内的则由六部、大理寺、通政司、都察院会审,谓之朝审。此等办法,固得慎重刑狱之意。然审级太多,则事不易决。又路途遥远,加以旷日持久,人证物证,不易调齐,或且至于湮灭,审判仍未必公平,而人民反因狱事拖延受累。所以此等恤刑之法,亦是有利有弊的。

司法虽不独立,然除特设的司法官吏而外,干涉审判之官,亦应以治民之官为限。如此,(一)系统方不紊乱;(二)亦且各种官吏,对于审判,未必内行,令其干涉,不免无益有损。然历代既非司法之官,又非治民之官,而参与审判之事者,亦在所不免。如御史,本系监察之官,不当干涉审判。所以弹劾之事,虽有涉及刑狱的,仍略去告诉人的姓名,谓之风闻。唐代此制始变,且命其参与推讯,至明,遂竟称为三法司之一了。而如通政司、翰林院、詹事府、五军都督等,无不可临时受命,与于会审之列,更属莫名其妙。又司法事务,最忌令军政机关参预。而历代每将维持治安及侦缉罪犯之责,付之军政机关。使其获得人犯之后,仍须交给治民之官,尚不易非理肆虐,而又往往令其自行治理,如汉代的司隶校尉,明代的锦衣卫、东厂等,尤为流毒无穷。

审判之制,贵于速断速决,又必熟悉本地方的民情。所以以州县官专司审制,于事实嫌其不给。而后世的地方官,多非本地人,亦嫌其不悉民情。廉远堂高,官民隔膜,吏役等遂得乘机舞弊。司法事务的黑暗,至于书不胜书。人民遂以入公门为戒。官吏无如吏役何,亦只得劝民息讼。国家对于人民的义务,第一事,便在保障其安全及权利,设官本意,惟此为急。而官吏竟至劝人民不必诉讼,岂非奇谈?古代所谓"地治者",本皆后世乡吏之类,汉代啬夫,还是有听讼之职的。《汉书·百官公卿表》。爰延为外黄乡啬夫,民至不知有郡县,《后汉书》本传。其权力之大可知。然治者和被治者,既形成两个阶级,治者专以股削被治者为生,则诉讼正是股削的好机会,畀乡吏以听讼之权,流弊必至不可究诘。所以至隋世,遂禁止乡官听讼。《日知录·乡亭之职》一条说:"今代县门之前,多有榜曰:诬告加三等,越诉笞五十。此先

朝之旧制。今人谓不经县官而上诉司府,谓之越诉,是不然。《太祖实 录》:洪武二十七年,命有司择民间高年老人,公正可任事者,理其乡 之辞讼。若户婚、田宅、斗殴者,则会里胥决之。事涉重者,始白于 官。若不由里老处分,而径诉县官,此之谓越诉也。"则明太祖尝有意 恢复乡官听讼之制。然《注》又引宣德七年陕西按察佥事林时之言, 谓"洪武中,天下邑里,皆置申明、旌善二亭,民有善恶则书之,以示 劝惩。凡户婚、田土、斗殴常事, 里老于此剖决。今亭宇多废, 善恶不 书。小事不由里老,辄赴上司。狱讼之繁,皆由于此。"则其事不久即 废。今乡官听讼之制,固不可行。然法院亦难遍设。民国十五年,各国 所派的司法调查委员, 见下。以通计四百万人乃有一第一审法院, 为我 国司法状况缺点之一。中国人每笑西洋人的健讼,说我国人无须警察、 司法,亦能相安,足见道德优于西人。其实中国人的不愿诉讼,怕也是 司法状况的黑暗逼迫而成的,并非美事。但全靠法院平定曲直,确亦非 良好现象。不须多设法院,而社会上亦能发扬正义,抑强扶弱,不至如 今日之豪暴横行; 乡里平亭, 权又操于土豪劣绅之手; 是为最善。那就 不得不有望于风俗的改良了。

古代的法律,本来是属人主义的,中国疆域广大,所包含的民族极 多。强要推行同一的法律,势必引起纠纷。所以自古即以"不求变俗"为 治。《礼记·曲礼》。统一以后,和外国交通,亦系如此。 化外人犯罪,就依其国法治之。必两化外人相犯,不能偏据一国的法 律,才依据中国法律治理。这种办法,固然是事实相沿,然决定何者为 罪的,根本上实在是习惯。两族的习惯相异,其所认为犯罪之事,即各 不相同。"照异族的习惯看起来,虽确有犯罪的行为,然在其本人,则 实无犯罪的意思。"在此情形之下,亦自以按其本族法律治理为公平。 但此项办法,只能适用于往来稀少之时。到近代世界大通,交涉之事, 日益繁密,其势就不能行了。中国初和外国订约时,是不甚了然于另一 新局面的来临的。一切交涉,都根据于旧见解以为应付,遂贸然允许了 领事裁判权。而司法界情形的黑暗,主要的是司法不独立,监狱的黑 暗,滥施刑讯及拘押等。有以生西人的戒心,而为其所借口,亦是无 可讳言的。从前有领事裁判权的国家,如土耳其,有虐待异教徒的事 实,我国则无之。若说因习惯的不同,则应彼此皆有。中外条约,首 先获得领事裁判权的是英国,后来各国相继获得。其条文彼此互异。然 因各国条约均有最惠国条款,可以互相援引,所以实际上并无甚异同。 有领判权之国,英、美、意、挪威、日本,均在我国设立法院。上海的 会审公廨, 且进而涉及原被告均为华人的事件。其损害我国的主权, 自 然无待于言了。然各国亦同蒙其不利。最重要的,如领事不晓法律,

各国相互之间, 亦须各归其国的领事审判。一件事情, 关涉几国人 的,即须分别向各国起诉。又上诉相距太远,即在中国设有法院之国 亦然,其他更不必论了。且领事裁判权存在,中国决不能许外国人在 内地杂居。外人因此自限制其权利于通商口岸, 亦殊不值得。取消领事 裁判权之议,亦起于《辛丑条约》。英、美、日三国商约,均有俟我法 律及司法制度改良后,撤消领事裁判权的条文。太平洋会议,我国提出 撤消领事裁判权案,与会各国,允共同派员,到中国来调查: 国在我国的领事裁判权的现状, (二)我国的法律, (三)司法制度**,** (四)司法行政情形,再行决定。十五年,各国派员来华调查,草有报 告书,仍主从缓。国民政府和意、丹、葡、西四国,订立十九年一月一 日放弃领事裁判权的条约。比约则订明另定详细办法。倘详细办法尚未 订定, 而现有领事裁判权之国, 过半数放弃, 则比国亦放弃。中国在诸 约中,订定(一)十九年一月一日以前,颁布民商法; 裁判权之后,许外人内地杂居: (三)彼此侨民课税,不得高于他国 人,或异于他国人;以为交换条件。然此约订定之后,迄今未能实行。 惟墨西哥于十八年十一月,自动宣言放弃。德、奥、俄等国,欧战后 即失其领事裁判权。

撤消领事裁判权,其实是不成问题的,只要我国司法,真能改良,自不怕不能实行。我国的司法改良,在于(一)彻底改良司法界的状况,(二)且推行之及于全国,此即所谓"司法革命"、"司法普及"。既须经费,又须人才,又须行政上的努力,自非易事。自前清末年订定四级三审制。初级、地方、高等三厅及大理院。初审起于初级厅时,上诉终于高等厅,起于地方厅的,终于大理院。至民国二十二年,改为三级三审。地方法院、高等法院、最高法院。前此司法多由县知事兼理,虽订有种种章程,究竟行政司法,分划不清。二十四年起,司法部已令全国各地,遍设法院。这都是比较合理的。真能推行尽利,我国的司法自可焕然改观了。

(1). 编注: "止"为"趾"的本字, "止"的脚趾本义消失后, 加"足"另造"趾"代替。

## 第11章 实业

农工商三者,并称实业,而三者之中,农为尤要。必有农,然后工商之技,乃可得而施。中国从前,称农为本业,工商为末业,若除去其轻视工商,几乎视为分利之意,而单就本末两字的本义立论,其见解是不错的。所以农业的发达,实在是人类划时代的进步。有农业,然后人类的食物,乃能为无限制的扩充,人口的增加,才无限制。人类才必须定住。一切物质文明,乃获有基础。精神文化,亦就渐次发达了。人类至此,剩余的财产才多,成为掠夺的目的。劳力亦更形宝贵,相互间的战争,自此频繁,社会内部的组织,亦更形复杂了。世界上的文明,起源于几个特别肥沃的地点。比较正确的历史,亦是自此开始的。这和农业有极深切的关系,而中国亦是其中之一。

在农业开始以前,游猎的阶段,很为普遍。在第一章中,业经提及。渔猎之民,视其所居之地,或进为畜牧,或进为农耕。中国古代,似乎是自渔猎径进于农耕的。传说中的三皇:燧人氏钻木取火,教民熟食,以避腥臊伤害肠胃,显然是渔猎时代的酋长。伏羲,亦作庖牺。皇甫谧《帝王世纪》,说为"取牺牲以供庖厨",《礼记·月令》《疏》引。实为望文生义。《白虎通义·号篇》云"下伏而化之,故谓之伏羲",则羲字与化字同义,所称颂的乃其德业。至于其时的生业,则《易·系辞传》明言其"为网罟以田以渔",其为渔猎时代的酋长,亦无疑义。伏羲之后为神农。"斫木为耜,揉木为耒",就正式进入农业时代,我国文明的历史,从此开始了。三皇之后为五帝。颛顼、帝喾,可考的事迹很少。黄帝"教熊、羆、貔、貅、貙、虎",以与神农战,似乎

是游牧部落的酋长。然这不过是一种荒怪的传说, 《五帝本纪》同时亦 言其"艺五种",而除此之外,亦绝无黄帝为游牧民族的证据。 则有命羲和"历象日、月、星辰,敬授民时"之文。 《尧典》固然是后人 所作,并非当时史官的记录。然后人所作,亦不能谓其全无根据。殷、 周之祖, 是略与尧、舜同时的。《诗经》中的《生民》、 《公刘》,乃 周人自述其祖宗之事, 当不致全属子虚。 《书经》中的《无逸》, 乃周 公诰诫成王之语, 述殷、周的历史, 亦必比较可信。 《无逸》中述殷之 祖甲云:"其在祖甲,不义惟王,旧为小人。作其即位,爰知小人之 依。"此人实即太甲。"不义惟王,旧为小人",正指其为伊尹所放之 事。述高宗云:"旧劳于外,爰暨小人。"皆显见其为农业时代的贤君。 周之先世,如大王、王季、文王等,更不必论了。古书的记载,诚多未 可偏信。然合全体而观之, 自五帝以来, 社会的组织, 和政治上的斗 争,必与较高度的文明相伴,而非游牧或渔猎部族所能有。然则自神农 氏以后, 我国久已成为农业发达的民族了。古史年代, 虽难确考, 然孟 子说:"由尧、舜至于汤,五百有余岁。由汤至于文王,五百有余岁。 由文王至于孔子,五百有余岁。"《尽心下篇》。和韩非子所谓殷、周 七百余岁,虞、夏二千余岁; 《显学篇》。乐毅《报燕惠王书》所 谓"收八百岁之畜积": 谓齐自周初建国, 至为昭王所破时。大致都相合 的,决不会是臆造。然则自尧、舜至周末,当略近二千年。自秦始皇统 一天下至民国纪元, 相距二千一百三十二年。自尧、舜追溯农业发达之 时,亦必在千年左右。我国农业发达,总在距今五千年之前了。

中国的农业,是如何进化的呢?一言以蔽之,曰:自粗耕进于精耕。古代有爰田之法。爰田即系换田。据《公羊》宣公十五年何《注》,是因为地有美恶,"肥饶不得独乐,硗确不得独苦",所以"三年一换主易居"。据《周官·大司徒》,则田有不易、一易、再易之分。不易之地,是年年可种的。一易之地,种一年要休耕一年。再易之地,种一年要休耕两年。授田时:不易之地,一家给一百亩。一易之地,给二百亩。再易之地,给三百亩。古代的田亩,固然较今日为小。然一夫百亩,实远较今日农夫所耕为大。而其成绩,则据《孟子》《万章下篇》。和《礼记·王制》所说:是上农夫食九人,其次食八人,其次食七人,其次食六人,下农夫食五人。较诸现在,并不见得佳良,可见其耕作之法,不及今人了。汉朝有个大农业家赵过,能为代田之法。把一亩分做三个甽,播种于其中。甽以外的高处谓之陇。苗生叶以后,要勤除陇上之草,因而把陇上的土,倾颓下来,使其附着苗根。如此逐渐为之,到盛暑,则"陇尽而根深",能够"耐风与旱"。甽和陇,是年年更换的,所以谓之代田。见《汉书·食货志》。后来又有区田之法。把田分

为一块一块的,谓之区。隔一区,种一区。其锄草和颓土,亦与代田相同。《齐民要术》见下。极称之。后世言农业的人,亦多称道其法。但据近代研究农业的人说,则"代田区田之法,不外乎所耕者少,而耕作则精。近世江南的农耕,较诸古人所谓代田区田,其精勤实无多让。其田并不番休,而地力亦不见其竭。则其施肥及更换所种谷物之法,亦必有精意存乎其间"。这许多,都是农业自然的进步。总而言之:农业有大农制和小农制。大农制的长处,在于资本的节约,能够使用机械,及人工的分配得宜。小农制的长处,则在以人尽其劳,使地尽其力。所以就一个人的劳力,论其所得的多少,是大农制为长。就土地同一的面积,论其所得的多少,则小农制为胜。中国农夫的技能,在小农制中,总可算首屈一指了。这都是长时间自然的进化。

中国农业进化的阻力,约有三端: (一)为讲究农学的人太少。即 使有之, 亦和农民隔绝, 学问不能见诸实用。古代有许多教稼的官。如 《周官》,大司徒"辨十有二壤之物而知其种";司稼"巡邦野之稼,而 辨穜稑之种。周知其名与其所官地,以为法而悬于邑闾"。这些事,都 是后世所没有的。李兆洛《凤台县志》说,凤台县人所种的地,平均是 一人十六亩。穷苦异常,往往不够本。一到荒年,就要无衣无食。县人 有一个唤做郑念祖的,雇佣了一个兖州人。问他:你能种多少园地?他 说两亩,还要雇一个人帮忙。问他要用多少肥料?他说一亩田的肥料, 要值到两千个铜钱。间壁的农人听了大笑,说:我种十亩地,只花一千 个铜钱的肥料,收获的结果,还往往不够本呢。郑念祖对于这个兖州 人, 也是将信将疑。且依着他的话试试看呢, 因其用力之勤, 施肥之 厚,人家的作物,都没有成熟,他的先就成熟了,而且长得很好。争先 入市, 获利其多。到人家蔬果等上市时, 他和人家一块卖的, 所得的都 是赢利了。李兆洛据此一例,很想募江南的农民为农师,以开水田。这 不过是一个例。其余类乎此的情形,不知凡几。使农民互相师,已可使 农业获有很大的进步,何况益之以士大夫?何况使士大夫与农民互相 师,以学理经验,交相补足呢?(二)古代土地公有,所以沟洫阡陌 等,都井井有条。后世则不然。土地变为私有,寸寸割裂。凡水旱蓄泄 等事, 总是要费掉一部分土地的, 谁肯牺牲? 凡一切公共事业的规划, 其根源,实即公共财产的规划。所以土地公有之世,不必讲地方自治, 而自治自无不举。土地既已私有,公共的事务,先已无存。间有少数非 联合不能举办的,则公益和私益,多少有些冲突。于是公益的举措,固 有的荡然无存,当兴的阙而莫举;而违反公益之事,且日出不穷。如滥 伐林木,破坏堤防,壅塞沟渠等都是。而农田遂大受其害。其最为显著 的,就是水利。(三)土地既然私有了,人民谁不爱护其私产?但必使 其俯仰有余;且勤劳所得,可以为其所有;农民才肯尽力。如其一饱且不可得;又偶有赢余,即为强有力者剥削以去;人民安得不苟偷呢?然封建势力和高利贷的巧取豪夺,则正是和这原则相反的。这也是农田的一个致命伤。职是故,农业有其进化的方面,而亦有其退化的方面。进退相消,遂成为现在的状况。

中国现在农业上的出路,是要推行大农制。而要推行大农制,则必须先有大农制所使用的器具。民国十七年春,俄国国营农场经理马克维次(Markevich),有多余不用的机犁百架,召集附近村落的农民,许租给他们使用,而以他们所有的土地,共同耕种为条件。当时加入的农民,其耕地,共计九千余亩。到秋天,增至二万四千余亩。事为共产党所闻。增制机犁,并建造使用机犁的动力场。至明年,遂推行其法于全国。是为苏俄集合农场的起源。据张君劢《史泰林治下之苏俄》,再生杂志社本。天下事口说不如实做。猪口哓音,说了半天的话,人家还是不信。实在的行动当前,利害较然可见,就无待烦言了。普通的此。况不信。实在的行动当前,利害较然可见,就无待烦言了。普通的此。况不是人人。使用旧式的器具,决不足以与之相敌。而全国最多数的农民,因其生活,而滞留于私有制度下自私自利的思想,亦实为文化进步的障碍。感化之法,单靠空言启牖,是无用的。生活变则思想变;生产的方法变,则生活变。"牖民孔易",制造出耕作用的机械来,便是化除农民私见的方法。并不是要待农民私见化除了,机械才可使用。

中国的农学,最古的,自然是《汉书·艺文志》诸子略中的农家。其所著录先秦的农书,今已不存。先秦农家之说,存于今的,只有《管子》中的《地员》,《吕氏春秋》中的《任地》、《辨土》、《审时》数篇。汉代农家所著之书,亦俱亡佚。诸家征引,以氾胜之书为最多。据《周官·草人》《疏》说,这是汉代农书中最佳的,未知信否。古人著述,流传到现在的,以后魏贾思勰的《齐民要术》为最早。后世官修的巨著,有如元代的《农桑辑要》,清代的《授时通考》;私家的巨著,有如元王桢的《农书》,明徐光启的《农政全书》等;均在子部农家中。此项农书,所包颇广,种植而外,蚕桑、菜果、树木、药草、药草、此项农书,所包颇广,种植而外,蚕桑、菜果、树木、药草、酒史、食谱、花谱、相牛经、相马经等,前代亦隶农家,清四库书目改入谱录类。兽医之书,则属子部医家。这些,都是和农业有关系的。旧时种植之法,未必都能适用于今。然要研究农业历史的人,则不可以不读。

蚕桑之业, 起于黄帝元妃嫘祖, 语出《淮南蚕经》, 《农政全书》 《易·系辞传》说:"黄帝、尧、舜,垂衣裳而天下 引。自不足信。 治。"《疏》云:"以前衣皮,其制短小,今衣丝麻布帛,所作衣裳,其 制长大,故云垂衣裳也。"亦近附会。但我国的蚕业,发达是极早的。 孟子说: "五亩之宅,树之以桑,七十者可以衣帛矣。"《梁惠王上 篇》。久已成为农家妇女普遍的职业了。古代蚕利,盛于北方。 经》中说及蚕桑的地方就很多。《禹贡·兖州》说桑土既蚕, 说厥篚檿丝。檿是山桑,这就是现在的野蚕丝了。齐纨、鲁缟,汉世最 为著名。南北朝、隋、唐、货币都通用布帛。唐朝的调法,亦兼收丝麻 织品。元朝还有五户丝及二户丝。可见北方蚕桑之业,在元代,尚非不 振,然自明以后,其利就渐限于东南了。唐甄《潜书》说:"蚕桑之 利,北不逾淞,南不逾浙,西不通湖,东不至海,不过方千里,外此则 所居为邻,相隔一畔而无桑矣。此以盛衰言之,并非谓绝对无有,不 可拘泥。甚矣民之惰也。"大概中国文化,各地不齐,农民愚陋,只会 蹈常习故。便是士和工商亦然。所以全国各地,风气有大相悬殊的。 《日知录》说:"华阴王宏撰著议,以为延安一府,布帛之价,贵于西 安数倍。"又引《盐铁论》说:"边民无桑麻之利,仰中国丝絮而后衣。 夏不释褐,冬不离窟。"崔寔《政论》说:"仆前为五原太守,土俗不知 缉绩。冬积草伏卧其中。若见吏,以草缠身,令人酸鼻。"顾氏说:"今 大同人多是如此。妇人出草,则穿纸袴。"可见有许多地方,荒陋的情 形,竟是古今一辙。此等情形,昔人多欲以补救之法,责之官吏,间亦 有能行之的。如清乾隆时,陈宏谋做陕西巡抚,曾在西安、三原、凤翔 设蚕馆、织局,招南方机匠为师,又教民种桑。桑叶、茧丝,官家都许 收买, 使民节节得利, 可以踊跃从事, 即其一例。但究不能普遍。今后 交通便利,资本的流通,遍及穷乡僻壤,此等情形,必将渐渐改变了。

林政,愈到后世而愈坏。古代的山林,本是公有的,使用有一定的规则,如《礼记·王制》说"草木黄落,然后入山林"是。亦或设官管理,如《周官》的林衡是。又古代列国并立,务于设险,平地也有人造的森林,如《周官》司险,设国之五沟、五涂,而树之林,以为阻固是。后世此等事都没有了。造林之事极少,只是靠天然的使用。所以愈开辟则林木愈少。如《汉书·地理志》说,天水、陇西,山多林木,人民都住在板屋里。又如近代,内地的木材,出于四川、江西、贵州,而吉、黑二省,为全国最大的森林区域,都是比较上少开辟的地方。林木的缺乏,积极方面,由于国家不知保护森林,更不知造林之法。如清朝梅曾亮,有《书棚民事》一篇。他说当他替安徽巡抚董文恪做行状时,遍览其奏议,见其请准棚民开山的奏折,说棚民能攻苦食淡于崇山峻

岭,人迹不通之处,开种旱谷,有裨民食,和他告讦的人,都是溺于风水之说,至有以数百亩之田,保一棺之土的,其说必不可听。梅氏说:"予览其说而是之。"又说:"及予来宣城,问诸乡人,则说:未开之山,土坚石固,草树茂密,腐叶积数年,可二三寸。每天雨,从树至叶,从叶至土石,历石罅滴沥成泉,其下水也缓。又水缓而土不随其下。水缓,故低田受之不为灾;而半月不雨,高田犹受其灌溉。今以斤斧童其山,而以锄犁疏其土,一雨未毕,沙石随下,其情形就大不然了。"梅氏说:"予亦闻其说而是之。"又说:"利害之不能两全也久矣。由前之说,可以息事。由后之说,可以保利。若无失其利,而又不至于董公之所忧,则吾盖未得其术也。"此事之是非,在今日一言可决。而当时或不之知,或作依违之论。可见昔人对于森林的利益,知之不甚透澈。自然不知保护,更说不到造林;历代虽有课民种桑枣等法令,亦多成为具文了。消极方面,则最大的为兵燹的摧残,而如前述开垦时的滥伐,甚至有放火焚毁的,亦是其一部分的原因。

渔猎畜牧,从农业兴起以后,就不被视为主要的事业。其中惟田 猎,因和武事有关,还按时举行,借为阅习之用。渔业,则被视为鄙 事,为人君所弗亲。观《左氏》隐公五年所载臧僖伯谏观渔之辞可见。 牧业,如《周官》之牧人、牛人、充人等,所豢养的,亦仅以供祭祀之 用。只有马,是和军事、交通,都有关系的,历代视之最重,常 设"苑"、"监"等机关,择适宜之地,设官管理。其中如唐朝的张万岁 等,亦颇有成绩。然能如此的殊不多。以上是就官营立论。至于民间, 规模较大的,亦恒在缘边之地。如《史记·货殖列传》说:天水、陇 西、北地、上郡, 畜牧为天下饶。又如《后汉书·马援传》说: 援亡命 北地, 因留畜牧, 役属数百家。转游陇汉间, 因处田牧, 至有牛马羊数 千头, 谷数万斛是。内地民家, 势不能有大规模的畜牧。然苟能家家畜 养,其数亦必不少。如《史记·平准书》说,武帝初年,"众庶街巷有 马,阡陌之间成群"。元朔六年,卫青、霍去病出塞,私负从马至十四 万匹。《汉书·匈奴列传》。颜师古《注》:"私负衣装者,及私将马 从者, 皆非公家发与之限。"实在是后世所少见的。民业虽由人民自 营,然和国家的政令,亦有相当的关系。唐玄宗开元九年,诏"天下之 有马者,州县皆先以邮递军旅之役,定户复缘以升之,百姓畏苦,乃多 不畜马, 故骑射之士减曩时"。元世祖至元二十三年, 六月, 括诸路 马。凡色目人有马者,三取其二。汉民悉入官。敢匿与互市者罪之。 《明实录》言: 永乐元年, 七月, 上谕兵部臣曰:

"比闻民间马价腾贵,盖禁民不得私畜故也。其榜谕天下,听军民

畜马勿禁。"据《日知录·马政》条。然则像汉朝,不但无畜马之禁,且有马复令者,有车骑马一匹者,复卒三人,见《食货志》。民间的畜牧,自然要兴盛了。但这只能藏富于民,大规模的畜牧,还是要在边地加以提倡的。《辽史·食货志》述太祖时畜牧之盛,"括富人马不加多,赐大小鹘军万余匹不加少"。又说:"自太宗及兴宗,垂二百年,群牧之盛如一日。天祚初年,马犹有数万群,群不下千匹。"此等盛况,各个北族盛时,怕都是这样的,不过不能都有翔实的记载罢了。此其缘由:(一)由于天时地利的适宜。(二)亦由其地尚未开辟,可充牧场之地较多。分业应根据地理。蒙、新、青、藏之地,在前代或系域外,今则都在邦域之中,如何设法振兴,不可不极端努力了。

渔税,历代视之不甚重要,所以正史中关于渔业的记载亦较少。然古代庶人,实以鱼鳖为常食。见第十三章。《史记·货殖列传》说:大公封于齐,地潟卤,人民寡,大公实以通鱼盐为致富的一策。这或是后来人的托辞,然春秋战国时,齐国渔业的兴盛,则可想见了。《左氏》昭公三年,晏子说陈氏厚施于国,"鱼盐蜃蛤,弗加于海"。谓不封禁或收其税。汉耿寿昌为大司农,增加海租三倍。见《汉书·食货志》。可见缘海河川,渔业皆自古即盛。此等盛况,盖历代皆然。不过"业渔者类为穷海、荒岛、河上、泽畔居民,任其自然为生。内地池畜鱼类,一池一沼,只供文人学士之倘佯,为诗酒闲谈之助。所以自秦汉至明,无兴革可言,亦无记述可见"罢了。采李士豪、屈若搴《中国渔业史》说,商务印书馆本。然合沿海及河湖计之,赖此为生的,何止千万?组织渔业公司,以新法捕鱼;并团结渔民,加以指导保护等,均起于清季。国民政府对此尤为注意。并曾豁免渔税,然成效尚未大著。领海之内,时时受人侵渔。二十六年,中日战事起后,沿海多遭封锁,渔场受侵夺,渔业遭破坏的尤多。

狭义的农业,但指种植而言。广义的,则凡一切取得物质的方法,都包括在内。矿业,无疑地也是广义农业的一部分了。《管子·地数篇》说:"葛卢之山,发而出水,金从之,蚩尤受而制之,以为剑、铠、矛、戟。""雍狐之山,发而出水,金从之,蚩尤受而制之,以为雍狐之戟、芮戈。"我们据此,还可想见矿业初兴,所采取的,只是流露地表的自然金属。然《管子》又说:"上有丹砂者,下有黄金;上有慈石者,下有铜金;上有陵石者,下有铅、锡、赤铜;上有赭者下有铁;此山之见荣者也。"荣即今所谓矿苗,则作《管子》书时,已知道察勘矿苗之法了。近代机器发明以来,煤和铁同为生产的重要因素。在前世,则铁较重于煤。至古代,因为技术所限,铜尤要于铁。然在古代,

铜的使用,除造兵器以外,多以造宝鼎等作为玩好奢侈之品,所以《淮南子·本经篇》说:"衰世镌山石,锲金玉,擿蚌蜃,销铜铁,而万物不滋。"把铜铁和金玉、蚌蜃谓采珠。同视。然社会进化,铁器遂日形重要。《左氏》僖公十八年:"郑伯始朝于楚。楚子赐之金。既而悔之。与之盟,曰:无以铸兵。"可见是时的兵器,还以南方为利。兵器在后汉以前,多数是用铜造的。参看《日知录·铜》条。然盐铁,《管子》书已并视为国家重要的财源,见第八章。而《汉书·地理志》说,江南之俗,还是"火耕水耨"。可见南方的农业,远不如北方的发达。古代矿业的发明,一定是南先于北。所以蚩尤尸作兵之名。然到后来,南方的文明程度,转落北方之后,则实以农业进步迟速之故。南方善造铜兵,北方重视铁铸的农器,正可为其代表。管子虽有盐铁国营之议,然铁矿和治铸,仍入私人之手。只看汉世所谓"盐铁"者,此所谓盐铁,指经营盐铁事业的人而言。声势极盛,而自先秦时代残留下来的盐官、铁官,则奄奄无生气可知。后世也还是如此。国家自己开的矿,是很少的。民间所开,大抵以金属之矿为多。采珠南海有之。玉多来自西域。

工业,在古代,简单的是人人能做的。其较繁难的,则有专司其事 的人。此等人,大抵由于性之所近,有特别的技巧。后来承袭的人,则 或由社会地位关系,或由其性之所近。《考工记》所谓:"知者创物, 巧者述之,守之世,谓之工。"此等专门技术,各部族的门类,各有不 同。在这一部族,是普通的事,人人会做的,在别一部族,可以成为专 门之技。所以《考工记》说:"粤无镈,燕无函,秦无庐,胡无弓 车。"谓无专制此物之人。又说:"粤之无镈也,非无镈也, 言非无镈其 物。夫人而能为镈也。"燕之函,秦之庐,胡之弓车说亦同。此等规 模, 该是古代公产部族, 相传下来的。后世的国家沿袭之, 则为工官。 《考工记》的工官有两种:一种称某人,一种称某氏。称某人的,当是 技术传习,不以氏族为限的,称某氏的则不然。工用高曾之规矩,古人 传为美谈。此由(一)古人生活恬淡,不甚喜矜奇斗巧。 社会,范围窄狭,一切知识技能,得之于并时观摩者少,得之于先世遗 留者多,所以崇古之情,特别深厚。(三)到公产社会专司一事的人, 变成国家的工官,则工业成为政治的一部分。政治不能废督责,督责只 能以旧式为标准。司制造的人,遂事事依照程式,以求免过。 月令》说:"物勒工名,以考其成。"《中庸》说:"日省月试, 饩廪称 事,所以来百工也。"可见古代对于工业督责之严。(四)封建时代, 人的生活是有等级的,也是有轨范的。竞造新奇之物,此二者均将被破 坏。所以《礼记·月令》说:"毋或作为淫巧,以荡上心。"《荀子·王 制》说:"雕琢文采,不敢造于家。"而《礼记·王制》竟说:"作奇技奇

器以疑众者杀。"此等制度,后人必将议其阻碍工业的进步,然在保障生活的轨范,使有权力和财力的人,不能任意享用,而使其余的人,(甲)看了起不平之念;(乙)或者不顾财力,互相追逐,致以社会之生活程度衡之,不免流于奢侈,是有相当价值的,亦不可以不知道。即谓专就技巧方面立论,此等制度阻碍进步也是冤枉的。为什么呢?

社会的组织, 暗中日日变迁, 而人所设立的机关, 不能与之相应, 有用的逐渐变为无用,而逐渐破坏。这在各方面皆然,工官自亦非例 外。(一)社会的情形变化了,而工官未曾扩充,则所造之物,或不足 以给民用。(二)又或民间已发明新器,而工官则仍守旧规,则私家之 业渐盛。(三)又封建制度破坏,被灭之国,被亡之家,所设立之机 关,或随其国家之灭亡而被废,技术人员也流落了。如此,古代的工官 制度,就破坏无余了。《史记·货殖列传》说,"用贫求富,农不如工, 工不如商": 《汉书·地理志》所载,至汉代尚存的工官,寥寥无几;都 《汉书·宣帝纪》,称赞他"信赏必罚,综核名实","技 代表这一事实。 巧工匠, 自元成间鲜能及之"。陈寿《上诸葛氏集表》, 亦称其"工械技 巧,物究其极",《三国·蜀志·诸葛亮传》。实在只是一部分官制官用 之物罢了,和广大的社会工业的进退,是没有关系的。当这时代,工业 的进化安在呢? 世人每举历史上几个特别智巧的人,几件特别奇异之 器,指为工业的进化,其实是不相干的。公输子能削竹木以为鹊, 三日不下。见《墨子·鲁门篇》、《淮南子·齐俗训》。这自然是瞎说, 《论衡·儒增篇》,业经驳斥他了。然如后汉的张衡、曹魏的马钧、南 齐的祖冲之、元朝的郭守敬,马钧事见《三国·魏志·杜夔传》 余皆见各史本传。则其事迹决不是瞎说的。他们所发明的东西安在呢? 崇古的人说:"失传了。这只是后人的不克负荷,并非中国人的智巧, 不及他国人。"喜新的人不服,用滑稽的语调说道:"我将来学问够了, 要做一部中国学术失传史。"见从前北京大学所出的《新潮杂志》。其 实都不是这一回事。一种工艺的发达,是有其社会条件的。指南针,世 界公认是中国人发明的。古代曾用以驾车,现在为什么没有?还有那目 走且测量路线长短的记里鼓车,又到什么地方去了?诸葛亮改良连弩, 马钧说"我还可以再改良",后来却不曾实行,连诸葛亮发明的木牛流 马,不久也失传了。假使不在征战之世,诸葛亮的心思,也未必用之于 连弩。假使当时魏、蜀的争战,再剧烈些,别方面的势力,再均平些, 竟要靠连弩以决胜负,魏国也未必有马钧而不用。假使魏晋以后,在商 业上,有运巴蜀之粟,以给关中的必要,木牛流马,自然会大量制造, 成为社会上的交通用具的。不然,谁会来保存它?同理:一时代著名的 器物,如明朝宣德、成化,清朝康熙、雍正、乾隆年间的瓷器,为什么

现在没有了?这都是工业发达的社会条件。还有技术方面,也不是能单独发达的。一器之成,必有互相连带的事物。如公输子以竹木为鹊,飞之三日,固然是瞎说。王莽时用兵,募有奇技的人。有人自言能飞。试之,取大鸟翮为两翼,飞数百步而坠。见《汉书·王莽传》。却决不是瞎说的,其人亦不可谓之不巧。假使生在现在,断不能谓其不能发明飞机。然在当日,现今飞机上所用种种机械,一些没有,自然不能凭空造成飞行器具。所以社会条件不备具;技术的发展,而不依着一定的顺序;发明是不会凭空出现的。即使出现了,也只等于昙花一现。以为只要消费自由,重赏之下,必有勇夫,工艺自然会不断地进步,只是一个浅见。

工官制度破坏后,中国工业的情形,大概是这样的:根于运输的情形,寻常日用的器具,往往合若干地方,自成一个供求的区域。各区域之间,制造的方法,和其所用的原料等,不必相同。所以各地方的物品,各有其特色。(一)此等工人,其智识,本来是蹈常习故的。(二)加以交换制度之下,商品的生产,实受销场的支配,而专司销售的商人,其见解,往往是陈旧的。因为旧的东西,销路若干,略有一定,新的就没有把握了。因此,商人不欢迎新的东西,工人亦愈无改良的机会。(三)社会上的风气,也是蹈常习故的人居其多数。所以其进步是比较迟滞的。至于特别著名的工业品,行销全国的,亦非没有。则或因(一)天产的特殊,而制造不能不限于其地。(二)或因运输的方便,别地方的出品,不能与之竞争。(三)亦或因历史上技术的流传,限于一地。如湖笔、徽墨、湘绣等,即其一例。

近代的新式工业,是以机制品为主的。自非旧式的手工业所能与之竞争。经营新式工业,既须人才,又须资本,中外初通时的工商家,自不足以语此,自非赖官力提倡不可。然官家的提倡,亦殊不得法。同治初年,制造局、造船厂等的设立,全是为军事起见,不足以语于实业。光绪以后所办的开平煤矿、甘肃羊毛厂、湖北铁厂、纱厂等,亦因办理不得其法,成效甚少。外货既滔滔输入,外人又欲在通商口岸,设厂制造,利用我低廉的劳力,且省去运输之费。自咸丰戊午、庚申两约定后,各国次第与我订约,多提出此项要求。中国始终坚持未许。到光绪甲午,和日本战败,订立《马关条约》,才不得已而许之。我国工业所受的压迫,遂更深一层,想挣扎更难了。然中国的民智,却于甲午之后渐开,经营的能力,自亦随之而俱进。近数十年来,新兴的工业,亦非少数,惜乎兴起之初,未有通盘计划,而任企业之家,人自为战,大多数都偏于沿江沿海。二十六年,战事起后,被破坏的,竟达百分之七

十。这亦是一个很大的创伤。然因此而(一)内地的宝藏,获得开发,交通逐渐便利。(二)全盘的企业,可获得一整个的计划,非复枝枝节节而为之。(三)而政治上对于实业的保障,如关税壁垒等,亦将于战后获得一条出路。因祸而为福,转败而为功,就要看我们怎样尽力奋斗了。

商业当兴起时,和后来的情形,大不相同。《老子》说:"郅治之 极, 邻国相望, 鸡犬之声相闻, 民各甘其食, 美其服, 安其俗, 乐其 业,至老死不相往来。"这是古代各部族最初孤立的情形。到后来,文 化逐渐进步,这种孤立状况,也就逐渐打破了。然此时的商人,并非各 自将本求利,乃系为其部族做交易。部族是主人,商人只是夥友,盈亏 都由部族担负,商人只是替公众服务而已。此时的生意,是很难做的。 (一) 我们所要的东西,哪一方面有?哪一方面价格低廉?(二)与人 交换的东西,哪一方面要?哪一方面价格高昂?都非如后世的易于知 道。(三)而重载往来,道途上且须负担危险。商人竭其智力,为公众 服务,实在是很可敬佩的。而商人的才智,也特别高。如郑国的弦高, 能却秦师,即其一证。《左氏》僖公三十三年。此等情形,直到东西 周之世,还有留遗。《左氏》昭公十六年,郑国的子产,对晋国的韩宣 子说:"昔我先君桓公,与商人皆出自周。庸次比耦,以艾杀此地,斩 之蓬蒿藜藿而共处之。"开国之初,所以要带着一个商人走,乃是因为 草创之际,必要的物品,难免缺乏,庚财,见第五章。乞籴,都是不可 必得的。在这时候,就非有商人以济其穷不可了。卫为狄灭,文公立国 《左氏》 闵公二年。亦同此理。此等商人,真正 之后,要注意于通商, 是消费者和生产者的朋友。然因社会组织的变迁,无形之中,却逐渐变 做他的敌人而不自知了。因为交换的日渐繁盛,各部族旧有的经济组 织,遂不复合理,而逐渐地遭遇破坏。旧组织既破坏,而无新组织起而 代之。人遂不复能更受社会的保障,其作业,亦非为社会而作,于是私 产制度兴起了。在私产制度之下,各个人的生活,是要自己设法的。然 必不能物物皆自为而后用之。要用他人所生产的东西,只有(一)掠夺 和(二)交换两种方法。掠夺之法,是不可以久的,于是交易大盛。然 此时的交易,非复如从前行之于团体与团体之间,而是行之于团体之内 的。人人直接交易,未免不便,乃渐次产生居间的人。一方面买进, 方面卖出,遂成为现在的所谓商业。非交易不能生活,非借居间的人不 能交易,而商业遂隐操社会经济的机键。在私产制度之下,人人的损 益,都是要自己打算的。各人尽量寻求自己的利益。而生产者要找消费 者,消费者要找生产者极难,商人却处于可进可退的地位,得以最低价 只要生产者肯忍痛卖。买进,最高价只要消费者能够忍痛买。卖出,

生产者和消费者,都无如之何。所以在近代工业资本兴起以前,商人在社会上,始终是一个优胜的阶级。

商业初兴之时,只有现在所谓定期贸易。《易经·系辞传》说,神 农氏"日中为市,致天下之民,聚天下之货,交易而退,各得其所",就 指示这一事实的。此等定期贸易,大约行之于农隙之时,收成之后。所 以《书经·酒诰》说:农功既毕,"肇牵车牛远服贾"。《礼记·郊特牲》 说:"四方年不顺成,八蜡不通。""顺成之方,其蜡乃通。"蜡祭是行于 十二月的。因此,举行定期贸易。然不久,经济愈形进步,交易益见 频繁,就有常年设肆的必要了。此等商肆,大者设于国中,即《考工 记》所说: "匠人营国,面朝后市。"小者则在野田墟落之间,随意陈列 货物求售,此即《公羊》何《注》所谓"因井田而为市。"宣公十五年。 《孟子》所谓"有贱丈夫焉,必求龙断而登之",亦即此类,其说已见第 八章了。《管子·乘马篇》说"聚者有市,无市则民乏",可见商业和人 民的关系,已密接而不可分离了。古代的大商人,国家管理之颇严, 《管子·揆度篇》说:"百乘之国,中而立市,东西南北,度五十 里。"千乘之国,万乘之国,也是如此。这是规定设市的地点的。 记·王制》,列举许多不粥于市的东西。如(一) 圭璧金璋, (三) 宗庙之器, (四) 牺牲, (五) 锦文珠玉成器, 是所以 维持等级制度的。(六)好色乱正色,(七)衣服饮食,是所以矫正人 民的生活轨范的。(八)布帛精粗不中度,幅广狭不中量,(九)五谷 (十一) 木不中伐, (十二) 禽兽鱼鳖不中 不时, (十) 果实未熟, 杀,是所以维持社会的经济制度,并保障消费人的利益的。总之,商人 的交易,受着干涉的地方很多。《周官》司市以下各官,则是所以维持 市面上的秩序的。我们可想见, 在封建制度之下, 商人并不能十分自 由。封建政体破坏了,此等规则,虽然不能维持,但市总还有一定的区 域。像现在通衢僻巷,到处可以自由设肆的事,是没有的。北魏胡灵后 时,税入市者人一钱,即其明证。《唐书·百官志》说,"市皆建标筑土 为候。凡市日,击鼓三百以会众,日入前七刻,击钲三百而散",则市 之聚集,仍有定期,更无论非市区了。现在设肆并无定地,交易亦无定 时,这种情形,大约是唐中叶以后,逐渐兴起的。看宋朝人所著的《东 京梦华录》、孟元老著。《武林旧事》周密著。等书可见。到这地步, 零售商逐渐增多,商业和人民生活的关系,亦就更形密切了。

商业初兴时,所运销的,还多数是奢侈品,所以专与王公贵人为缘。子贡结驷连骑,束帛之币,以聘享诸侯。《史记·货殖列传》。晁错说汉朝的商人,"交通王侯,力过吏势",《汉书·食货志》。即由于

此。此等商人,看似势力雄厚,其实和社会的关系,是比较浅的。其厕身民众之间,做屯积和贩卖的工作的,则看似低微,而其和社会的关系,反较密切。因为这才真正是社会经济的机键。至于古代的贱视商人,则(一)因封建时代的人,重视掠夺,而贱视平和的生产事业。(二)因当时的商业,多使贱人为之。如刁间收取桀黠奴,使之逐渔盐商贾之利是。《史记·货殖列传》。此等风气,以两汉时代为最甚。后世社会阶级,渐渐平夷,轻视商人,亦就不如此之甚了。抑商则另是一事。轻商是贱视其人,抑商则敌视其业。因为古人视商业为末业,以为不能承制商人的势力。

国际间的贸易,自古即极兴盛。因为两国或两民族,地理不同,生 产技术不同,其需要交易,实较同国同族人为尤甚。试观《史记·货殖 列传》所载,凡和异国异族接境之处,商务无不兴盛,如天水、陇西、 北地、上郡、巴、蜀、上谷至辽东等。便可知道。汉朝尚绝未知西域 为何地,而邛竹杖、蜀布,即已远至其地,商人的辗转贩运,其能力亦 《货殖传》又说, 番禺为珠玑、瑇瑁、果、布之凑。这许 多,都是后来和外洋互市的商品,布当即棉布。可知海路的商业,发达 亦极早。中国和西域的交通, 当分海陆两路。以陆路论: 《汉书·西域 传》载杜钦谏止遣使报送罽宾使者的话,说得西域的路,阻碍危险,不 可胜言,而其商人,竟能冒险而来。以海路论:《汉书·地理志》载中 国人当时的海外航线,系自广东的徐闻出发。所经历的地方,虽难悉 考,其终点黄支国,据近人所考证,即系印度的建志补罗。冯承钧《中 国南洋交通史》上编第一章。其后大秦王安敦,自日南徼外,遣使通 中国,为中欧正式交通之始。两晋南北朝之世,中国虽然丧乱,然河 西、交、广,都使用金银。当时的中国,是并不以金银为货币的,独此 两地,金银获有货币的资格,即由于与外国通商之故。可见当中国丧乱 时,中外的贸易,依然维持着。承平之世,特别如唐朝、元朝等,疆域 扩张, 声威远播之时, 更不必说了。但此时所贩运的总带有奢侈品性 质。如香药宝货便是,参看第八章。对于普通人民的生活,关系并不 深切。到近代产业革命以后,情形就全不相同了。

## 第12章 货币

交换是现社会重要的经济机构,货币则是交换所借之以行的。所以货币制度的完善与否,和经济的发达、安定,都有很大的关系。中国的货币制度,是不甚完善的。这是因为(一)中国的经济学说,注重于生产消费,而不甚注重于交换,于此部分,缺乏研究。(二)又疆域广大,各地方习惯不同,而行政的力量甚薄,不能控制之故。

中国古代,最普遍的货币,大约是贝。所以凡货财之类,字都从 贝,这是捕渔的民族所用。亦有用皮的。所以国家以皮币行聘礼,婚礼 的纳征, 亦用鹿皮, 这当是游猎民族所用。至农耕社会, 才普遍使用粟 帛。所以《诗经》说"握粟出卜",又说"抱布贸丝"。珠玉金银铜等,都 系贵族所需要。其中珠玉之价最贵, 金银次之, 铜又次之, 所以《管 子》说:"以珠玉为上币,黄金为中币,刀布为下币。"《国蓄》。古代 《史记·货殖列传》、 是比较贵的。 《汉书·食货志》, 的粜价,都是每石自二十文至八十文。当时的衡量,都约当现代五分之 一。即当时的五石,等于现在的一石。当时量法用斛,衡法称石,石 与斛的量,大略相等。其价为一百文至四百文。汉宣帝时,谷石五钱, 则现在的一石谷,只值二十五文。如此,零星贸易,如何能用钱?所以 孟子问陈相:许行的衣冠械器,从何而来?陈相说:都是以粟易之。 而汉朝的贤良文学,说当时买肉吃的人,也还是"负 粟而往,易肉而归"。 《盐铁论·散不足篇》。可见自周至汉,铜钱的使 用,并不十分普遍。观此,才知道古人所以有许多主张废除货币的。若 古代的货币使用, 其状况一如今日, 则古人即使有这主张, 亦必审慎考

虑,定有详密的办法,然后提出,不能说得太容易了。自周至汉,尚且 如此,何况夏殷以前?所以《说文》说:"古者货贝而宝龟,周而有 泉,至秦废贝行钱。"《汉书·食货志》说,货币的状况,"自夏殷以 前,其详靡记",实在最为确实。《史记·平准书》说:"虞夏之币,金 为三品: 或黄, 或白, 或赤, 或钱, 或布, 或刀, 或龟贝。"《平准 书》本非《史记》原文,这数语又附着篇末,其为后人所窜入,不待言 《汉书·食货志》又说:"大公为周立九府園法。黄金方寸而 而可明了。 重一斤。钱阛函方, 函即俗话钱眼的眼字。轻重以铢。布帛广二尺二寸 为辐,长四丈为匹。大公退,又行之于齐。"按《史记·货殖列传》 说:"管子设轻重九府。"《管晏列传》说,"吾读管氏《牧民》、 高》、《乘马》、《轻重》、《九府》",则所谓九府圜法,确系齐国 的制度。但其事起于何时不可知。说是大公所立, 已嫌附会, 再说是大 公为周所立,退而行之于齐,就更为无据了。古代的开化,东方本早于 西方。齐国在东方,经济最称发达。较整齐的货币制度,似乎就是起于 齐国的。《管子·轻重》诸篇,多讲货币、货物相权之理,可见其时货 币的运用,已颇灵活。《管子》虽非管仲所著,却不能不说是齐国的 书。《说文》说周而有泉,可见铜钱的铸造,是起于周朝,而逐渐普遍 于各地方的。并非一有铜钱, 即各处普遍使用。

古代的铜钱,尚且价格很贵,而非普通所能使用,何况珠玉金银等呢?这许多东西,何以会与铜钱并称为货币?这是因为货币之始,乃是用之于远方,而与贵族交易的。《管子》说:"玉起于禺氏,金起于汝、汉,珠起于赤野。东西南北,距周七千八百里,《通典》引作七八千里。水绝壤断,舟车不能通。先王为其途之远,其至之难,故托用于其重。"《国蓄》。又说:"汤七年旱,禹五年水,汤以庄山之金,禹以历山之金铸币,而赎人之无'擅卖子者。"《山权数》。此等大批的卖买,必须求之于贵族之家。因为当时,只有贵族,才会有大量的谷物存储。如《山权数篇》又言丁氏之家粟,可食三军之师。于此,可悟古代商人,多与贵族交接之理,而珠玉金银等的使用,亦可无疑义了。珠玉金银等,价均太贵,不适宜于普通之用。只有铜,价格稍贱,而用途极广,是普通人所宝爱,而亦是其所能使用的。铜遂发达而成普通的货币,具有铸造的形式。其价值极贵的,则渐以黄金为主,而珠玉等都被淘汰。

钱圜函方,一定是取象于贝的。所以钱的铸造,最初即具有货币的作用。其为国家因民间习用贝,又宝爱铜,而铸作此物,抑系民间自行制造不可知。观《汉书》"轻重以铢"四字,可见齐国的铜钱,轻重亦非

一等。限制其轻重必合于铢的整数,正和限制布帛的长阔一样。则当时的钱,种类似颇复杂。观此,铜钱的铸造,其初似出于民间,若原出国家,则必自始就较整齐了。此亦可见国家自能发动的事情,实在很少,都不过因社会固有的事物,从而整齐之罢了。到货币广行以后,大量的铸造,自然是出于国家。因为非国家,不能有这大量的铜。但这只是事实如此。货币不可私铸之理,在古代,似乎不甚明白的。所以汉文帝还放民私铸。

《汉书·食货志》说:"秦并天下,币为二等。黄金以镒为名,上 币。铜钱质如周钱,文曰半两,重如其文。而珠玉龟贝银锡之属,为器 饰宝藏,不为币。然各随时而轻重无常。"可见当时的社会,对于珠玉 龟贝银锡等,都杂用为交易的媒介,而国家则于铜钱之外,只认黄金。 这不可谓非币制的一进化。《食货志》又说,汉兴,以为秦钱重,难 用,更令民铸荚钱。《高后本纪》:二年,行八铢钱。应劭曰:"本秦 钱。质如周钱, 文曰半两, 重如其文。即八铢也。汉以其太重, 更铸荚 钱。今民间名榆荚钱是也。民患其太轻。至此复行八铢钱。"六年,行 五分钱。应劭曰:"所谓荚钱者。文帝以五分钱太轻小,更作四铢钱。 文亦曰半两。今民间半两钱最轻小者是也。"按既经铸造的铜钱,自与 生铜不同。但几种货币杂行于市,民必信其重者,而疑其轻者;信其铸 造精良者,而疑其铸造粗恶者;这是无可如何之事。古代货币,虽有多 种并行,然其价格,随其大小而不齐,则彼此不会互相驱逐。今观《汉 书·食货志》说:汉行荚钱之后,米至石万钱,马至匹百金。汉初虽有 战争,并未至于白骨蔽野,千里无人烟,物价的昂贵,何得如此?况且 物价不应同时并长。同时并长,即非物价之长,而为币价之跌,其理甚 明。古一两重二十四铢。八铢之重,只得半两钱三分之二:四铢只得三 分之一; 而其文皆曰半两, 似乎汉初货币, 不管其实重若干, 而强令其 名价相等。据此推测,汉初以为秦钱重难用,似乎是一个借口。其实是 借发行轻货,以为筹款之策的。所以物价因之增长。其时又不知货币不 可私铸之理。文帝放民私铸,看《汉书》所载贾谊的奏疏,其诒害可谓 甚烈。汉武帝即位后,初铸三铢钱。又铸赤仄。又将鹿皮造成皮币。又 用银锡造作白金三等。纷扰者久之。后来乃将各种铜钱取消,专铸五铢 钱。既禁民私铸,并不许郡国铸造,而专令上林三官铸。谓水衡都尉属 官均官、钟官、辨铜三令丞。无形中暗合货币学理。币制至此,始获 安定。直至唐初,才另铸开元通宝钱。自此以前,历朝所铸的钱,都以 五铢为文。五铢始终是最得人民信用的钱。

汉自武帝以后, 币制是大略稳定的。其间惟王莽一度改变币制, 为

五物、六名、二十八品。金、银、龟、贝、钱、布为六名。钱布均用铜,故为五物。其值凡二十八等。然旋即过去。至后汉光武,仍恢复五铢钱。直至汉末,董卓坏五铢钱,更铸小钱,然后钱法渐坏。自此经魏、晋、南北朝,政治紊乱,币制迄未整饬。其中最坏的,如南朝的鹅眼、延环钱,至于"入水不沈,随手破坏"。其时的交易,则多用实物做媒介。和外国通商之处,则或兼用金银。如《隋书·食货志》说:梁初,只有京师及三吴、荆、郢、江、襄、梁、益用钱。其余州郡,则杂以谷帛。交、广全用金银。又说:陈亡之后,岭南诸州,多以钱米布交易。河西诸郡,或用西域金银之钱都是。直到唐初,铸开元通宝钱,币制才算复一整理。然不久私铸即起。

用金属做货币,较之珠玉布帛等,固然有种种优点,但亦有两种劣点。其(一)是私销私铸的无法禁绝。私铸,旧说以"不爱铜不惜工"敌之。即是使铸造的成本高昂,私铸无利可图。但无严切的政令以辅之,则恶货币驱逐良货币,既为经济上不易的原则,不爱铜,不惜工,亦徒使国家增加一笔消耗而已。至于私销,则简直无法可禁。其(二)为钱之不足于用。社会经济,日有进步,交易必随之而盛。交易既盛,所需的筹码必多。然铜系天产物,开矿又极劳费,其数不能骤增。此系自然的原因。从人为方面论,历代亦从未注意于民间货币的足不足,而为之设法调剂,所以货币常感不足于用。南北朝时,杂用实物及外国货币,币制的紊乱,固然是其一因,货币数量的缺乏,怕亦未尝非其一因。此等现象,至唐代依然如故。玄宗开元二十二年,诏庄宅口马交易,并先用绢布绫罗丝棉等。其余市买,至一千以上,亦令钱物并用。违者科罪。便是一个证据。当这时代,纸币遂应运而生。

纸币的前身是飞钱。《唐书·食货志》说:贞元时,商贾至京师,委钱诸道进奏院及诸军诸使富家,以轻装趋四方,合券乃取之,号飞钱。这固然是汇兑,不是纸币。然纸币就因之而产生了。《文献通考·钱币考》说:初蜀人以铁钱重,私为券,谓之交子,以便贸易。富人十六户主之。其后富人稍衰,不能偿所负,争讼数起。寇瑊尝守蜀,乞禁交子。薛田为转运使,议废交子则贸易不便。请官为置务,禁民私造。诏从其请。置交子务于益州。《宋史·薛田传》说:未报,寇瑊守益。诏从其请。置交子务于益州。《宋史·薛田传》说:未报,寇瑊守益州,卒奏用其议。蜀人便之。《食货志》说:真宗时,张咏镇蜀。患蜀人铁钱重,不便贸易。设质剂之法。一交一缗,以三年为一界而换之。三说互歧,未知孰是。总之一交一缗,以三年为一界,总是事实。一交为一缗,则为数较小,人人可以使用。以三年为一界,则为时较长,在此期间,即具有货

币的效用,真可谓之纸币,而非复汇兑券了。然云废交子则贸易不便,则其初,亦是以搬运困难,而图借此以省费的。其用意,实与飞钱相类。所以说纸币,是从汇兑蜕化而出的。

交子务既由官置,交子遂变为官发的纸币。神宗熙宁间,因河东苦铁钱,置务于潞州。后又行之于陕西。徽宗崇宁时,蔡京又推行之于各处。后改名为钱引。其时惟闽浙湖广不行。推行的区域,已可谓之颇广了。此种纸币,系属兑换性质。必须可兑现钱,然后能有信用。然当时已有滥发之弊。徽宗时,遂跌至一缗仅值钱数十。幸其推行的范围虽广,数量尚不甚多,所以对于社会经济,不发生甚大的影响。南宋高宗绍兴元年,令榷货务造关子。二十九年,户部始造会子。仍以三年为一界。行至十八界为止。第十九界,贾似道仍改造关子。南宋的交子,有展限和两界并行之弊。因之各界价格不等。宁宗嘉定四年,遂令十七、十八两界,更不立限,永远行使。这很易至于跌价。然据《宋史·食货志》:度宗咸淳四年,以近颁关子,贯作七百七十文足。十八界会子,贯作二百五十七文足。三准关子一,同现钱行使。此时宋朝已近灭亡,关于仅打七七折,较诸金朝,成绩好得多了。

金朝的行纸币,始于海陵庶人贞元二年。以一贯、二贯、三贯、五 贯、十贯为大钞,一百、二百、三百、五百、七百为小钞。当时说是铜 少的权制。但(一)开矿既非易事,括民间铜器以铸,禁民间私藏铜器 及运铜器出境,都是苛扰的事。铸钱因此不易积极进行。 设有铸钱的监,乃多毁旧钱以铸。新钱虽然铸出,旧钱又没有了。 (三) 既然钱钞并行, 循恶货币驱逐良货币的法则, 人民势必将现钱收 藏,新铸的钱,转瞬即行居迹。因此,铜钱永无足时,纸币势必永远行 使。然使发行得法,则纸币与铜钱并行,本来无害,而且是有益的,所 以《金史·食货志》说:章宗即位之后,有人要罢钞法。有司说:"商旅 利其致远,往往以钱买钞。公私俱便之事,岂可罢去?"这话自是事 实。有司又说:"止因有厘革之限,不能无疑。乞削七年厘革之限,令 民得常用。"岁久字文磨灭,许于所在官库纳旧换新,或听便支钱。做 《食货志》的人说:"自此收敛无术,出多入少,民浸轻之。"其实收敛 和厘革,系属两事。苟能审察经济情形,不至滥发,虽无厘革之限何 害?若要滥发,即有厘革之限,又何难扩充其每界印造之数,或数界并 行呢? 所以章宗时的有司,实在并没有错。而后来的有司,"以出钞为 利,收钞为讳",却是该负极大责任的。平时已苦钞多,宣宗南迁以 后, 更其印发无限。贞祐二年, 据河东宣抚使胥鼎说, 遂致每贯仅值一 文。

钞法崩溃至此, 业已无法挽救。铜钱则本苦其少, 况经纸币驱逐, 一时不能复出。银乃乘机而兴。按金银用为交易的媒介,由来已久,读 前文所述可见。自经济进步以后,铜钱既苦其少,又苦运输的困难, 这时候,以金银与铜相辅而行,似极便利。然自金末以前, 讫未有人想 到这个法子,这是什么理由呢?原来货币是量物价的尺。尺是可有一, 不可有二的。既以铜钱为货币,即不容铜钱之外,更有他种货币。 (一)废铜钱而代以金银,固然无此情理。(二)将金银亦铸为货币, 与铜钱严定比价,这是昔人想不到的。如此,金银自无可做货币的资格 了。难者要说:从前的人,便没有专用铜钱。谷物布帛等,不都曾看做 货币的代用品么?这话固然不错。然在当时,金银亦何尝不是货币的代 用品。不过其为用,不如谷物布帛的普遍罢了。金银之用,为什么不如 谷帛的普遍?须知价格的根源,生于价值,金银在现今,所以为大众所 欢迎,是因其为交换之媒介,既广且久,大家对它,都有一种信心,拿 出去,就什么东西可以换到。尤其是,现今世界各国,虽然都已用纸, 而仍多用金银为准备。金银换到货币,最为容易,且有定价,自然为人 所欢迎。这是货币制度,替金银造出的价值,并不是金银本身,自有价 值。假使现在的货币,都不用金银做准备,人家看了金银,也不当它直 接或间接的货币,而只当它货物。真要使用它的人,才觉得它有价值。 如此, 金银的价值必缩小; 要它的人, 亦必减少; 金银的用途, 就将大 狭了。如此,便可知道自金末以前,为什么中国人想不到用金银做货 币。因为价格生于价值,其物必先有人要,然后可做交易的媒介,而金 银之为物,在从前是很少有人要的。因为其为物,对于多数人是无价 值。金银本身之用,不过制器具,供玩好,二者都非通常人所急。

到金朝末年,经济的情形,又和前此不同了。前此货币紊乱之时,系以恶的硬币,驱逐良的硬币。此时则系以纸币驱逐硬币。汉时钱价甚昂,零星交易,并不用钱,已如前述。其后经济进步,交易渐繁,货币之数,势必随公铸私造而加多。货币之数既多,其价格必日跌。于是零星贸易,渐用货币。大宗支付,转用布帛。铜钱为纸币驱逐以尽,而纸是一百文,则零星贸易,无物可用了。势不能再回到古代的以聚易之,而布帛又不可尺寸分裂,乃不得已而用银。所以银之起,乃是所以代铜钱,供零星贸易之用的,并非嫌铜钱质重值轻,用之以图储藏和运输之便。所以到清朝,因铸钱的劳费,上谕屡次劝人民兼用银两,民总不肯听。这个无怪其然。因为他们心目之中,只认铜钱为货币。储藏了银两,银两对铜钱涨价,固然好了,对铜钱跌价,他们是要认为损失的。他们不愿做这投机事业。到清末,要以银为主币,铜为辅币,这个观念,和普通一般人说明,还是很难的。因为他们从不了解:有两种

东西可以同时并认为货币。你对他说,以银为主币,铜为辅币,这个铜币,就不该把它看做铜,也不该把它看做铜币,而该看做银圆的几分之几,他们亦很难了解。这个,似乎是他们的愚笨,其实他们的意见是对的。因为既不看做铜,又不看做铜币,那么,为什么不找一种本无价值的东西,来做银圆的代表,而要找着铜币呢?铜的本身,是有价值的,因而是有价格的,维持主辅币的比价,虽属可能,究竟费力。何不用一张纸,写明铜钱若干文,派它去充个代表,来得直捷痛快呢?他们的意见是对的。他们而且已经实行了。那便是飞钱、交子等物。这一种事情,如能顺利发达,可使中国货币的进化,早了一千年。因为少数的交易用铜钱,多数的授受,嫌钱笨重的,则以纸做钱的代表,如此,怎样的巨数,亦可以变为轻赍,而伸缩又极自由,较之用金银,实在合理得许多。而惜乎给国家攫取其发行之权,以济财政之急,把这自然而合理的进化拗转了。

于此,又可知道纸币之弊。黄金为什么不起而代之,而必代之以 银。从前的人,都说古代的黄金是多的,后世却少了,而归咎于佛事的 消耗。顾炎武《日知录》,赵翼《廿二史札记》 、《陔余丛考》,都 如此说。其实不然。王莽败亡时,省中黄金万斤为一匮者,尚有六十 匮。其数为六十万斤。古权量当今五分之一,则得今十二万斤,即一百 九十二万两。中国人数,号称四万万,女子当得半数,通常有金饰的, 以女子为多。假使女子百人之中,有一人有金饰,其数尚不及一两。现 在民间存金之数,何止如此?《齐书·东昏侯纪》,谓其"后宫服御,极 选珍奇。府库旧物,不复周用。贵市民间。金银宝物,价皆数倍,京邑 酒租,皆折使输金,以为金涂"。这几句话,很可说明历史记载,古代 金多,后世金少的原因。古代人民生活程度低。又封建之世,服食器 用,皆有等差。平民不能僭越。珠玉金银等,民间收藏必极少。这个不 但金银如此,怕铜亦是如此。秦始皇的销兵,人人笑其愚笨。然汉世盗 起,必劫库兵。后汉时羌人反叛,因归服久了,无复兵器,多执铜镜以 象兵。可见当时民间兵器实不多。不但兵器不多,即铜亦不其多。所以 贾谊整理币制之策,是"收铜勿令布"。若铜器普遍于民间,亦和后世-样,用什么法子收之勿令布呢?铜尚且如此,何况金银?所以古代所谓 金多,并非金真多于后世,乃是以聚而见其多。后世人民生活程度渐 高; 服食器用,等差渐破,以朝廷所聚之数,散之广大的民间,就自然 不觉其多了。读史的人,恒不免为有明文的记载所蔽,而忽略于无字句 处。我之此说,一定有人不信。因为古书明明记载汉时黄金的赏赐,动 辄数十斤数百斤, 甚且有至数千斤的, 如何能不说古代的黄金, 多于后 世呢? 但是我有一个证据,可以折服他。王莽时,黄金一斤直钱万,朱 提银八两为一流,直钱一千五百八十,他银一流直钱千,则金价五倍于银。《日知录》述明洪武初,金一两等于银五两,则金银的比价,汉末与明初相同。我们既不见古书上有大量用银的记载,亦不闻佛法输入以后,银有大量的消耗,然则古书所载黄金大量使用之事,后世不见,并非黄金真少,只是以散而见其少,其事了然可见了。大概金银的比价,在前代,很少超过十倍的。然则在金朝末年,社会上白银固多,黄金亦不甚少。假使用银之故,是嫌铜币的笨重,而要代之以质小值巨之物,未尝不可舍银而取金,至少可以金银并用。然当时绝不如此。这明明由于银之起,乃所以代铜钱,而非以与铜钱相权,所以于金银二者之中,宁取其价之较低者。于此,可见以金、银、铜三品,或金、银二品,或银、铜二品为货币,并非事势之自然。自然之势,是铜钱嫌重,即走向纸币一条路的。

金、银二物,旧时亦皆铸有定形。《清文献通考》说:"古者金银 皆有定式,必铸成币而后用之。颜师古注《汉书》,谓旧金虽以斤为 名,而官有常形制。亦犹今时吉字金锭之类。武帝欲表祥瑞,故改铸为 麟趾袅蹄之形,以易旧制。然则麟趾袅蹄,即当时金币式也。汉之白选 与银货,亦即银币之式。《旧唐书》载内库出方圆银二千一百七十二 两,是唐时银亦皆系铸成。"按金属货币之必须铸造,一以保证其成 色,一亦所以省秤量之烦。古代金银虽有定形,然用之必仍以斤两计, 似乎其分量的重轻,并无一定。而其分量大抵较重,尤不适于零星贸易 之用。《金史·食货志》说:"旧例银每锭五十两,其直百贯。民间或有 截凿之者,其价亦随低昂。"每锭百贯,其不能代铜钱可知。章宗承安 二年,因钞法既敝,乃思乞灵于银。改铸银,名承安宝货。自一两至十 两,分为五等。每两折钞二贯。公私同见钱行使。亦用以代钞本。后因 私铸者多,杂以铜锡,浸不能行。五年,遂罢之。宣宗时,造贞祐宝券 及兴定宝泉,亦皆与银相权。然民间但以银论价。于是限银一两,不得 超过宝泉三百贯。按宝泉法价,每二贯等于银一两。物价在三两以下 者,不许用银。以上者三分为率,一分用银,二分用宝泉。此令既 下,"商旅不行,市肆昼闭",乃复取消。至哀宗正大间,民间遂全以银 市易。《日知录》说:"此今日上下用银之始。"其时正值无钱可用的时 候,其非用以与钱相权,而系以之代钱,显然可见了。

元、明两朝,当开国之初,都曾踌躇于用钱、用钞之间。因铜的缺乏,卒仍舍钱而用钞。元初有行用钞,其制无可考。世祖中统元年,始造交钞,以丝为本。是年十月,又造中统宝钞。分十、二十、三十、五十、一百、二百、五百、一贯、二贯。此据《食货志》。《王文统

传》云:中统钞自十文至二贯凡十等。疑《食货志》夺三百一等。每 一贯同交钞一两,两贯同白银一两。又以文绫织为中统银货。分一两、 二两、三两、五两、十两五等。每两同白银一两,未曾发行。至元十二 年,添造厘钞。分一文、二文、三文三等。十五年,以不便于民罢。 十四年,造至元钞。自二贯至五文,凡十一等。每一贯当中统钞五贯, 二贯等于银一两,二十贯等于金一两。武宗至大二年,以物重钞轻,改 造至大银钞。自二两至二厘, 共十三等。每一两准至元钞五贯, 白银一 两,赤金一钱。仁宗即位,以倍数太多,轻重失宜,罢至大银钞,其中 统、至元二钞,则终元世常行。按元朝每改钞一次,辄准旧钞五倍,可 见当其改钞之时,即系钞价跌至五分之一之时。货币跌价,自不免影响 于民生。所以"实钞法",实在是当时的一个大问题。元初以丝为钞本, 丝价涨落太大,用作钞本,是不适宜的。求其价格变动较少的,自然还 是金属。金属中的金银,都不适于零星贸易之用。厘钞及十文五文之 钞,行用亦实不适宜。所以与其以金银为钞本,实不如以铜钱为钞本。 元朝到顺帝至正年间,丞相脱脱,才有此议。下诏:以中统钞一贯,权 铜钱一千,准至元钞二贯。铸至正通宝钱,与历代铜钱并用。这实在是 一个贤明的办法。然因海内大乱,军储赏犒,每日印造,不可数计。遂 至"交料散满人间","人视之若敝楮"了。明初,曾设局铸钱。至洪武七 年,卒因铜之不给,罢铸钱局而行钞。大明宝钞,以千文准银一两,四 贯准黄金一两。后因钞价下落,屡次鬻官物,或税收限定必纳宝钞以收 钞。然终于不能维持。至宣宗宣德三年,遂停止造钞。其时增设新税, 或加重旧税的税额, 专收钞而焚之。钞法既平之后, 有些新税取消, 税 额复旧,有的就相沿下去了。钞关即是其中之一。自此租税渐次普遍收 银,银两真成为通用的货币了。

主币可以用纸,辅币则必须用金属。因其授受繁,纸易敝坏,殊不经济。所以以铜钱与纸币并行,实最合于理想。元、明两朝,当行钞之时,并不铸钱。明朝到后来,铸钱颇多,却又并不行钞了,清朝亦然。顺、康、雍、乾四朝,颇能实行昔人不爱铜不惜工之论。按分厘在古代,本系度名而非衡名。衡法以十黍为累,十累为铢,二十四铢为两。因其非十进,不便计算,唐朝铸开元通宝钱,乃以一两的十分之一,即二铢四累,为其一个的重量。宋太宗淳化二年,乃改衡法。名一两的十分之一为一钱,一钱的十分之一为一分,一分的十分之一为一厘。钱即系以一个铜钱之重为名。分厘之名,则系借诸度法的。依照历朝的成法,一个铜钱,本来只要重一钱。顺、康、雍、乾四朝所铸,其重量却都超过一钱以上,铸造亦颇精工。可谓有意于整顿币制了。惜乎于货币的原理未明,所以仍无成效可见。怎样说清朝的货币政策,不合货币原

理呢?按(一)货币最宜举国一律。这不是像邮票一般,过了若干时 间,就不复存在的。所以邮票可以花样翻新,货币则不宜然。此理在唐 朝以前,本来明白。所以汉朝的五铢钱,最得人民信用,自隋以前,所 铸的铜钱,即多称五铢。唐初改铸开元通宝,大约是因当时钱法大坏, 想与民更始的, 揣度当时的意思, 或者想以开元为全国惟一通行的钱。 所以后世所铸的钱, 仍系开元通宝。高宗的乾封泉宝, 肃宗的乾元重 宝、乾元重轮等,虽都冠之以年号,然皆非小平钱,当时不认为正式 的货币。不过其统一的目的,未能达到罢了。宋以后才昧于此理,把历 朝帝皇的年号, 铸在铜钱之上。于是换一个皇帝, 就可以有一种钱文。 年号时有改变,则还可以不止一种。货币形式的不统一,不是事实使 然, 竟是立法如此了。甚至像明朝世宗, 不但铸嘉靖年号的铜钱, 还补 铸前此历朝未铸的年号。这不是不把铜钱看做全国的通货, 而看做皇帝 一个人的纪念品么?若使每朝所铸的,只附铸一个年号,以表明其铸造 的年代,而其余一切,都是一律,这还可以说得过去。而历代又不能 然。清朝亦是如此。且历朝所铸的铜钱, 重量时有出入。这不是自己先 造成不统一么? (二) 虽然如此,但得所铸的钱,不至十分恶劣,则在 专制时代,即但以本朝所铸之钱为限,而禁绝其余的恶薄者,亦未始不 可以小康。此即明代分别制钱和古钱的办法。明天启、崇祯间,括古 钱以充废铜,以统一币制论,实在是对的。但要行此法,有一先决问 题,即必须先使货币之数足用。若货币之数,实在不足于用,交易之 间,发生困难,就无论何等恶劣的货币,人民也要冒险使用,禁之不可 胜禁,添出整理的阻力来了。自明废除纸币以后,直至清朝,要把铜钱 铸到人民够用,是极不容易办到的。当此之时,最好将纸币和铜钱相 权。而明清皆不知出此, 听任银铜并行。又不知规定其主辅的关系。在 明朝,租税主于收银,铜钱时有禁令,人民怀疑于铜钱之将废,不敢收 受,大为铜钱流通之害。清朝则人民认铜钱为正货,不愿收受银两。而 政府想要强迫使用,屡烦文告,而卒不能胜。而两种货币,同时并行, 还生出种种弊窦。如租税征收等。不明经济原理之害,真可谓生于其 心, 害于其政了。

外国银钱的输入,并不始于近代。《隋书·食货志》说南北朝时河西、交、广的情形,已见前。《日知录》引唐韩愈《奏状》,说五岭买卖一以银。元稹《奏状》,说自岭以南,以金银为货币。张籍诗说:"海国战骑象,蛮州市用银。"《宋史·仁宗纪》:景祐二年,诏诸路岁输缗钱,福建、二广以银。《集释》说,顺治六七年间,海禁未设,市井贸易,多以外国银钱。各省流行,所在多有。禁海之后,绝迹不见。这可见外国货币之侵入,必限于与外国通商之时,及与外国通商

之地。前此中外交通,时有绝续;又多限于一隅,所以不能大量侵入。到五口通商以后,情形就大不相同了。外国铸造的货币,使用的便利,自胜于我国秤量的金银。其秤量之法,且不划一。外国银圆,遂滔滔输入,而以西班牙、墨西哥两国为多。中国的自铸,始于光绪十三年。广东总督张之洞所为。重量形式,都模仿外国银圆,以便流通。此时铜钱之数,颇感不足。光绪二十七年,广东开铸铜元,因其名价远超于实价,获利颇多。于是各省竞铸铜元,以谋余利,物价为之暴腾。小平钱且为其驱逐以尽。民生大感困苦。光绪三十年,度支部奏厘定币制,以银圆为本位货币,民国初年仍之。其时孙文创用纸币之议,举国的人,多不解其理论,非难蜂起。直到最近,国民政府树立法币制度,才替中国的货币,画一个新纪元。

## 第13章 衣食

《礼记·礼运》说:"昔者先王未有宫室,冬则居营窟,夏则居橧巢。未有火化,食草木之实,鸟兽之肉,饮其血,茹其毛。未有麻丝,衣其羽皮。后圣有作,然后修火之利。笵金,合土,以为台榭、宫室、牖户。以炮,以燔,以亨,以炙,以为醴酪。治其麻丝,以为布帛。"这是古人总述衣食住的进化的。(一)古代虽无正确的历史,然其荦荦大端,应为记忆所能及。(二)又古人最重古。有许多典礼,虽在进化之后,已有新的、适用的事物,仍必保存其旧的、不适用的,以资纪念。如已有酒之后,还要保存未有酒时的明水,见下。即其一例。此等典礼的流传,亦使人容易记忆前代之事。所以《礼运》这一段文字,用以说明古代衣食住进化的情形,是有用的。

据这一段文字,古人的食料,共有两种,即(一)草木之实,(二)鸟兽之肉。(三)但还漏列了一种重要的鱼。古人以鱼鳖为常食。《礼记·王制》说:"国君无故不杀牛,大夫无故不杀羊,士无故不杀犬豕。"又说:"六十非肉不饱。"《孟子》说:"鸡、豚、狗、彘之畜,无失其时,七十者可以食肉矣。"《梁惠王上篇》。则兽肉为贵者,老者之食。又说,"数罟不入洿池,鱼鳖不可胜食也"与"不违农时,谷不可胜食也"并举。《诗经·无羊篇》:"牧人乃梦,众维鱼矣。大人占之,众惟鱼矣,实维丰年。"郑《笺》说:"鱼者,庶人之所以养也。今人众相与捕鱼,则是岁熟相供养之祥。"《公羊》宣公六年,晋灵公使勇士杀赵盾。窥其户,方食鱼飧。勇士曰:"嘻!子诚仁人也。为晋国重卿,而食鱼飧,是子之俭也。"均鱼为大众之食之征。此等习

惯,亦必自隆古时代遗留下来的。我们可以说,古人主要的食料有三种: (一)在较寒冷或多山林的地方,从事于猎,食鸟兽之肉,饮其血,茹其毛,衣其羽皮。(二)在气候炎热、植物茂盛的地方,则食草木之实。衣的原料麻、丝,该也是这种地方发明的。(三)在河湖的近旁则食鱼。

古代的食物, 虽有这三种, 其中最主要的, 怕还是第二种。因为植 物的种类多,生长容易。《墨子·辞过篇》说:"古之民,素食而分 处。"孙诒让《闲诂》说:"素食,谓食草木。素,疏之假字。疏,俗作 蔬。"按古疏食两字有两义: (一)是谷物粗疏的。(二)指谷以外的 植物。《礼记·杂记》:"孔子曰:吾食于少施氏而饱,少施氏食我以 礼。吾祭,作而辞曰:疏食不足祭也。吾飧,作而辞曰:疏食也,不足 以伤吾子。"《疏》曰:"疏粗之食,不可强饱,以致伤害。"是前一 义。此所谓疏食,是后一义,因其一为谷物,一非谷物,后来乃加一草 字的偏旁,以资区别。《礼记·月令》,仲冬之月,"山林薮泽,有能取 蔬食,田猎禽兽者,野虞教道之。其有相侵夺者,罪之不赦"。 官》大宰九职,八曰臣妾,聚敛疏材。《管子·七臣七主篇》云:"果蓏 素食当十石。"《八观篇》云:"万家以下,则就山泽。"可见蔬食为古 代重要的食料,到春秋战国时,还能养活很多的人口。至于动物,则其 数量是比较少的。饮血茹毛, 现在只当做形容野蛮人的话, 其实在古代 确是事实。《义疏》引"苏武以雪杂羊毛而食之",即其确证。隆古时 代, 苏武在北海边上的状况, 决不是常人所难于遭遇的。 风》:"九月筑场圃。"郑《笺》云:"耕治之以种菜茹。"《疏》 云: "茹者, 咀嚼之名, 以为菜之别称, 故书传谓菜为茹。"菜即今所谓 蓝, 乃前所释疏食中的第二种。后世的菜, 亦是加以选择, 然后种植 的,吃起来并不费力。古代的疏食,则是向山林薮泽中,随意取得的野 菜,其粗疏而有劳咀嚼,怕和鸟兽的毛,相去无几。此等事实,均逼着 人向以人工生产食料的一条路上走。以人工生产食料,只有畜牧和耕种 两法。畜牧须有适宜的环境,而中国无广大的草原,古代黄河流域平坦 之地,亦沮洳多沼泽。就只有走向种植一路了。

古人在疏食时代的状况,虽然艰苦,却替后人造下了很大的福利。 因为所吃的东西多了,所以知道各种植物的性质。我国最古的药书,名 为《神农本草经》。《淮南子·修务训》说"神农尝百草之滋味,水泉之 甘苦,一日而遇七十毒",此乃附会之辞,古所谓神农,乃农业两字之 义,并非指姜姓的炎帝其人。《礼记·月令》说"毋发令而待,以妨神农 之事",义即如此。《孟子·滕文公上篇》"有为神农之言者许行",义亦 如此。《神农本草经》,乃农家推原草木性味之书,断非一个人的功绩。此书为中国几千年来药物学的根本。其发明,全是由于古代的人们,所吃的植物,种类甚多之故。若照后世人的吃法,专于几种谷类和菜蔬、果品,便一万年,也不会发明什么《本草》的。

一方面因所食之杂,而发现各种植物的性质;一方面即从各种植物中,淘汰其不适宜于为食料的,而栽培其宜于作食料的。其第(一)步,系从各种植物中,取出谷类,作为主食品。其第(二)步,则从谷类之中,再淘汰其粗的,而存留其精的。所以古人说百谷,后来便说九谷,再后来又说五谷。到现在,我们认为最适宜的主食品,只有稻和麦两种了。《墨子·辞过篇》说:"圣人作,诲男耕稼树艺,以为民食。其为食也,足以增气充虚,强体适腹而已矣。"《吕氏春秋·审时篇》说:"得时之稼,其臭香,其味甘,其气章。百日食之,耳目聪明,心意睿智,四卫变强。《注》:四卫,四肢也。凶气不入,身无苛殃。黄帝曰:'四时之不正也,正五谷而已矣。'"观此,便知农业的发明、进步,和人民的营养、健康,有如何重要的关系了。

古人所豢养的动物,以马、牛、羊、鸡、犬、豕为最普通,是为六 畜。《周官·职方氏》,谓之六扰。名见郑《注》。马、牛都供交通耕 种之用,故不甚用为食料。羊的畜牧,需要广大的草地,也是比较贵重 的。鸡、犬、豕则较易畜养,所以视为常食。古人去渔猎时代近,男子 畜犬的多。《管子·山权数》说:"若岁凶旱,水泆,民失本,则修宫室 台榭,以前无狗,后无彘者为庸。"可见狗的畜养,和猪一样普遍。大 概在古代, 狗是男子所常畜, 猪则是女子所畜的。家字从 一从豕, 后世 人不知古人的生活,则觉其难于解释。若知道古代的生活情形,则解释 何难之有?猪是没有自卫能力的,放浪在外,必将为野兽所吞噬,所以 不得不造屋子给它住。这种屋子,是女子所专有的。所以引申起来,就 成为女子的住所的名称了。《仪礼·乡饮酒礼》记"其牲狗", 义》"舅姑入室,妇以特豚馈",可见狗是男子供给的肉食,猪是女子供 给的肉食。后来肉食可以卖买,男子就有以屠狗为业的了。牛、马要供 给交通耕种之用,羊没有广大的草地,可资放牧,这种情形,后世还是 和古代一样的,狗却因距离游猎时代远,畜养的人少了,猪就成为惟一 食用的兽。

烹调方法的进步,也是食物进化中一种重要的现象。其根本,由于 发明用火。而陶器制造的成功,也是很有关系的。《礼运》云:"夫礼 之初,始诸饮食。其燔黍而捭豚,污尊而抔饮,蒉桴而土鼓,犹若可以 致其敬于鬼神。"《注》云:"中古未有釜甑,释米,捭肉,加于烧石之上而食之耳。今北狄犹然。"此即今人所谓"石烹"。下文的《注》云:"炮,裹烧之也。燔,加于火上。亨,煮之镬也。炙,贯之火上。"其中只有烹,是陶器发明以后的方法。据社会学家说:陶器的发明,实因烧熟食物时,怕其枯焦,涂之以土,此正郑《注》所谓裹烧。到陶器发明以后,食物煮熟时,又可加之以水。有种质地,就更易融化。调味料亦可于取熟时同煮。烹调之法,就更易进行了。烹调之法,不但使(一)其味加美,亦能(二)杀死病菌,(三)使食物易于消化,于卫生是很有关系的。

饮食的奢侈,亦是以渐而致的。《盐铁论·散不足篇》贤良说:"古 者燔黍食稗,而烨豚以相飨。烨当即捭字。其后乡人饮酒,老者重豆, 少者立食,一酱一肉,旅饮而已。及其后,宾昏相召,则豆羹白饭,綦 脍熟肉。今民间酒食, 殽旅重叠, 燔炙满案。古者庶人粝食藜藿, 非乡 饮酒、膢腊、祭祀无酒肉。今闾巷县伯, 阡陌屠沽, 无故烹杀, 相聚野 外,负粟而往,挈肉而归。古者不粥絍,当作饪,熟食也。不市食。及 其后,则有屠沽、沽酒、市脯、鱼盐而已。今熟食遍列, 殽施成 市。"可见汉代人的饮食,较古代为侈。然《论衡·讥日篇》说,"海内 屠肆, 六畜死者, 日数千头", 怕只抵得现在的一个上海市。 理志》说,梁州、汉中的人,"性嗜口腹,多事田渔。虽蓬室柴门,食 必兼肉"。其生活程度,就又非汉人所及了。凡此,都可见得社会的生 活程度, 在无形中逐渐增高。然其不平均的程度, 亦随之而加其。 记·王制》说:"三年耕,必有一年之食,九年耕,必有三年之食。以三 十年之通, 虽有凶旱水溢, 民无菜色, 然后天子食, 日举, 以 乐。"《玉藻》说:"至于八月不雨,君不举。"《曲礼》说:"岁凶,年 不顺成,君膳不祭肺,马不食谷,大夫不食粱,士饮酒不乐。"这都是 公产时代同甘共苦的遗规。然到战国时,孟子就以"庖有肥肉,厩有肥 马,民有饥色,野有饿莩"责备梁惠王了。我们试看《周官》的《膳 夫》,《礼记》的《内则》,便知道当时的人君和士大夫的饮食,是如 何奢侈。"朱门酒肉臭,路有冻死骨,荣枯咫尺异,惆怅难再述",正不 待盛唐的诗人, 然后有这感慨了。

《战国·魏策》说:"昔者帝女令仪狄作酒而美,进之禹。禹饮而甘之。遂疏仪狄,绝旨酒,曰:后世必有以酒亡其国者。"昔人据此,遂以仪狄为造酒的人。然仪狄只是作酒而美,并非发明造酒。古人所谓某事始于某人,大概如此。看《世本·作篇》,便可知道。酒是要用谷类酿造的,《仪礼·聘礼》《注》:"凡酒,稻为上,黍次之,粟次

之。"其发明,必在农业兴起之后。《礼运》说:"污尊而抔饮。"郑《注》说:"污尊,凿地为尊也。抔饮,手掬之也。"这明明是喝的水。《仪礼·士昏礼》《疏》引此,谓其时未有酒醴,其说良是。《礼运》《疏》说凿地而盛酒,怕就未必然了。《明堂位》说:"夏后氏尚明水,殷人尚醴,周人尚酒。"凡祭祀所尚,都是现行的东西,前一时期的东西。据此,则酿酒的发明,还在夏后氏之先。醴之味较酒为醇,而殷人尚醴,周人尚酒。《周官·酒正》,有五齐、三酒、四饮,四饮最薄,五齐次之,三酒最厚,而古人以五齐祭,三酒饮。可见酒味之日趋于厚。读《书经》的《酒诰》,《诗经》的《宾之初筵》等篇,可见古人酒德颇劣。现在的中国人,却没有酗酒之习,较之欧美人,好得多了。

就古书看起来,古人的酒量颇大。《史记·滑稽列传》载淳于髡说,"臣饮一斗亦醉,一石亦醉",固然是讽谕之辞,然《考工记》说,"食一豆肉,饮一豆酒,中人之食"。《五经异义》载《韩诗》说:古人的酒器,"一升曰爵,二升曰觚,三升曰觯,四升曰角,五升曰散"。古《周礼》说:"爵一升,觚三升,献以爵而酬以觚,一献而三酬,则一豆矣。"一豆就是一斗。即依《韩诗》说,亦得七升。古量法当今五分之一,普通人亦无此酒量。按《周官·浆人》,六饮有凉。郑司农云:"以水和酒也。"此必古有此事,不然,断不能臆说的。窃疑古代献酬之礼,酒都是和着水喝的,所以酒量各人不同,而献酬所用的酒器,彼此若一。

刺激品次于酒而兴起的为茶。茶之本字为茶。《尔雅·释木》:"槚,苦茶。"《注》云:"树小如栀子,冬生叶,可煮作羹饮。今呼早采者为茶,晚取者为茗,一名荈。蜀人名之苦茶。"按茶系苦菜之称。茶之味微苦。我们创造一句新的言语,是不容易的。遇有新事物须命名时,往往取旧事物和它相类的,小变其音,以为新名。在单音盛行时,往往如此。而造字之法,亦即取旧字而增减改变其笔画,以为新字。如角角、刀刁,及现在所造的乒乓等字皆其例。所以从茶字会孕育出茶的语言文字来。语言从鱼韵转入麻韵,文字减去一画。茶是出产在四川,而流行于江南的。《三国·吴志·韦曜传》说:孙皓强迫群臣饮酒时,常密赐茶荈以当酒。《世说新语》谓王濛好饮茶。客至,尝以是饷之。士大夫欲诣濛,辄曰:今日有水厄。即其证。《唐书·陆羽传》说:"羽嗜茶。著经三篇,言茶之原、之法、之具尤备。天下益知饮茶矣。其后尚茶成风,回纥入朝,始驱马市茶。"则茶之风行全国,浸至推及外国,是从唐朝起的。所以唐中叶后,始有茶税。然据《金

史》说:金人因所需的茶,全要向宋朝购买,认为费国用而资敌。章宗承安四年,乃设坊自造,至泰和五年罢。明年,又定七品以上官方许食茶。据此,即知当时的茶,并不如今日的普遍。如其像现在一样,全国上下,几于无人不饮,这种禁令,如何能立呢?平话中《水浒传》的蓝本,是比较旧的。现行本虽经金圣叹改窜,究竟略存宋元时的旧面目。书中即不甚见饮茶,渴了只是找酒喝。此亦茶在宋元时还未如今日盛行的证据。《日知录》引唐綦毋��《茶饮序》云:"释滞消壅,一日之利暂佳,瘠气侵精,终身之害斯大。"宋黄庭坚《茶赋》云:"寒中瘠气,莫甚于茶。"则在唐宋时,茶还带有药用的性质,其刺激性,似远较今日之茶为烈。古人之茶系煎饮,亦较今日的用水泡饮为烦。如此看来,茶的名目,虽今古相同,其实则大相殊异了。这该是由于茶的制法,今古不同,所以能减少其有害的性质,而成为普遍的饮料。这亦是饮食进化的一端。

次于茶而兴起的为烟草。其物来自吕宋。名为菸,亦名淡巴菰。见《本草》。最初莆田人种之。王肱枕《蚓庵琐语》云:"烟叶出闽中,边上人寒疾,非此不治。关外至以一马易一觔。崇祯中,下令禁之。民间私种者问徒刑。利重法轻,民冒禁如故。寻下令:犯者皆斩。然不久,因军中病寒不治,遂弛其禁。予儿时尚不识烟为何物,崇祯末,三尺童子,莫不吃烟矣。"据《陔余丛考》转引。据此,则烟草初行时,其禁令之严,几与现在的鸦片相等。烟草可治寒疾,说系子虚,在今日事极明白。军中病寒,不过弛禁的一借口而已。予少时曾见某书,说明末北边的农夫,有因吸烟而醉倒田中的。此系予十余龄时所见,距今几四十年,不能忆其书名。藏书毁损大半,仅存者尚在游击区中,无从查检。在今日,无论旱烟、水烟、卷烟,其性质之烈,均不能至此。则烟草的制法,亦和茶一般,大有改良了。然因此而引起抽吸大烟,则至今仍诒害甚烈。

罂粟之名,始见于宋初的《开宝本草》。宋末杨士瀛的《直指方》,始云其壳可以治痢。明王玺《医林集要》,才知以竹刀刮出其津,置瓷器内阴干。每服用小豆一粒,空心温水化下,然皆以作药用。俞正燮《癸巳类稿》云:"明四译馆同文堂外国来文八册,有译出暹罗国来文,中有进皇帝鸦片二百斤,进皇后鸦片一百斤之语。又《大明会典》九十七、九十八,各国贡物,暹罗、爪哇、榜葛剌三国,俱有乌香,即鸦片。"则明时此物确系贡品。所以神宗皇帝,久不视朝,有疑其为此物所困的。然其说亦无确据。今人之用作嗜好品,则实由烟草引起。清黄玉圃《台海使槎录》云:"鸦片烟,用麻葛同雅士切丝,于铜

铛内煎成鸦片拌烟。用竹筩,实以棕丝,群聚吸之。索直数倍于常烟。"《雍正朱批谕旨》:七年,福建巡抚刘世明,奏漳州知府李国治,拿得行户陈达私贩鸦片三十四斤,拟以军罪。臣提案亲讯。陈达供称鸦片原系药材,与害人之鸦片烟,并非同物。当传药商认验。佥称此系药材,为治痢必须之品,并不能害人。惟加入烟草同熬,始成鸦片烟。李国治妄以鸦片为鸦片烟,甚属乖谬,应照故入人罪例,具本题参。则其时的鸦片,尚未能离烟草而独立。后来不知如何,单独抽吸,其害反十百倍于烟草了。

中国食物,从外国输入的甚多。其中最重要的,自然当推蔗糖,其 法系唐太宗时,得之于摩揭它的,见《唐书·西域传》。前此的饴,是 用米麦制的。大徐《说文》新附字中,始有糖字。字仍从米,释以饴而 不及蔗,可见。宋初蔗糖尚未盛行。北宋末,王灼撰《糖霜谱》,始备 详其产地及制法。到现在,蔗糖却远盛于饴糖了。此外菜类如苜蓿,果 品如西瓜等,自外国输入的还很多。现在不及备考。

中国人烹调之法,在世界上是首屈一指的。康有为《欧洲十一国游记》,言之最详。但调味之美,和营养之佳良,系属两事,不可不知。 又就各项费用在全体消费中所占的成分看,中国人对于饮食,是奢侈的。康有为《物质救国论》说,国民的风气,侈居为上,侈衣次之,侈食为下。这亦是我国民不可不猛省的。

衣服的进化, 当分两方面讲: 一是材料, 一是裁制的方法。

《礼运》说"未有麻丝,衣其羽皮",这只是古人衣服材料的一种。还有一种,是用草的。《礼记·郊特牲》说:"黄衣黄冠而祭,息田夫也。野夫黄冠。黄冠,草服也。大罗氏,天子之掌鸟兽者也,诸侯贡属焉。草笠而至,尊野服也。"《诗经》:"彼都人士,台笠缁撮。"《毛传》:"台所以御暑,笠所以御雨也。"郑《笺》:"台,夫须也。都人之士,以台为笠。"《左氏》襄公十四年,晋人数戎子驹支道:"乃祖吾离,被苫盖。"《注》:"盖,苫之别名。"《疏》云:"言无布帛可衣,惟衣草也。"《墨子·辞过》云:"古之民未知为衣服时,衣皮带茭。"孙诒让《闲诂》说:"带茭,疑即《丧服》之绞带,亦即《尚贤篇》所谓带索。"按《仪礼·丧服传》云:"绞带者,绳带也。"又《孟子·尽心上篇》:"舜视弃天下,犹弃敝屣也。"《注》云:"屣,草履。"《左氏》僖公四年,"共其资粮屝屦"。《注》云:"屣,草屦。"可见古人衣服冠履,都有用草制的。大概古代渔猎之民,以皮为衣服的材料。所以《诗经·采菽》郑《笺》说黻道:"古者田渔而食,因衣其皮,先知蔽前,后

知蔽后。"参看下文。而后世的甲,还是用革制的。戴在头上的有皮弃,束在身上的有革带,穿在脚上的有皮屦。夏葛屦,冬皮屦,见《仪礼·士冠礼》、《士丧礼》,履以丝为之,见《方言》。农耕之民,则以草为衣服的材料。所以《郊特牲》说黄衣黄冠是野服。《禹贡》:扬州岛夷卉服,冀州岛夷皮服。岛当作鸟,《疏》言伪孔读鸟为岛可见。观野蛮人的生活,正可知道我族未进化时的情形。

麻、丝的使用,自然是一个大发明。丝的使用,起于黄帝元妃嫘 祖,说不足信,已见上章。麻的发明,起于何时,亦无可考。知用麻、 丝之后,织法的发明,亦为一大进步。《淮南子·氾论训》说:"伯余之 初作衣也, 緂麻索缕, 手经指挂, 其成犹网罗。后世为之机杼胜复, 以 领其用,而民得以揜形御寒。"手经指挂,是断乎不能普遍的。织法的 发明, 真是造福无穷的了。但其始于何时, 亦不可考。丝麻发明以后, 皮和草的用途,自然渐渐地少了。皮的主要用途只是甲。至于裘,则其 意不仅在于取暖,而兼在于美观。所以古人的着裘,都是把毛着在外 面,和现在人的反着一样。《新序·杂事》:"虞人反裘而负薪,彼知惜 其毛,不知皮尽而毛无所傅。"外面罩着一件衣服,谓之裼衣。行礼 时,有时解开裼衣,露出里面的裘来,有时又不解开,把它遮掩掉,前 者谓之裼,后者谓之袭。借此变化,以示美观。无裼衣谓之"表裘"为不 敬。绮绤之上,亦必加以禅衣谓之袗。穷人则着毛织品,谓之褐。褐 倒是专为取暖起见的。现在畜牧和打猎的事业都衰了, 丝棉较皮货为 贱。古代则不然。裘是比较普遍的,丝棉更贵。二十可以衣裘帛,《礼 记·内则》。五十非帛不暖。《礼记·王制》。庶人亦得衣犬羊之裘,即 其明证。丝棉新的好的谓之纩,陈旧的谓之絮。见《说文》。

现在衣服材料,为用最广的是木棉。其普遍于全国,是很晚的。此物,《南史·林邑传》谓之吉贝,误为木本。《新唐书》作古贝,才知为草本。《南史》姚察门生送南布一端,白居易《布裘诗》"桂布白似雪",都是指棉布而言。但只限于交、广之域。宋谢枋得《谢刘纯父惠木棉诗》:"嘉树种木棉,天何厚八闽?"才推广到福建。《元史·世祖本纪》:至元二十六年,置浙江、江东西、湖广、福建木棉提举司,则推广到长江流域了。其所以能推广,和纺织方法,似乎很有关系的。《宋史·崔与之传》:琼州以吉贝织为衣衾,工作由妇人。陶宗仪《辍耕录》说:松江土田硗瘠,谋食不给,乃觅木棉种于闽、广。初无踏车椎弓之制。其功甚难。有黄道婆,自崖州来,教以纺织,人遂大获其利。未几,道婆卒,乃立祠祀之。木棉岭南久有,然直至宋元间才推行于北方,则因无纺织之法,其物即无从利用,无利之可言了。所以农工

两业,是互相倚赖,互相促进的。此节略据《陔余丛考》。

衣服裁制的方法: 最早有的, 当即后来所谓黻。亦作鞞。此物在后 来,是着在裳之外,以为美观的。但在邃初,则当系亲体的。除此之 外,全身更无所有。所以《诗经》郑《笺》说:"古者田渔而食,因衣 其皮, 先知蔽前, 后知蔽后。"衣服的起源, 从前多以为最重要的原因 是御寒,次之是蔽体。其实不然。古人冬则穴居,并不借衣服为御寒之 具。至于裸露,则野蛮人绝不以为耻,社会学上证据甚多。衣服的缘 起, 多先于下体, 次及上体: 又多先知蔽前, 后知蔽后, 这是主张衣服 缘起,由于以裸露为耻者最大的证据。据现在社会学家的研究,则非由 于以裸露为耻, 而转系籍装饰以相挑诱。因为裸露是人人所同, 装饰则 非人人所有,加以装饰,较诸任其自然,刺激性要重些。但蔽其前为 韨,兼蔽其后即为裳了。裳而加以袴管,古人谓之襱。短的谓之裈,长 的谓之袴, 所以《说文》称袴为胫衣, 昔人所谓贫无袴, 裈还是有的, 并非裸露。又古人的袴、裆都是不缝合的,其缝合的谓之穷袴,转系特 别的。见《汉书·外戚传》。这可见裈和袴,都是从裳变化出来的,裳 在先, 裈和袴在后。裳幅前三后四, 都正裁。吉服襞绩打裥。无数, 丧 《仪礼·丧服》郑《注》。着在上半身的谓之衣。其在内 的、短的谓之襦。长的,有着装绵。谓之袍,无着谓之衫。古代袍衫不 能为礼服, 其外必再加以短衣和裳。

戴在头上的,最尊重的是冕。把木头做骨子。外面用布糊起来,上 面是玄色,下面是朱色。戴在头上,前面是低一些的。前有旒,据说是 把五彩的绳,穿了一块块的玉,垂在前面。其数,天子是十二,此外九 旒、七旒等,以次减杀。两旁有纩,是用黄绵,大如丸,挂在冕上面 的,垂下来,恰与两耳相当。后来以玉代黄绵,谓之瑱。冕,当系野蛮 时代的装饰, 留遗下来的。所以其形状, 在我们看起来, 其为奇怪, 古 人却以为最尊之服。次于冕者为弁,以皮为之。其形状亦似冕。但无旒 及纩等,戴起来前后平。冠是所以豢发的。其形状,同现在旧式丧礼中 孝子戴的丧冠一样。中间有一个梁, 阔两寸。又以布围发际, 自前而 后,谓之武。平居的冠,和武是连在一起的。否则分开,临时才把它合 起来。又用两条组,连在武上,引至颐下,将它结合,是为缨。有余, 就把它垂下来, 当做一种装饰, 谓之经。冠不用簪, 冕弁则用簪。簪即 女子之笄,古人重露发,必先把"缁细"套起来,结之为紒,然后固之以 冠。冠用缨, 冕弁则把一条组结在右笄上, 垂下来, 经过颐下, 再绕上 去,结在左笄上。冠是成人的服饰,亦是贵人的服饰,所以有罪要免 冠。至于今之脱帽,则自免胄蜕化而来。胄是武人的帽子,因为怕受伤

之故,下垂甚深,几于把脸都遮蔽掉了,看不见。所以要使人认识自 己,必须将胄免去。 《左氏》 哀公十六年, 楚国白公作乱, 国人专望叶 公来救援。叶公走到北门。"或遇之,曰:君胡不胄?国人望君,如望 慈父母焉。盗贼之矢若伤君,是绝民望也。若之何不胄?乃胄而进。又 遇一人,曰: 君胡胄? 国人望君,如望岁焉,日日以几,若见君面,是 得艾也。民知不死, 其亦夫有奋心。犹将旌君以徇于国, 而又掩面以绝 民望,不亦其乎?乃免胄而进。"可见胄的作用。现在的脱帽,是采用 欧洲人的礼节。欧洲人在中古时代,战争是很剧烈的。免胄所以使人认 识自己,握手所以表示没有兵器。后遂相沿,为寻常相见之礼。中国人 模仿它,其实是无谓的。有人把脱帽写作免冠,那更和事实不合了。古 代庶人是不冠的, 只用巾。用以覆髻, 则谓之帻。 《后汉书·郭泰传》 《注》引周迁《舆服杂事》说:"巾以葛为之,形如帖,本居士野人所 服。"《玉篇》:"帖,帽也。"《隋书·舆服志》:"帽,古野人之 服。"则巾和帽是很相近的。着在脚上的谓之袜。其初亦以革为之。所 以其字从韦作韤。袜之外为屦。古人升堂必脱屦。脱屦则践地者为袜, 立久了,未免污湿,所以就坐又必解袜。见《左氏》哀公二十五年。 后世解袜与否无文, 然脱屦之礼, 则相沿甚久。所以剑履上殿, 看做一 《唐书》: 棣王琰有两妾争宠。求巫者密置符于琰履中。或告 琰厌魅,帝伺其朝,使人取其履验之,果然。则唐时入朝,已不脱履。 然刘知幾以释奠皆衣冠乘马,奏言冠履只可配车,今袜而镫,跣而鞍, 实不合于古。则祭祀还是要脱履的。大概跣礼之废,(一)由于靴之渐 行, (二)由于席地而坐,渐变为高坐,参看后文及下章自明。古人亦 有现在的绑腿,谓之逼。亦谓之邪幅。又谓之行縢。本是上路用的,然 亦以之为饰。宋绵初《释服》说,"解袜则见逼。 《诗》云: 邪幅在 下,正是燕饮而跣以为欢之时",则逼着在袜内。《日知录》说:"今之 村民,往往行縢而不袜,古人之遗制也。吴贺邵美容止,常著袜,希见 其足,则汉魏之世,不袜而见足者尚多。"又说袜字的从衣,始见于 此,则渐变而成今日的袜了。窃疑袜本亦田猎之民之服,农耕之民,在 古代本是跣足的。中国文化,本来起自南方,所以行礼时还必跣。

衣服的初兴,虽非以蔽体为目的,然到后来,着衣服成了习惯,就要把身体的各部分,都遮蔽起来,以为恭敬了。所以《礼记》的《深衣篇》说"短毋见肤"。做事以短衣为便,今古皆然。古代少者贱者,是多服劳役的。《礼记·曲礼》说:"童子不衣裘裳。"《内则》说:"十年,衣不帛,襦袴。"襦就是短衣,袴就是不裳。《左氏》昭公二十五年,师己述童谣,说"四鹆跦跦,公在乾侯,征褰与襦"。褰即是袴。《说文》。此皆服劳役者不着裳之证。然襦袴在古人,不能算做礼服,外必

加之以裳。既然如此, 自以照现在人的样子, 于襦袴之外, 罩上一件长 衫为便。然古人习于衣裳, 袍衫之外, 亦必加之以裳。于是从古代的衣 裳,转变到现在的袍衫,其间必以深衣为过渡。深衣的意思,是和现在 的女子所着的衣裙合一的衣服差不多的。形式上是上衣下裳,实则缝合 在一起。她的裳,分为十二幅,前后各六。中间四幅对开。边上两幅斜 裁,成两三角形。尖端在上。所以其裳之下端与上端,腰间。是三与二 之比。如此,则不须襞绩,自亦便于行动了。深衣是白布做的,却用绸 镶边,谓之纯。无纯的谓之褴褛,尤为节俭。今通作蓝缕,其义为 破,此又是一义。士以上别有朝祭之衣,庶人则即以深衣为吉服。未成 年者亦然。所以戴德《丧服·变除》说:"童子当室,为父后。其服深衣 不裳。"然自天子至于士,平居亦都是着一件深衣的。这正和现在的劳 动者平时着短衣, 行礼时着袍衫, 士大夫阶级, 平时着袍衫, 行礼时别 有礼服一样。然古人苟非极隆重的典礼,亦都可以着深衣去参与的。所 以说"可以为文,可以为武,可以摈相,可以治军旅"。《礼记·深 衣》。民国以来,将平时所着的袍和马褂,定为常礼服。既省另制礼服 之费,又省动辄更换之烦,实在是很合理的。

《仪礼·士丧礼》《疏》,谓上下通直,不别衣裳者曰"通裁",此为深衣改为长袍之始。然古人用之殊不广。后汉以后,始以袍为朝服。《续汉书·舆服志》说:若冠通天冠,则其服为深衣服。有袍,随五时色。刘昭《注》云:"今下至贱吏、小史,皆通制袍、禅衣,皂缘领袖为朝服。"《新唐书·车服志》,中书令马周上议:"礼无服衫之文。三代之制有深衣,请加襕袖褾禩,为士人上服。开胯者名曰缺胯,庶人服之。"据此,则深衣与袍衫之别,在于有缘无缘。其缺胯,就是现在的袍衫了。任大椿《深衣释例》说:"古以殊衣裳者为礼服,不殊衣裳者为燕服。后世自冕服外,以不殊衣裳者为礼服,以殊衣裳者为燕服。"此即所谓裙襦。妇人以深衣之制为礼服,不殊衣裳。然古乐府《陌上桑》云,"湘绮为下裳,紫绮为上'霜',则蠕与裳亦各别。然仍没有不着裳的。隋唐以来,乃有所谓袴褶。《急就篇》注云:"褶,其形若袍,短身广袖。"天子亲征及中外戒严时,百官服之,实为戎服。

曾三异《同话录》云:"近岁衣制,有一种长不过腰,两袖仅掩 肘,名曰貉袖。起于御马院圉人。短前后襟者,坐鞍上不妨脱著,以其 便于控驭也。"此即今之马褂。《陔余丛考》说就是古代的半臂。《三 国·魏志·杨阜传》说明帝着帽,披绫半袖,则其由来已久。《玉篇》 说:两裆,其一当胸,其一当背。《宋书·薛安都传》说他着绛衲两当 衫,驰入贼阵。《隋书·舆服志》:诸将军侍从之服,有紫衫金玳瑁装 俩裆甲,紫衫金装俩裆甲,绛衫银装俩裆甲。《宋史·舆服志》范质议《开元礼》:武官陪立大仗,加螣蛇俩裆甲。《陔余丛考》说,就是今演剧时将帅所被金银甲。按现在我们所着,长不过腰,而无两袖的,北方谓之坎肩,南方有若干地方,谓之马甲。大概系因将帅服之之故。宋人谓之背子。见《石林燕语》。

衣服不论在什么时代, 总是大同小异的。强人人之所好, 皆出于 同,自然决无此理。何况各地方的气候,各种人的生活,还各有不同 呢?但衣服既和社交有关,社会亦自有一种压力。少数的人,总要改从 多数的。昔人所谓"十履而一跣,则跣者耻;十跣而一履,则履者耻"。 其间别无他种理由可言。《礼记·王制》:"关执禁以讥,禁异服,察异 言。"其意乃在盘诘形迹可疑的人,并不在于划一服饰。 徒,以本俗六安万民,六曰同衣服,意亦在于禁奢,非强欲使服饰齐 一。服饰本有一种社会压力,不会大相悬殊的。至于小小的异同,则无 论何时,皆不能免。《礼记·儒行》:"鲁哀公问于孔子曰:夫子之服, 其儒服与? 孔子对曰: 丘少居鲁,衣逢掖之衣。长居宋,冠章甫之冠。 丘闻之也, 君子之学也博, 其服也乡。丘不知儒服。"观此数语, 衣服 因地方、阶级,小有异同,显然可见。降逮后世,叔孙通因高祖不喜儒 者,改着短衣楚制。见《史记》本传。《盐铁论》载桑弘羊之言,亦深 讥文学之儒服, 见《相刺篇》、《刺议篇》。可见其情形还是一样 的。因为社会压力,不能施于异地方和异阶级的人。然及交通进步,各 阶级的交往渐多, 其压力, 也就随之而增大了。所以到现代, 全世界的 服饰,且几有合同而化之观。日本变法以后,几于举国改着西装。中国 当戊戌变法时, 康有为亦有改服饰之议。因政变未成。后来自刻《戊戌 奏稿》,深悔其议之孟浪,而自幸其未果行。在所著《欧洲十一国游 记》中,尤极称中国服饰之美。其意是(一)中国的气候,备寒、温、 热三带, 所以其材料和制裁的方法, 能适应多种气候, 合于卫生。 (二) 丝织品的美观,为五洲所无。(三) 脱穿容易。 (四)贵族平 民,服饰有异,为中西之所同。中国从前,平民是衣白色的。欧洲则衣 黑色。革命时, 欧人疾等级之不平, 乃强迫全国上下, 都着黑色。中国 则不然。等级渐即平夷,采章遂遍及于氓庶。质而言之:西洋是强贵族 服平民之服,中国则许平民服贵族之服。所以其美观与否,大相悬殊。 这一点,西人亦有意见相同的。民国元年,议论服制时,曾有西人作论 载诸报端,说西方的服饰,千篇一律,并无趣味,劝中国人不必摹仿。 我以为合古今中外而观之,衣服不过南北两派。南派材料轻柔,裁制宽 博。北派材料紧密,裁制狭窄。这两派的衣服,本应听其并行: 且折衷 于二者之间, 去其极端之性的。欧洲衣服, 本亦有南北两派。后来改革

之时,偏重北派太甚了。中国则颇能折二者之中,保存南派的色彩较多。以中西的服饰相较,大体上,自以中国的服饰为较适宜。现在的崇尚西装,不过一时的风气罢了。

中国的衣服,大体上可谓自行进化的。其仿自外国的,只有靴。《广韵》八戈引《释名》,说"靴本胡服,赵武灵王所服"。《北史》载慕容永被擒,居长安,夫妻卖靴以自活。北齐亡后,妃嫔入周的亦然。可见南北朝时,汉人能制靴者尚少,其不甚用靴可知。然唐中叶以后,朝会亦渐渐地着靴,朱文公《家礼》,并有襕衫带靴之制了。《说文》:"鞮,革履也。"《韵会》引下有"胡人履连胫,谓之络缇"九字。此非《说文》之文,必后人据靴制增入。然可悟靴所以广行之故。因为连胫,其束缚腿部较紧,可以省却行縢。而且靴用革制,亦较能抵御寒湿,且较绸布制者,要坚固些。此以初兴时论,后来靴亦不用革。

古代丧服,以布之精粗为度,不是讲究颜色的。素服则用白绢,见 《诗经·棘人》《疏》。因为古代染色不甚发达,上下通服白色,所以 颜色不足为吉凶之别。后世彩色之服, 行用渐广, 则忌白之见渐生。宋 程大昌《演繁露》说:"《隋志》:宋齐之间,天子宴私著白高帽。隋 时以白帕通为庆吊之服。国子生亦服白纱巾。晋人着白接篱,窦苹《酒 谱》曰:接篱,巾也。南齐桓崇祖守寿春,着白纱帽,肩舆上城。今人 必以为怪。古未有以白色为忌也。郭林宗遇雨垫巾,李贤《注》云:周 迁《舆服杂事》曰, 巾以葛为之, 形如帖。本居士野人所服。魏武造帖 ,其巾乃废。今国子学生服焉,以白纱为之。是其制皆不忌白也。 府白纻歌》曰: 质如轻云色如银,制以为袍余作巾。今世人丽妆,必不 肯以白纻为衣。古今之变,不同如此。《唐六典》:天子服有白纱帽。 其下服如裙、襦、袜皆以白。视朝听讼,燕见宾客,皆以进御。然其下 注云: 亦用乌纱。则知古制虽存, 未必肯用, 习见忌白久矣。"读此, 便知忌白的由来。按染色之法,见于《周官》天官染人,地官染草,及 《考工记》锺氏,其发明亦不可谓不早。但其能普遍于全社会,却是另 一问题。绘绣之法,见《书经·皋陶谟》今本《益稷》。《疏》。昔人 误以绘为画。其实绘之本义,乃谓以各色之丝,织成织品。见于宋绵庄 《释服》,其说是不错的。染色、印花等事,只要原料减贱,机器发 明,制造容易,所费人工不多,便不得谓之奢侈。惟有手工,消费人工 最多, 总是奢侈的事。现在的刺绣, 虽然是美术, 其实是不值得提倡 的。因为天下无衣无褐的人,正多着呢。

## 第14章 住行

住居, 亦因气候地势的不同, 而分为巢居、穴居两种。 说:"冬则居营窟,夏则居橧巢。"见上章。 《孟子》亦说:"下者为 巢,上者为营窟。"《滕文公下篇》。大抵温热之地则为巢。干寒之 地,则为营窟。巢居,现在的野蛮人,犹有其制。乃将大树的枝叶,接 连起来,使其上可以容人,而将树干凿成一级一级的,以便上下。亦有 会造梯的。人走过后, 便将梯收藏起来。 《淮南子·本经训》所谓"托婴 儿于巢上",当即如此。后来会把树木砍伐下来,随意植立,再于其上 横架着许多木材,就成为屋子的骨干。穴居又分復穴两种: 当是就天然的洞窟, 居居其中的。 (二)后来进步了,则能于地上凿成 一个窟窿,而居其中,此之谓穴。古代管建设的官,名为司空,即由于 此。(三)更进,能在地面上把土堆积起来,堆得像土窑一般,而于其 上开一个窟窿,是之谓復,亦作复。再进化而能版筑,就成为墙的起源 了。以栋梁为骨骼,以墙为肌肉,即成所谓宫室。所以直至现在,还称 建筑为土木工程。

中国民族,最初大约是湖居的。(一)水中可居之处称洲,人所聚居之地称州,州洲虽然异文,实为一语,显而易见。古州、岛同音,洲字即岛字。(二)古代有所谓明堂,其性质极为神秘。一切政令,都自此而出。读惠栋《明堂大道录》可见。阮元说,这是由于古代简陋,一切典礼,皆行于天子之居,后乃礼备而地分,《揅经室集·明堂说》。这是不错的。《史记·封禅书》载公玉带上《明堂图》,水环宫垣,上有楼,从西南入,名为昆仑,正是岛居的遗象。明堂即是大学,

亦称辟雍。辟壁同字,正谓水环宫垣。雍即今之壅字,壅塞、培壅,都指土之增高而言,正像湖中岛屿。(三)《易经》泰卦上六爻辞,"城复于隍"。《尔雅·释言》:"隍,壑也。"壑乃无水的低地。意思还和环水是一样的。然则不但最初的建筑如明堂者,取法于湖居,即后来的造城,必环绕之以濠沟,还是从湖居的遗制,蜕化而出的。

文化进步以后,不借水为防卫,则能居于大陆之上。斯时借山以为 险阻。读第四、第八、第九三章可见。章炳麟《太炎文集》有《神权时 代天子居山说》,可以参考。再进步,则城须造在较平坦之地,而借其 四周的山水以为卫,四周的山水,是不会周匝无缺的,乃用人工造成土 墙,于其平夷无险之处,加以补足,是之谓郭。郭之专于一面的,即为 长城。城是坚实可守的,郭则工程并不坚实,而且其占地太大,必不能 守。所以古代只有守城,绝无守郭之事。即长城亦是如此。中国历代, 修造长城,有几个时期。(一)为战国以前。齐国在其南边,造有长 城;秦、赵、燕三国,亦在北边造有长城。后来秦始皇把它连接起来, 就是俗话所称为万里长城的。此时南方的淮夷、北方的匈奴,都是小部 落。到汉朝,匈奴大了,入塞的动辄千骑万骑,断非长城所能御;而前 后两呼韩邪以后,匈奴又宾服了;所以终两汉四百年,不闻修造长城。 魏晋时,北方丧乱,自然讲不到什么远大的防御规模。拓跋魏时,则于 北边设六镇, 借兵力以为防卫, 亦没有修造长城的必要。(二) 然至其 末年,情形就大不相同了。隋代遂屡有修筑。此为修造长城的第二时 期。隋末,突厥强大了,又非长城所能御。后来的回纥、契丹亦然。所 以唐朝又无修筑长城之事。(三)契丹亡后,北方的游牧部族,不能统 一,又成小小打抢的局面。所以金朝又要修造一道边墙,从静州起,迤 逦东北行, 达女真旧地。此为修造长城的第三时期。元朝自然无庸修造 长城。(四)明时,既未能将蒙古征服,而蒙古一时亦不能统一。从元 朝的汉统断绝以后,至达延汗兴起以前,蒙古对中国,并无侵犯,而只 有盗塞的性质,所以明朝又修长城,以为防卫。现代的长城,大概是明 朝遗留下来的。总而言之,小小的寇盗,屯兵防之,未免劳费,无以防 之又不可。造长城,实在是最经济的方法。从前读史的人,有的称秦始 皇造长城,能立万世夷夏之防,固然是梦话。有的议论他劳民伤财,也 是胡说的。显错说秦朝北攻胡貉,置塞河上,只是指秦始皇时使蒙恬新 辟之土。至于其余的长城,因战国时秦、赵、燕三国之旧,缮修起来 的,却并没有费什么工力。所以能在短时间之内,即行成功。不然,秦 始皇再暴虐,也无法于短时间之内,造成延袤万余里的长城的。汉代的 人, 攻击秦朝暴虐的很多, 实未免言过其实, 然亦很少提及长城的, 就 是一个证据。

古代的房屋,有平民之居和士大夫之居两种。士大夫之居,前为 堂,后为室。室之左右为房。堂只是行礼之地,人是居于室中的。室之 户在东南,牖在西南,北面亦有牖,谓之北牖。室之西南隅,即牖 下, 地最深隐, 尊者居之, 谓之奥。西北隅为光线射入之地, 漏。东北隅称宦。宦,养也,为饮食所藏。东南隅称窔,亦深隐之 义。室之中央,谓之中霤,为雨水所溜入。此乃穴居时代,洞穴开口 在上的遗象。古之牖即今之窗,是开在墙上的。其所谓窗, 上, 今人谓之天窗。平民之居, 据晁错《移民塞下疏》说: "古之徙远 方以实广虚也, 先为筑室。家有一堂二内。"《汉书》 《注》引张晏 曰: "二内, 二房也。"此即今三开间的屋。据此, 则平民之居, 较之士 大夫之居, 就是少了一个堂。这个到现在还是如此。士大夫之家, 前有 厅事,即古人所谓堂。平民之家无有。以中间的一间屋,行礼待客,左 右两间供住居,即是一堂二内之制。简而言之,就是以室为堂,以房为 室罢了。古总称一所屋子谓之宫。 《礼记·内则》说"由命士以上,父子 皆异宫",则一对成年的夫妻,就有一所独立的屋子。后世则不然。 所屋子,往往包含着许多进的堂和内,而前面只有一个厅事。这就是许 多房和室,合用一个堂,包含在一个宫内,较古代经济多了。这大约因 为古代地旷人稀, 地皮不甚值钱, 后世则不然之故。又古代建筑, 技术 的关系浅,人人可以自为,士大夫之家,又可役民为之。后世则建筑日 益专门, 非雇人为之不可。《论衡·量知篇》: "能斫削柱梁, 谓之木 匠。能穿凿穴坎,谓之土匠。"则在汉代,民间建筑,亦已有专门的 人。这亦是造屋的人,要谋节省的一个原因。

古人造楼的技术,似乎是很拙的。所以要求眺望之所,就只得于城阙之上。阙是门旁墙上的小屋。天子诸侯的宫门上,也是有的。因其可以登高眺远,所以亦谓之观。《礼记·礼运》,"昔者仲尼与于蜡宾,事毕,出游于观之上",即指此。古所谓县法象魏者,亦即其地。魏与巍同字,大概因其建筑高,所以称之为魏。象字当本指法象言,与建筑无涉。因魏为县法之地,单音字变为复音词时,就称其地为象魏了。《尔雅·释宫》:"四方而高曰台。有木者谓之榭。陕而修曲曰楼。"陕同狭。《注》云:"台,积土为之。"榭是在土台之上,再造四方的木屋。楼乃榭之别名,不过其形状有正方修曲之异而已,这都是供游观眺望之所,并不是可以住人的。《孟子·尽心下篇》:"孟子之滕,馆于上宫。"赵《注》说:"上宫,楼也。"这句话恐未必确。因为造楼之技甚拙,所以中国的建筑,是向平面发展,而不是向空中发展的。所谓大房屋,只是地盘大,屋子多,将许多屋连结而成,而两层三层的高楼很少。这个和建筑所用的材料,亦有关系。因为中国的建筑,用石材很

少,所用的全是土木,木的支持力固不大,土尤易于倾圮。炼熟的土,即砖瓦,要好些,然其发达似甚晚。《尔雅·释宫》:"瓴甋谓之甓。""庙中路谓之唐。"甓即砖。《诗经·陈风》说"中唐有甓",则砖仅用以铺路。其墙,大抵是用土造的。土墙不好看,所以富者要被以文锦。我们现在婚、丧、生日等事,以绸缎等物送人,谓之幛,还是这个遗俗;而纸糊墙壁,也是从此蜕化而来的。《晋书·赫连勃勃载记》说他蒸土以筑统万城,可见当时砖尚甚少。不然,何不用砖砌,而要临时蒸土呢?无怪古代的富者,造屋只能用土墙了。建筑材料,多用土木,和古代建筑的不能保存,也有关系。因为其不如石材的能持久。而用木材太多,又易于引起火患。前代的杭州,近代的汉口,即其殷鉴。

建筑在中国,是算不得发达的。固然,研究起世界建筑史来,中国 亦是其中的一系。东洋建筑,有三大系统: (一)中国, (二)印 度, (三)回教。见伊东忠太《中国建筑史》,商务印书馆本。历代 著名的建筑,如秦之阿房宫,汉之建章宫,陈后主的临春、结绮、望春 三阁, 隋炀帝的西苑, 宋徽宗的艮岳, 清朝的圆明园、颐和园, 以及私 家的园林等, 讲究的亦属不少。然以中国之大言之, 究系沧海一粟。建 筑的技术,详见宋朝的《营造法式》、明朝的《天工开物》等书。虽然 亦有可观, 然把别种文明比例起来, 则亦无足称道。此其所以然。 (一)因(甲)古代的造屋,乃系役民为之,滥用民力,是件暴虐的 事。(乙)又古代最讲究礼,生活有一定的轨范,苟非无道之君,即物 力有余, 亦不敢过于奢侈。所以政治上相传, 以卑宫室为美谈, 事土木 (二) 崇闳壮丽的建筑, 必与迷信为缘。中国人对于宗教的迷 信,是不深的。祭神只是临时设坛或除地,根本便没有建筑。对于祖宗 的祭祀,虽然看得降重,然庙寝之制,大略相同。后世立家庙等,亦受 古礼的限制,不能任意奢侈。佛教东来,是不受古礼限制的,而且其教 义,很能诱致人,使其布施财物。道家因之,亦从事于模仿,寺观遂成 为有名的建筑, 印度的建筑术, 亦因此而输入中国。南朝四百八十寺, 多少楼台烟雨中,一时亦呈相当的盛况。然此等迷信,宋学兴起以后, 又渐渐地淡了。现在佛寺、道观虽多, 较之缅甸、日本等国, 尚且不 逮。十分崇闳壮丽的建筑,亦复很少,不过因其多在名山胜地,所以为 人所赞赏罢了。(三)游乐之处,古代谓之苑囿。苑是只有草木的,囿 是兼有禽兽的。均系将天然的地方,划出一区来,施以禁御,而于其中 射猎以为娱,收其果实等以为利,根本没有什么建筑物。所以其大可至 于方数十里。文王之囿,方七十里; 齐宣王之囿,方四十里, 见《孟 子·梁惠王下篇》。至于私家的园林,则其原起于园。园乃种果树之 地,因于其间叠石穿池,造几间房屋,以资休憩,亦不是甚么奢侈的

事。后来虽有踵事增华,刻意经营的人,究竟为数亦不多,而且其规模亦不大。以上均系中国建筑不甚发达的原因。揆厥由来,乃由于(一)政治的比较清明,(二)迷信的比较不深,(三)经济的比较平等。以物质文明言,固然较之别国,不免有愧色,以文化论,倒是足以自豪的。

朱熹说:"教学者如扶醉人,扶得东来西又倒。"个人的为学如是,社会的文化亦然。奢侈之弊,中国虽比较好些,然又失之简陋了。《日知录·馆舍》条说:"读孙樵《书褒城驿壁》,乃知其有沼,有鱼,有舟。读杜子美《秦州杂诗》,又知其驿之有池,有林,有竹。今之驿舍,殆于隶人之垣矣。予见天下州之为唐旧治者,其城郭必皆宽广,街道必皆正直。廨舍之为唐旧创者,其基址必皆宏敞。宋以下所置,时弥近者制弥陋。"亭林的足迹,所至甚多,而且是极留心观察的人,其言当极可信。此等简陋苟且,是不能借口于节俭的。其原因安在呢?亭林说,是由于"国家取州县之财,纤豪尽归之于上,而吏与民交困,遂无以为修举之资"。这固然是一个原因。我以为(一)役法渐废,公共的建筑,不能征工,而必须雇工;(二)唐以前古市政的规制犹存,宋以后逐渐破坏;如第十一章所述,唐设市还有定地,开市还有定期,宋以后渐渐不然,亦其一证。亦是重要的原因。

从西欧文明输入后,建筑之术,较之昔日,可谓大有进步了;所用的材料亦不同,这确是文明进步之赐。惟住居与衣食,关系民生,同样重要。处处须顾及大多数人的安适,而不容少数人恃其财力,任意横行,和别种事情,也是一样的。古代的居民,本来有一定的规划。《王制》所谓"司空执度以度地,居民山川沮泽,看地形。时四时。看气候。"即其遗制。其大要,在于"地、邑、民居,必参相得"。地就是田。有多少田,要多少人种,就建筑多少人守卫所要的城邑,和居住所须的房屋。据此看来,现在大都市中的拥挤,就是一件无法度而不该放任的事情了。宫室的等级和限制,历代都是有的。可参看《明史·舆服志》所载宫室制度。依等级而设限制,现在虽不容仿效,然限制还是该有的。对外的观瞻,也并不系于建筑的侈俭。若因外使来游,而拆毁贫民住居的房子,这种行为,就要成为隋炀帝第二了。

讲宫室既毕,请再略讲室中的器用。室中的器用,最紧要的,就是桌椅床榻等。这亦是所以供人居处,与宫室同其功的。古人都席地而坐。其坐,略似今日的跪,不过腰不伸直。腰伸直便是跪,顿下便是坐。所以古礼跪而行之之时颇多。因为较直立反觉便利。其凭借则用

几,据阮谌《礼图》,长五尺,广一尺,高一尺二寸。《礼记·曾子 问》《疏》引。较现在的凳还低。寝则有床。所以《诗经》说:"乃生 男子,载寝之床。"后来坐亦用床。所以《高士传》说:管宁居辽东, 坐一木榻, 五十余年, 未尝箕股, 其榻当膝处皆穿。《三国·魏志》本 传《注》引。观此,知其坐亦是跪坐。现在的垂足而坐,是胡人之习, 从西域输入的。所坐的床,亦谓之胡床。从胡床输入后,桌椅等物,就 渐渐兴起了。古人室中,亦生火以取暖。《汉书·食货志》说:"冬民既 入,妇人同巷相从夜绩。""必相从者,所以省费燎火。"颜师古说:"燎 所以为明,火所以为温也。"这种火,大约是煴火。是贫民之家的样 子。《左氏》昭公十年说,宋元公为大子时。恶寺人柳,欲杀之。到元 公的父亲死了, 元公继位为君, 柳伺候元公将到之处, 先炽炭于位, 将 至则去之, 到葬时, 又有宠。又定公三年, 说邾子自投于床, 废于炉 炭, 《注》"废, 堕也"。遂卒。则贵族室中取暖皆用炭, 从没有用炕 《日知录》说: "《旧唐书·东夷高丽传》: 冬月皆作长坑,下然煴 火以取暖,此即今之土炕也,但作坑字。"则此俗原于东北夷。大约随 女真输入中国北方的, 实不合于卫生。

论居处及所用的器物既竟,还要略论历代的葬埋。古代的葬有两 种: 孟子所谓"其亲死,则举而委之于壑",《滕文公上篇》。盖田猎之 《易经·系辞传》说"古之葬者,厚衣之以薪,葬之中野",则 农耕之民之俗。一个贵族,有其公共的葬地。一个都邑,亦有其指定卜 葬的区域。《周官》冢人掌公墓之地,墓大夫掌凡邦墓之地域是其制。 后世的人说古人重神不重形, 其理由是古不墓祭。然孟子说齐有东郭墦 间之祭者,《离娄下篇》。即是墓祭。又说孔子死后,子贡"筑室于 场,独居三年然后归",《滕文公上篇》。此即后世之庐墓。 礼》:"大夫士去其国,止之曰:奈何去坟墓也?"《檀弓》:"去国则 哭于墓而后行,反其国不哭,展墓而入。"又说:"大公封于营丘,比及 五世,皆反葬于周。"则古人视坟墓,实不为不重。大概知识程度愈 低,则愈相信虑无之事。愈高,则愈必耳闻目见,而后肯信。所以随着 社会的开化,对于灵魂的迷信,日益动摇,对于体魄的重视,却日益加 甚。《檀弓》说:"延陵季子适齐。比其反也,其长子死,葬于嬴博之 间。""既封,左袒,右还其封,且号者三,曰:骨肉归复于土,命也。 若魂气,则无不之也,无不之也,而遂行。"这很足以表示重视精神, 轻视体魄的见解, 怕反是吴国开化较晚, 才如此的。如此, 富贵之家, 有权力的,遂尽力于厚葬。厚葬之意,不徒爱护死者,又包含着一种夸 耀生人的心思,而发掘坟墓之事,亦即随之而起。读《吕览·节丧》、 《安死》两篇可知。当时墨家主张薄葬,儒家反对他,然儒家的葬礼,

较之流俗,亦止可谓之薄葬了。学者的主张,到底不能挽回流俗的波靡。自汉以后,厚葬之事,还书不胜书。且将死者的葬埋,牵涉到生人的祸福,而有所谓风水的迷信。死者无终极,汉刘向《谏成帝起昌陵疏》语。人人要保存其棺槨,至于无穷,其势是决不能行的。佛教东来,火葬之俗,曾一时盛行,见《日知录·火葬》条。实在最为合理。惜乎宋以后,受理学的反对,又渐渐地式微了。现在有一部分地方,设立公墓。又有提倡深葬的。然公墓究仍不免占地,深葬费人力过多,似仍不如火葬之为得。不过风俗是守旧的,断非一时所能改变罢了。

交通、通信,向来不加区别。其实二者是有区别的。交通是所以运输人身,通信则所以运输人的意思。自有通信的方法,而后人的意思,可以离其身体而独行,于精力和物力方面,有很大的节省。又自电报发明后,意思的传达,可以速于人身的运输,于时间方面,节省尤大。

交通的发达,是要看地势的。水陆是其大别。水路之中,河川和海道不同。海道之中,沿海和远洋的航行,又有区别。即陆地,亦因其为山地、平地、沙漠等而有不同。野蛮时代,各部族之间,往往互相猜忌,不但不求交通的便利,反而有意阻塞交通,其时各部族所居之地,大概是颇险峻的。对外的通路,只有曲折崎岖的小路,异部族的人,很难于发现使用。《庄子·马蹄篇》说古代"山无溪隧,泽无舟梁",所指的,便是这时代。到人智稍进,能够降丘宅土,交通的情形,就渐和往昔不同了。

中国的文化,是导源于东南,而发达于西北的。东南多水,所以水路的交通,南方较北方为发达。西北多陆,所以陆路的交通,很早就有可观。陆路交通的发达,主要的是由牛马的使用和车的发明。此两者,都是大可节省人力的。《易经·系辞传》说"服牛乘马,引重致远",虽不能确定其在何时,然其文承黄帝、尧、舜垂衣裳而天下治之下,可想见黄帝、尧、舜时,车的使用,必已很为普遍了。车有两种:一种是大车,用牛牵曳的,用以运输;一种是小车,即兵车,人行亦乘之,驾以马。用人力推曳的谓之辇。《周官·乡师》《注》引《司马法》,说夏时称为余车,共用二十人,殷时称胡奴车,用十人,周时称为辎辇,用十五人。这是供战时运输用的,所以其人甚多。《说文》:"辇,挽车也。从车扶。"扶训并行,虽不必定是两人,然其人数必不能甚多。这是民间运输用的。贵族在宫中,亦有时乘坐。《周官·巾车》,王后的五路,有一种唤做辇车,即其物。此制在后世仍通行。道路:在都邑之中,颇为修整。《考工记》:匠人,国中经涂九轨。野涂亦九轨。环涂

环城之道。七轨。《礼记·王制》:"道路,男子由右,妇人由左,车从中央。"俱可见其宽广。古代的路,有一种是路面修得很平的,谓之驰道。非驰道则不能尽平。国中之道,应当都是驰道。野外则不然。古代田间之路,谓之阡陌,与沟洫相辅而行。所以《礼记·月令》《注》说:"古者沟上有路。"沟洫阡陌之制,照《周官·遂人》等官所说,是占地颇多的。虽亦要因自然的地势,未必尽合乎准绳,然亦必较为平直。不过书上所说的,是理想中的制度,事实上未必尽能如此。《左氏》成公五年,梁山崩,晋侯以传召伯宗。行辟重。使载重之车让路。重人曰:"待我,不如捷之速也。"可见驿路上还不能并行两车。《仪礼·既夕礼》:"商祝执功布,以御柩执披。"《注》云:"道有低仰倾亏,则以布为左右抑扬之节,使引者执披者知之。"《礼记·曲礼》"送葬不避涂潦",可见其路之不尽平坦。后人夸称古代的道路,如何宽平,恐未必尽合于事实了。大抵古人修造路面的技术甚拙。其路面,皆如今日的路基,只是土路。所以时时要修治。不修治,就"道茀不可行"。

水路: 初有船的时候,只是现在所谓独木舟。《易经·系辞传》 说"刳木为舟, 剡木为楫", 《淮南子·说山训》说"古人见窾木而知舟", 所指的都是此物。稍进,乃知集版以为舟。《诗经》说:"就其深矣, 方之舟之。"《疏》引《易经》云:"利涉大川,乘木舟虚。"又引 《注》云: "舟谓集版,如今船,空大木为之曰虚,总名皆曰舟。"按 方、旁、比、并等字,古代同音通用。名舟为方,正因其比木为之之 故。此即后世的舫字。能聚集许多木板,以成一舟,其进步就容易了。 渡水之法,大抵狭小的水,可以乘其浅落时架桥。桥亦以木为之。即 《孟子》所说的"岁十一月徒杠成,十二月舆梁成"。 《尔雅·释宫》:"石杠谓之倚。"又说:"堤谓之梁。"《注》云:"即桥 也。或曰:石绝水者为梁,见《诗传》。"则后来亦用石了。较阔的 水,则接连了许多船渡过去。此即《尔雅》所说的"天子造舟",后世谓 之浮桥。亦有用船渡过去的,则《诗经》所说的"谁谓河广,一苇杭 之", 然徒涉的仍不少。观《礼记·祭义》、谓孝子"道而不径, 舟而不 游"可见。航行的技术,南方是胜于北方的。观《左氏》所载,北方只 有僖公十三年,晋饥,乞粜于秦,秦输之粟,自雍及绛相继,命之曰泛 舟之役,为自水路运输,此外泛舟之事极少。南方则吴楚屡有水战,而 哀公十年,吴徐承且率舟师自海道伐齐。可见不但内河,就沿海交通, 亦已经开始了。《禹贡》九州贡路,都有水道。《禹贡》当是战国时 书,可以窥见当时交通的状况。

从平地发展到山地,这是陆地交通的一个进步,可以骑马的发达为

征。古书不甚见骑马之事。后人因谓古人不骑马,只用以驾车。《左 氏》昭公二十五年,"左师展将以公乘马而归。"《疏》引刘炫说,以为 是骑马之渐。这是错误的。古书所以不甚见骑马,(一)因其所载多贵 族之事,贵族多是乘车的。(二)则因其时的交通,仅及于平地。《日 知录》说:"春秋之世,戎狄杂居中夏者,大抵在山谷之间,兵车之所 不至。齐桓、晋文,仅攘而却之,不能深入其地者,用车故也。中行穆 子之败狄于大卤,得之毁车崇卒。而智伯欲伐仇犹,遗之大钟以开其 道,其不利于车可知矣。势不得不变而为骑。骑射,所以便山谷也。胡 服,所以便骑射也。"此虽论兵事、交通的情形,亦可以借鉴而明。总 而言之,交通所至之地愈广,而道路大抵失修,用车自不如乘马之便。 骑乘的事,就日盛一日了。

"水性使人通,山性使人塞。"水性是流动的,虽然能阻碍人,使其不得过去,你只要能利用它,它就可以帮你活动,节省你的劳力。山却不然,会多费你的抵抗力的。所以到后世,水路的交通,远较陆路交通为发达。长江流域的文明,本落黄河流域之后,后来却反超过其上,即由于此。唐朝的刘晏说:"天下诸津,舟航所聚,旁通巴汉,前指闽越,七泽十薮,三江五湖,控引河洛,兼包淮海,弘舸巨舰,千轴万艘,交贸往来,昧旦永日。"可以见其盛况了。《唐语林补遗》说:"凡东南都邑,无不通水。故天下货利,舟楫居多。舟船之盛,尽于江西。编蒲为帆,大者八十余幅。江湖语曰:水不载万。言大船不过八九千石。"明朝郑和航海的船,长四十四丈,宽十八丈,共有六十二只。可以见其规模的弘大了。

因为水路交通利益之大,所以历代开凿的运河极多,长在一千里以下的运河,几乎数不着它。中国的大川,都是自西向东的,南北的水路交通,很觉得不便。大运河的开凿,多以弥补这缺憾为目的。《左氏》哀公九年,"吴城邗,沟通江淮"。此即今日的淮南运河。《史记·河渠书》说:"荥阳下引河东南为鸿沟,以通宋、郑、陈、蔡、曹、卫,与济、汝、淮、泗会。"鸿沟的遗迹,虽不可悉考,然其性质,则极似现在的贾鲁河,乃是所以沟通河淮两流域的。至后汉明帝时,则有从荥阳通至千乘的汴渠。此因当时的富力,多在山东,所以急图东方运输的便利。南北朝以后,富力集中于江淮,则运输之路亦一变。隋开通济渠,自东都引谷洛二水入河。又自河入汴,自汴入淮,以接淮南的邗沟。自江以南,则自京口达余杭,开江南河八百里。此即今日的江南运河。唐朝江淮漕转:二月发扬州,四月自淮入汴,六七月到河口,八九月入洛。自此以往,因有三门之险,乃陆运以入于渭。宋朝建都汴京,有东

西南北四河。东河通江淮。亦称里河。西河通怀、孟。南河通颍、寿。亦称外河。现在的惠民河,是其遗迹。北河通曹、濮。四河之中,东河之利最大。淮南、浙东西、荆湖南北之货,都自此入汴京。岭表的金银香药,亦陆运至虔州入江。陕西的货,有从西河入汴的,亦有出剑门,和四川的货,同至江陵入江的。宋史说东河所通,三分天下有其二,虽是靠江淮等自然的动脉,运河连接之功,亦不可没的。元朝建都北平,交通之目的又异。乃引汶水分流南北,而现在的大运河告成。

海路的交通,已略见第十一章。唐咸通时,用兵交趾,湖南、江西,运输甚苦,润州人陈磻石创议海运。从扬子江经闽、广到交趾。大船一艘,可运千石。军需赖以无缺。是为国家由海道运粮之始。元、明、清三代,虽有运河,仍与海运并行。海运所费,且较河运为省。近代轮船未行以前,南北海道的运输,亦是很盛的。就到现在,南如宁波,北如营口,帆船来往的仍甚多。

水道的交通, 虽极发达, 陆路的交通, 却是颇为腐败的。《日知 录》说当时的情形:"涂潦遍于郊关,污秽钟于辇毂。"《街道》条。又 说:"古者列树以表道。""下至隋唐之代,而官槐官柳,亦多见之诗 篇。""近代政废法弛,任人斫伐。周道如砥,若彼濯濯。"《官树》 条。"《唐六典》:凡天下造舟之梁四,石柱之梁四,木柱之梁三,巨 梁十有一,皆国工修之。其余皆所管州县,随时营葺。其大津无梁, 给船人,量其大小难易,以定其差等。今畿甸荒芜,桥梁废坏。雄莫之 间,秋水时至,年年陷绝。曳轮招舟,无赖之徒,借以为利。潞河舟 子,勒索客钱,至烦章劾。司空不修,长吏不问,亦已久矣。 注》:"成化八年,九月,丙申,顺天府府尹李裕言:本府津渡之处, 每岁水涨,及天气寒冱,官司修造渡船,以便往来。近为无赖之徒, 冒贵戚名色,私造渡船,勒取往来人财物,深为民害。乞敕巡按御 史,严为禁止。从之。"况于边陲之境,能望如赵充国治湟陿以西道桥 七十所,令可至鲜水,从枕席上过师哉?"《桥梁》条。观此,知路政 之不修, 亦以宋以后为甚。其原因, 实与建筑之颓败相同。前清末年, 才把北京道路,加以修理。前此是与顾氏所谓"涂潦遍于郊关,污秽钟 于辇毂",如出一辙的。全国除新开的商埠外,街道比较整齐宽阔的, 没有几处。南方多走水道,北方旱路较多,亦无不崎岖倾仄。间有石 路,亦多年久失修。路政之坏,无怪全国富庶之区,都偏于沿江沿海 了。

因路政之坏,交通乃不能利用动物之力而多用人力。《史记·夏本

纪》"山行乘權",《河渠书》作"山行即桥"。按禹乘四载,又见《吕览·慎势》,《淮南·齐俗训》、《修务训》,《汉书·沟洫志》。又《史记集解》引《尸子》及徐广说,所作字皆互异。山行權与桥外,又作梮,作蔂,作樏,作欙,蔂、樏、欙,系一字,显而易见。梮字见《玉篇》,云:"舆食器也。又土轝也。"雷浚《说文外编》云:"土轝之字,《左氏》作梮。按见襄公九年。"《汉书·五行志》引作輂,《说文》:"輂,大车驾马也。"按《孟子》:"反蘽梩而掩之。"《赵注》云:"虆梩,笼臿之属,可以取土者也。"蔂、樏、欙并即虆梩,与梮并为取土之器,驾马则称为輂,亦以音借而作桥。后又为之专造轿字,则即淮南王《谏伐闽越书》所谓"舆轿而逾岭"。其物本亦车属,后因用诸山行,乃以人舁之。所以韦昭说:"梮木器,如今舆状,人举以行。"此物在古代只用诸山行,后乃渐用之平地。王安石终身不乘肩舆,可见北宋时用者尚少,南渡以后,临安街道,日益狭窄,乘坐的人,就渐渐的多了。《明史·舆服志》:宋中兴以后,以征伐道路险阻,诏百官乘轿,名曰竹轿子,亦曰竹舆。

行旅之人,不论在路途上,以及到达地头之后,均须有歇宿之所。 古代交通未盛, 其事率由官营。《周官·野庐氏》,"比国郊及野之道 路,宿息,井树";《遗人》,"凡国野之道:十里有庐,庐有饮食。三 十里有宿,宿有路室,路室有委。五十里有市,市有候馆,候馆有 积";都是所以供给行旅的。到达之后,则"卿馆于大夫,大夫馆于士, 《仪礼·觐礼》。此即《礼记·曾子问》所谓"卿大夫之家 士馆于工商"。 曰私馆"。另有"公宫与公所为",谓之公馆。当时的农民,大概无甚往 来, 所以只有卿士大夫和工商之家, 从事于招待, 但到后来, 农民出外 的也多了。新旅客的增加,必非旧式的招待所能普遍应付,就有借此以 图利的,是为逆旅。 《商君书·垦令篇》说:"废逆旅,则奸伪躁心私交 疑农之民不行。逆旅之民,无所于食,则必农。"这只是陈旧的见解。 《晋书·潘岳传》说: 当时的人, 以逆旅逐末废农, 奸淫亡命之人, 多 所依凑。要把它废掉。十里置一官權, 使老弱贫户守之。差吏掌主, 依 客舍之例收钱。以逆旅为逐末废农,就是商君的见解。 《左氏》僖公二 年,晋人假道于虞以伐虢,说"虢为不道,保于逆旅,以侵敝邑之南 鄙",可见晋初的人,说逆旅使奸淫亡命,多所依凑,也是有的。但以 大体言之,则逆旅之设,实所以供商贾之用,乃是随商业之盛而兴起 的。看潘岳的驳议,便可明白。无法废绝商业,就无法废除逆旅。若要 改为官办,畀差主之吏以管理之权,一定要弊余于利的。潘岳之言,亦 极有理。总而言之: (一)交通既已兴盛,必然无法遏绝,且亦不宜遏 绝。(二)官吏经营事业,其秩序必尚不如私人。两句话,就足以说明

逆旅兴起的原因了。汉代的亭,还是行人歇宿之所。甚至有因一时没有住屋,而借居其中的。见《汉书·息夫躬传》。魏晋以后,私人所营的逆旅,日益兴盛,此等官家的事业,就愈益废坠,而浸至于灭绝了。

接力赛跑,一定较诸独走长途,所至者要远些,此为邮驿设置的原理。《说文》:"邮,境上行书舍也。"是专以通信为职的。驿则所以供人物之往来。二者设置均甚早。人物的往来,并不真要靠驿站。官家的通信,却非有驿站不可。在邮政电报开办以前,官家公文的传递,实利赖之。其设置遍于全国。元代疆域广大,藩封之地,亦均设立,以与大汗直辖之地相连接。规模不可谓不大。惜乎历代邮驿之用,都止于投递公文,未能推广之以成今日的邮政。民间寄书,除遣专使外,就须展转托人,极为不便。到清代,人民乃有自营的信局。其事起于宁波。逐渐推广,几于遍及全国。而且推及南洋。其经营的能力,亦不可谓之不伟大了。

铁路、轮船、摩托车、有线、无线电报的发明,诚足使交通、通信,焕然改观。这个,诚然是文明进步之赐,然亦看用之如何。此等文明利器,能用以开发世界上尚未开发的地方,诚足为人类造福。若只在现社会机构之下,为私人所有,用以为其图利的手段,则其为祸为福,诚未易断言,现代的物质文明,有人歌诵他,有人咒诅它。其实物质文明的本身,是不会构祸的,就看我们用之是否得当。中国现在的开发西南、西北,在历史上将会成为一大事。交通起于陆地,进及河川、沿海,再进及于大洋,回过来再到陆地,这是世界开发必然的程序。世界上最大最未开发的地方,就是亚洲的中央高原,其中又分为两区:(一)为蒙古、新疆等沙漠地带,(二)为西康、青海、西藏等高原。中国现在,开发西南、西北,就是触着这两大块未开辟之地。我们现在还不觉得,将来,这两件事的成功,会使世界焕然改观,成为另一个局

面。

## 第15章 教育

现在所谓教育,其意义,颇近乎从前所谓习。习是人处在环境中,于不知不觉之间,受其影响,不得不与之俱化的。所谓入芝兰之室,久而不闻其香;居鲍鱼之肆,久而不知其臭。所以古人教学者,必须慎其所习。孟母教子,要三次迁居,古训多重亲师取友,均系此意。因此,现代所谓教育,要替学者另行布置出一个环境来。此自非古人所及。古人所谓教,只是效法的意思。教人以当循之道谓之故;受教于人而效法之,则谓之学;略与现在狭义的教育相当。人的应付环境,不是靠生来的本能,而是靠相传的文化。所以必须将前人之所知所能,传给后人。其机关,一为人类所附属的团体,即社团或家庭;一为社会中专司保存智识的部分,即教会。

读史的人,多说欧洲的教育学术,和宗教的关系深;中国的教育学术和宗教的关系浅。这话诚然不错。但只是后世如此。在古代,中国的教育学术和宗教的关系,也未尝不密切。这是因为司高等教育的,必为社会上保存智识的一部分,此一部分智识,即所谓学术,而古代的学术,总是和宗教有密切关系的缘故。古代的大学,名为辟雍,与明堂即系同物。已见第七、十四两章。所以所谓大学,即系王宫的一部分。蔡邕《明堂论》引《易传》说:"大子旦入东学,昼入南学,暮入西学。在中央曰大学,天子之所自学也。"脱北学一句。又引《礼记·保傅篇》说:"帝入东学,上亲而贵仁;入西学,上贤而贵德;入南学,上齿而贵信;入北学,上贵而尊爵;入大学,承师而问道。"所指的,都是此种王宫中的大学。后来文化进步,一切机关,都从王宫中分析出来,于

是明堂之外,别有所谓大学。此即《礼记·王制》所说的"大学在郊"。 《王制》又说"小学在公宫南之左"。按小学亦是从王宫中分化出来的。 古代门旁边的屋子唤做塾。《礼记·学记》说:"古之教者家有塾。"可 见贵族之家, 子弟是居于门侧的。 《周官》教国子的有师氏、保氏。师 氏居虎门之左。保氏守王闱。蔡邕说南门称门,西门称闱。汉武帝时, 公玉带上《明堂图》,水环宫垣,上有楼,从西南入。见第十四章。可 见古代的明堂,只西南两面有门,子弟即居于此。子弟居于门侧,似由 最初使壮者任守卫之故。后来师氏、保氏之居门闱, 小学之在公宫南 之左, 地位方向, 还是从古相沿下来的。师氏所教的为三德、一曰至 德,以为道本。二曰敏德,以为行本。三曰孝德,以知逆恶。按至 德,大概是古代宗教哲学上的训条,孝德是社会政治上的伦理训条。 三行,一曰孝行,以亲父母。二曰友行,以尊贤良。三曰顺行,以事 师长。保氏所教的为六艺、一曰五礼。二曰六乐。三曰五射。四曰五 御。五曰六书。六曰九数。六仪,一曰祭祀之容。二曰宾客之容。 曰朝廷之容。四曰丧纪之容。五曰军旅之容。六曰车马之容。这是古 代贵族所受的小学教育。至于大学,则《王制》说"春秋教以礼乐,冬 夏教以诗书"。此所谓礼乐,自与保氏所教六艺中的礼乐不同,当是宗 教中高等的仪式所用。诗即乐的歌辞。书当系教中的古典。古代本没有 明确的历史,相沿的传说,都是和宗教夹杂的,印度即系如此。然则此 等学校中,除迷信之外,究竟还有什么东西没有呢?有的。 (一) 为与 宗教相混合的哲学。先秦诸子的哲学见解,大概都自此而出,看第十七 章可明。(二)为涵养德性之地。梁启超是不信宗教的。当他到美洲去 时,每逢星期日,却必须到教堂里去坐坐。意思并不是信他的教,而是 看他们礼拜的秩序, 听其音乐, 以安定精神。这就是子夏说"学而优则 仕, 仕而优则学"之理。《论语·子张篇》。仕与事相通, 仕就是办事。 办事有余力,就到学校中去涵养德性,一面涵养德性,一面仍应努力于 当办之事,正是德育、智育并行不悖之理。管大学的官,据《王制》是 大乐正,据《周官》是大司乐。俞正燮《癸巳类稿》有《君子小人学道 是弦歌义》,说古代乐之外无所谓学,尤可见古代大学的性质。古代乡 论秀士,升诸司徒,司徒升之于学,学中的大乐正,再升诸司马,然后 授之以官。又诸侯贡士,天子试之于射宫。其容体比于礼,其节比于 乐,而中多者,则得与于祭。均见第七章。这两事的根源,是同一的。 即人之用舍,皆决之于宗教之府。"出征执有罪,反释奠于学",《礼记 ·王制》。这是最不可解的。为什么明明是用武之事, 会牵涉到学校里 来呢?可见学校的性质,决不是单纯的教育机关了。然则古代所以尊师 重道,大学之礼,虽诏于天子,无北面; 《礼记·学记》。养老之礼, 天子要袒而割牲,执酱而馈,执爵而酯,《礼记·乐记》。亦非徒以其

为道之所在, 齿德俱尊, 而因其人本为教中尊宿之故。凡此, 均可见古 代的大学和宗教关系的密切。贵族的小学教育,出于家庭,平民的小学 教育,则仍操诸社团之手。《孟子》说:"夏曰校,殷曰序,周曰庠, 学则三代共之。"学指大学言,校、序、庠都是民间的小学。第五章所 述: 平民住居之地, 在其中间立一个校室, 十月里农功完了, 公推有年 纪的人,在这里教育未成年的人,就是校的制度。所以《孟子》说"校 者教也"。又说"序者射也,庠者养也",这是行乡射和乡饮酒礼之地。 孔子说:"君子无所争,必也射乎?揖让而升,下而饮,其争也君 子。"《论语·八佾篇》。又说:一看乡饮酒礼,便知道明贵贱,辨隆 杀,和乐而不流,弟长而无遗,安燕而不乱等道理。所以说:"吾观于 乡,而知王道之易易也。"《礼记·乡饮酒义》。然则庠序都是行礼之 地, 使人民看了, 受其感化的。正和现在开一个运动会, 使人看了, 知 道武勇、刚毅、仁侠、秩序等的精神,是一样的用意。行礼必作乐,古 人称礼乐可以化民,其道即由于此。并非是后世的王礼,天子和百官, 行之于庙堂之上,而百姓不闻不见的。汉朝人所谓庠序,还系如此。与 现在所谓学校,偏重智识传授的,大不相同。古代平民的教育,是偏重 于道德的。所以兴学必在生计问题既解决之后。孟子说庠序之制,必与 制民之产并言。见《孟子·梁惠王上篇》。《王制》亦说:"食节事时, 民咸安其居,乐事劝功,尊君亲上,然后兴学。"生计问题既解决之 后, 教化问题, 却系属必要。所以又说: "饱食暖衣, 逸居而无教, 则 近于禽兽。"《孟子·滕文公上篇》。又说:"君子如欲化民成俗,其必 由学乎?"《学记》。

以上是古代社会,把其传统的所谓做人的道理,传给后辈的。贵族有贵族立身的方法,平民有平民立身的方法,其方法虽不同,其为立身之道则一。至于实际的智识技能,则得之必由于实习。实习即在办理其事的机关里,古称为宦。《礼记·曲礼》说"宦学事师",《疏》引熊氏云:"宦谓学仕官之事。"官就是机关,仕官,就是在机关里办事。学仕官之事,就是学习在机关里所办的事。这种学习,是即在该机关中行之的,和现在各机关里的实习生一般。《史记·秦始皇本纪》:昌平君发卒攻嫪毐,战咸阳,斩首数百,皆拜爵。及宦者皆在战中,亦拜爵一级。《吕不韦列传》:请客求宦为嫪毐舍人千余人。《汉书·惠帝纪》:即位后,爵五大夫,吏六百石以上,及宦皇帝而知名者,有罪当盗械者,皆颂系。此所谓宦,即系学仕于其家。因为古代卿大夫及皇大子之家,都系一个机关。嫪毐之家,食客求宦者至千余人,自然未必有正经的事情可办,亦未必有正经的事情可以学习。正式的机关则不然。九流之学,必出于王官者以此。参看第十七章。子路说:"有民人焉,

有社稷焉,何必读书,然后为学?"《论语·先进篇》。就是主张人只要在机关里实习,不必再到教会所设的学校里,或者私家教授,而其宗旨与教会教育相同的地方去学习。《史记·孔子世家》说,孔子以诗、书、礼、乐教,可见孔子的教育,与古代学校中传统的教育相近。并不是说不要学习,就可以办事。

古代的平民教育,有其优点,亦有其劣点。优点是切于人的生活。 劣点则但把传统的见解,传授给后生,而不授以较高的智识。如此,平民就只好照着传统的道理做人,而无从再研究其是非了。大学中的宗教哲学,虽然高深,却又去实际太远。所以必须到东周之世,各机关中的才智之士,将其(一)经验所得的智识,及(二)大学中相传的宗教哲学,合而为一,而学术才能开一新纪元。此时的学术,既非传统的见解所能限,亦非复学校及机关所能容,乃一变而为私家之学。求学问的,亦只得拜私人为师。于是教育之权,亦由官家移于私家,乃有先秦诸子聚徒讲学之事。

社会上新旧两事物冲突,新的大概都是合理的。因为必旧的摇动 了,然后新的会发生,而旧的所以要摇动,即由于其不合理。但此理是 不易为昔人所承认的,于是有秦始皇和李斯的办法:"士则学习法令辟 禁。""欲学法令,以吏为师。"这是想恢复到政教合一之旧。所以要恢 复政教合一,则因他们认为"人善其所私学,以非上之所建立",是天下 所以不治; 而当时的人, 所以要善私学以非上所建立, 全是出于朋党之 私,所谓"饰虚言以乱实"。《史记·秦始皇本纪》三十四年。这固然不 无相当的理由。然古代社会,矛盾不深刻,政治所代表的,就是社会的 公意,自然没有人出来说什么话。后世社会复杂了,各方面的矛盾,渐 渐深刻,政治总只代表得一方面,其(一)反对方面,以及(二)虽非 站在反对方面,而意在顾全公益的人,总不免有话说。这正是(一)有 心求治者所乐闻, (二)即以手段而论, 防民之口, 甚于防川, 亦是秉 政者所应希望其宣泄的。而始皇、李斯不知"天下有道,则庶人不议"。 《论语·季氏篇》。误以为庶人不议,则天下有道;至少庶人不议,天 下才可以走上有道的路,这就和时势相反了。人的智识,总不免于落 后,这也无怪其然。但社会学的公例,是不因人之不知,而加以宽恕 的, 该失败的总是要失败, 而秦遂因之倾覆。秦朝的灭亡, 固非儒生 所为, 然人心之不平, 实为其最大原因之一, 而儒生亦是其中的一部 分。

汉朝的设立学校,事在武帝建元五年。此时并未立学校之名,仅为

五经博士置弟子。在内由大常择补。在外由县、道、邑的长官,上所属 二千石,二千石察其可者,令与所遣上计之吏,同诣京师。这就是公孙 弘所说的"因旧官而兴焉"。不另设新机关。但因博士弟子,都有出身, 所以传业者浸盛。以上见《史记》、《汉书·儒林传》。至后汉,则光 武帝下车即营建大学。明、章二代,屡次驾幸。顺帝又增修校舍。至其 末年,游学诸生,遂至三万余人,为至今未曾再有的盛况。按赵翼《陔 余丛考》有一条,说两汉受学者都诣京师,其实亦不尽然。后汉所立, 不过十四博士,而《汉书·儒林传》说:"大师众至千余人。"《汉书·儒 林传》,不能证明其有后人增窜之迹,则此语至少当在东汉初年。可见 民间传业,亦并非不盛。然汉代国家所设立的大学,较后世为盛;事实 上比较的是学问的重心,则是不诬的。此因(一)当时社会,学问不如 后世的广布, 求学的自有走集学问中心地的必要。(二)则利禄使然, 参看第七章自明。前汉时,博士弟子,虽有出路,究系平流而进。后汉 则党人劫持选举,而大学为私党聚集,声气标榜之地。又此时学术在社 会上渐占重要地位。功臣、外戚及官吏等,亦多遣子弟入学。于是纨袴 子弟,搀杂其中,不能认真研究,而易与政治接近,就成《后汉书·儒 林传》所说的"章句渐疏,多以浮华相尚"了。汉末丧乱,既不能研究学 问,而以朋党劫持选举的作用亦渐失。魏文帝所立的大学,遂成学生专 为避役而来,博士并无学问可以教授的现状。详见《三国·魏志·王肃 传》《注》引《魏略》。

魏晋以后,学校仅为粉饰升平之具。所谓粉饰升平,并不是学校能 积极的替政治上装饰出什么东西来,而是消极的,倘使连学校都没有, 未免说不过去。所以苟非丧乱之时,总必有所谓学校。至其制度,则历 代又略有不同。晋武帝咸宁二年,始立国子学。按今文经说,只有大 学。大司乐合国之子弟,是出于《周官》的,是古文经说。两汉的政治 制度,大抵是根据今文学说的。东汉之世,古学渐兴,魏晋以后,今文 传授的统绪遂绝, 所以此时的政治制度, 亦渐采用古文学说了。自此以 后,元魏国子、大学并置。周只有大学。齐只有国子学。隋时,始令国 子学不隶大常,独立为一监。唐有国子学、大学、四门学、律学、书 学、算学,都属国子监。后律学改隶详刑,书学改隶兰台,算学改隶秘 阁。律学、书学、算学专研一种学问艺术,系专门学校性质。国子学、 大学、四门学,则系普通性质。国子学、大学,都只收官吏子弟,只有 四门学收一部分庶人,成为阶级性质了。这都是古文学说的流毒。四门 学在历史上,有两种性质:有时以为小学。此时则模仿《礼记·王制》 之说: 王大子、王子、群后的大子、卿大夫元士的适子,都可以直接 入学, 庶人则须节级而升, 因令其先入四门小学。然古代所谓学校,

本非研究学问之地。乡论秀士,升诸司徒,司徒升之于学,大乐正再升诸司马,不过是选举的一途。贵族世袭之世,得此已算开明。后世则用人本无等级,学校为研究学问之地,庶人的学问,未必劣于贵族,而令其节级而升,未免不合于理。将庶人及皇亲、国戚、官吏子弟所入的学校分离,那更是造出等级来了。又有弘文馆,属门下省,是专收皇亲的。崇文馆属东宫,是收皇大后、皇后亲属兼及官吏子孙的。总之,学校只是政治上的一个机关,学生只是选举上的一条出路,和学术无甚关系。学校中未必真研究学术,要研究学术,亦不一定要入学。

把学校看做提倡学术,或兴起教化之具,其设立,是不能限于京师 的。汉武帝时, 虽兴起大学, 尚未能注意地方。其时只有贤长官如文翁 等,在其所治之地,自行提倡。见《汉书·循吏传》。到元帝令郡国皆 设五经百石卒史,才可算中央政府,以命令设立地方学校的权舆。但汉 朝人眼光中,所谓庠序,还不是用以提倡学术,而是用以兴起教化的。 所以元帝所为,在当时的人看起来,只能算是提倡经学,并不能算是设 立地方学校。这个,只要看《汉书·礼乐志》的议论,便可知道。隋、 唐时,各州县都有学。隋文帝曾尽裁大学、四门学及州县学,仅留国 子生七十人。炀帝时恢复。然只法令如此。在唐时,大概只有一笔释 奠之费,以祭孔子。事见《唐书·刘禹锡传》。按明清之世,亦正是如 此。所谓府、州、县学,寻常人是不知其为学校,只知其为孔子庙的。 所以有人疑惑:"为什么佛寺、道观,都大开了门,任人进去,独有孔 子庙却门禁森严?"当变法维新之初,有人想把孔子抬出来,算做中国 的教主,以和基督教相抗,还有主张把文庙开放,和教堂一样的。殊不 知中国本无所谓孔子庙。孔子乃是学校里所祭的先圣或先师。 文王世子》: "凡入学,必释奠于先圣、先师。"先圣是发明家。先师 是把发明家的学问,流传下来的人。此项风气,在中国流行颇广。凡 百事业,都有其所崇奉的人,如药业崇奉神农,木匠崇奉鲁班,都是 把他认作先圣。儒家是传孔子之道的, 所以把孔子认作先圣, 传经的 人,认作先师。古文学说既行,认为孔子所传的,只是古圣王之道, 尤其直接模范的是周公。周朝集古代治法的大成,而其治法的制定, 皆由于周公。所以周公可以看做发明家的代表。于是以周公为先圣, 孔子为先师。然孔子为中国所最尊的人,仅仅乎把他看做传述者,不 足以餍足宗教心理。于是仍改奉孔子为先圣。自宋学兴起以后,所谓 孔子之道者又一变。认为汉唐传经儒生,都不足以代表孔子之学。宋 代诸儒, 崛起于千载之后, 乃能遥接其道统。于是将宋以后的理学 家,认为先师。此即所谓从祀。汉至唐传经诸儒,除品行恶劣者外,

亦不废黜。是为历代所谓先圣先师者的变迁。寺庙可以公开,学校是 办不到的。现在的学校,从前的书院、义塾,又何尝能大开其门,任人 出入呢? 然令流俗之人,有此误会,亦可见学校的有名无实了。

魏晋以后,看重学校的有两个人:一个是王安石,一个是明太祖。 王安石的意思, 是人才要由国家养成的。科举只是取人才, 不是养人 才,不能以此为已足。照安石的意思,改革科举,只是暂时的事,论根 本,是要归结到学校养士的。所以于大学立三舍之法。即外舍、内舍、 上舍,学生依次而升。到升入上舍,则得免发解及礼部试,而特赐之以 进士第。哲宗元符二年,令诸州行三舍法。岁贡其上舍生,附于外舍。 徽宗遂特建外学,以受诸州贡士。并令大学内的外舍生,亦出居外学。 遂令取士悉由学校升贡, 其州郡发解及礼部试并停。后虽旋复, 然在这 一时期中的立法, 亦可谓很重视学校了。按(一)凡事都由国家主持, 只有国小而社会情形简单的时代,可以办到。国大而社会复杂,根本是 不可能的,因为(甲)国家不但不能胜此繁重的职务,(乙)并不能尽 知社会的需要。因(甲)则其所办之事,往往有名无实,甚或至于有 弊。因(乙)则其所办之事,多不能与社会趋势相应,甚或顽固守旧, 阻碍进步。所以积极的事情,根本是不宜于国家办的。现在政治学上, 虽亦有此项主张,然其理论漏洞甚多,至多只可用以应急,施诸特殊的 事务,断非可以遍行常行的道理。这话太长了,现在不能详论。然可用 以批评宋时的学校,总是无疑的。所以当时的学校,根本不会办得好。 (二)而况自亡清以前,学堂奖励章程废止以前。国家把学校科举, 都看做登庸官吏之法,入学者和应科举者一样,都是为利禄而来,又何 以善其后呢?其中固有少数才智之士。然亦如昔人论科举的话,"乃人 才得科举,非科举得人才"。此等人在学校中,并不能视为学校所养 成。

安石变科举法后,感慨道:"本欲变学究为秀才,不料变秀才为学究。"秀才是科举中最高的一科,学究则是最低的。熙宁贡举法所试,较诸旧法,不能不说是有用些。成绩之所以不良,则由学问的好坏,甚而至于可以说是有无,都判之于其真假,真就是有,假就是无。真假不是判之于其所研究的门类、材料,而是判之于其研究的态度、方法的。态度和方法,判之于其有无诚意。可以挟利用的意见,即视为手段而学习的,至多是技术,决不是学问。此其原理,在学校与科举中,并无二致。以得奖励为目的的学校,其结果,只能与科举一样。

凡国家办的事,往往只能以社会上已通行的,即大众所公认的理论

为根据。而这种理论,往往是已经过时的,至少是比较陈旧的。因为不 如此,不会为大众所承认。其较新鲜的、方兴的,则其事必在逐渐萌 芽, 理论必未甚完全, 事实亦不会有什么轰轰烈烈的, 提给大众看, 国 家当然无从依据之以办事。所以政治所办理的事情,往往较社会上自然 发生的事情为落后。教育事业,亦是如此。学问是不宜于孤独研究的。 因为(一)在物质方面,供给不易完全;(二)在精神方面,亦不免孤 陋寡闻之诮。所以研究学问的人,自然会结成一种团体。这个团体,就 是学校。学校的起源,本是纯洁的,专为研究学问的,惜乎后来变为国 家养成人才之所。国家养成人才,原是很好的事,但因(一)事实上, 国家所代表的, 总是业经通行, 已占势力的理论。所以公家所立的学 校,其内容,总要比较陈旧些。社会上新兴的,即在前途有真正需要, 而并非在过去占有势力的学科,往往不能尽力提倡。(二)而且其本 身, 总不免因利禄关系而腐化。于是民间有一种研究学问的组织兴起 来,这便是所谓书院。书院是起于唐、五代之间的。宋初,有所谓四大 书院者,朝廷咸赐之额。曰白鹿,在庐山白鹿洞,为南唐升元中所 建; 曰石鼓, 唐元和中衡州守李宽所建; 曰应天, 宋真宗时, 府民曹 诚所建; 曰岳麓, 宋开宝中, 潭州守朱洞所建。此系据《通考》。 《玉海》有嵩阳而无石鼓。嵩阳,在登封县大室山下,五代时所建。 此外赐额、赐田、赐书的还很多。但书院并不靠朝廷的奖励和补助。书 院之设,大概由(一)有道德学问者所提倡,(二)或为好学者的集 合, (三) 或则有力者所兴办。他是无所为而为之的, 所以能够真正研 究学问,而且真能跟着风气走。在理学盛行时代,则为讲学的中心;在 考据之学盛行的时代,亦有许多从事于此的书院;即其确证。新旧两势 力,最好是能互相调和。以官办的学校,代表较旧的、传统的学术;以 私立的学校,代表较新的、方兴的学术;实在是最好的办法。

宋朝国势虽弱,然在文化上,不能说是没有进步的。文化既进步,自然觉得有多设学校的必要。元朝的立法,就受这风气的影响。元朝的国子监,本是蒙古、色目和汉人,都可以进的。蒙古人试法从宽,授官六品;色目人试法稍密,授官七品;汉人试法最密,授官从七品,则系阶级制度。然在京师,又有蒙古国子学。诸路有蒙古字学。仁宗延祐元年,又立回回国子学,以肄习其文字。诸路、府、州、县皆有学。世祖至元二十八年,又令江南诸路学及各县学内设小学,选老成之士教之。或自愿招师,或自受家学于父兄者,亦从其便。其他先儒过化之地,名贤经行之所,与好事之家,出钱米赡学者,并立为书院。各省设提举二员,以提举学校之事。官家竭力提倡,而仍承认私家教育的重要,不可谓非较进步的立法。此项法令,能否真正实行,固未可知,然

在立法上,总是明朝的前驱。

明朝的学校,立法是很完密的。在昔时把学校看做培植人才,政治 上的人才。登庸官吏的机关,而不视为提高文化,普及教育的工具,其 立法不过如此而止, 其扩充亦只能到这地步了。然而其法并不能实行, 这可见法律的拗不过事实。明朝的大学,名为国子监。太祖看得国子 监,是极重的。所用的监官,都是名儒。规则极严,待诸生甚厚。又创 历事之法, 使在各机关中实习, 曾于一日之间, 擢用国子生六十余人为 布、按两司官。其时国子诸生,扬历中外者甚众,可谓极看重学校的 了。然一再传后,科举积重,学校积轻,举贡的选用,遂远不能与进士 比。而自纳粟入监之例开后,且被视为异途。国子生本是从府、州、县 学里来的。府、州、县学学生升入国子监的,谓之贡生。有岁贡、按年 依定额升入。选贡、选拔特优的。恩贡、国家有庆典时,特许学生升 入国学,即以当充岁贡者充之,而以其次一名充岁贡。纳贡府、州、 县学生纳粟出学。之别。举人亦可入监。后又取副榜若干, 书。府、州、县学,府有教授,州有学正,县有教谕,其副概称训导。 学生各有定额。初设的都由学校供给饮食,后来增广学额,则不能然。 于是称初设的为廪膳生员,增广的为增广生员。后又推广其额,谓之附 学生员。于是新取入学的, 概称附学生员。依考试的成绩, 递升为增 广、廪膳。廪膳生资格深的,即充岁贡。入学和判定成绩的考试,并非 由教谕、训导举行, 而是另行派员主持的。入学之试, 初由巡按御史或 布按两司及府、州、县官,后特置提督学政,巡历举行。 僻远之地,为 巡历所不能至者,或仍由巡按御史及分巡道。学政任期三年。三年之 中,考试所属府、州、县学生两次:一次称岁考,是用以判定成绩优劣 的:一次称科考,在举行科场之年,择其优者,许应乡试。国子监生, 毕业后可以入官的,府、州、县学生,则无所谓毕业。其出路:只有 (二) 贡入国子监。如其不然,则始终只是一 (一)应科举中式, 生。要到五十岁之后,方许其不应岁试。未满五十而不应岁试,试时亦 可请假,但下届须补。清制,缺至三次者,即须斥革。其学籍, 县学生不能应科举,府、州、 具学生除贡入大学 取消掉的。非府、州、 外, 亦非应科举不能得出路, 这是实行宋以来学校科举相辅而行的理想 的。在当时,确是较进步的立法。然而法律拗不过事实。事实上,国家 一定要人来读书,除非(一)学校中真有学问,为在校外 所设的学校, (二) 法令严切,不真在校学习,即不能得到出路。但当 所学不到的。 时的学校,即使认真教授,其程度,亦不会超过民间的教育,而况并不 教授? 既然并不教授, 自无从强迫学生在学。于是除国子监在京师首善 之地, 且沿明初认真办理之余, 不能竟不到监, 乃斤斤和监官计较"坐

监"的日数外,府、州、县学,皆阒无其人,人家仍只目它为文庙。学校的有名无实,一方面,固表现政治的无力,一方面,也表示社会的进步。因为社会进步了,到处都有指导研究的人,供给研究的器,人家自然无庸到官立的学校里来了。我们现在,如其要读中国的旧书,并不一定要进学校。如其要研究新学问,有时非进学校不可,甚至有非到外国去不可的。就因为此种学术,在社会上还未广布。清朝的学制,是和明朝大同的。所不同的,则明朝国子监中的荫生,分为官生、恩生。官生是限以官品的。学生父兄的官品。恩生则出自特恩,不拘品级。清制分为难荫及恩荫。恩荫即明代的官生。难荫谓父兄殉难的,其条件较恩荫为优。又清制,除恩副岁贡生外,又有优、拔二贡。优贡三岁一行。每一督学使者,岁科两试俱讫后,就教官所举优行生,加以考试,再择优送礼部考试,许其入国子监读书。拔贡十二年举行一次。合岁科两试优等生,钦命大臣,会同督抚复试。送吏部,再应廷试,一、二等录用,三等入监。但入监都是有名无实的。

以上所述的,大体都是官办的学校,为政治制度的一部分,和选举制度有关。其非官办的,亦或具有学校的性质,如书院是。至于不具学校形式的。则有(一)私人的从师读书,(二)或延师于家教授。其教授的内容,亦分为两种:(一)是以应科举为目的的,可谓士人所受的教育。(二)又一种,但求粗知文义,为农、工、商家所受。前者既不足以语于学问,后者又不切于实用。这是因为从前对于教育,无人研究,不过模模糊糊,蹈常习故而行之而已。至清末,变法以来,才有所谓新式的教育,就是现行的制度。对于文化的关系,人所共知,不烦深论。学校初兴时,还有所谓奖励。大学毕业视进士,大学预科、高等学堂视举人。中等学校以下,分别视贡生及附生等。这还带有政治的性质。民国时代,把奖励章程废去,才全和科举绝缘。

## 第16章 语文

语言文字的发明,是人类的一个大进步。(一)有语言,然后人类能有明晰的概念。(二)有语言,然后这一个人的意思,能够传达给那一个人。(甲)而不须人人自学。(乙)且可将个人的行为,化作团体的行为。单有语言,还嫌其空间太狭,时间太短,于是又有文字,赋语言以形,以扩充其作用。总之,文字语言,是在空间上和时间上,把人类联结为一的。人类是非团结不能进化的,团结的范围愈广,进化愈速,所以言语文字,实为文化进化中极重要的因素。

以语言表示意思,以文字表示语言,这是在语言文字,发达到一定阶段之后看起来是如此。在语言文字萌芽之始,则并不是如此的。代表意思,多靠身势。其中最重要的是手势。中国文字中的"看"字,义为以手遮目,最能表示身势语的遗迹。与语言同表一种意象的,则有图画。图画简单化,即成象形文字。图画及初期的象形文字,都不是代表语言的。所以象形文字,最初未必有读音。图画更无论了。到后来,事物繁复,身势不够表示,语言乃被迫而增加。语言是可以增加的,(一)图画及象形文字,则不能为无限的增加,且其所能增加之数,极为有限;(二)而凡意思皆用语言表示,业已成为习惯;于是又改用文字代表语言。文字既改为代表语言,自可用表示声音之法造成,而不必专于象形,文字就造的多了。

中国文字的构造,旧有六书之说。即(一)象形,(二)指事,(三)会意,(四)形声,(五)转注,(六)假借。六者之中,第五

种为文字增加的一例,第六种为文字减少的一例,只有前四种是造字之 法。许慎《说文解字·序》说:"黄帝之史仓颉,见鸟兽蹄远之迹,知分 理之可相别异也,初造书契。"又说:"仓颉之初作书,盖依类象形,故 谓之文。其后形声相益,即谓之字。"按许氏说仓颉造字,又说仓颉是 黄帝之史,这话是错的。其余的话,则大概不错。字是用文拼成的,所 以文在中国文字中,实具有字母的作用。旧说谓之偏旁。象形、指事、 会意、形声四种中, 只有象形一种是文, 余三种都是字。象形就是画成 一种东西的形状,如、、、、此字须横看。、《说文》:"象臂胫之 形。"按:此所画系人的侧面,而又略去其头未画。、上系头,中系两 臂,小孩不能自立,故下肢并而为一。 《说文》:"象人 形。"按:此系人的正面形,而亦略画其头。只有子字是连头画出的。 按画人无不画其头之理,画人而不画其头,则已全失图画之意矣。于 此,可悟象形文字和图画的区别。等字是。(一)天下的东西,不都 有形可画。(二)有形可画的,其形亦往往相类。画得详细了,到足以 表示其异点,就图画也不能如此其繁。于是不得不略之又略,至于仅足 以略示其意而止。倘使不加说明,看了它的形状,是万不能知其所指 的。即或可以猜测, 亦必极其模糊。此为象形文字与图画的异点。象形 文字所以能脱离图画而独立者以此。然如此,所造的字,决不能多。指 事:旧说是指无形可象的事,如人类的动作等。这话是错的。指,就是 指定其所在。事物二字,古代通用。指事,就是指示其物之所在。 文》所举的例,是上下二字。卫恒《四体书势》说"在上为上,在下为 下", 其语殊不可解。我们看《周官·保氏》《疏》说"人在一上为上, 人在一下为下",才知道《四体书势》,实有脱文。 《说文》中所载古 文上丁二字,乃系省略之形。其原形当如篆文作፮፮。一画的上下系人 字,借人在一画之上,或一画之下,以表示上下的意思。这一画,并非 一二的一字, 只是一个界画。《说文》中此例甚多。用此法, 所造的 字,亦不能多。会意的会训合。会意,就是合两个字的意思,以表示一 个字的意思。如《说文》所举人言为信,止戈为武之类。此法所造的 字,还是不能多的。只有形声字,原则上是用两个偏旁,一个表示意 义,一个表示声音。凡是一句话,总自有其意义,亦自有其声音的。如 此,造字的人,就不必多费心思,只要就本语的意义,本语的声音,各 找一个偏旁来表示它就够了。造的人既容易,看的人也易于了解。而且 其意义,反较象形、指事、会意为确实。所以有形声之法,而"文字之 用,遂可以至于无穷"。转注: 《说文》所举的例,是考老二字。声音 相近,意义亦相近。其根源本是一句话,后来分化为两句的。语言的增 加,循此例的很多。文字所以代表语言,自亦当跟着语言的分化而分 化。这就是昔人的所谓转注。夥、多两字,与考、老同例。假借则因

语言之用,以声音为主。文字所以代表语言,亦当以声音为主。语文合 一之世,文字不是靠眼睛看了明白的,还要读出声音来。耳朵听了等于 听语言。而明白其意义。如此,意义相异之语,只要声音相同,就可用 相同的字形来代表它。于是(一)有些字,根本可以不造: 字,虽造了,仍废弃不用,而代以同音的字;此为文字之所以减少,若 无此例,文字将繁至不可胜识了。六书之说,见于许《序》及《汉书· 艺文志》。作象形、象事、象意、象声、转注、假借。 《注》引郑司农之说。作象形、会意、转注、处事、假借、谐声。昔 固属大谬。即以为保氏教国子之法, 人误以为造字之法, 亦属不然。教 学童以文字,只有使之识其形, 明其音义,可以应用,断无涉及文字构 造之理。以上所举六书之说,当系汉时研究文字学者之说。其说是至汉 《周官》,保氏教国子以六书,当与《汉书·艺文志》所说 太史以六体试学童的六体是一,乃系字的六种写法, 正和现在字的有 行、草、篆、隶一样。 《汉书·艺文志》说:"古者八岁入小学,故 《周官》保氏掌养国子, 教之六书。谓象形、象事、象意、 注、假借, 造字之本也。汉兴, 萧何草律, 亦著其法, 曰: 童,能讽书九千字以上,乃得为史。又以六体试之。课最者以为尚 书,御史史书令史。吏民上书,字或不正,辄举劾。六体者, 奇字、篆书、隶书、缪篆、虫书, 皆所以通知古今文字, ""谓象形、象事、象意、象声、转注、假借, 八字, 定系后人窜入。惟保氏六书和太史六体是一, 所以说亦著其 法,若六书与六体是二,这亦字便不可通了。以六书说中国文字的构 造,其实是粗略的,读拙撰《字例略说》可明,商务印书馆本。然大 体亦尚可应用。旧时学者的风气,本来是崇古的; 一般人又误以六书为 仓颉造字的六法。造字是昔时视为神圣事业的,更无人敢于置议。其说 遂流传迄今。 《荀子·解蔽篇》说:"故好书者众矣,而仓颉独传者,壹 也。"可见仓颉只是一个会写字的人。然将长于某事的人,误认作创造 其事的人, 古人多有此误。如暴辛公善埙, 苏成公善篪, 篇》即云:暴辛公作埙,苏成公作篪。谯周《古史考》已驳其缪。见 《疏》。因此,生出仓颉造字之说。汉代纬书,皆认仓 见拙撰《中国文字变迁考》第 颉为古代的帝皇。 二章, 商务印书馆 本。又有一派,因《易经·系辞传》说"上古结绳而治,后世圣人易之以 书契",蒙上"黄帝、尧、舜,垂衣裳而天下治",认为上古圣人,即是 黄帝。司记事者为史官,因以仓颉为黄帝之史。其实二者都是无稽的。 还有《尚书》伪孔安国《传序》,以三坟为三皇之书,五典为五帝之 典,而以伏羲、神农、黄帝为三皇,就说文字起于伏羲时,那更是无据 之谈了。

文字有形、音、义三方面,都是有变迁的。形的变迁,又有改变其字的构造,和笔画形状之异两种,但除笔画形状之异一种外,其余都非寻常人所知。字之有古音古义,每为寻常人所不知。至于字形构造之变,则新形既行,旧形旋废,人并不知有此字。所以世俗所谓文字变迁,大概是指笔画形状之异。其大别为篆书、隶书、真书、草书、行书五种。

(一) 篆书是古代的文字,流传到秦汉之世的。其文字,大抵刻在 简牍之上,所以谓之篆书。篆就是刻的意思。又因其字体的不同,而分 为(甲)古文,(乙)奇字,(丙)大篆,(丁)小篆四种。大篆,又 称为籀文。《汉书·艺文志》小学家有《史籀》十五篇。自注:"周宣王 太史作。"《说文解字·序》:"《史籀》者,周时史官教学童书也。"又 说:"《仓颉》七章者,秦丞相李斯所作也。《爰历》六章者,车府令 赵高所作也。《博学》七章者,太史令胡毋敬所作也。文字多取《史籀 篇》,而篆体复颇异,所谓秦篆者也。"然则大篆和小篆,大同小异。 现在《说文》所录籀文二百二十余, 该就是其相异的。其余则与小篆 同。小篆是秦以后通行的字。大篆该是周以前通行的字。至于古文,则 该是在大篆以前的。即自古流传的文字, 不见于《史籀》十五篇中的。 奇字即古文的一部分。所不同者, 古文能说得出他字形构造之由, 奇字 则否。所谓古文,不过如此。《汉书·艺文志》、《景十三王传》、 《楚元王传》载刘歆《移让大常博士书》,都说鲁恭王坏孔子宅,在壁 中得到许多古文经传。其说本属可疑。因为(一)秦始皇焚书,事在三 十四年。自此至秦亡, 止有七年。即下距汉惠帝四年除挟书律, 亦只有 二十三年。孔壁藏书,规模颇大,度非一二人所为。不应其事遂无人 知,而有待于鲁恭王从无意中发现。(二)假使果有此事,则在汉时实 为一大事。何以仅见于《汉书》中这三处,而他书及《汉书》中这三处 以外,绝无人提及其事。凡历史上较重大之事,总和别的事情有关系 的,也总有人提及其事,所以其文很易散见于各处。此三处: 王传》,不将坏孔子宅之事,接叙于其好治宫室之下,而别为数语,缀 于传末,其为作传时所无有,传成之后,再行加缀于末。显而易见。 《移让大常博士》,本系刘歆所说的话。《艺文志》也是以刘歆所做的 《七略》为本的。然则这两篇,根本上还是刘歆一个人的话。所以汉代 得古文经一事,极为可疑。然自班固以前,还不过说是得古文经,古文 经的本子、字句,有些和今文经不同而已,并没有说古文经的字,为当 时的人所不识。到王充作《论衡》,其《正说篇》,才说鲁恭王得百篇 《尚书》,武帝使使者取视,莫能读者。《尚书·伪孔安国传序》则称 孔壁中字为科斗书。谓科斗书废已久, 时人无能知者。孔安国据伏生所

传的《尚书》,考论文义,意谓先就伏生所传各篇,认识其字,然后 再用此为根据,以读其余诸篇。才能多通得二十五篇。这纯是以意揣 度的野言,古人并无此说。凡文字,总是大众合力,于无形中逐渐创造 的,亦总是大众于无形之间,将其逐渐改变的。由一人制定文字,颁诸 公众,令其照用,古无此事。亦不会两个时代中,有截然的异同,至于 不能相识。

- (二) 篆书是圆笔,隶书是方笔。隶书的初起,因秦时"官狱多事",《汉志》语。官指普通行政机关,狱指司法机关。"令隶人佐书",《四体书势》语。故得此名。徒隶是不会写字的人,画在上面就算,所以笔画形状,因此变异了。然这种字写起来,比篆书简便得多,所以一经通行,遂不能废。初写隶书的人是徒隶,自然画在上面就算,不求美观。既经通行,写的人就不仅徒隶了。又渐求其美观。于是变成一种有挑法亦谓之波磔。的隶书。当时的人,谓之八分书,带有美术性质的字,十之八九都用它。
- (三)其实用的字,不求美观的,则仍无挑法,谓之章程书。就是我们现在所用的正书。所以八分书是隶书的新派,无挑法的系隶书的旧派。现在的正书,系承接旧派的,所以现在的正书,昔人皆称为隶书。王羲之,从来没有看见他写一个八分书,或者八分书以前的隶字,而《晋书》本传,却称其善隶书。
- (四)正书,亦作真书,其名系对行草而立。草书的初起,其作用,当同于后来的行书,是供起草之用的。《史记·屈原列传》说,楚怀王使原造宪令,草藁未上,上官大夫见而欲夺之。所谓草藁,就是现在所谓起草。草藁是只求自己认得,不给别人看的,其字,自然可以写得将就些。这是大家都这样做的,本不能算创造一种字体,自更说不上是谁所创造。到后来,写的人,不求其疾速,而务求其美观。于是草书的字体,和真书相去渐远。导致只认得真书的人,不能认得草书。于是草书距实用亦渐远。然自张芝以前,总还是一个一个字分开的。到张芝出,乃"或以上字之下,为下字之上",其字竟至不可认识了。后人称一个一个字分开的为章草,张芝所创的为狂草。
- (五)狂草固不可用,即章草亦嫌其去正书稍远。(甲)学的人, 几乎在正书之外,又要认识若干草字。(乙)偶然将草稿给人家看,不 识草字的人,亦将无从看起。事务繁忙之后,给人家看的东西,未必 一定能誊真的。草书至此,乃全不适于实用。然起草之事,是决不能没 有的。于是另有一种字,起而承其乏,此即所谓行书。行书之名,

因"正书如立, 行书如行"而起。其写法亦有两种: (子)写正书的人, 把它写得潦草些,是为真行。(丑)写草书的人,把它写得凝重些,是 为行草。见张怀瓘《书议》。从实用上说,字是不能没有真草两种,而 亦不能多于真草两种的。因为看要求其清楚,写要求其捷速,若多于真 草两种,那又是浪费了。孟森说。中国字现在书写之所以烦难,是由于 都写真书。所以要都写正书,则由于草书无一定的体式。草书所以无一 定的体式,则因字体的变迁,都因美术而起。美术是求其多变化的,所 以字体愈写愈纷歧。这是因向来讲究写字的人, 多数是有闲阶级; 而但 求应用的人,则根本无暇讲究写字之故。这亦是社会状况所规定。今后 社会进化,使用文字的地方愈多。在实用上,断不能如昔日仅恃潦草的 正书。所以制定草体,实为当务之急。有人说:草体离正书太远了,几 乎又要认识一种字,不如用行书。这话,从认字方面论,固有相当的理 由。但以书写而论,则行书较正书简便得没有多少。现在人所写潦草的 正书,已与行书相去无几。若求书写的便利,至少该用行草。在正书 中,无论笔画如何繁多的字,在草书里,很少超过五画的。现在求书写 的便利, 究竟该用行书, 还该用草书, 实在是一个有待研究的问题。至 于简笔字,则是不值得提倡的。这真是徒使字体纷繁,而书写上仍简便 得有限。书写的烦难, 亦由于笔画形状的工整与流走, 不尽由于笔画 的多少。

中国现在,古字可考的,仍以《说文》一书为大宗。此书所载,百分之九十几,系秦汉时通行的篆书。周以前文字极少。周以前的文字,多存于金石刻中,即昔人刻在金石上的文字。但其物不能全真,而后人的解释,亦不能保其没有错误。亡清光绪二十四五年间,河南安阳县北的小屯,发现龟甲、兽骨,其上有的刻有文字。据后人考证,其地即《史记·项羽本纪》所谓殷墟。认其字为殷代文字。现在收藏研究的人甚多。但自民国十七年中央研究院和河南省合作发掘以前所发现之品,伪造者极多。详见《安阳发掘报告书》第一期所载《民国十七年十月试掘安阳小屯报告书》,及《田野考古报告》第一期所载《安阳侯家庄出土之甲骨文字》。又吴县所出《国学论衡》某册所载章炳麟之言,及《制言杂志》第五十期章炳麟《答金祖同论甲骨文第二书》。所以在中央研究院发掘所得者外,最好不必信据,以昭谨慎。

古人多造单字,后世则单音语渐变为复音,所增非复单音的字,而是复音的辞。大抵春秋战国之时,为增造新字最多的时代。《论语·卫灵公篇》,子曰:"吾犹及史之阙文也。""今亡己夫!"这就是说,从前写字的人,遇见写不出的字,还空着去请教人,现在却没有了,都杜造

一个字写进去。依我推想起来,孔子这种见解,实未免失之于旧。因为 前此所用的文字少,写来写去,总是这几个字。自己不知道,自然可问 之他人。现在所用的字多了,口中的语言,向来没有文字代表它的,亦 要写在纸上。既向无此字,问之于人何益?自然不得不杜造了。 此等新造的字, 既彼此各不相谋。(二)就旧字也有(甲)讹, 变。一时文字,遂颇呈纷歧之观。 《说文解字·序》说七国之世, 异形",既由于此。然(子)其字虽异,其造字之法仍同: 有习熟的字, 亦决不会有改变, 大体还是统一的。所以《中庸》又 说,"今天下","书同文"。《史记·秦始皇本纪》:二十六年,"书同文 字"。此即许《序》所说:"秦始皇帝初兼天下,丞相李斯乃奏同之,罢 其不与秦文合者。"此项法令,并无效验。 《汉书·艺文志》说: 闾里书 《博学》三篇, 断六十四字以为一章, 凡 师, 合《苍颉》、 《爰历》、 五十五章,并为《苍颉篇》。这似乎是把三书合而为一,大体上把重复 之字除去。假定其全无复字,则秦时通行的字,共得三千三百。 书都是韵文,除尽复字,实际上怕不易办到,则尚不及此数。而《说 文》成于后汉时,所载之字,共得九千九百一十三。其中固有籀文及古 文、奇字, 然其数实不多, 而音义相同之字, 则不胜枚举。可见李斯所 奏罢的字,实未曾罢,如此下去,文字势必日形纷歧。这是一个很严重 的问题。幸得语言从单音变为复音,把这种祸患,自然救止了。用-字代表一个音,实在是最为简易之法。因为复音辞可以日增, 只有此数。识字是最难的事,过时即不能学的。单音无甚变迁,单字既 无甚增加, 亦无甚改变。读古书的, 研究高深文学的, 所通晓的辞类及 文法, 虽较常人为多, 所识的单字, 则根本无甚相异。认识了几千个 字,就能读自古至今的书,也就能通并时的各种文学,即由于此。所以 以一字代表一音,实在是中国文字的一个进化。至此,文字才真正成了 语言的代表。这亦是文字进化到相当程度,然后实现的。最初并非如 《说文》: 犙,三岁牛。馴,马八岁。犙从参声,馴从八声,笔 之于书,则有牛马旁,出之于口,与三八何异?听的人焉知道是什么 话?然则犙决非读作参,馴决非读作八;犙叭两字,决非代表参八两 个音, 而系代表三岁牛, 马八岁两句话。两句话只要写两个字, 似乎简 便了, 然以一字代表一音纯一之例破坏, 总是弊余于利的。所以宁忍书 写之烦,而把此等字淘汰去。这可见自然的进化,总是合理的。新造的 **氯氮等字,若读一音,则人闻之而不能解,徒使语言与文字分离,若读** 两音,则把一字代表一音的条例破坏,得不偿失。这实在是退化的举 动。所以私智穿凿, 总是无益有损的。

语言可由分歧而至统一,亦可由统一而至分歧。由分歧而至统一,

系由各分立的部族,互相同化。由统一而至分歧,则由交通不便,语音逐渐讹变;新发生的事物,各自创造新名;旧事物也有改用新名的。所以(一)语音,(二)词类,都可以逐渐分歧。只有语法,是不容易变化的。中国语言,即在此等状况下统一,亦即在此等状况下分歧。所以语音、词类,各地方互有不同,语法则无问题。在崇古的时代,古训是不能不研究的。研究古训,须读古书。古书自无所谓不统一。古书读得多的人,下笔的时候,自然可即写古语。虽然古语不能尽达现代人的意思,然(一)大体用古语,而又依照古语的法则,增加一二俗语;(二)或者依据古语的法则,创造笔下有而口中无的语言;自亦不至为人所不能解。遂成文字统一,语言分歧的现象。论者多以此自豪。这在中国民族统一上,亦确曾收到相当的效果。然但能统一于纸上,而不能统一于口中,总是不够用的。因为(一)有些地方,到底不能以笔代口。(二)文字的进化,较语言为迟,总感觉其不够用。(三)文字合问题。

语言统一,是随着交通的进步而进步的。即(一)各地方的往来频繁。(二)(甲)大都会,(乙)大集团的逐渐发生。用学校教授的方法,收效必小。因为语言是实用之物,要天天在使用,才能够学得成功,成功了不致于忘掉。假使有一个人,生在穷乡僻壤,和非本地的人,永无交接,单用学校教授的形式,教他学国语,是断不会学得好,学好了,亦终于要忘掉的。所以这一个问题,断不能用人为的方法,希望其在短时间之内,有很大的成功。至于言文合一,则干脆的,只要把口中的语言,写在纸上就够了。这在一千年以来,语体文的逐渐流行,逐渐扩大,早已走上了这一条路。但还觉得其不够。而在近来,又发生一个文字难于认识的问题,于是有主张改用拼音字的。而其议论,遂摇动及于中国文字的本身。

拼音字是将口中的语言,分析之而求其音素,将音素制成字母,再将字母拼成文字的。这种文字,只要识得字母,懂得拼法,识字是极容易的,自然觉得简便。但文字非自己发生,而学自先进民族的,可以用此法造字。文字由自己创造的民族,是决不会用此法的。因为当其有文字之初,尚非以之代表语言,安能分析语言而求其音素?到后来进化了,知道此理,而文字是前后相衔的,不能舍旧而从新,拼音文字,就无从在此等民族中使用了。印度是使用拼音文字的,中国和印度交通后,只采用其法于切音,而卒不能改造文字,即由于此。使用拼音文字于中国,最早的,当推基督教徒。他们鉴于中国字的不易认识,用拉丁

字母, 拼成中国语, 以教贫民, 颇有相当的效果。中国人自己提倡的, 起于清末的劳乃宣。后来主张此项议论的,亦不乏人。以传统观念论, 自不易废弃旧文字。于是由改用拼音字, 变为用注音字注旧文字的读 音。遂有教育部所颁布的注音符号。然其成效殊鲜。这是由于统一读 音,和统一语音,根本是两件事。因语音统一,而影响到读音,至少是 语体文的读音, 收效或者快些。想靠读音的统一, 以影响到语音, 其事 的可能性怕极少。因为语言是活物,只能用之于口中。写在纸上再去 读,无论其文字如何通俗,总是读不成语调的。而语言之所以不同,并 非语音规定语调,倒是语调规定语音。申言之:各地方人的语调不同, 并非由其所发的一个个音不同,以至积而成句,积而成篇,成为不同的 语调。倒是因其语调不同,一个个音,排在一篇一句之内,而其发音不 得不如此。所以用教学的方法,传授一种语言,是可能的。用教学的方 法,传授读音,希望其积渐而至于统一语言,则根本不会有这回事。果 真要用人为的方法,促进语言的统一,只有将一地方的言语,定为标准 语,即以这地方的人,作为教授的人,散布于各地方去教授,才可以有 相当的效果。教授之时, 宜专于语言, 不必涉及读书。语言学会了, 自 会矫正读音,至于某程度。即使用教学的方法,矫正读音,其影响亦不 过如是而止,决不会超过的。甚或两个问题,互相牵制,收效转难。注 音符号, 意欲据全国人所能发的音, 制造成一种语言。这在现在, 实际 上是无此语言的。所以无论什么地方的话,总不能与国语密合。想靠注 音符号等工具,及教学的方法,造成一种新语言,是不容易的。所以现 在所谓能说国语的人,百分之九十九,总还夹杂土话。既然总不密合, 何不拣一种最近于国语的言语,定为标准语,来得痛快些呢?

至于把中国文字,改成拼音文字,则我以为在现在状况之下,听凭两种文字,同时并行,是最合理的。旧的人,视新造的拼音文字,为洪水猛兽,以为将要破坏中国的旧文化,因而使中国人丧失其民族性;新的人,以为旧文字是阻碍中国进化的,也视其为洪水猛兽;都是一偏之见。认识单字,与年龄有极大的关系。超过一定年龄,普通的人,都极难学习。即使勉强学习,其程度,也很难相当的。所以中国的旧文字,决不能施之成人。即年龄未长,而受教育时间很短的人,也是难学的。因为几千个单字,到底不能于短时间之内认识。如平民千字识字课等,硬把文字之数减少,也是不适于用的。怀抱旧见解的人,以为新文字一行,即将把旧文化破坏净尽。且将使中国民族,丧失其统一性。殊不知旧文字本只有少数人通晓。兼用拼音字,这少数通晓旧文字的人,总还是有的。使用新文字的人,则本来都是不通文字的,他们所濡染的中国文化,本非从文字中得来,何至因此而破坏中国的旧文化,及民族的统

一性?就实际情形,平心而论,中国旧文化,或反因此而得新工具,更 容易推广,因之使中国的民族性,更易于统一呢?吴敬恒说:"中国的 读书人,每拘于下笔千秋的思想,以为一张纸写出字来,即可以传之永 久。"于是设想:用新文字写成的东西,亦将像现在的旧书一般,汗牛 充栋, 留待后人的研究, 而中国的文化, 就因之丧失统一性了。殊不知 这种用新文字写成的东西,都和现在的传单报纸一般,阅过即弃,至于 有永久性的著作,则必是受教育程度稍深的人,然后能为,而此种人, 大都能识得旧文字。所以依我所推想,即使听新旧文字同时并行,也决 不会有多少书籍,堆积起来。而且只能学新文字的人,其生活,和文字 本来是无缘的。现在虽然勉强教他以几个文字,他亦算勉强学会了几个 文字,对于文字的关系,总还是很浅的。怕连供一时之用的宣传品等, 还不会有多少呢。何能因此而破坏中国的文化和民族统一性? 准此以 谈,则知有等人说:中国现在,语言虽不统一,文字却是统一的。若拼 音字不限于拼写国语,而许其拼写各地方的方言,将会有碍于中国语言 的统一,也是一样的缪见。因为(一)现在文字虽然统一,决不能以此 为工具, 进而统一语言的。(二)而只能拼写方言的人, 亦即不通国语 的人,其语言,亦本来不曾统一。至于说一改用拼音文字,识字即会远 较今日为易,因之文化即会突飞猛进,也是痴话。生活是最大的教育。 除少数学者外,读书对于其人格的关系,是很少的。即使全国的人,都 能读相当的书,亦未必其人的见解,就会有多大改变。何况识得几个字 的人,还未必都会去读书呢?拼音文字,认识较旧文字为易是事实,其 习熟则并无难易之分。习熟者的读书,是一眼望去便知道的,并不是一 个个字拼着音去认识,且识且读的。且识且读,拼音文字,是便利得多 了。然这只可偶一为之, 岂能常常如此? 若常常如此, 则其烦苦莫甚, 还有什么人肯读书?若一望而知,试问Book与书,有何区别?所以拼音 文字在现在,只是供一时一地之用的。其最大的作用,亦即在此。既然 如此, 注音符号、罗马字母等等杂用, 也是无妨的。并不值得争论。主 张采用罗马字母的人,说如此,我们就可以采用世界各国的语言,扩大 我国的语言,这也是痴话。采用外国的语言,与改变中国的文字何涉? 中国和印度交通以来,佛教的语言,输入中国的何限?又何尝改用梵文 呢?

语言和中国不同,而采用中国文字的,共有三法:即(一)径用中国文,如朝鲜是。(二)用中国文字的偏旁,自行造字,如辽是。(三)用中国字而别造音符,如日本是。三法中,自以第三法为最便。第二法最为无谓。所以辽人又别有小字,出于回鹘,以便应用。大抵文字非出于自造,而取自他族的,自以用拼音之法为便。所以如辽人造大

字之法,毕竟不能通行。又文字所以代表语言,必不能强语言以就文字。所以如朝鲜人,所做华文,虽极纯粹,仍必另造谚文以应用。契丹文字,系用隶书之半,增损为之,见《五代史》。此系指契丹大字而言,据《辽史·太祖本纪》,事在神册五年。小字出于回鹘,为迭剌所造,见《皇子表》。

满、蒙、回、藏四族,都是使用拼音文字的。回文:或说出于犹太,或说出于天主教徒,或说出于大食,未知孰是。见《元史译文证补》。藏文出于印度。是唐初吐蕃英主弃宗弄赞,派人到印度去留学,归国后所创制的。见《蒙古源流考》。蒙古人初用回文,见《元史·塔塔统阿传》。《脱卜察安》,《元秘史》。元朝人最早自己所写的历史。即系用回文所写。后来世祖命八思巴造字,则是根据藏文的。满文系太祖时额尔德尼所造。太宗时,达海又加以圈点,一种符号。又以蒙文为根据。西南诸族,惟猓猡有文字,却是本于象形字的。于此,可见文字由于自造者,必始象形,借自他族者,必取拼音之理。

文字的流传, 必资印刷。所以文字的为用, 必有印刷而后弘, 正和 语言之为用,必得文字而后大一样。古人文字,要保存永久的,则刻诸 金石。此乃以其物之本身供众览,而非用以印刷,只能认为印刷的前 身,不能即认为印刷事业。汉代的石经,还系如此。后来就此等金石 刻,加以墓拓。墓拓既广,觉得所墓拓之物,不必以之供众览,只须用 摹拓出来的东西供览即可。于是其雕刻,专为供印刷起见,就成为印刷 术了。既如此,自然不必刻金石,而只要刻木。刻板之事,现在可考的 起于隋。陆深《河汾燕闲录》说,隋文帝开皇十三年,敕废像遗经,悉 令雕版。其时为民国纪元前一三一九年, 西历五九三年。 《敦煌石室书 录》有《大隋永陀罗尼本经》,足见陆说之确。唐代雕本,宋人已没有 著录的,惟江陵杨氏,藏有《开元杂报》七页。日本亦有永徽六年唐高 宗年号。民国纪元前一二五七年, 西历六五五年。《阿毗达磨大毗婆 娑论》。后唐明宗长兴三年,民国纪元前九八〇年,西历九三二年。 宰相冯道、李愚,请令判国子监田敏,校正九经,刻板印卖,是为官刻 书之始。历二十七年始成。周太祖广顺三年。宋代又续刻义疏及诸史。 书贾因牟利,私人因爱好文艺而刻的亦日多。仁宗庆历中,民国纪元前 八七一至前八六四年,西历一〇四一至一〇四八年。毕昇又造活字。 系用泥制。元王祯始刻木为之。明无锡华氏始用铜。清武英殿活字, 亦用铜制。于是印刷事业,突飞猛进,宋以后书籍,传于后世的,其数 量,就远非唐以前所可比了。此节据孙毓修《中国雕板源流考》,其 详可参考原书,商务印书馆本。

## 第17章 学术

学术思想,是一个民族的灵魂。看似虚悬无薄,实则前进的方向,全是受其指导。中国是一个学术发达的国家。几千年来,学术分门别类,各致其精。如欲详述之,将数十百万言而不能尽。现在所讲的,只是思想转变的大略,及其和整个文化的关系。依此讲,则中国的学术思想,可分为三大时期:

- (一) 自上古至汉魏之际。
- (二)自佛学输入至亡清。其中又分为(甲)佛学时期,(乙)理学时期。
  - (三) 自西学输入以后。

现在研究先秦诸子的人,大都偏重于其哲学方面。这个实在是错误的。先秦诸子的学术,有两个来源:其(一)从古代的宗教哲学中,蜕化而出。其(二)从各个专门的官守中,孕育而成。前都偏重玄学方面,后者偏重政治社会方面。《汉书·艺文志》说诸子之学,其原皆出于王官。《淮南·要略》说诸子之学,皆出于救时之弊。一个说其因,一个说其缘,都不及古代的哲学。尤可见先秦诸子之学,实以政治社会方面为重,玄学方面为轻。此意,近人中能见得的,只有章炳麟氏。

从古代宗教中蜕化而出的哲学思想,大致是如此的: (一)因人有男女,鸟有雌雄,兽有牝牡,自然界又有天地日月等现象,而成立阴阳

的概念。(二)古代的工业,或者是分做水、火、木、金、土五类的。 实际的生活影响于哲学思想,遂分物质为五行。(三)思想进步,觉得 五行之说,不甚合理,乃认万物的原质为一个,而名之曰气。(四)至 此,遂并觉阴阳二力,还不是宇宙的根源。因为最后的总是惟一的, 也只有惟一的能算最后的。乃再成立一个惟一的概念,是即所谓太 极。(五)又知质与力并非二物,于是所谓有无,只是隐显。(六)隐 显由于变动,而宇宙的根源,遂成为一种动力。(七)这种动力,是颇 为机械的。一发动之后,其方向即不易改变。所以有谨小、慎始诸义。 (八) 自然之力,是极其伟大的。只有随顺,不能抵抗。所以要法自 然。所以贵因。(九)此种动力,其方向是循环的。所以有祸福倚伏之 义。所以贵知白守黑,知雄守雌。(十)既然万物的原质,都是一个, 而又变化不已,则万物根本只是一物。天地亦万物之一,所以惠施是提 倡泛爱,说天地万物一体,而物论可齐。论同伦,类也。 物即是一物,所以就杂多的现象,仍可推出其总根源。所谓"穷理尽 性,以至于命"。此等思想,影响于后来,极为深刻。历代的学术家, 几乎都奉此为金科玉律。诚然,此等宽廓的说法,不易发现其误缪。而 因其立说的宽廓, 可以容受多方面的解释, 即存其说为弘纲, 似亦无 妨。但有等错误的观念,业已不能适用的,亦不得不加以改正。如循环 之说,古人大约由观察昼夜寒暑等现象得来。此说施诸自然界,虽未必 就是, 究竟还可应用。若移用于社会科学, 就不免误缪了。明明是进化 的,如何说是循环。

先秦诸子,关于政治社会方面的意见,是各有所本的,而其所本亦分新旧。依我看来: (一) 农家之所本最旧。这是隆古时代农业部族的思想。(二) 道家次之。是游牧好侵略的社会的反动。(三) 墨家次之。所取法的是夏朝。(四) 儒家及阴阳家又次之。这是综合自上古至西周的政治经验所发生的思想。(五) 法家最新。是按切东周时的政治形势所发生的思想。以上五家,代表整个的时代变化,其关系最大。其余如名家,专讲高深玄远的理论。纵横家、兵家等,只效一节之用。其关系较轻。

怎说农家是代表最古的思想的呢?这个,只要看许行的话,便可明白。许行之说有二:(一)君臣并耕,政府毫无威权。(二)物价论量不论质。如非根据于最古最简陋的社会的习俗,决不能有此思想。见《孟子·滕文公上篇》。

怎说道家所代表的,是游牧好侵略的社会的反动思想呢?汉人率以

黄老并称。今《列子》虽系伪书,然亦有其所本。此凡伪书皆然,不独 《列子》。故伪书既知其伪之后,在相当条件下,其材料仍可利用。 此书《天瑞篇》有《黄帝书》两条,其一同《老子》。又有黄帝之言一 条。《力命篇》有《黄帝书》一条,与《老子》亦极相类。 (一) 多系三四言韵语。(二) 所用名词, 极为特别。如有雌雄牝牡而 无男女字。(三)又全书之义,女权皆优于男权。足证其时代之古。此 必自古口耳相传之说, 老子著之竹帛的, 决非老子所自作。黄帝是个武 功彪炳的人, 该是一个好侵略的部族的酋长。侵略民族, 大抵以过刚而 折。如夷羿、殷纣等,都是其适例。所以思想上发生一种反动,要教之 以守柔。《老子》书又主张无为。无为二字的意义,每为后人所误解。 《礼记·杂记》,子曰:"张而不弛,文武不能也。弛而不张, 文武不为也。"此系就农业立说。言弛而不张,虽文武亦不能使种子变 化而成谷物。贾谊《谏放民私铸疏》"奸钱日多,五谷不为",今本 作"五谷不为多", 多字系后人妄增。正是此义。野蛮部族往往好慕效 文明, 而其慕效文明, 往往牺牲了多数人的幸福。 (一) 因社会的组 织, 随之变迁。(二) 因在上的人, 务于淫侈, 因此而刻剥其下。所 以有一种反动的思想,劝在上的人,不要领导着在下的人变化。在下的 人,"化而欲作",还该"镇之以无名之朴"。这正和现今人因噎废食,拒 绝物质文明一样。

怎样说墨家所代表的,是夏代的文化呢?《汉书·艺文志》说,墨 家之学,"茅屋采椽,是以贵俭。古人的礼,往往在文明既进步之后, 仍保存简陋的样子,以资纪念。如既有酒,祭祀仍用水,便是其一 例。汉武帝时,公玉带上明堂图,其上犹以茅盖,见《史记·封禅 书》。可见《汉志》此说之确。养三老五更,是以兼爱。三老五更, 乃他人的父兄。选士大射,是以尚贤。平民由此进用。参看第七章。 宗祀严父,是以右鬼。人死曰鬼。顺四时而行,是以非命。命有前定之 义。顺四时而行,即《月令》所载的政令。据《月令》说:政令有 误,如孟春行夏令等,即有灾异。此乃天降之罚。然则天是有意志, 随时监视着人的行动,而加以赏罚的。此为墨子天志之说所由来。他 家之所谓命, 多含前定之义, 则近于机械论了。以孝视天下, 视同 示。是以上同"。都显见得是明堂中的职守。所以《汉志》说他出于清 庙之官。参看第十五章。《吕览·当染篇》说:"鲁惠公使宰让请郊庙之 礼于天子。天子使史角往,惠公止之。其后在鲁,墨子学焉。"此为墨 学出于清庙之官的确证。清庙中能保存较古之学说,于理是可有的。墨 家最讲究实用,而《经》、《经说》、《大小取》等篇,讲高深的哲 学,为名家所自出的,反在墨家书中,即由于此。但此非墨子所重。墨

子的宗旨,主于兼爱。因为兼爱,所以要非攻。又墨子是取法乎夏的,夏时代较早,又值水灾之后,其生活较之殷、周,自然要简朴些,所以墨子的宗旨,在于贵俭。因为贵俭,所以要节用,要节葬,要非乐。又夏时代较早,迷信较深,所以墨子有天志、明鬼之说。要讲天志、明鬼,即不得不非命。墨家所行的,是凶荒札丧的变礼。参看第五章。其所教导的,是沦落的武士。参看第四章。其实行的精神,最为丰富。

怎样说儒家、阴阳家,是西周时代所产生的思想呢?荀子说:"父 子相传,以持王公,三代虽亡,治法犹存,官人百吏之所以取禄秩 也。"《荣辱篇》。国虽亡而治法犹存,这是极可能的事。然亦必其时 代较近,而后所能保存的才多。又必其时的文化,较为发达,然后足为 后人所取法。如此,其足供参考的,自然是夏、殷、周三代。所以儒家 有通三统之说。封本朝以前两代之后以大国,使之保存其治法,以便 《史记·高祖本纪》所谓"三王之道若循 与本朝之治,三者轮流更换。 环", 即是此义。这正和阴阳家所谓五德终始一样。五德终始有两说: 旧说以所克者相代。如秦以周为火德,自己是水德;汉又自以为土德 是。前汉末年,改取相生之说。以周为木德,说秦朝是闰位, 行之运,而自以为是火德。后来魏朝又自以为是土德。 传》载安上书,引邹子之说,说"政教文质者,所以云救也。当时则 用,过则舍之,有易则易之"。可见五德终始,乃系用五种治法,更迭 交换。邹衍之学, 所以要本所已知的历史, 推论未知; 本所已见的地 理,推所未见;正是要博观众事,以求其公例。治法随时变换,不拘一 格,不能不说是一种进步的思想。此非在西周以后,前代的治法,保存 的已多,不能发生。阴阳家之说,缺佚已甚,其最高的蕲向如何,已无 可考。儒家的理想,颇为高远。看第五章所述大同小康之说可见。 秋》三世之义,据乱而作,进于升平,更进于太平,明是要将乱世逆挽 到小康,再逆挽到大同。儒家所传的,多是小康之义。大同世之规模, 从升平世进至太平世的方法,其详已不可得闻。几千年来,崇信儒家之 学的,只认封建完整时代,即小康之世的治法,为最高之境,实堪惋 惜。但儒家学术的规模,是大体尚可考见的。它有一种最高的理想,企 图见之于人事。这种理想,是有其哲学上的立足点的。如何次第实行, 亦定有一大体的方案。儒家之道,具于六经。六经之中, 《乐》,乃古代大学的旧教科,说已见第十五章。 《书》、 《礼》、 《春秋》则为孔门最高之道所在。 《易》言原理, 具体的方法,两者互相表里,所以说"《易》本隐以之显, 见至隐"。儒家此等高义,既已隐晦。其盛行于世,而大有裨益于中国 社会的,乃在个人修养部分。(一)在理智方面,其说最高的是中庸。

其要,在审察环境的情形,随时随地,定一至当不易的办法。此项至当 不易的办法,是随时随地,必有其一,而亦只能有一的,所以贵择之精 而守之坚。(二)人之感情,与理智不能无冲突。放纵感情,固然要撞 出大祸, 抑压感情, 也终于要溃决的, 所以又有礼乐, 以陶冶其感情。 (三) 无可如何之事,则劝人以安命。在这一点,儒家亦颇有宗教家的 精神。(四)其待人之道,则为絜矩。二字见《大学》。消极的"己所 不欲, 勿施于人"。积极的则"所求乎子以事父, 所求乎臣以事君, 所求 乎弟以事兄,所求乎朋友先施之"。我们该怎样待人,只要想一想,我 们想他怎样待我即得,这是何等简而赅。怎样糊涂的人,对这话也可以 懂得,而圣人行之,亦终身有所不能尽,这真是一个妙谛。至于(五) 性善之说, (六) 义利之辨, (七) 知言养气之功, 则孟子发挥, 最为 透彻, 亦于修养之功, 有极大关系。儒家之诒害于后世的, 在于大同之 义不传,所得的多是小康之义。小康之世的社会组织,较后世为专制。 后人不知此为一时的组织, 而认为天经地义, 无可改变, 欲强已进步的 社会以就之,这等于以杞柳为杯棬,等于削足以适屦,所以引起纠纷, 而儒学盛行,遂成为功罪不相掩之局。这只可说是后来的儒家不克负 荷,怪不得创始的人。但亦不能一定怪后来的任何人。因儒学是在这种 社会之中,逐渐发达的。凡学术,固有变化社会之功,同时亦必受社会 的影响,而其本身自起变化。这亦是无可如何的事。

怎样说法家之学,是按切东周时代的情形立说的呢?这时候,最要紧的,是(一)裁抑贵族,以刬除封建势力。(二)富国强兵,以统一天下。这两个条件,秦国行之,固未能全合乎理想,然在当时,毕竟是最能实行的,所以卒并天下。致秦国于富强的,前有商鞅,后有李斯,都是治法家之学的。法家之学的法字,是个大名。细别起来,则治民者谓之法,裁抑贵族者谓之术,见《韩非子·定法篇》。其富国强兵之策,则最重要的,是一民于农战。《商君书》发挥此理最透,而《管》、《韩》二子中,亦有其理论。法家是最主张审察现实,以定应付的方法的,所以最主张变法而反对守旧。这确是法家的特色。其学说之能最新,大约即得力于此。

以上所述五家,是先秦诸子中,和中国的学术思想及整个的文化,最有关系的。虽亦有其高远的哲学,然其所想解决的,都是人事问题。而人事问题,则以改良社会的组织为其基本。粗读诸子之书,似乎所注重的,都是政治问题。然古代的政治问题,不像后世单以维持秩序为主,而整个的社会问题,亦包括在内。所以古人说政治,亦就是说社会。

诸家之学,并起争鸣,经过一个相当时期之后,总是要归于统一 的。统一的路线有两条: (一)淘汰其无用,而存留其有用的。(二) 将诸家之说,融合为一。在战国时,诸家之说皆不行,只有法家之说, 秦用之以并天下,已可说是切于时务的兴,而不切于时务的亡了。但时 异势殊,则学问的切于实用与否,亦随之而变。天下统一,则需要与民 休息;民生安定,则需要兴起教化。这二者,是大家都会感觉到的。秦 始皇坑儒时说:"吾前收天下书不中用者尽去之。悉召文学方术士甚 众。欲以兴太平。方士欲练,以求奇药。"兴太平指文学士言。可见改 正制度, 兴起教化, 始皇非无此志, 不过天下初定, 民心未服, 不得不 从事于镇压;又始皇对外,颇想立起一个开拓和防御的规模来;所以有 所未遑罢了。秦灭汉兴,此等积极的愿望,暂时无从说起。最紧要的, 是与民休息。所以道家之学,一时甚盛。然道家所谓无为而治,乃为正 常的社会说法。社会本来正常的,所以劝在上的人,不要领导其变化; 且须镇压之, 使不变化, 这在事实上虽不可能, 在理论上亦未必尽是, 然尚能自成一说。若汉时,则其社会久已变坏,一味因循,必且迁流更 甚。所以改正制度,兴起教化,在当时,是无人不以为急务的。看贾 谊、董仲舒的议论,便可明白。文帝亦曾听公孙臣的话,有意于兴作。 后因新垣平诈觉,牵连作罢。这自是文帝脑筋的糊涂,做事的因循,不 能改变当时的事势。到武帝,儒学遂终于兴起了。儒学的兴起,是有其 必然之势的,并非偶然之事。因为改正制度,兴起教化,非儒家莫能 为。论者多以为武帝一人之功,这就错了。武帝即位时,年仅十六,虽 非昏愚之主,亦未闻其天亶夙成,成童未几,安知儒学为何事?所以与 其说汉武帝提倡儒学, 倒不如说儒学在当时自有兴盛之势, 武帝特顺着 潮流而行。

儒学的兴起,虽由社会情势的要求,然其得政治上的助力,确亦不少。其中最紧要的,便是为五经博士置弟子。所谓"设科射策,劝以官禄",自然来者就多了。儒学最初起的,是《史记·儒林传》所说的八家。即,言《诗》:于鲁,自申培公;于齐,自辕固生;于燕,自韩太傅。言《书》,自济南伏生。言《礼》,自鲁高堂生。言《易》,自菑川田生。言《春秋》:于齐、鲁,自胡毋生;于赵,自董仲舒。东汉立十四博士:《诗》齐、鲁、韩。《书》欧阳、大小夏侯。《礼》大小戴。《易》施、孟、梁丘、京。《春秋》严、颜。见《后汉书·儒林传》。《诗》齐、鲁、韩下衍毛字。大体仍是这八家之学。惟京氏《易》最可疑。但是在当时,另有一种势力,足以促令学术变更。那便是第五章所说:在当时,急须改正的,是社会的经济制度。要改正社会经济制度,必须平均地权,节制资本。而在儒家,是只知道前一义的。

后者之说,实在法家。当时儒家之学,业已成为一种权威,欲图改革,自以自托于儒家为便,儒家遂不得不广采异家之学以自助,于是有所谓古文之学。读第五章所述,已可明白了。但是学术的本身,亦有促令其自起变化的。那便是由专门而趋于通学。

先秦学术,自其一方面论,可以说是最精的。因为他各专一门,都 有很高的见解。自其又一方面说,亦可以说是最粗的。因为他只知道一 门,对于他人的立场,全不了解。譬如墨子所主张,乃凶荒札丧的变 礼,本不谓平世当然。而荀子力驳他,说天下治好了,财之不足,不足 为患,岂非无的放矢?理论可以信口说,事实上,是办不到只顾一方面 的。只顾一方面,一定行不通。所以先秦时已有所谓杂家之学。 志》说,杂家者流,出于议官。可见国家的施政,不得不兼顾到各方面 了。情势如此,学术自然不得不受其影响,而渐趋于会通,古文之学初 兴时,实系兼采异家之说,后来且自立新说,实亦受此趋势所驱使。倘 使当时的人, 痛痛快快, 说儒家旧说, 不够用了, 我所以要兼采异说; 儒家旧说,有所未安,我所以要别立新说;岂不直捷?无如当时的思想 和风气,不容如此。于是一方面说儒家之学,别有古书,出于博士所传 以外; 其中最重要的, 便是孔壁一案, 参看第十六章。一方面, 自己 研究所得, 硬说是某某所传; 如《毛诗》与《小序》为一家言。 序》明明是卫宏等所作,而毛公之学,偏要自谓子夏所传。纠纷就来 得多了。流俗眩于今古文之名,以为今古文经,文字必大有异同,其实 不然。今古文经的异字,备见于《仪礼》郑《注》,从今文处,则出古 文于注。从古文处,则出今文于注。如古文位作立,仪作义,义作谊 之类,于意义毫无关系。他经度亦不过如此。有何关系之可言?今古文 经的异同,实不在经文而在经说。其中重要问题,略见于许慎的《五经 异义》。自大体言之: 今文家说,都系师师相传。古文家说,则自由研 究所得,不为古人的成说所囿,而自出心裁,从事研究,其方法似觉进 步。但(一)其成绩并不甚佳。又(二)今文家言,有传讹而无臆造。 传讹之说, 略有其途径可寻, 所以其说易于还原。一经还原, 即可见古 说的真相。其未曾传讹的,自然更不必说。古文家言,则各人凭臆为 说,其根源无可捉摸。所以把经学当做古史的材料看,亦以今文家言价 值较高。

然古学的流弊,亦可说仍自今学开之。一种学术,当其与名利无关时,治其学者,都系无所为而为之,只求有得于己,不欲炫耀于人,其学自无甚流弊。到成为名利之途则不然。治其学者,往往不知大体,而只斤斤计较于一枝一节之间。甚或理不可通,穿凿立说。或则广罗异

说,以自炫其博。引人走入旁门,反致抛荒正义。从研究真理的立场上 言,实于学术有害。但流俗的人,偏喜其新奇,以为博学。此等方法, 遂成为哗世取宠之资。汉代此等风气,由来甚早。 《汉书·夏侯胜传》 说:"胜从父子建,师事胜及欧阳高,左右采获。又从五经诸儒问与 《尚书》相出入者,牵引以次章句,具文饰说。胜非之曰:建所谓章句 小儒,破碎大道。建亦非胜为学疏略,难以应敌。"专以应敌为务,真 所谓徇外为人。此种风气既开,遂至专求闻见之博,不顾义理之安;其 且不知有事理。如郑玄, 遍注群经, 在汉朝, 号称最博学的人, 而其说 经,支离灭裂,于理决不可通,以及自相矛盾之处,就不知凡几。此等 风气既盛,治经者遂多变为无脑筋之徒。虽有耳目心思,都用诸琐屑无 关大体之处。而于此种学问,所研究的,究属宇宙间何种现象?研究之 究有何益?以及究应如何研究?一概无所闻见。学术走入此路,自然只 成为有闲阶级,消耗日力精力之资,等于消闲遣兴,于国家民族的前 途,了无关系了。此等风气,起于西汉中叶,至东汉而大盛,直至南北 朝、隋、唐未改。汉代所谓章句,南北朝时所谓义疏,都系如此。读 《后汉书》及《南史》、《北史》的《儒林传》,最可见得。古学既继 今学而起,到汉末,又有所谓伪古文一派。据近代所考证,王肃为其中 最重要的一个人。肃好与郑玄立异,而无以相胜。乃伪造《孔子家 语》,将己说窜入其中,以折服异己,经学中最大的《伪古文尚书》一 案,虽不能断为即肃之所造,然所谓《伪孔安国传》者,必系与肃同一 学派之人所为,则无可疑。 《伪古文尚书》及《伪孔安国传》之伪, 至清阎若璩作《古人尚书疏证》而其论略定。伪之者为哪一派人,至 清丁晏作《尚书余论》而其论略定。此即由当时风气,专喜广搜证 据,只要所搜集者博,其不合理,并无人能发觉,所以容得这一班人作 伪。儒学至此,再无西汉学者经世致用的气概。然以当时学术界的形势 论,儒学业已如日中天。治国安民之责,在政治上、在社会上,都以为 惟儒家足以负之。这一班人,如何当得起这个责任?他们所想出来的方 案,无非是泥古而不适于时,专事模仿古人的形式。这个如何足以为 治?自然要激起有思想的人的反对了。于是魏晋玄学,乘机而起,成为 儒佛之间的一个过渡。

魏晋玄学,人多指为道家之学。其实不然。玄学乃儒道两家的混合。亦可说是儒学中注重原理的一派,与拘泥事迹的一派相对立。先秦诸子的哲学,都出自古代的宗教哲学,大体无甚异同,说已见前。儒家之书,专谈原理的是《易经》。易家亦有言理、言数两派。言理的,和先秦诸子的哲学,无甚异同。言数的,则与古代术数之学相出入。《易》之起源,当和术数相近:孔门言《易》,则当注重于其哲学:这

是通观古代学术的全体, 而可信其不诬的。今文《易》说, 今已不传。 古文《易》说,则无一非术数之谈。《汉书·艺文志》:易家有《淮南· 道训》两篇。自注云:"淮南王安,聘明《易》者九人,号九师说。"此 书, 当即今《淮南子》中的《原道训》。今《淮南子》中, 引《易》说 的还有几条,都言理而不及数,当系今文《易》说之遗。然则儒家的哲 学,原与道家无甚出入。不过因今文《易》说失传,其残存的,都被后 人误认为道家之说罢了。如此说来,则魏晋玄学的兴起,并非从儒家转 变到道家,只是儒家自己的转变。不过此种转变,和道家很为接近,所 以其人多兼采道家之学。观魏晋以后的玄学家,史多称其善《易》、 《老》可知。儒学的本体,乃以《易》言原理,《春秋》则据此原理, 而施之人事。魏晋的玄学家,则专研原理,而于措之人事的方法,不其 讲求。所以实际上无甚功绩可见,并没有具体可见之施行的方案。然经 此运动之后,拘泥古人形式之弊遂除。凡言法古的,都是师其意而不是 回复其形式。泥古不通之弊, 就除去了, 这是他们摧陷廓清莫大的功 绩。玄学家最重要的观念,为重道而遗迹。道即原理,迹即事物的形 式。

从新莽改革失败以后,彻底改变社会的组织,业已无人敢谈。解决人生问题的,遂转而求之个人方面。又玄学家探求原理,进而益上,其机,殊与高深玄远的哲学相近。在这一点上,印度的学术,是超过于中国的。佛学遂在这种情势之下兴起。

佛,最初系以宗教的资格,输入中国的。但到后来,则宗教之外, 别有其学术方面。

佛教,普通分为大小乘。依后来详细的判教,则小乘之下,尚有人天;专对人天说法,不足以语四圣。见下。大乘之中,又分权实。所谓判教,乃因一切经论,佛所说谓之经,菩萨以下所说谓之论。僧、尼、居士等所应守的规条谓之律。经、律、论谓之三藏。立说显有高低,所以加以区别,说佛说之异,乃因其所对待的人不同而然。则教外的人,不能因此而诋佛教的矛盾,教中的人,亦不必因此而起争辩了。依近来的研究:佛教在印度的兴起,并不在其哲学的高深,而实由其能示人以实行的标准。缘印度地处热带,生活宽裕,其人所究心的,实为宇宙究竟、人生归宿等问题,所以自古以来,哲学思想,即极发达。到佛出世时,各家之说,所谓外道。已极高深,而其派别亦极繁多了。群言淆乱,转使人无所适从。释迦牟尼出,乃截断无谓的辩论,而教人以实行修证的方法。从之者乃觉得所依归,而其精神乃觉安定。故佛非究

竟真理的发现者,中国信佛的人,视佛如此。而为时代的圣者。佛灭后百年之内,其说无甚异同,近人称为原始佛教。百年之后而小乘兴,五六百年之后而大乘出,则其说己有改变附益,而非复佛说之旧了。然则佛教的输入中国,所以前后互异,亦因其本身的前后,本有不同,并非在彼业己一时具足,因我们接受的程度,先后不同,而彼乃按其深浅,先后输入的了。此等繁碎的考据,今可勿论。但论其与中国文化的关系。

佛教把一切有情,分为十等:即(一)佛,(二)菩萨,(三)缘 觉, (四) 声闻, 是为四圣; (五) 天, (六) 人, (七) 阿修罗, (八)畜生, (九)饿鬼, (十)地狱,是为六凡。辗转于六凡之中, 不得超出,谓之六道轮回。佛不可学,我们所能学的,至菩萨而止。在 小乘中,缘觉、声闻,亦可成佛,大乘则非菩萨不能。所谓菩萨,系念 念以利他为主,与我们念念都以自己为本位的,恰恰相反。至佛则并利 他之念而亦无之, 所以不可学了。缘觉、声闻, 鉴于人生不能离生、 老、病、死诸苦,死后又要入轮回;我们幸得为人,尚可努力修持, 旦堕入他途便难了。畜生、饿鬼、地狱亦称三途,不必论了。阿修罗 神通广大,易生嗔怒;诸天福德殊胜,亦因其享受优越,转易堕落; 所以以修持论, 皆不如人。所以觉得生死事大, 无常迅速, 实可畏 怖,生前不得不努力修持。其修持之功,固然艰苦卓绝,极可佩服。即 其所守戒律, 亦复极端利他。然根本观念, 终不离乎自利, 所以大乘斥 其不足成佛。此为大小乘重要的异点。亦即大乘教理,较小乘为进化之 处。又所谓佛:在小乘,即指释迦牟尼其人。大乘则佛有三身: 佛陀其人,谓之报身,是他造了为人之因,所以在这世界上成为一个人 的。生理心理等作用,一切和我们一样。不吃也要饿,不着也要冷,置 诸传染病的环境中,也会害病;饿了,冷了,病重了,也是会死的。 (二)至于有是而无非,威权极大。我们动一善念,动一恶念,他都无 不知道。善有善报,恶有恶报,丝毫不得差错。是为佛之法身,实即自 然力之象征。(三)其一心信佛者,临死或在他种环境中,见有佛来接 引拯救等事,是为佛之化身。佛在某种环境中,经历一定的时间,即可 修成。所以过去已有无数的佛,将来还有无数的佛要成功,并不限于释 迦牟尼一人。大乘的说法, 当他宗教信, 是很能使人感奋的。从哲学上 说,其论亦圆满具足,无可非难。宗教的进化,可谓至斯而极。

佛教的宇宙观,系以识为世界的根本。有眼、耳、鼻、舌、身、 意,即有色、声、香、味、触、法。此为前六识,为人人所知。第七识 为末那,第八识为阿赖耶,其义均不能译,故昔人惟译其音。七识之

义,为"恒审思量,常执有我"。我们念念以自己为本位,一切现象,都 以自己为本位而认识。一切利害,都以自己为本位而打算。即七识之 作用。至八识则为第七识之所由生,为一切识的根本。必须将它灭尽, 才得斩草除根。但所谓灭识,并不是将他划除掉,至于空无所有。有 无,佛教谓之色空。色空相对,只是凡夫之见。佛说则"色即是空,空 即是色"。如在昼间,则昼为色,夜为空。然夜之必至,其确实性,并 不减于昼之现存。所以当昼时, 夜之现象, 虽未实现, 夜之原理, 业 已存在。凡原理存在者,即与其现象存在无异。已过去之事,为现在 未来诸现象之因。因果原系一事。所以已过去的事,亦并未消灭。所 以所谓灭识,并非将识消灭,而系"转识成智"。善恶同体。佛说的譬 喻,是如水与波。水为善,动而为波即成恶。按照现在科学之理,可以 有一个更妙的譬喻, 即生理与病理。病非别有其物, 只是生理作用的异 常。去病得健, 亦非把病理作用的本体消灭, 只是使他回复到生理作 用。所以说"真如无明,同体不离"。真如为本体,无明为恶的起点。行 为的好坏,不是判之于其行为的形式的,而是判之于其用意。所以所争 的只在迷悟。迷时所做的事,悟了还是可以做的。不过其用意不同,则 形式犹是,而其内容却正相反,一为恶业,一为净业了。喻如母亲管束 子女,其形式,有时与厂主管理童工是一样的。所以说, 间路,得失谁知霄壤分"。佛教为什么如此重视迷悟呢?因为世界纷扰 的起因,不外乎(一)怀挟恶意,(二)虽有善意,而失之愚昧。怀挟 恶意的,不必论了。失之愚昧的,虽有善意,然所做的事,无一不错, 亦必伏下将来的祸根。而愚昧之因,又皆因眼光只限于局部,而不能扩 及全体。兼时间空间言。所以佛说世俗之善,"如以少水而沃冰山,暂 得融解,还增其厚。"此悟之所以重要。佛教的人生问题,依以上所说 而得解答。至于你要追问宇宙问题的根源,如空间有无界限,时间有无 起讫等,则佛教谓之"戏论",置诸不答。外道以此为问,佛不答,见 《金七十论》。这因为,我们所认识的世界,完全是错误的。其所以错 误,即因我们用现在的认识方法去认识之故。要把现在的认识方法放 下,换一种方法去认识,自然不待言而可明。若要就现在的认识方法, 替你说明,则非我的不肯说,仍系事之不可能。要怎样才能换用别种认 识方法呢? 非修到佛地位不可。佛所用的认识方法, 是怎样的呢? 固非 我们所能知。要之是和我们现在所用,大不相同的。这个,我们名之曰 证。所以佛教中最后的了义,"惟佛能知";探求的方法,"惟证相应"。 这不是用现在的方法, 所能提证据给你看的。信不信只好由你。所以佛 教说到最后, 总还是一种宗教。

佛教派别很多,然皆小小异同,现在不必一一论述。其中最有关系

的, (一) 为天台、惟识、华严三宗。惟识宗亦称相宗, 乃就我们所认 识的相,阐发万法惟识之义。天台亦称性宗,则系就识的本身,加以阐 发。实为一说的两面。华严述菩萨行相,即具体的描写一个菩萨的样子 给我们看, 使我们照着他做。此三宗, 都有很深的教理, 谓之教下三 家。(二)禅宗则不立文字,直指心源,专靠修证,谓之教外别传。 (甲) 佛教既不用我们的认识,求最后的解决,而要另换一种认识方 法,所谓转识成智。则一切教理上的启发、辩论,都不过把人引上修证 之路,均系手段而非目的。所以照佛教发达的趋势,终必至于诸宗皆 (乙)而社会上研究学问的风气,亦是时有转变 衰, 禅宗独盛为止。 的。佛教教理的探求,极为烦琐,实与儒家的义疏之学,途径异而性质 相同。中唐以后,此等风气,渐渐衰息,诸宗就不得不衰,禅宗就不得 (三) 然(子) 禅宗虽不在教义上为精深的探讨, 烦琐的辩 不独盛了。 理论上也自有其相当的高深的。 论, 而所谓禅定, (丑)而修习禅定, 亦非有优闲生活的人不能。所以仍为有闲阶级所专有。然佛教此时的声 势,是非发达到普及各阶层不可的。于是适应大众的净土宗复兴。所谓 净土宗, 系说我们所住的世界即娑婆世界的西方, 另有一个世界, 称为 净土。诸佛之中,有一个唤做阿弥陀佛的,与娑婆世界, 特别有缘。 发誓愿: 有一心皈依他的, 到临终之时, 阿弥陀佛便来接引他, 往生净 土。往生净土,有什么利益呢?原来成佛极难,而修行的人,不到得成 佛,又终不免于退转。如此示人以难,未免使人灰心短气。然(A)成 (B) 以及非成佛则不能不退转,又经前此的教义,说得固定 了,无可动摇。于是不得不想出一个补救的方法,说我们所以易于退 转, 乃因环境不良使然。倘使环境优良, 居于其中, 徐徐修行, 虽成佛 依旧艰难,然可保证我们不致中途堕落。这不啻给与我们以成佛的保 证,而且替我们祛除了沿路的一切危险、困难,实给意志薄弱的人以一 个大安慰、大兴奋。而且净土之中,有种种乐,无种种苦,也不啻给与 祈求福报的人以一个满足。所以净土宗之说,实在是把佛教中以前的某 种说法取消掉了的。不过其取消之法很巧妙,能使人不觉得其立异罢 了。其修持之法,亦变艰难而归简易。其法:为(a)观, (c) 持名, 三者并行, 谓之念佛。有一佛像当前, 而我们一心注视着 他,谓之观。没有时,心中仍想象其有,谓之想。口诵南无阿弥陀佛, 自然心也要想着他。谓之持名。佛法贵止观双修。止就是心住于其所应 住之处,不起妄念。观有种种方法。如(a)我们最怕死,乃设想尖刀 直刺吾胸,血肉淋漓:又人谁不爱女人,乃设想其病时的丑恶,死后的 腐朽,及现时外观虽美,而躯壳内种种污秽的情形,以克服我们的情 意。(b)又世事因缘复杂,常人非茫无所知,即认识错误,必须仔细 观察。如两人争斗, 粗观之, 似由于人有好斗之性。深观之, 则知其实

由教化的不善;而教化的不善,又由于生计的窘迫;生计的窘迫,又由于社会组织的不良。如此辗转推求,并无止境。要之观察得愈精细,措施愈不至有误。这是所以增长我们的智识的。止观双修,意义诚极该括,然亦断非愚柔者所能行,净土宗代之以念佛,方法简易,自然可普接利钝了。所以在佛教诸宗皆衰之后,禅宗尚存于上流社会中,净土宗则行于下流社会,到现在还有其遗迹。

佛教教义的高深,是无可否认的事实。在它,亦有种种治国安民的理论,读《华严经》的五十三参可知。又佛学所争,惟在迷悟。既悟了,一切世俗的事情,仍无有不可做的,所以也不一定要出家。然佛教既视世法皆非了义,则终必至于舍弃世事而后止。以消灭社会为解决社会之法,断非社会所能接受。于是经过相当的期间,而反动又起。

佛教反动,是为宋学。宋学的渊源,昔人多推诸唐之韩愈。然韩愈辟佛,其说甚粗,与宋学实无多大关系。宋学实至周、张出而其说始精,二程继之而后光大,朱、陆及王阳明又继之,而其义蕴始尽。

哲学是不能直接应用的,然万事万物,必有其总根源。总根源变,则对于一切事情的观点,及其应付的方法,俱随之而变。所以风气大转变时,哲学必随之而变更。宋儒的哲学,改变佛学之处安在呢?那就是抹杀认识论不谈,而回到中国古代的宇宙论。中国古代的哲学,是很少谈到认识论的。佛学却不然,所注重的全在乎此。既注重于认识论,而又参以宗教上的悲观,则势必至于视世界为空虚而后止。此为佛教入于消极的真原因。宋学的反佛,其最重要的,就在此点。然从认识论上驳掉佛说,是不可能的。乃将认识论抹杀不谈,说佛教的谈认识论便是错。所以宋学反佛的口号,是"释氏本心,吾徒本天"。所谓本心,即是佛家万法惟识之论。所谓本天,则是承认外界的实在性。万事万物,其间都有一个定理,此即所谓天理。所以宋学的反佛,是以惟物论反对惟心论。

宋学中自创一种宇宙观和人生观的,有周敦颐、张载、邵雍三人。 周敦颐之说,具于《太极图说》及《通书》。他依据古说,假定宇宙的 本体为太极。太极动而生阳,静而生阴。动极复静,静极复动。如此循 环不已,因生水、火、木、金、土五种物质。此五种物质,是各有其性 质的。人亦系此五种物质所构成,所以有智、水。礼、火。仁、木。 义、金。信,土。五种性质。及其见诸实施,则不外乎仁义二者。所以 配阴阳。仁义的性质,都是好的,然用之不得其当,则皆可以变而为 恶,如寒暑都是好的,不当寒而寒,不当暑而暑则为恶。所以要不离

乎中正。所以配太极。不离乎中正谓之静。所以说:"圣人定之以仁义 中正而主静,立人极焉。"张载之说,具于《正蒙》。其说亦如古代, 以气为万物的原质。气是动而不已的,因此而有聚散,有聚散则有疏 密。密则为吾人所能知觉, 疏则否, 是为世俗所谓有无。其实则是隐 显, 隐显即是幽明。所以鬼神之与人物, 同是一气。气之运动, 自有其 一定的法则。在某种情形之下,则两气相迎;在某种情形之下,则两气 相距: 是为人情好恶之所由来。此说将精神现象的根源, 实为极彻底的一元论。然此等自然的迎距,未必得当。好在人的精神, 一方面受制于物质, 一方面仍有其不受制于物质者存。所以言性,当分 为气质之性受制于物质的。与义理之性。不受制于物质的。人之要 务,为变化其气质,以求合乎义理。此为张氏修己之说。张氏又本其哲 学上的见地, 创万物一体之说, 见于其所著的《西铭》。与惠施泛爱之 说相近。邵雍之说,与周、张相异。其说,乃中国所谓术数之学。中国 学术, 是重于社会现象, 而略于自然现象的。然亦有一部分人, 喜欢研 究自然现象。此等人, 其视万物, 皆为物质所构成。既为物质所构成, 则其运动,必有其定律可求。人若能发现此定律,就能知道万物变化的 公例了。所以此等人的愿望, 亦可说是希冀发现世界的机械性的。世界 广大,不可遍求,然他们既承认世界的规律性,则研究其一部分,即可 推之于其余。所以此一派的学者,必重视数。他们的意思,原不过借此 以资推测,并不敢谓所推之必确,安敢谓据此遂可以应付事物?然 (一) 既曾尽力于研求,终不免有时想见诸应用。 (二) 又此学的初 兴,与天文历法,关系极密,古人迷信较深,不知世界的规律性,不易 发现,竟有谓据此可以逆臆未来的。 (三)而流俗之所震惊,亦恒在于 逆臆未来, 而不在乎推求定理。所以此派中亦多逆臆未来之论, 遂被称 为术数之学。此派学者, 虽系少数, 著名的亦有数家, 邵雍为其中之最 善者。雍之说, 见于《观物内外篇》及《皇极经世书》。 天体为阴阳, 地体为刚柔, 又各分太少二者, 日为太阳。 星为少阳。辰为少阴。火为太刚。水为太柔。石为少刚。 其说曰:阳燧取于日而得火,火与日相应也。方诸取于月而得水,水 星陨为石; 天无日月星之处为辰, 故以星与石, 辰与土相配。其余一切物与阴阳刚柔相配, 以说明万物的性质及变化。 《皇极经世书》以十二万九千六百年为一 元。日之数一为元。月之数十二为会。星之数三百六十为运。辰之数 四千三百二十为世。一世三十年。以三十乘四千三百二十, 九千六百。他说:"一元在天地之间,犹一年也。"这和扬雄作《太 玄》,想本一年间的变化,以窥测悠久的宇宙一样。邵雍的宗旨,在于 以物观物。所谓以物观物,即系除尽主观的见解,以冀发现客观的真

理。其立说精湛处甚多。但因术数之学,不为中国所重视,所以在宋学中不被视为正宗。

经过周、张、邵诸家的推求,新宇宙观和新人生观,可谓大致已 定。二程以下,乃努力于实行的方法。大程名颢,他主张"识得此理, 以诚敬存之"。但何以识得此理呢?其弟小程名颐,乃替他补充,说"涵 养须用敬, 进学在致知"。致知之功, 在于格物。即万事而穷其理, 以 求一旦豁然贯通。这话骤听似乎不错的。人家驳他,说天下之物多着 呢,如何格得尽?这话也是误解。因为宋儒的所求,并非今日物理学家 之所谓物理,乃系吾人处事之法。如曾国藩所谓:"冠履不同位,凤皇 鸱鸮不同栖, 物所自具之分殊也。 鲧湮洪水, 舜殛之, 禹郊之, 物与我 "天下之物格不尽,吾人处事的方法,积之久,是可以知 之分际殊也。 识日臻广博, 操持日益纯熟的。所以有人以为格物是离开身心, 只是一 个误解。问题倒在(一)未经修养过的心,是否能够格物? 修养其心,其方法,是否以格物为最适宜?所以后来陆九渊出,以即物 穷理为支离,要教人先发其本心之明,和赞成小程的朱熹,成为双峰并 峙之局。王守仁出,而其说又有进。守仁以心之灵明为知。即人所以知 善知恶,知是知非。此知非由学得;无论如何昏蔽,亦不能无存;所以 谓之良知。知行即是一事。《大学》说"如恶恶臭,如好好色"。知恶臭 之恶,好色之好,是知一方面事。恶恶臭,好好色,是行一方面事。人 们谁非闻恶臭即恶,见好色即好的?谁是闻恶臭之后,别立一心去恶? 见好色之后,别立一心去好?然则"知而不行,只是未知"。然因良知无 论如何昏蔽, 总不能无存, 所以我们不怕不能知善知恶, 知是知非, 只 怕明知之而不肯遵照良心去做。如此, 便要在良知上用一番洗除障翳的 功夫,此即所谓致知。至于处事的方法,则虽圣人亦有所不能尽知。然 苟得良知精明,毫无障翳,当学时,他自会指点你去学;当用人时,他 自会指点你去求助于人; 正不必以此为患。心之灵明谓之知, 所知的自 然有一物在。不成天下之物都无了,只剩着一面镜子,还说这镜子能 照。所以即物穷理,功夫亦仍是用在心上。而心当静止不动时,即使之 静止不动, 亦即是一种功夫。所以"静处体悟, 事上磨炼", 两者均无所 不可。程、朱的涵养须用敬, 讲学在致知, 固然把道德和知识, 分成两 截。陆九渊要先发人本心之明,亦不过是把用功的次序倒转了,并没有 能把两者合而为一。王守仁之说,便大不相同了。所以理学从朱、陆到 王,实在是一个辨证法的进步。但人之性质,总是偏于一方面的,或喜 逐事零碎用功夫,或喜先提挈一个大纲。所以王守仁之说,仍被认为近 于陆九渊, 并称为陆王。人的性质, 有此两种, 是一件事实, 是一件无 可变更的事实。有两种人自然该有两种方法给他们用, 而他们亦自然会

把事情做成两种样子。所以章学诚说:"朱陆为千古不可无之同异,亦为千古不能无之同异。"见《文史通义·朱陆篇》。其说最通。

以一种新文化,替代一种旧文化,此新文化,必已兼摄旧文化之 长,此为辨证法的真理。宋学之于佛学,亦系如此。宋学兼摄佛学之 长,最显著的有两点: (一)为其律己之严。(二)为其理论的彻底。 论治必严王霸之辨,论人必严君子小人之分,都系由此而出。此等精严 的理论,以之律己则可,以之论事,则不免多所室碍。又宋学家虽反对 佛教的遗弃世事,然其修养的方法,受佛教的影响太深了。如其说而行 之,终不免偏于内心的修养,甚至学问亦被抛荒,事为更不必说,所以 在宋代,宋学中的永嘉、永康两派,就对此而起反动。永嘉派以叶适、 陈傅良为魁首。反对宋学的疏于事功, 疏于实学的考究。永康派以陈 亮为魁首,对于朱熹王霸之辨,持异议颇坚,亦是偏于事功的。到清 代, 颜元、李塨一派, 亦是对此力加攻击的。然永嘉、永康两派, 和朱 陆,根本观念上,实无甚异同,所争的只是程度问题,无关宏指。颜李 一派,则专讲实务,而反对在心上用功夫,几乎把宋学根本取消了。近 来的人,因反对中国的学者,多尚空言,而不能实行,颇多称道颜李 的。然颜李的理论,实极浅薄,不足以自成一军。因为世界进步了,分 工不得不精。一件事, 合许多人而分工, 或从事于研究, 或从事于实 行,和一个人幼学壮行,并无二致。研究便是实行的一部。颜李之说, 主张过甚,势必率天下人而闭目妄行。即使主张不甚,亦必变精深为浅 薄。所以其说实不能成立。从理论上反对宋儒的,还有戴震。谓宋儒主 张天理人欲之辨太过,以致(一)不顾人情。视斯民饮食男女之欲,为 人生所不能无的,都以为毫无价值而不足恤。(二)而在上者皆得据理 以责其下,下情却不能上达,遂致有名分而无是非,人与人相处之道, 日流于残酷。此两端:其前一说,乃宋学末流之弊,并非宋学的本意。 后一说则由宋学家承认封建时代的秩序,为社会合理的组织之故。戴氏 攻之,似得其当。然戴氏亦不知其病根之所在,而说只要舍理而论情, 人与人的相处,就可以无问题,其说更粗浅牵强了。在现在的文化下所 表现出来的人情,只要率之而行,天下就可以太平无事么?戴氏不是盲 目的,何以毫无所见?

所以宋学衰敝以后,在主义上,能卓然自立,与宋学代兴的,实无其人。梁启超说,清代的学术,只是方法运动,不是主义运动,见所著《清代学术概论》。可谓知言了。质实言之,清代考证之学,不过是宋学的一支派。宋学中陆王一派,是不讲究读书的,程朱一派本不然。朱子就是一个读书极博的人。其后学如王应麟等,考据尤极精审。清学的

先驱,是明末诸大儒。其中顾炎武与清代考证之学,关系尤密,也是程 朱一派。<mark>其喜言经世,则颇近永嘉</mark>。清代所谓纯汉学,实至乾嘉之世 而后形成,前此还是兼采汉宋,择善而从的。其门径,和宋学并无区 别。清学的功绩,在其研究之功渐深,而日益趋于客观。因务求古事的 真相,觉得我们所根据的材料,很不完全,很不正确;材料的解释,又 极困难。乃致力于校勘;致力于辑佚;对于解释古书的工具,即训诂, 尤为尽心。其结果,古书已佚而复见的,古义已晦而复明的不少,而其 解决问题的方法,亦因经验多了,知道凭臆判断,自以为得事理之平, 远不如调查其来路,而凭以判断者之确。于是折衷汉宋,变为分别汉 宋,其主意,亦从求是变而为求真了。非不求是,乃以求真为求是。 清学至此,其所至,已非复宋儒所能限,然仍是一种方法的转变,不足 以自成一军。

清学在宗旨上,渐能脱离宋学而自立,要到道、咸时今文之学兴起以后。西汉经师之说,传自先秦,其时社会的组织,还和秦汉以后不同。有许多议论,都不是东汉以后人所能了解的。自今文传授绝后,久被搁置不提了。清儒因分别学派,发现汉儒亦自有派别,精心从事于搜剔,而其材料始渐发现,其意义亦渐明白。今学中有一派,专务材料的搜剔,不甚注意于义理。又一派则不然,常州的庄、存与。刘,逢禄。号称此学的开山,已渐注意于汉儒的非常异义。龚、自珍。魏源。二氏继之,其立说弥以恢廓。到廖平、康有为出,就渐渐地引上经世一路,非复经生之业了。

廖平晚岁的学说,颇涉荒怪。然其援据纬说,要把孔道的规模,扩充到无限大,也仍是受世变的影响的。但廖氏毕竟是个经生。其思想,虽亦受世变的影响,而其所立之说,和现代的情形,隔膜太甚。所以对于学术界,并不能发生多大的影响。康氏就不然了。康氏的经学,远不如廖氏的精深。然其思想,较之廖氏,远觉阔大而有条理。他怀抱着一种见解,借古人之说为材料而说明之。以《春秋》三世之义,说明进化的原理,而表明中国现在的当改革,而以孔子托古改制之说辅之。其处极的目的,则为世界大同。恰和中国人向来怀抱的远大的思想相合,和其目前急须改革的情形相应,所以其说能风靡一时。但康有为的学说,仍只成为现代学术思想转变的一个前驱。这是为什么呢?因为学术是利于通的,物穷则变,宋明以来的文化,现在也几乎走到尽头了。即使没有西学输入,我们的学术思想,也未必不变。但既与西洋学术相值,自然乐得借之以自助。何况现在西洋的科学方法,其精密,确非我们之所及呢?所以近数十年来,中国学术思想的变化,虽然靠几个大思

想家做前驱,而一经发动之后,其第二步,即继之以西洋学术的输入。和中国学术思想的转变最有关系的人是梁启超。梁氏的长处:在其(一)对于新科学,多所了解。(二)最能适应社会的程度,从事于介绍。(三)且能引学说以批评事实,使多数人感觉兴味。即此趋势的说明。

西洋学术输入以来,中国人对之之态度,亦经数变。(一)其初是 指采用西法者为用夷变夏,而极力加以排斥的。(二)继则变为中学为 体, 西学为用。(三) 再进一步, 就要打倒孔家店, 指旧礼教为吃人, 欢迎德谟克拉西先生、赛因斯先生,并有主张全盘西化的了。其实都不 是这么一回事。欧美近代,最初发达的是自然科学。因此引起的整个学 术思想的变化,即对于一切事情的观点及其应付方法。较诸旧说,都 不过是程度问题。后来推及社会科学亦然。现在文化前途的改变,乃是 整个社会组织的改变,并非一枝一节的问题。这个问题, 乃中国与西洋 之所同,而非中国之所独。具体言之,即是中国与西洋,以及全世界的 各民族,都要携手相将,走上一条新的径路。其间固无一个民族,能够 守旧而不变,也断非哪一个民族,尽弃其所固有,而仿效别一个民族的 问题。因为照现状,彼此都是坏的,而且坏得极相像。然则各种学术, 能指示我们以前途,且成为各学之王,而使他种学术,奔走其下,各尽 其一枝一节之用的,必然是社会学。一切现象,都是整个社会的一枝 节,其变化,都是受整个社会的规定的。惟有整个社会,能说明整个社 会。亦惟有整个社会,能说明一枝一节的现象的所以然。人们向来不 知,只是把一枝一节的现象,互相说明,就错了。这是因为从前的人, 不知道整个社会,可成为研究的对象,所以如此。现在便不同了。所以 只有最近成立的社会学,为前此之所无。亦只有整个的社会学,能够说 明文化之所由来,而评判其得失,而指示我们以当走的路径。即如文明 愈进步,则风俗愈薄恶,这是一件众所周知的事实,而亦是向来所视为 无可如何的事实。毁弃文明,固不可,亦不能。任社会风俗之迁流,而 日趋于薄恶, 也不是一回事。提倡道德, 改良政治等, 则世界上无论哪 一个文明国,都已经努力了几千年,而证明其无效的了。人道其将终穷 乎?从社会学发明以来,才知道风俗的薄恶,全由于社会组织的不良, 和文明进步,毫无关系。我们能把社会组织,彻底改良,文明进步,就 只有增加人类的福利了。这是社会学指示给我们前途最大的光明。而社 会学之所以能发明,则和现代各地方蛮人风俗的被重视,以及史前史的 发现,有极大的关系。因此,我们才知道社会的组织,可以有多种。目 前的组织, 只是特种事实所造成, 并非天经地义, 必不可变。变的前 途,实有无限的可能。变的方法,我们所知道的,亦与前人迥异了。

以上论中国学术思想转变的大概,以下再略论中国的文学和史学。

文学的发达,韵文必先于散文,中国古代,亦系如此。现存的先秦 古书,都分明包含着两种文字:一种是辞句整齐而有韵的;一种则参差 不齐,和我们的口语一样。前者是韵文,后者是散文。散文的发达,大 约在东周之世,至西汉而达于极点。散文发达了,我们的意思,才能够 尽量倾吐,因为到这时候,文字和语言,才真正一致。所以是文学的 一个大进步。西汉末年,做文章的,渐渐求其美化。其所谓美: (一) (二) 不用过长过短之句。(三) 用字务求其足以引起美 感。其结果,逐渐成汉魏体的骈文。汉魏体的骈文,只是字句修饰些, 声调啴缓些,和散文相去,还不甚远。以后一直向这趋势发展,至齐梁 时代,遂浮靡而不能达意了。此时供实用之文,别称为笔。然笔不过参 用俗字俗语; 用字眼、用典故,不及文来得多; 其语调还和当时的文相 近,与口语不合,还是不适于用。积重之势,已非大改革不可。改革有 三条路可走: (一) 径用口语。这在昔日文字为上中流社会所专有的时 代,是不行的。(二)以古文为法。如苏绰的拟《大诰》是。这还是不 能达意。只有第(三)条路,用古文的义法,即文字尚未浮靡时的语 法。以运用今人的言语,是成功的。唐朝从韩、柳以后,才渐渐地走上 这条路。散文虽兴,骈文仍自有其用,骈散自此遂分途。宋朝为散文发 达的时代。其时的骈文,亦自成一格。谓之宋四六。气韵生动,论者称 为骈文中的散文。

诗歌另是一体。文是导源于语言,诗是导源于歌谣的。所以诗体,当其发生之时,即非口语之调。近人以随意写来的散文,亦称为诗,新诗。这至少要改变向来诗字的定义然后可。古代的诗,大抵可歌。传后世的,便是《诗经》和《楚辞》。到汉朝,风尚变了。制氏雅乐虽存,不为人之所好。汉武帝立新声乐府,采赵、代、秦、楚之讴,使李延年协其律,司马相如等为之辞,是为汉代可歌的诗。古代的诗,则变为五言诗,成为只可吟诵之物。论者多以此为诗体的退化,这是为尊古之见所误。其实凡事都到愈后来愈分化。吟诵的诗,和合乐的诗的可向的事。隋、唐时,汉代的乐府,又不为人之所好,而其辞亦渐而与乐了。听者的好尚,移于外国传来的燕乐。按其调而填词,谓之词而不能为一个事。所不之世。至元以后,又渐成为但可吟诵,不能协律之作,而歌的限于南北曲。到清朝,按曲谱而填词的,又多可诵而不可歌了。中国的所谓诗,扩而充之,可以连乐府、词、曲,都包括在内。因为其起源,同是出于口中的歌的。一个民族的歌谣,不容易改变。试看现代的

山歌,其音调,还与汉代的乐府一样,便可知道。所以现在,非有新音乐输入,诗体是不会变化的。现在万国交通,新音乐输入的机会正多。 到我国人的口耳,与之相习,而能利用之以达自己的美感时,新诗体就可产生了。

文学初兴之时,总是与语言相合的。但到后来,因(一)社会情形的复杂,受教育的程度,各有不同;(二)而时间积久了,人的语言,不能不变,写在纸上的字,却不能再变;言文就渐渐地分离了。合于口语的文字,是历代都有的。如(一)禅宗和宋儒的语录,(二)元代的诏令,(三)寒山、拾得的诗,(四)近代劝人为善的书都是,(五)而其用之,要以平话为最广。这是非此不可的。从前文言、白话,各有其分野,现在却把白话的范围推广了。这因(一)受教育的人渐多,限于有闲阶级;而所受的教育,亦和从前不同;不能专力于文字。(二)世变既亟,语言跟着扩充、变化,文字来不及相随,乃不得不即用口语。此乃事势的自然,无人提倡,也会逐渐推广的。守旧的人,竭力排斥白话,固然是不达;好新的人,以此沾沾自喜,也是贪天之功,以为己力的。所谓古文,大部分系古代的言语。其中亦有一部分,系后人依据古代的语法所造的,从未宣诸唇吻,只是形之楮墨。然楮墨之用,亦系一种广义的语言。既有其用,自不能废。而况纸上的言语,有时亦可为口语所采用。所以排斥文言,也是偏激之论。

文以载道,文贵有用之说,极为近人所诋毁。此说固未免于迂,然 亦不能谓其全无道理。近人袭西洋文学的理论, 贵纯文学而贱杂文学, 这话固然不错。然以为说理论事之作,必是杂文学,必写景言情之作, 而后可以谓之纯文学,则是皮相之谈。美的原质,论其根柢,实在还是 社会性。社会性有从积极方面流露的,如屈原、杜甫的忠爱是;有从消 极方面流露的,如王维、孟浩然的闲适是。积极的人人所解,消极的似 乎适得其反,其实不然。积极的是想把社会改好,消极的则表示不合 作。虽然无所作为,然(一)使人因此而悟现社会之坏, 使社会减少一部分恶势力,其功效也还是一样的。文字上的所谓美,表 面上虽若流连风景, 其暗中深处, 都藏有这一个因素在内。诗词必须有 寄托,才觉得有味,真正流连风景的,总觉得浅薄,就是为此。然则文 字的美恶,以及其美的程度,即视此种性质之有无多寡以为衡,其借何 种材料而表现, 倒是没有关系的。忧国忧民, 和风花雪月, 正是一样。 以说理论事,或写景言情,判别文学的为纯为杂,又是皮相之谈了。文 以载道,文贵有用等说,固然不免于迂腐。然载道及有用之作,往往是 富于社会性的,以此为第一等文字,实亦不为无见,不过抛荒其美的方

面,而竟以载道和有用为目的,不免有语病罢了。

中国的有史籍甚早。《礼记·玉藻》说:"动则左史书之,言则右史 书之。"郑《注》说:"其书,《春秋》、《尚书》其存者。"《汉书·艺 文志》说"右史记事,左史记言"是错的。《礼记·祭统》说"史由君 右, 执策命之", 即右史记言之证。这大约是不错的。《周官》还有小 史,记国君及卿大夫的世系,是为《帝系》及《世本》。我国最古的史 籍《史记》,其本纪及世家,似系据春秋和系世编纂而成。列传则源出 记言之史。记言之史,称为《尚书》,乃因其为上世之书而得此名,其 原名似称为语。语之本体,当系记人君的言语,如现在的训辞讲演之 类。后来扩充之,则及于一切嘉言。嘉言的反面是莠言,间亦存之以昭 炯戒。记录言语的,本可略述其起因及结果,以备本事,扩充之则及于 一切懿行,而其反面即为恶行。此体后来附庸蔚为大国,名卿大夫,及 学术界巨子,大抵都有此等记录,甚至帝王亦有之。其分国编纂的,则 谓之《国语》。关于一人的言行,分类编纂的,则谓之《论语》。记载 一人的大事的,则如《礼记·乐记》,述武王之事,谓之《牧野之语》 都是。《史记》的列传,在他篇中提及,多称为语,如《秦本纪》述商 鞅说孝公变法事曰:"其事在《商君语》中。"可见其源出于语,推而 广之,则不名为语的,其实亦系语体。如《晏子春秋》及《管子》中的 《中》、《小匡》等是。八书是记典章经制的,其源当亦出于 《大》、 史官,不过不能知其为何官之史罢了。史官以外,还有民间的传述。有 出于学士大夫之口的,如魏绛、伍员述少康、羿、浞之事是。见《左 氏》襄公四年、哀公元年,及《史记·吴太伯世家》。亦有出于农夫野 老之口的,如孟子斥咸丘蒙所述为齐东野人之语是。古史的来源,大略 如此。秦始皇烧书, 《史记·六国表》说"诸侯史记尤甚", 大约史官所 记载,损失极多。流行民间之书,受其影响当较少。口耳相传,未著竹 帛的,自然更不必说了。

有历史的材料是一事,有史学上的见地,又系一事。古代史官,虽各有专职,然大体不过奉行故事。民间传述,或出惊奇之念,或出仰慕之忱,所谓多识前言往行,以蓄其德。亦说不上什么史学上的见地。到司马谈、迁父子出,才网罗当时所有的史料,编纂成一部大书。这时的中国,在当时人的眼光中,实已可谓之天下。因为所知者限于此。在所知的范围中,并没有屏斥异国或异族的史料不载。所以《太史公书》,这是《史记》的本名。《汉书·艺文志》著录即如此。《史记》乃史籍通名,犹今言历史。《太史公书》,为史部中最早的著述,遂冒其一类的总名。实自国别史进于世界史,为史体一大进步。

从此以后,国家亦渐知史籍的重要了。后汉以后,乃有诏兰台、东观中人述作之事。魏晋以后,国家遂特设专官。此时作史的,在物力上,已非倚赖国家不行。一因材料的保存及搜辑,一因编纂时之费用。至于撰述,则因材料不多,还为私人之力所能及。所以自南北朝以前,大率由国家供给材料及助力,而司编撰之事的,则仍系一二人,为私家著述性质。唐以后史料更多,不徒保存、搜辑,即整理、排比,亦非私人之力所及,于是独力的著述,不得不变为集众纂修之局了。私家著述及集众纂修,昔人的议论,多偏袒前者,这亦是一偏之见。姑无论材料既多,运用为私人之力所不及。即舍此勿论,而昔时的正史,包括的门类很多,亦非一人所能兼通。所以即就学术方面论,二者亦各有长短。唐修《新晋书》,即今正史中的《晋书》。其志非前人所能及,即其一证。关于正史的历史,可参看《史通》中的《六家》、《二体》、《古今正史》、《史官建置》各篇,及拙撰《史通评》中这几篇的评。商务印书馆本。

从前的历史,系偏重于政治方面的。而在政治方面,则所注重的,为理乱兴衰、典章经制两类。正史中的纪传,是所以详前者的,志则所以详后者。已见"绪论"中。编年史偏详前者,《通典》、《通考》一类的书,则偏详后者,都不如纪传表志体的完全。所以后来功令,独取纪传表志体为正史。然编年体和政书,《通典》、《通考》等。在观览上亦各有其便,所以其书仍并为学者所重。这是中国旧日所认为史部的重心的。纪传体以人为单位,编年史以时为系统,欲勾稽一事的始末,均觉不易。自袁枢因《通鉴》作《纪事本末》后,其体亦渐广行。

中国的史学,在宋时,可谓有一大进步。(一)独力著成一史的,自唐以后,已无其事。宋则《新五代史》出欧阳修一人;《新唐书》虽出修及宋祁两人,亦有私家著述性质;事非易得。(二)编年之史,自三国以后,久已废阙。至宋则有司马光的《资治通鉴》,贯串古今。朱嘉的《通鉴纲目》,叙事虽不如《通鉴》的精,体例却较《通鉴》为善。《通鉴》有目无纲,检阅殊为不便。司马光因此,乃有《目录》之作,又有《举要》之作。《目录》既不与本书相附丽,《举要》则朱子《答潘正叔书》讥其"详不能备首尾,略不可供检阅",亦系实情。所以《纲目》之作,确足以改良《通鉴》的体例。(三)讲典章经制的书,虽起于唐杜佑的《通典》,然宋马端临的《文献通考》,搜集尤备,分类亦愈精。又有会要一体,以存当代的掌故,并推其体例,以整理前代的史实。(四)郑樵《通志》之作,网罗古今,其书虽欠精审,亦见其魄力之大。(五)当代史料,搜辑綦详。如李焘《续资治通

鉴长编》、李心传《建炎以来系年要录》、徐梦莘《三朝北盟会编》、王偁《东都纪略》等都是。(六)自周以前的古史,实系别一性质。至宋而研究加详。如刘恕《通鉴外纪》、金履祥《通鉴纲目前编》、苏辙《古史考》、胡宏《皇王大纪》、罗泌《路史》等都是。(七)研究外国史的,宋朝亦加多。如叶隆礼《契丹国志》、孟珙《蒙鞑备录》等是。(八)考古之学,亦起于宋时。如欧阳修的《集古录》、赵明诚的《金石录》等,始渐求材料于书籍之外。(九)倪思的《班马异同评》、吴缜的《新唐书纠谬》等,皆出于宋时。史事的考证,渐见精核。综此九端,可见宋代史学的突飞猛进。元明时代复渐衰。此因其时核。综此九端,可见宋代史学的突飞猛进。元明时代复渐衰。此因其时有。综此九端,可见宋代史学的突飞猛进。元明时代复渐衰。此因其时有。综此九端,可见宋代史学的突飞猛进。元明时代复渐衰。此因其时有。综此九端,可见宋代史学的突飞猛进。元明时代复渐衰。此因其时有。综此九端,可见宋代史学的突飞猛进。元明时代复渐衰。此因其时有,实之狱大兴,士不敢言当代的史事;又其时的学风,偏于考古,而略于致用;当代史料,就除官书、碑传之外,几乎一无所有了。但清代考据之学颇精。推其法以治史,能补正前人之处亦颇多。

研究史法之作,专著颇少。其言之成理,而又有条理系统的,当推 刘知幾的《史通》。《史通》是在大体上承认前人的史法为不误,而为 之弥缝匡救的。其回到事实上,批评历代的史法,是否得当;以及研究 今后作史之法当如何的,则当推章学诚。其识力实远出刘知幾之上。此 亦时代为之。因为刘知幾之时,史料尚不甚多,不虑其不可遍览,即用 前人的方法撰述已足。章学诚的时代,则情形正相反,所以迫得他不得 不另觅新途径了。然章氏的识力,亦殊不易及。他知道史与史材非一 物,保存史材,当务求其备,而作史则当加以去取;以及作史当重客观 等,见《文史通义·史德篇》。实与现在的新史学,息息相通。不过其 时无他种科学以为辅助,所以其论不如现在新史学的精审罢了。然亦不 过未达一间而已,其识力亦很可钦佩了。

## 第18章 宗教

宗教的信仰,是不论哪一个民族都有的。在浅演之时固然,即演进较深之后,亦复如此。这是因为,学问之所研究,只是一部分的问题,而宗教之所欲解决,则为整个的人生问题。宗教的解决人生问题,亦不是全不顾知识方面的。它在感情方面,固然要与人以满足,在知识方面,对于当时的人所提出的疑问,亦要与以一个满意的解答。所以一种宗教,当其兴起之时,总是足以解决整个人生问题的。但既兴起之后,因其植基于信仰,其说往往不易改变;而其态度亦特别不宽容;经过一定时期之后,遂成为进化的障碍,而被人斥为迷信。

宗教所给与人的,既是当下感情上和知识上的满足,其教义,自然 要随时随地而异。一种宗教,名目未变,其教义,亦会因环境而变迁。 原始的人,不知道自然界的法则,以为凡事都有一个像人一般的东西, 有知识,有感情,有意志,在暗中发动主持着。既不知道自然界的法 则,则视外界一切变化,皆属可能。所以其视环境,非常之可畏怖。而 其视其所祈求的对象,能力之大,尤属不可思议。有形之物,虽亦为其 所崇拜,然其所畏怖而祈求的,大概非其形而为寓于其中的精灵。无形 可见之物,怎会令人深信不疑呢?原来古人不知道生物与无生物之别, 更不知道动物与植物、人与动物之别,一切都看做和自己一样,而人所 最易经验到而难于解释的,为梦与死。明明睡在这里没有动,却有所 见,有所闻,有所作为;明明还是这个人,而顷刻之间,有知已变为无 知了;安得不相信人身之中,别有一物以为之主?既以为人是如此,就 推之一切物,以为都是如此了。这是我们现在,相信人有灵魂;相信天 地、日月、山川等,都有神为之主;相信老树、怪石、狐狸、蛇等,都可以成为精怪的由来。虽然我们现在,已知道自然界的法则了;知道生物与无生物、动物与植物、人与其他动物之别了;然此等见解,根株仍未拔尽。

人类所崇拜的灵界,其实是虚无缥缈的,都是人所想象造作出来 的。所以所谓灵界,其实还是人间世界的反映。人类社会的组织变化 了, 灵界的组织, 也是要跟着变化的。我们现在所看得到的, 其第一 步, 便是从部族时代进于封建时代的变化。部族的神, 大抵是保护一个 部族的,和别一个部族,则处于敌对的地位。所以《左氏》僖公十年 说:"神不歆非类,民不祀非族。"孔子也说:"非其鬼而祭之,谄 也。"《论语·为政》。到封建时代,各个神灵之间,就要有一个联系。 既要互相联系,其间自然要生出一个尊卑等级来。在此时代,宗教家所 要做的工作: (一) 把神灵分类。(二) 确定每一类之中, 及各类之间 尊卑等级的关系。我们在古书上看得见的,便是《周官·大宗伯》所分 的(一)天神,(二)地祇,(三)人鬼,(四)物魅四类。四类相互 之间,自然天神最尊,地祇次之,人鬼次之,物魅最下。天神包括日 月、星辰、风雨等。地祇包括山岳、河海等。但又有一个总天神和总地 祇。人鬼:最重要的,是自己的祖宗,其余一切有功劳、有德行的人, 也都包括在内。物魅是列举不尽的。天神、地祇、人鬼等,都是善性居 多。物魅则善恶无定。这是中国人最普通的思想,沿袭自几千年以前 的。宗教发达到这一步,离一般人就渐渐地远了。"天子祭天地,诸侯 《礼记·王制》。和一般人是没有关系的。季氏旅 祭其境内名山大川", 于泰山,孔子就要讥其非礼了,《论语·八佾》。何况平民? 昊天上帝 之外,还有主四时化育的五帝:东方青帝灵威仰,主春生:南方赤帝赤 熛怒, 主夏长; 西方白帝白招拒, 主秋成; 北方黑帝汁光纪, 主冬藏; 中央黄帝含枢纽,则兼主四时化育。每一朝天子的始祖,据说实在是上 帝的儿子。譬如周朝的始祖后稷,他的母亲姜嫄,虽说是帝喾之妃,后 稷却不是帝喾的儿子。有一次,姜嫄出去,见一个大的足印。姜嫄一只 脚,还不如他一个拇指大。姜嫄见了,觉得奇怪,把自己的脚,放在这 足印里踏踏看呢。一踏上去,身体就觉得感动,从此有孕了。生了一个 儿子,就是后稷。又如商朝的始祖契。他的母亲简狄,也是帝喾之妃, 然而契也不是帝喾的儿子。简狄有一次,到河里去洗澡,有一只玄鸟, 掉下一个卵来。简狄取来吞下去,因此有孕了。后来就生了契。这个谓 之"感生"。见《诗·生民》及《玄鸟》。《史记·殷本纪》、《周本纪》 述契、后稷之生,即系《诗》说。《周官·大宗伯》,以禋祀祀昊天上 帝。《小宗伯》, 兆五帝于四郊。郑玄谓天有六, 即五帝和昊天上帝

耀魄宝。可看《礼记·祭法》《疏》,最简单明了。五帝之名,虽出纬候,然其说自系古说。所以《礼记·礼运》,"因名山以升中于天,因吉土以飨帝于郊"已经把天和帝分说了。契、稷等因系上帝之子,所以其子孙得受命而为天子。按诸"神不歆非类,民不祀非族"之义,自然和平民无涉的,用不着平民去祭。其余如"山林、川谷、丘陵,能出云,为风雨,见怪物",而且是"民所取材用"的,《礼记·祭法》。虽和人民有关系,然因尊卑等级,不可紊乱之故,也就轮不着人民去祭了。宗教发达到此,神的等级愈多,上级的神,威权愈大,其去一般人却愈远,正和由部族之长,发展到有诸侯,由列国并立的诸侯,进步到一统全国的君主,其地位愈尊,而其和人民相去却愈远一样。

人,总是实际主义的,所敬畏的,只会是和自己切近而有关系的 神。日本田崎仁义所著《中国古代经济思想及制度》说:古代宗教思 想, 多以生物之功, 归之女性, 又多视日为女神。中国古代, 最降重的 《礼记·郊特牲》说:"惟为社事,单出里。惟为社田,国人 毕作。惟社,丘乘共粢盛。"单同殚。而这所谓社,则只是一地方的土 神,据《礼记·祭法》,王、诸侯、大夫等,均各自立社。并不是与天 《易经·说卦传》离为日,为中女。 神相对的后土。 《山海经》和《淮 《山海经·大荒南经》: 以生日驭日的羲和为女神。 有羲和之国。有女子,名羲和,方浴日于甘渊。羲和 外, 甘水之间, 者,帝俊之妻,生十日。"《淮南子·天文训》:"至于悲泉,爰止其 女,爰息其马,是谓县车。"而《礼记·郊特牲》说,郊之祭,乃所以 迎"长日之至"。可见以郊祭为祭天,乃后起之事,其初只是祭日:而祭 日与祭社,则同是所以报其生物之功。后来虽因哲学观念的发达,而有 所谓苍苍者天, 抟抟者地, 然这整个的天神和整个的地神, 就和人民关 系不切了,虽没有政治上"天子祭天地"的禁令,怕也不会有什么人去祭 它的。日月星辰风雨等,太多了,祭不胜祭,亦知道其所关涉者广,用 不着一地方去祭它。只有一地方的土神,向来视为于己最亲的,其祭祀 还相沿不废。所以历代以来,民间最降重的典礼是社祭,最热闹的节场 是作社。还有所谓八蜡之祭,是农功既毕之后,举凡与农事有关之神, 一概祭飨它一次。见《郊特牲》。又古代视万物皆有神,则有所谓中 溜,有所谓门,有所谓行,有所谓户,有所谓灶,均见《祭法》。此等 崇拜,倒也有残留到后世的。又如古代的司命,是主人的生死的。司命 《庄子·至乐》云:"庄子之楚,见髑髅而问之。夜 亦见《祭法》。 半,髑髅见梦。庄子曰:吾使司命复生子形,为子骨肉肌肤。"知古谓 人生死, 皆司命主之。

后世则说南斗主生, 北斗主死, 所以南北斗去人虽远, 倒也有人崇 拜它。诸如此类,悉数难终。总之于人有切近的关系的,则有人崇拜, 于人无切近的关系的,则位置虽高,人视之,常在若有若无之间。现在 人的议论,都说:一神教比多神教进化,中国人所崇拜的对象太杂,所 以其宗教,还是未甚进化的。其实不然。从前俄国在专制时代,人民捐 一个钱到教堂里去, 名义上也要以俄皇的命令允许的。这和佛教中的阿 弥陀佛,有一个人皈依他,到临死时,佛都自己来接引他到净土去一 样。中国的皇帝,向来是不管小事的,所以反映着人间社会而成的灵界 组织,最高的神,亦不亲细务。假使中国宗教上的灵界组织,是以一个 大神, 躬亲万事的, 中国人也何尝不会专崇拜这一个神? 然而崇拜北 斗,希冀长生,和专念阿弥陀佛,希冀往生净土的,根本上有什么区别 呢?若说一神教的所谓一神,只是一种自然力的象征,所以崇拜一神教 的,其哲学上的见地,业已达于泛神论了,要比多神教高些。则崇拜一 神教的,都是当他自然力的象征崇拜的么?老实说,泛神论与无神论, 是一而二,二而一的。真懂得泛神论的,也就懂得无神的意义,不会再 有现在宗教家的顽固见解了。

较神的迷信进一步的,则为术。术数二字,古每连称,其实二者是 不同的,已见上章。术之起源,由于因果的误认。如说做一个木人,或 者束一个草人,把他当做某人,用箭去射他,就会使这个人受伤。又如 把某人贴身之物,加以破坏,就能使这个人受影响之类。苌弘在周朝, 把狸首象征不来的诸侯去射它,以致为晋人所杀。见《史记·封禅 书》。豫让为赵襄子所擒,请襄子之衣,拔剑三跃而击之,衣尽出血, 襄子回车,车轮未周而亡。就是此等见解。凡厌胜咒诅之术,均自此而 出。又有一种,以为此地的某种现象,与彼地的某种现象;现在的某种 现象,和将来的某种现象;有连带关系的。因欲依据此时此地的现象, 以测知彼时彼地的现象,是为占卜之术所自始。此等都是所谓术。更进 《汉书·艺文志》说形法家之学道:"形人及六畜骨法之度 数,器物之形容,以求其声气贵贱吉凶,犹律有长短,而各征其声,非 有鬼神,数自然也。"全然根据于目可见、身可触的物质,以说明现象 的原因, 而否认目不可见的神秘之说, 卓然是科学家的路径。惜乎这种 学派中人, 亦渐渐地枉其所信, 而和术家混合为一了。《汉志》术数 略, 共分六家: 曰天文, 曰历谱, 曰五行, 曰蓍龟, 曰杂占, 曰形法。 蓍龟和杂占, 纯粹是术家言。天文、历谱、五行、形法都饶有数的意 味,和术家混合了,为后世星相之学所自出。

中国古代所崇拜的对象,到后世,都合并起来,而被收容于道教之

中。然所谓道教,除此之外,尚有一个元素,那便是神仙家。当春秋战 国时,就有所谓方士者,以不死之说,诳惑人主。 《左氏》昭公二十 年,齐景公问于晏子,说:"古而无死,其乐何如?"古代无论哲学、宗 教,都没有持不死之说的,可见景公所问,为受神仙家的诳惑了。此后 齐威王、齐宣王、燕昭王,亦都相信他,见于《史记·封禅书》 始皇、汉武帝信之尤笃,其事为人人所知,无烦赘述了。事必略有征 验,然后能使人相信。说人可不死,是最无征验的。齐景公等都系有为 之主,何以都为所蛊惑呢?以我推测,因燕齐一带,多有海市。古人明 见空中有人物城郭宫室, 而不知其理, 对于神仙之说, 自然深信不疑 《汉志》列于方技,与医经、经方、房中并列。今所传最 了。神仙家, 古的医书《素问》,中亦多载方士之言。可见方士与医药,关系甚密。 想借修炼、服食、房中等术,以求长生,虽然误缪,要不能视为迷信。 然此派在汉武时, 就渐渐地和古代的宗教混合了。汉武时, 实分两派:一派讲炼丹药,求神仙,以求长生。一派则从事祠祭以求 福。其事具见于《史记·封禅书》、 《汉书·郊祀志》。 各地方的山川,各有其当祭之神,即由献其说的方士主持。此乃古代各 部族的宗教,遗留到后世的。《山海经》所载,某水某山有某神, 何物祠祭,疑即此等方士所记载。此派至元帝后,多被废罢;求神仙一 派,亦因其太无效验,不复为时主所信:乃转而诳惑人民。其中规模最 大的,自然是张角,次之则是张鲁。他们也都讲祠祭。但因人民无求长 生的奢望, 亦无炼金丹等财力, 依《抱朴子》讲, 当时方士炼丹, 所 费甚巨。葛洪即自憾无此资财,未能从事。所以不讲求神仙,而变为 以符咒治病了。符咒治病,即是祝由之术,亦古代医术中的一科。其牵 合道家之学,则自张鲁使其下诵习老子五千言始。张鲁之道, 无干涉,何以会使人诵习《老子》呢?依我推测,大约因汉时以黄老并 称,神仙家自托于黄帝,而黄帝无书,所以牵率及于老子。张鲁等的宗 教,有何理论可讲?不过有一部书,以资牵合附会就够了, 合不合呢? 然未几, 玄学大兴, 《老子》变为时髦之学, 神仙家诳惑上 亦渐借其哲理以自文。老子和所谓方士, 所谓神仙家, 就都 流社会的, 生出不可分离的关系来了。此等杂多的迷信,旁薄郁积,毕竟要汇合为 一的。享其成的,则为北魏时的寇谦之。谦之学张鲁之术,因得崔浩的 尊信,言于魏明元帝而迎之,尊之为天师,道教乃成为国家所承认的宗 教, 俨然与儒释并列了。此事在民国纪元前一四八九年, 西历四二三 年。刘宋少帝景平元年,魏明元帝泰常八年。后世谈起道教来,均奉 张陵为始祖。陵乃鲁之祖父。据《后汉书》说:陵客蜀,学道于鹄鸣山 中。受其道者, 辄出米五斗, 故谓之米贼。陵传子衡, 衡传于鲁。然其 事并无证据。据《三国志》《注》引《典略》,则为五斗米道的,实系

张修。修乃与鲁并受命于刘焉,侵据汉中,后来鲁又袭杀修而并其众的。鲁行五斗米道于汉中,一时颇收小效。疑其本出于修,鲁因其有治效而沿袭之,却又讳其所自出,而自托之于父祖。历史,照例所传的,是成功一方面的人的话,张陵就此成为道教的始祖了。

从外国输入的宗教, 最有权威的, 自然是佛教。佛教的输入, 旧说 都以为在后汉明帝之世。说明帝梦见金人,以问群臣,傅毅对以西方有 圣人, 乃遣郎中蔡愔、博士弟子秦景等使于天竺, 得佛经四十二章, 及 释迦立像,与沙门摄摩腾、竺法兰,以白马负经而至,因立白马寺于洛 城西。此乃因其说见于《魏书·释老志》,以为出于正史之故。梁启超 作《佛教之初输入》,考此说出于西晋道士王浮的《老子化胡经》,其 意乃欲援释入道,殊为妖妄,然《魏书》实未以金人入梦,为佛教入中 国之始。据《魏书》之意,佛教输入,当分三期: (一)匈奴浑邪王 降,中国得其金人,为佛教流通之渐。(二)张骞至大夏,知有身毒, 行浮屠之教。哀帝元寿元年,博士弟子秦景宪,受大月氏使伊存口授浮 屠经。(三)乃及明帝金人之梦。金人实与佛教无涉。大月氏使口授浮 屠经,事若确实,当可称为佛教输入之始。元寿元年,为民国纪元前一 九一三年,即西历纪元前二年。然则佛教输入中国,实在基督诞生后两 年了。基督降生,在纪元前四年。西人因纪年行用已久,遂未改正。 据《后汉书》所载,光武帝子楚王英,业已信佛,可见其输入必不在明 帝之世。秦景宪与秦景, 当即一人。此等传说中的人物, 有无尚不可 知,何况确定其名姓年代?但大月氏为佛教盛行之地;汉与西域,交通 亦极频繁: 佛教自此输入, 理有可能。梁启超以南方佛像涂金: 书·陶谦传》,说谦使笮融督广陵、下邳、彭城运粮,融遂断三郡委 输,大起浮屠寺,做黄金涂像:疑佛教本自南方输入。然此说太近臆 测。即谓其系事实,亦不能断定其输入在北方之先。梁氏此文,破斥旧 说之功甚大,其所建立之说,则尚待研究。柳诒徵《梁氏佛教史评》, 可以参看。佛教的特色在于(一)其说轮回,把人的生命延长了,足以 救济中国旧说(甲)限善报于今世及其子孙,及(乙)神仙家飞升尸解 等说的太无征验,而满足人的欲望。(二)又其宗旨偏于出世,只想以 个人的修养,解脱苦痛,全不参加政治斗争。在此点,佛教与张角、张 鲁等,大不相同。所以不为政治势力所摧残,而反为其所扶植。 中国是时,尚缺乏统一全国的大宗教。一地方一部族之神,既因其性质 褊狭而不适于用, 天子所祭的天地等, 亦因其和人民相去远了, 而在若 无若有之间。张角、张鲁等的宗教运动,又因其带有政治斗争性质;且 其教义怕太浅,而不足以餍上中流社会之望;并只适于秘密的结合,而 不官于平和的传布,不能通行。只有佛教,既有哲理,又说福报,是对

于上中下流社会都适宜的。物我无间,冤亲平等,国界种界尚且不分, 何况一国之中,各地方各民族等小小界限?其能风行全国,自然无待于 言了。至佛教的哲理方面,及其重要宗派,上章已略言之,今不赘述。

把一个中空的瓶抛在水中,水即滔滔注入,使其中本有水,外面的水就不容易进去了。这是先入为主之理,一人如是,一国亦然。佛教输入时,中国的宗教界,尚觉贫乏,所以佛教能够盛行。佛教输入后,就不然了。所以其他外教,输入中国的虽多,都不能如佛教的风行无阻,其和中国文化的关系亦较浅。

佛教以外,外国输入的宗教,自以回教为最大。此教缘起,人人知之,无待赘述。其教本名伊斯兰,在中国则名清真,其寺称清真寺。其经典名《古兰经》。原来为阿拉伯文,非其教中有学问的人不能读;而其译本及教中著述,流布于社会上的很少;所以在中国,除教徒外,罕有了解回教教义的。又回教教规,极为严肃,教徒生活,与普通人不甚相合。所以自元代盛行输入以来,已历七百年,仍不能与中国社会相融化。现在中国,信奉回教的人,约有五千万。其中所包含的民族实甚多,然人皆称为回族,俨然因宗教而结合成一个民族了。因宗教而结合成一个民族,在中国,除回教之外,是没有的。

中国人称伊斯兰教为回教,乃因其为回纥人所信奉而然。然回纥在 漠北,实本信摩尼教。其信伊斯兰教,乃走入天山南路后事。摩尼教原 出火教。火教为波斯国教、中国称为胡天。又造祆字、称为祆教。其字 从示从天, 读他烟切。或误为从夭, 读作于兆切, 就错了。火教当南 北朝时,传至葱岭以东,因而流入中国,然信奉它的,只有北朝的君 主。唐朝时,波斯为大食所灭,中亚细亚亦为所据,火教徒颇有东行入 中国的, 亦未和中国社会, 发生甚么影响。摩尼教则不然。唐朝安史之 乱后,回纥人多入中国,其教亦随之而入。自长安流行及于江淮。武宗 时,回纥败亡,会昌五年,西历八四五年,民国纪元前一〇六七年。 中国乃加以禁断。然其教流行至南宋时仍不绝。其人自称为明教,教外 人则谓之吃菜事魔, 以其教徒均不肉食之故。按宗教虽似专给人以精神 上的慰安,实则仍和现实生活有关系。现实生活,经济问题为大。流行 于贫苦社会中的宗教,有教人团结以和现社会相斗争的,如太平天国所 创的上帝教, 实行均田和共同生活之法是。有教教徒自相救恤, 对于现 社会的组织,则取放任态度的,如张鲁在汉中,教人作义舍,置米肉其 中,以便行人,令有小过者修路,禁酒,春夏禁杀。明教徒戒肉食,崇 节俭, 互相救恤是。入其教的, 生活上既有实益, 所以宋时屡加禁断,

不能尽绝。然社会秩序未能转变时,与之斗争的,固然不免灭亡;即欲自成一团体,独立于现社会组织之外的,亦必因其和广大的社会秩序不能相容,而终遭覆灭。所以到元朝以后,明教也就默默无闻了。张鲁之治汉中,所以能经历数十年,乃因其政治尚有规模,人民能与之相安,并非由其教义,则明教的流行较久,亦未必和其教义有甚关系了。火教及摩尼教流行中国的历史,详见近人陈垣所撰《火祆教入中国考》。

基督教入中国,事在民国纪元前一二七四年。西历六三八年,唐太 宗贞观十二年。波斯人阿罗本(Olopen),始赉其经典来长安。太宗许 其建寺, 称为波斯, 玄宗因其教本出大秦, 改寺名为大秦寺。其教在当 时, 称为景教。德宗时, 寺僧景净, 立《景教流行中国碑》, 明末出 土,可以考见其事的始末。蒙古时,基督教又行输入。其徒谓之也里可 温。陈垣亦有考。元时,信奉基督教的,多是蒙古人。所以元亡而复 绝。直到明中叶后,才从海路复行输入。近代基督教的输入,和中国冲 突颇多。推其源,实出于政治上的误解。基督教的教义,如禁拜天、拜 祖宗、拜孔子等,固然和中国的风俗,是冲突的。然前代的外教,教规 亦何尝不和中国风俗有异同?况近代基督教初输入时,是并不禁拜天、 拜祖宗、拜孔子的。明末相信基督教的,如徐光启、李之藻辈,并非不 了解中国文化的人。假使基督教义和中国传统的风俗习惯,实不相容, 他们岂肯因崇信科学之故,把民族国家,一齐牺牲了?当时反对西教 的, 莫如杨光先。试看他所著的《不得已书》。他说, 他们"不婚不 宦,则志不在小"。又说:"其制器精者,其兵械亦精。"又说:他们著 书立说,谓中国人都是异教的子孙。万一他们蠢动起来,中国人和他相 敌,岂非以子弟敌父兄?又说:"以数万里不朝不贡之人,来不稽其所 从来,去不究其所从去:行不监押,止不关防。十三省山川形势,兵马 钱粮,靡不收归图籍。百余年后,将有知余言之不得已者。"因而断 言:"宁可使中国无好历法,不可使中国有西洋人。"原来中国历代,军 政或者废弛, 至于军械, 则总是在外国之上的。到近代, 西人的船坚炮 利,中国才自愧弗如。而中国人迷信宗教,是不甚深的。西洋教士艰苦 卓绝的精神,又非其所了解。自然要生出疑忌来了。这也是在当日情势 之下, 所不能免的, 原不足以为怪, 然攻击西教士的虽有, 而主张优容 的,亦不在少数。所以清圣祖初年,虽因光先的攻击,汤若望等一度获 罪,然教禁旋复解除。康熙一朝,教士被任用者不少,于中国文化,裨 益实非浅鲜。此亦可见基督教和中国文化,无甚冲突了。教禁之起,实 由一七〇四年, 康熙四十三年。教皇听别派教士的话, 以不禁中国教徒 拜天、拜祖宗、拜孔子为不然,派多罗(Tourmon)到中国来禁止。此 非但教义与中国相隔阂, 亦且以在中国传教的教士, 而受命于外国的教

皇,亦非当时中国的见解,所能容许,于是有康熙五十六年重申教禁之事。世宗即位后,遂将教徒一律安置澳门;各省的天主堂,尽行改为公廨了。自此以后,至五口通商后教禁解除之前,基督教在中国,遂变为秘密传播的宗教。中国人既不知道它的真相,就把向来秘密教中的事情,附会到基督教身上。什么挖取死人的眼睛咧,聚集教堂中的妇女,本师投以药饵,使之雉鸣求牡咧。种种离奇怪诞之说,不一而足,都酿成于此时。五口通商以后,(一)中国人既怀战败之忿,视外国的传教,为借兵力胁迫而成。(二)教民又恃教士的干涉词讼为护符,鱼肉乡里。(三)就是外国教士,也有倚势妄为,在中国实施其敲诈行为的。见严复译英人宓克所著《中国教案论》。于是教案迭起,成为交涉上的大难题了。然自庚子事变以后,中国人悟盲目排外之无益,风气翻然一变,各省遂无甚教案。此亦可见中国人对于异教的宽容了。

基督教原出犹太。犹太教亦曾输入中国。谓之一赐乐业教。实即以 色列的异译,中国谓之挑筋教。今存于河南的开封。据其教中典籍所 记,其教当五代汉时,民国纪元前九六五至九六二年,西历九四七至 九五〇年。始离本土,至宋孝宗隆兴元年,民国纪元前七四九年,西 历一一六三年。始在中国建寺。清圣祖康熙四十一年,有教徒二三千 人。宣宗道光末,存者止三百余。宣统元年二百余。民国八年,止有一 百二十余人。初来时凡十七姓,清初,存者止有七姓了。详见陈垣《一 赐乐业教考》。

社会变乱之际,豪杰之士,想结合徒党,有所作为的,亦往往借宗教为工具。如前代的张角、孙恩,近代的太平天国等都是。此特其荦荦大者,其较小的,则不胜枚举。此等宗教,大率即系其人所创造,多借当时流行之说为资料。如张角讹言"苍天已死,黄天当立",苍,疑当作赤,为汉人所讳改。系利用当时五行生胜之说;白莲教依托佛教;上帝教依托基督教是。然此实不过借为资料,利用其业已流行于社会。其教理,实与其所依附之说,大不相同。其支离灭裂,往往使稍有智识之人,闻之失笑。上帝教和义和团之说,因时代近,传者较多,稍一披览,便可见得。然非此不足以煽动下流社会中人。我们现在的社会,实截然分为两橛。一为上中流知识阶级,一为下流无知识阶级。我们所见、所闻、所想,实全与广大的为社会基础的下层阶级相隔绝。我们的工作,所以全是浮面的,没有真正的功效,不能改良社会,即由于此。不可不猛省。

中国社会,迷信宗教,是不甚深的。此由孔教盛行,我人之所祈

求,都在人间而不在别一世界之故。因此,教会之在中国,不能有很大的威权。因此,我们不以宗教问题,和异族异国,起无谓的争执。此实中国文化的一个优点。现今世界,文化进步,一日千里。宗教,因其性质固定之故,往往成为进化的障碍。若与之争斗,则又招致无谓的牺牲,欧洲的己事,即其殷鉴。这似乎是文化前途一个很大的难题。然实际生活,总是顽强的观念论的强敌。世界上任何宗教,其教义,总有几分禁欲性的,事实上,却从没看见多数的教徒,真能脱离俗生活。文化愈进步,人的生活情形,变更得愈快。宗教阻碍进步之处,怕更不待以干戈口舌争之了。这也是史事无复演,不容以旧眼光推测新变局的一端。

## 第19章 中国民族的由来

在上册中,我曾按文化的项目,把历代文化的变迁,叙述了一个大略,现在却要依据时代,略叙我们这一个民族国家几千年来盛衰的大略了。社会是整个的,作起文化史来,分门别类,不过是我们分从各方面观察,讲到最后的目的,原是要集合各方面,以说明一个社会的盛衰,即其循着曲线进化的状况的。但是这件事很不容易。史事亡失的多了,我们现在,对于各方面,所知道的多很模糊,不但古代史籍缺乏之时,即至后世,史籍号称完备,然我们所要知道的事,仍很缺乏而多伪误。用现代新史学的眼光看起来,现在人类对于过去的知识,实在是很贫乏的。贸贸然据不完不备的材料,来说明一时代的盛衰,往往易流于武断。而且从中学到大学,永远是以时为经、以事为纬的,将各时代的事情,复述一遍,虽然详略不同,而看法失之单纯,亦难于引起兴趣。所以我这部书,变换一个方法,上册先依文化的项目,把历代的情形,加以叙述,然后这一册依据时代,略述历代的盛衰。读者在读这一册时,对于历代的社会状况,先已略有所知,则涉及时措辞可以从略,不至有头绪纷繁之苦;而于历代盛衰的原因,亦更易于明了了。

叙述历代的盛衰,此即向来所谓政治史。中国从前的历史,所以被 人讥诮为帝王的家谱,为相斫书,都由其偏重这一方面之故。然而矫枉 过正,以为这一方面,可以视为无足重轻,也是不对的。现在的人民, 正和生物在进化的中途需要外骨保护一样。这话怎样说呢?世界尚未臻 于大同之境,人类不能免于彼此对立,就不免要靠着武力或者别种力量 互相剥削。在一个团体之内,虽然有更高的权力,以评判其是非曲直,

而制止其不正当的竞争, 在各个团体之间, 却至今还没有, 到被外力侵 犯之时,即不得不以强力自卫,此团体即所谓国家。一个国家之中,总 包含着许多目的简单、有意用人力组成的团体,如实业团体、文化团体 等都是。此等团体,和别一个国家内性质相同的团体,是用不着分界限 的,能合作固好,能合并则更好。无如世界上现在还有用强力压迫人 家,掠夺人家的事情,我们没有组织,就要受到人家的压迫、掠夺,而 浸至无以自存了。这是现今时代国家所以重要的原因。世界上的人多着 呢! 为什么有些人能合组一个国家, 有些人却要分做两国呢? 这个原 因,最重要的,就是民族的异同,而民族的根柢,则为文化。世界文化 的发达,其无形的目的,总是向着大同之路走的,但非一蹴可几。未能 至于大同之时,则文化相同的人民可以结为一体,通力合作,以共御外 侮:文化不相同的则不能然,此即民族国家形成的原理。在现今世界 上,非民族的国家固多,然总不甚稳固。其内部能平和相处,强大民族 承认弱小民族自决权利的还好,其不然的,往往演成极激烈的争斗;而 一民族强被分割的,亦必出死力以求其合:这是世界史上数见不鲜的 事。所以民族国家, 在现今, 实在是一个最重要的组织。若干人民, 其 文化能互相融和而成为一个民族,一个民族而能建立一个强固的国家, 都是很不容易的事。苟其能之,则这一个国家,就是这一个民族在今日 世界上所以自卫, 而对世界的进化尽更大的责任的良好工具了。

中国是世界上最大的一个民族国家,这是无待于言的。一个大民 族,固然总是融合许多小民族而成,然其中亦必有一主体。为中国民族 主体的, 无疑是汉族了。汉族的由来, 在从前是很少有人提及的。这是 因为从前人地理知识的浅薄,不知道中国以外还有许多地方之故。至于 记载邃古的时代,自然是没有的。后来虽然有了,然距邃古的时代业已 很远; 又为神话的外衣所蒙蔽。一个民族不能自知其最古的历史, 正和 一个人不能自知其极小时候的情形一样。如其开化较晚,而其邻近有先 进的民族,这一个民族的古史,原可借那一个民族而流传,中国却又无 有。那么,中国民族最古的情形,自然无从知道了。直至最近,中国民 族的由来,才有人加以考究,而其初还是西人,到后来,中国人才渐加 注意。从前最占势力的是"西来说",即说中国民族,自西方高地而来。 其中尤被人相信的,为中国民族来自黄河上源昆仑山之说。此所谓黄河 上源,乃指今新疆的于阗河;所谓昆仑山,即指于阗河上源之山。这是 因为: (一)中国的开化,起于黄河流域。(二)汉武帝时,汉使穷河 源,说河源出于于阗。《史记·大宛列传》说:天子案古图书,河源出 于昆仑。后人因汉代去古未远,相信武帝所案,必非无据之故。其实黄 河上源, 明明不出于阗。若说于阗河伏流地下, 南出而为黄河上源, 则 为地势所不容,明明是个曲说。而昆仑的地名,在古书里也是很神秘的,并不能实指其处,这只要看《楚辞》的《招魂》,《淮南子》的《地形训》和《山海经》便知。所以以汉族开化起于黄河流域,而疑其来自黄河上源,因此而信今新疆西南部的山为汉族发祥之地,根据实在很薄弱。这一说,在旧时诸说中,是最有故书雅记做根据的,而犹如此,其他更不必论了。

茫昧的古史, 虽然可以追溯至数千年以上, 然较诸民族的缘起, 则 是远后的。所以追求民族的起源,实当求之于考古学,而不当求之于历 史。考古学在中国,是到最近才略见曙光的。其所发现的人类,最古的 是一九〇三年河北房山县周口店所发现的北京人。Peking Man。按此名 为安特生所命,协和医学院解剖学教授步达生(Davidson Black)名之 为Sinanthropus Pekinensis,叶为耽名之曰震旦人,见所著《震旦人与 周口店文化》, 商务印书馆本。据考古学家的研究, 其时约距今四十 万年。其和中国人有无关系, 殊不可知, 不过因此而知东方亦是很古的 人类起源之地罢了。其和历史时代可以连接的,则为民国十年辽宁锦西 沙锅屯、河南渑池仰韶村,及十二三年甘肃临夏、宁定、民勤、青海贵 德及青海沿岸所发现的彩色陶器,和俄属土耳其斯单所发现的酷相似。 考古家安特生, J.G.Andersson。因谓中国民族, 实自中亚经新疆、甘肃 而来。但彩陶起自巴比仑,事在西元山前三五〇〇年,传至小亚细亚, 约在西元前二五〇〇年至前二〇〇〇年,传至古希腊,则在前二〇〇〇 年至前一〇〇〇年,俄属土耳其斯单早有铜器,河南、甘肃、青海之初 期则无之,其时必在西元前二五〇〇年之前,何以传播能如是之速?制 铜之术,又何以不与制陶并传?斯坦因Sir Aurel Stein。在新疆考古, 所得汉、唐遗物极多,而先秦之物,则绝无所得,可见中国文化在先秦 世实尚未行于西北,安特生之说,似不足信了。此说据金兆梓《中国人 种及文化由来》,见《东方杂志》第二十六卷第二期。民国十九年以 后,山东历城的城子崖、滕县的安上村,都发现了黑色陶器。江苏武进 的奄城,金山的戚家墩,吴县的磨盘山、黄壁山,浙江杭县的古荡、良 渚,吴兴的钱山漾,嘉兴的双栖,平湖的乍浦,海盐的澉浦,亦得有新 石器时代的石器、陶器,其中杭县的黑陶,颇与山东相类。又河域所得 陶器,皆为条纹及席纹;南京、江、浙和山东邹县、福建武平、辽宁金 县貔子窝及香港的陶器,则其纹理为几何形。又山东、辽宁有有孔石 斧,朝鲜、日本有有孔石厨刀,福建厦门、武平有有沟石锛,南洋群岛 有有沟石斧,大洋洲木器所刻动物形,有的和中国铜器上的动物相像。 北美阿拉斯加的土器,也有和中国相像的。然则中国沿海一带,实自有 其文化。据民国十七年以后中央研究院在河南所发掘,安阳的侯家庄、

濬县的大赉店,兼有彩色、黑色两种陶器,而安阳县北的小屯村,即一 八九八、一八九九年发现甲骨文字之处,世人称为殷墟的,亦有几何纹 的陶器。又江、浙石器中,有戈、矛及钺,河域惟殷墟有之。 鬲为中国 所独有,为鼎之前身,辽东最多,仰韶亦有之,甘肃、青海,则至后期 才有。然则中国文化,在有史以前,似分东、西两系。东系以黑陶为代 表, 西系以彩陶为代表, 而河南为其交会之地。彩陶为西方文化东渐 的,代表中国固有的文化的,实为黑陶。试以古代文化现象证之: (一)"国君无故不杀牛,大夫无故不杀羊,士无故不杀犬豕",而鱼鳖 (二)衣服材料,以麻、丝为主,裁制极其宽博。 则为常食。 代的人民,是巢居或湖居的。(四)其货币多用贝。 (五) 在宗教上又 颇敬畏龙蛇。皆足证其文化起于东南沿海之处:彩陶文化之为外铄,似 无疑义了。在古代,亚洲东方的民族,似可分为三系,而其处置头发的 方法,恰可为其代表,这是一件极有趣味的事,即北族辫发、南族断 发、中原冠带。 《尔雅·释言》说:"齐,中也。"《释地》说:"自齐州 以南戴日为丹穴, 北戴斗极为空同, 东至日所出为大平, 西至日所入为 大蒙。""齐"即今之"脐"字,本有中央之义。古代的民族,总是以自己 所居之地为中心的, 齐州为汉族发祥之地, 可无疑义了。然则齐州究在 何处呢?我们固不敢断言其即后来的齐国,然亦必与之相近。又《尔雅 ·释地》说"中有岱岳",而泰山为古代祭天之处,亦必和我民族起源之 地有关。文化的发展, 总是起于大河下流的, 埃及和小亚细亚即其明 证。与其说中国文化起于黄河上流,不如说其起于黄河下流的切于事情 了。近来有些人,窥见此中消息,却又不知中国和南族之别,其有以为 中国人即是南族的,这个也不对。南族的特征是断发文身,断发即我国 古代的髡刑,文身则是古代的黥刑。以南族的装饰为刑,可见其曾与南 族相争斗,而以其俘虏为奴隶。近代的考古学,证明长城以北的古物, (一)打制石器,其遗迹西起新疆,东至东三省,而限于 可分为三类: 西辽河、松花江以北,环绕着沙漠。(二)细石器,限于兴安岭以西。 与之相伴的遗物,有类似北欧及西伯利亚的,亦有类似中欧及西南亚 的,两者均系狩猎或畜牧民族所为。(三)磨制石器,北至黑龙江昂昂 溪, 东至朝鲜北境, 则系黄河流域的农耕民族所为, 其遗物多与有孔石 斧及类鬲的土器并存,与山东龙口所得的土器极相似。可见我国民族, 自古即介居南北两民族之间,而为东方文化的主干了。步达生言仰韶 村、沙锅屯的遗骸,与今华北人同,日本清野谦次亦谓貔子窝遗骸, 与仰韶村遗骸极相似。

(1). 编注: 西元,旧时指公元。

# 第20章 中国史的年代

讲历史要知道年代,正和讲地理要知道经纬线一般。有了经纬线,才知道某一地方在地球面上的某一点,和其余的地方距离如何,关系如何。有了年代,才知道某一件事发生在悠远年代中的某一时,当时各方面的情形如何,和其前后诸事件的关系如何。不然,就毫无意义了。

正确的年代,源于(一)正确, (二)不断地记载。中国正确而又 不断的记载, 起于什么时候呢? 那就是周朝厉、宣两王间的共和元年。 下距民国纪元二七五二年,西历纪元八四一年,在世界各国中,要算是 很早的了。但是比之于人类的历史,还如小巫之见大巫。世界之有人 类,其正确的年代虽不可知,总得在四五十万年左右。历史确实的纪 年,只有二千余年,正像人活了一百岁,只记得一年不到的事情,要做 正确的年谱,就很难了。虽然历史无完整的记载,历史学家仍有推求之 法。那便是据断片的记载,涉及天地现象的,用历法推算。中国用这方 法的也很多。其中较为通行的,一为《汉书·律历志》所载刘歆之所推 算,一为宋朝邵雍之所推算。刘歆所推算:周朝八百六十七年,殷朝六 百二十九年,夏朝四百三十二年,虞舜在位五十年,唐尧在位七十年。 周朝的灭亡,在民国纪元前二一六七年,西历纪元前二五六年,则唐尧 的元年,在民国纪元前四二一五年,西历纪元前二三〇五年。据邵雍所 推算,则唐尧元年,在民国纪元前四二六八年,西历纪元前二三五七 年。据历法推算,本是极可信据的,但前人的记载,未必尽确,后人的 推算,也不能无误,所以也不可尽信。不过这所谓不可信,仅系不密 合,论其大概,还是不误的。《孟子·公孙丑下篇》说:"由周而来,七

百有余岁矣。"《尽心下篇》说:"由尧、舜至于汤,五百有余岁;由汤至于文王,五百有余岁;由文王至于孔子,五百有余岁。"乐毅报燕惠王书,称颂昭王破齐之功,说他"收八百岁之蓄积"。《韩非子·显学篇》说,"殷、周七百余岁,虞、夏二千余岁",此七百余岁但指周言。都和刘歆、邵雍所推算,相去不远。古人大略的记忆,十口相传,是不会大错的。然则我国历史上可知而不甚确实的年代,大约在四千年以上了。

自此以上,连断片的记录,也都没有,则只能据发掘所得,推测其大略,是为先史时期。人类学家把人类所用的工具,分别它进化的阶段,最早的为旧石器时期,次之为新石器时期,都在有史以前,更次之为青铜器时期,更次之为铁器时期,就在有史以后了。我国近代发掘所得,据考古学家的推测:周口店的遗迹,约在旧石器前期之末,距今二万五千年至七万年。甘、青、河南遗迹,早的在新石器时期,在西历纪元前二六〇〇至三五〇〇年之间;晚的在青铜器时期,在西历纪元前一七〇〇至二六〇〇年之间。按古代南方铜器的发明,似较北方为早,则实际上,我国开化的年代,或许还在此以前。

中国古书上,有的把古史的年代,说得极远而且极确实的,虽然不足为凭,然因其由来甚远,亦不可不一发其覆。按《续汉书·律历志》载蔡邕议历法的话,说《元命苞》、《乾凿度》都以为自开辟至获麟,获麟是《春秋》的末一年,在西元前四八一年。二百七十六万岁。司马贞《补三皇本纪》,则说《春秋纬》称自开辟至获麟,凡三百二十七万六千岁,分为十纪。据《汉书·律历志》,刘歆的三统历法,以十九年为一章,四章为一蔀,二十蔀为一纪,三纪为一元。二百七十五万九千二百八十年,乃是六百十三元之数。《汉书·王莽传》说:莽下三万六千岁历,三万六千被乘于九十一,就是三百二十七万六千年了。这都是乡壁虚造之谈,可谓毫无历史上的根据。

## 第21章 古代的开化

中国俗说,最早的帝王是盘古氏。古书有的说他和天地开辟并生, 有的说他死后身体变化而成日月、山河、草木等, 盘古生其中。 ....天日高-地数极深, 五岳, 血液为江河, 皮毛为草木, 齿骨为金石, 因风所感. 化为黎氓。 "这自然是附会 《后汉书·南蛮传》说:汉时长沙、武陵蛮长沙、 治今湖南常德县。 武陵, 当时有个犬戎国, 盘瓠,乃是帝喾高辛氏的畜狗。 为中国之患。 说有能得犬戎吴将军的头的, 赏他黄金万镒, 还把自己的女儿 盘瓠衔了吴将军的头来,遂背了高辛氏的公主,走 生了五男五女, 自相夫妻, 成为长沙、武陵蛮的祖宗。 还有祭祀盘古的。闽、浙的畲民,则奉盘瓠为始祖, 有人说盘古就是盘瓠,这话似乎很确。但是《后汉书》所记, 只是长沙、武陵一支,而据古书所载,则盘古传说, 且绝无为帝喾畜狗之说, 《路史》 雩都有盘古祠,成都、淮安、京兆亦皆 今湖南湘乡县。雩都, 今江西雩都县。成都,今四川 今江苏淮安县。京兆, 今西京。则盘古、盘瓠、究竟

是一是二,还是一个疑问。如其是一,则盘古本非中国民族的始祖;如其是二,除荒渺的传说外,亦无事迹可考;只好置诸不论不议之列了。

在盘古之后,而习惯上认为很早的帝王的,就是三皇、五帝。三 皇、五帝之名,见于《周官·外史氏》,并没说他是谁。后来异说甚 多,三皇异说: 《白虎通义》或说,无燧人而有祝融。 《礼记·曲礼正 义》说:郑玄注《中候敕省图》引《运斗枢》,无燧人而有女娲。按 《淮南子·天文训》、《览冥训》,《论衡·谈天》、 《顺鼓》两篇, 都说共工氏触不周之山, 天柱折, 地维缺, 女娲炼五色石以补天, 断 鳌足以立四极。而司马贞《补三皇本纪》说系共工氏与祝融战,则女 娲、祝融一人。祝融为火神,燧人是发明钻木取火的,可见其仍系一 个部族。五帝异说:则汉代的古学家,于黄帝、颛顼之间,增加了一 个少昊,于是五帝变成六人。郑玄注《中候敕省图》,乃谓德合五帝 坐星,即可称帝,故"实六人而为五"。然总未免牵强。东晋晚出的 《伪古文尚书》的《伪孔安国传序》, 乃将三皇中的燧人除去, 而将 黄帝上升为三皇,于是六人为五的不通,给他弥缝过去了。 尚书》今已判明其为伪,人皆不之信,东汉古学家之说,则尚未显被 推翻。但古学家此说,不过欲改五德终始说之相胜为相生,而又顾全 汉朝之为火德, 其作伪实无以异, 而手段且更拙。按五德终始之说, 创自邹衍,本依五行相胜的次序。依他的说法,是虞土、夏木、殷 金、周火, 所以秦始皇自以为水德, 而汉初自以为土德。到刘向父子 出,改五德的次序为五行相生,又以汉为尧后。而黄帝的称号为黄, 黄为土色, 其为土德, 无可移易。如此, 依五帝的旧次, 颛顼金德, 帝喾水德, 尧是木德, 与汉不同德了。于其间增一少昊为金德, 则颛 顼水德, 帝喾木德, 尧为火德, 与汉相同; 尧以后则虞土, 夏金, 殷 水,周木,而汉以火德承之,秦人则被视为闰位,不算入五德相承次 序。这是从前汉末年发生,至后汉而完成的一套五德终始的新说,其 说明见于《后汉书·贾逵传》,其不能据以言古代帝王的统系,是毫无 疑义的了。其较古的,还是《风俗通》引《含文嘉》,以燧人、伏羲、 神农为三皇,《史记·五帝本纪》以黄帝、颛顼、帝喾、尧、舜为五帝 之说。燧人、伏羲、神农,不是"身相接"的,五帝则有世系可考。据 《史记·五帝本纪》及《大戴礼记·帝系篇》,其统系如下:

#### 玄嚣—蝽极—帝喾—尧 黄帝 号意—帝颛顼 旨意—帝颛顼 蘇—禹

按五帝之说,源于五德终始,五德终始之说,创自邹衍,邹衍是齐人,《周官》所述的制度,多和《管子》相合,疑亦是齐学。古代本没有一个天子是世代相承的,即一国的世系较为连贯的,亦必自夏以后。夏、殷两代,后世的史家,都认为是当时的共主,亦是陷于时代错误的。据《史记·夏本纪》、《史记·殷本纪》所载,明明还是盛则诸侯来朝,衰则诸侯不至,何况唐、虞以上?所以三皇、五帝,只是后人造成的一个古史系统,实际上怕全不是这么一回事。但自夏以后,一国的世系,既略有可考;而自黄帝以后,诸帝王之间,亦略有不很正确的世系;总可借以推测古史的大略了。

古代帝王的称号,有所谓德号及地号,服虔说,见《礼记·月令》 《疏》。德号是以其所做的事业为根据的,地号则以其所居之地为根 据。按古代国名、地名,往往和部族之名相混,还可以随着部族而迁 移,所以虽有地号,其部族究在何处,仍难断言。至于德号,更不过代 表社会开化的某阶段:或者某一个部族,特长于某种事业:并其所在之 地而不可知, 其可考见的真相, 就更少了。然既有这些传说, 究可略据 之以为推测之资。传说中的帝王, 较早而可考见社会进化的迹象的, 是 有巢氏和燧人氏。有巢氏教民构木为巢, 燧人氏教民钻木取火, 见于 《韩非子》的《五蠹篇》。稍后则为伏羲、神农。伏羲氏始画八卦,做 结绳而为网罟,以佃以渔;神农氏斫木为耜,揉木为耒,日中为市,见 于《易经》的《系辞传》。有巢、燧人、神农都是德号,显而易见。伏 羲氏,《易传》作包牺氏,包伏一声之转。据《风俗通》引《含文 嘉》,是"下伏而化之"之意,羲化亦是一声。他是始画八卦的,大约在 宗教上很有权威, 其为德号, 亦无疑义。这些都不过代表社会进化的一 个阶段, 究有其人与否, 殊不可知。但各部族的进化, 不会同时, 某一 个部族,对于某一种文化,特别进步得早,是可以有的。如此,我们虽 不能说在古代确有发明巢居、取火、佃渔、耕稼的帝王,却不能否认对 于这些事业,有一个先进的部族。既然有这部族,其时地就该设法推考 了。伏羲古称为大昊氏,风姓,据《左氏》僖公二十一年所载,任、

宿、须句、颛臾四国,是其后裔。任在今山东的济宁县,宿和须句都在东平县,颛臾在费县。神农,《礼记·月令》《疏》引《春秋说》,称为大庭氏。《左氏》昭公十八年,鲁有大庭氏之库。鲁国的都城,即今山东曲阜县。《帝王世纪》说伏羲都陈,乃因左氏有"陈大昊之墟"之语而附会,不足信,见下。又说神农氏都陈徙鲁,则因其承伏羲之后而附会的。然则伏羲、神农,都在今山东东南部,和第十九章所推测的汉族古代的根据地,是颇为相合的了。

神农亦称炎帝,炎帝之后为黄帝,炎、黄之际,是有一次战事可以 考见的, 古史的情形, 就更较明白了。《史记·五帝本纪》说: 神农氏 世衰,诸侯相侵伐,弗能征,而蚩尤氏最为暴。"黄帝乃征师诸侯,与 蚩尤战于涿鹿之野,遂擒杀蚩尤。"又说:"炎帝欲侵陵诸侯,诸侯咸归 轩辕。"《史记·五帝本纪》说黄帝名轩辕,他书亦有称为轩辕氏的。 按古书所谓名,兼包一切称谓,不限于名字之名。轩辕"与炎帝战于阪 泉之野,三战然后得其志"。其说有些矛盾。《史记》的《五帝本 纪》,和《大戴礼记》的《五帝德》,是大同小异的, 《大戴礼记》此 处,却只有和炎帝战于阪泉,而并没有和蚩尤战于涿鹿之事。神农、蚩 尤,都是姜姓。《周书·史记篇》说"阪泉氏徙居独鹿",独鹿之即涿 鹿, 亦显而易见。然则蚩尤、炎帝, 即是一人, 涿鹿、阪泉, 亦系一 地。《太平御览·州郡部》引《帝王世纪》转引《世本》,说涿鹿在彭 城南,彭城是今江苏的铜山县,服虔谓涿鹿为汉之涿郡,即今河北涿 县。皇甫谧、张晏谓在上谷,则因汉上谷郡有涿鹿县而云然,皆据后 世的地名附会,不足信。汉涿鹿县即今察哈尔涿鹿县。《世本》是古 书,是较可信据的,然则汉族是时的发展,仍和鲁东南不远了。黄帝之 后是颛顼,颛顼之后是帝喾,这是五帝说的旧次序。后人于其间增一少 昊,这是要改五德终始之说相胜的次序为相生,又要顾全汉朝是火德而 云然,无足深论。说见注四。但是有传于后,而被后人认为共主的部 族,在古代总是较强大的,其事迹仍旧值得考据,则无疑义。 周本纪》《正义》引《帝王世纪》说:炎帝、黄帝、少昊,都是都于曲 阜的, 而黄帝自穷桑登帝位, 少昊氏邑于穷桑, 颛顼则始都穷桑, 后徙 帝丘。它说"穷桑在鲁北,或云穷桑即曲阜也"。 《帝王世纪》,向来认 为不足信之书,但只是病其牵合附会,其中的材料,还是出于古书的, 只要不轻信其结论,其材料仍可采用。《左氏》定公四年说伯禽封于少 昊之墟,昭公二十年说:"少昊氏有四叔,世不失职,遂济穷桑。"则穷 桑近鲁,少昊氏都于鲁之说,都非无据。帝丘地在今河北濮阳县,为后 来卫国的都城。颛顼徙帝丘之说,乃因《左氏》昭公十七年"卫颛顼之 虚"而附会, 然《左氏》此说, 与"陈大昊之墟", "宋大辰之虚", "郑祝

融之虚"并举,大辰,无论如何,不能说为人名或国名,近人或谓即 《后汉书》朝鲜半岛的辰国,证据未免太乏。则大昊、祝融、颛顼, 亦系天神,颛顼徙都帝丘之说,根本不足信了。 《史记·五帝本纪》 说,"黄帝正妃嫘祖生二子,其后皆有天下。其一曰玄嚣,是为青阳, 青阳降居江水",此即后人指为少昊的;"其二曰昌意,降居若水,生高 阳",高阳即帝颛顼。后人以今之金沙江释此文的江水,鸦龙江释此文 的若水,此乃大误。古代南方之水皆称江。《史记·殷本纪》引《汤 诰》,说"东为江,北为济,西为河,南为淮,四渎既修,万民乃有 居",其所说的江,即明明不是长江。淮、泗、汝皆不入江,而《孟子· 滕文公上篇》说禹"决汝、汉,排淮、泗而注之江",亦由于此。 览·古乐篇》说:"帝颛顼生自若水,实处空桑,乃登为帝。"可见若水 《山海经·海内经》说:"南海之内,黑水、青水之间, 实与空桑相近。 有木焉, 名曰若木, 若水出焉。"《说文》桑字作, 若水之若, 实当 作,仍系桑字,特加以象根形,后人认为若字,实误。 《楚辞》的若 木,亦当作桑木,即神话中的扶桑,在日出之地。此据王筠说,见《说 文释例》。然则颛顼、帝喾, 踪迹仍在东方了。

继颛顼之后的是尧,继尧之后的是舜,继舜之后的是禹。尧、舜、禹的相继,据儒家的传说,是纯出于公心的,即所谓"禅让",亦谓之"官天下"。但《庄子·盗跖篇》有尧杀长子之说,《吕览·去私》、《求人》两篇,都说尧有十子,而《孟子·万章上篇》和《淮南子·泰族训》,都说尧只有九子,很像尧的大子是被杀的。俞正燮即因此疑之,见所著《癸巳类稿·奡证》。后来《竹书纪年》又有舜囚尧,并偃塞丹朱,使不与尧相见之说。刘知幾因之作《疑古篇》,把尧、舜、禹的相继,看做和后世的篡夺一样。其实都不是真相。古代君位与王位不同,在第三章中,业经说过。尧、舜、禹的相继,乃王位而非君位,这正和蒙古自成吉思汗以后的汗位一样。成吉思汗以后的大汗,也还是出于公举的。详见第四十五章。前一个王老了,要指定一人替代,正可见得此时各部族之间,已有较密切的关系,所以共主之位,不容空缺。自夏以后,变为父子相传,古人谓之"家天下",又可见得被举为王的一个部族,渐次强盛,可以久居王位了。

尧、舜、禹之间,似乎还有一件大事,那便是汉族的开始西迁。古书中屡次说颛顼、帝喾、尧、舜、禹和共工、三苗的争斗,《淮南子·天文训》、《兵略训》,都说共工与颛顼争,《原道训》说共工与帝喾争。《周书·史记篇》说共工亡于唐氏。《书经·尧典》说舜流共工于幽州。《荀子·议兵篇》说禹伐共工。《书经·尧典》又说舜迁三苗

于三危。《甫刑》说:"皇帝遏绝苗民,无世在下。"皇帝,《疏》引 郑《注》以为颛顼,与《国语·楚语》相合。而《战国·魏策》, 子》的《兼爱》、《非攻》、《韩非子·五蠹》、亦均载禹征三苗之 事。共工、三苗都是姜姓之国,似乎姬、姜之争,历世不绝,而结果是 姬姓胜利的。我的看法,却不是如此。《国语·周语》说:"共工欲壅防 百川, 堕高堙卑, 鲧称遂共工之过, 禹乃高高下下, 疏川导滞。"似乎 共工和鲧、治水都是失败的、至禹乃一变其法。然《礼记·祭法德》 说,"共工氏之霸九州也,其子曰后土,能平九州",则共工氏治水之 功,实与禹不相上下。后人说禹治水的功绩,和唐、虞、夏间的疆域, 大抵根据《书经》中的《禹贡》,其实此篇所载,必非禹时实事。 经》的《皋陶谟》载禹自述治水之功道:"予决九川,距四海,濬畎浍 距川。"九川特极言其多。四海的海字,乃晦暗之义。古代交通不便, 又各部族之间, 多互相敌视, 本部族以外的情形, 就茫昧不明, 所以 夷、蛮、戎、狄、谓之四海。见《尔雅·释地》,中国西北两面并无 海,而古称四海者以此。州、洲本系一字,亦即今之岛字,说见第十 四章。《说文》川部:"州,水中可居者。昔尧遭洪水,民居水中高 土,故曰九州。"此系唐、虞、夏间九州的真相,决非如《禹贡》所 述, 跨今黄河、长江两流域。同一时代的人, 知识大抵相类, 禹的治 水,能否一变共工及鲧之法,实在是一个疑问。堙塞和疏导之法,在一 个小区域之内,大约共工、鲧、禹、都不免要并用的。但区域既小、无 论堙塞, 即疏导, 亦决不能挽回水灾的大势, 所以我疑心共工、鲧、 禹,虽然相继施功,实未能把水患解决,到禹的时代,汉族的一支,便 开始西迁了。尧的都城,《汉书·地理志》说在晋阳,即今山西的太原 县。郑玄《诗谱》说他后迁平阳,在今山西的临汾县。 《帝王世纪》说 舜都蒲阪,在今山西的永济县。又说禹都平阳,或于安邑,或于晋阳, 安邑是今山西的夏县。这都是因后来的都邑而附会。《太平御览·州郡 部》引《世本》说, 尧之都后迁涿鹿, 《孟子·离娄下篇》说, "舜生于 诸冯,迁于负夏,卒于鸣条"。这都是较古之说。涿鹿在彭城说已见 前。诸冯、负夏、鸣条皆难确考。然鸣条为后来汤放桀之处,桀当时是 自西向东走的,则鸣条亦必在东方。而《周书·度邑解》说,"自洛汭延 于伊汭,居易无固,其有夏之居",这虽不就是禹的都城,然自禹的儿 子启以后,就不闻有和共工、三苗争斗之事,则夏朝自禹以后,逐渐西 迁,似无可疑。然则自黄帝至禹,对姜姓部族争斗的胜利,怕也只是姬 姓部族自己夸张之辞,不过只有姬姓部族的传说,留遗下来,后人就认 为事实罢了。为什么只有姬姓部族的传说,留遗于后呢?其中仍有个关 键。大约当时东方的水患,是很烈的,而水利亦颇饶。因其水利颇饶, 所以成为汉族发祥之地。因其水患很烈, 所以共工、鲧、禹, 相继施功 而无可如何。禹的西迁,大约是为避水患的。当时西边的地方,必较东 边为瘠,所以非到水久治无功时,不肯迁徙。然既迁徙之后,因地瘠不 能不多用人力,文明程度转而因此进步,而留居故土的部族,转落其后 了。这就是自夏以后,西方的历史传者较详,而东方较为茫昧之故。然 则夏代的西迁,确是古史上的一个转折,而夏朝亦确是古史上的一个界 划了。

## 第22章 夏殷西周的事迹

夏代事迹,有传于后的,莫如太康失国少康中兴一事。这件事,据 《周书》、 《墨子》、 《楚辞》所载, 《左氏》襄公四年、 《周书·尝麦解》 《墨子·非乐》, 《楚辞·离骚》 哀公元年, 禹的儿子启, 荒于音乐和饮食。死后, 他的儿子太康, 兄弟 五人, 起而作乱, 是为五观。太康因此失国, 人民和政权, 都入于有穷 后羿之手。太康传弟仲康,仲康传子相。夏朝此时,失掉的是王位, 并非君位, 所以仍旧相传。羿因荒于游畋, 又为其巨寒浞所杀。寒浞 占据了羿的妻妾,生了两个儿子:一个唤做浇, 候,依靠他同姓之国斟灌和斟寻。寒浞使浇把他们都灭掉, 相。使浇住在唤做过,豷住在唤做戈的地方。夏后相的皇后,是仍国的 女儿,相被灭时,正有身孕,逃归母家,生了一个儿子,是为少康,做 了仍国的牧正。寒浞听得他有才干,使浇去寻找他。少康逃到虞国。虞 国的国君,把两个女儿嫁给他,又把唤做纶的地方封他。有一个唤做靡 的, 当羿死时, 逃到有鬲氏, 就从有鬲氏收合斟灌、斟寻的余众, 把寒 浞灭掉。少康灭掉了浇,少康的儿子杼又灭掉了豷。穷国就此灭亡。这 件事,虽然带些神话和传说的性质,然其匡廓尚算明白,颇可据以推求 夏代的情形。旧说的释地,是全不足据的。 《左氏》说"后羿自鉏迁于 穷石",又说羿"因夏民以代夏政",则穷石即非夏朝的都城,亦必和夏 朝的都城相近。 《路史》说安丰有穷谷、穷水,就是穷国所在,其地在 《汉书·地理志》《注》引应劭说,有穷是偃姓之国, 今安徽霍邱县。 皋陶之后。据《史记·五帝本纪》,皋陶之后,都是封在安徽六安一带 的。过不可考。戈,据《左氏》,地在宋、郑之间。见《左氏》哀公十 二年。《春秋》桓公五年,天王使仍叔之子来聘,仍,《穀梁》作任,地在今山东的济宁县。虞国当系虞舜之后,旧说在今河南的虞城县。《周书》称太康兄弟五人为"殷之五子"。又说:"皇天哀禹,赐以彭寿,思正夏略。"殷似即后来的亳殷,在今河南的偃师县。即下文所引《春秋繁露》说汤作官邑于下洛之阳的。官宫二字古通用,作官邑就是造房屋和城郭。商朝的都城所在,都称为亳,此地大约本名殷,商朝所以又称殷朝。彭寿该是立国于彭城的。按《世本》说禹都阳城,地在今河南的登封县,西迁未必能如此之速。综观自太康至少康之事,似乎夏朝的根据地,本在安徽西部,而逐渐迁徙到河南去,入于上章所引《周书》所说的"自洛汭延于伊汭"这一个区城的。都阳城该是夏朝后代的事,而不是禹时的事。从六安到霍邱,地势比较高一些,从苏北鲁南避水患而迁于此,又因战争的激荡而西北走向河南,似乎于情事还合。

但在这时候,东方的势力,亦还不弱,所以后来夏朝卒亡于商。商 朝的始祖名契,封于商。郑玄说地在大华之阳,即今陕西的商县,未免 太远。《史记·殷本纪》说:"自契至于成汤八迁。"《世本》说契居 蕃,契的儿子昭明居砥石,昭明的儿子相土居商丘,扬雄《兖州牧箴》 说"成汤五徙,卒归于亳",合之恰得八数。蕃当即汉朝的蕃县,为今山 东的滕县。商丘, 当即后来宋国的都城, 为今河南的商丘县。五迁地难 悉考。据《吕览·慎大》、《具备》两篇,则汤尝居郼, 郼即韦, 为今 河南的滑县。《春秋繁露·三代改制质文篇》说"汤受命而王,作官邑于 下洛之阳",此当即亳殷之地。《诗·商颂》说:"韦、顾既伐, 昆吾, 夏桀。"顾在今山东的范县。昆吾,据《左氏》昭公十二年《传》楚灵 王说"昔我皇祖伯父昆吾,旧许是宅",该在今河南的许昌县,而哀公十 七年,又说卫国有昆吾之观,卫国这时候,在今河北的濮阳县,则昆吾 似自河北迁于河南。《史记·殷本纪》说:"汤自把钺以伐昆吾,遂伐 桀。""桀败于有娀之虚,桀奔于鸣条。"《左氏》昭公四年"夏桀为仍之 会,有缗叛之",《韩非子·十过篇》亦有这话,仍作娀则有娀,即有 仍。鸣条为舜卒处,已见上章。合观诸说,商朝似乎兴于今鲁、豫之 间,汤先平定了河南的北境,然后向南攻桀,桀败后是反向东南逃走 的。观桀之不向西走而向东逃,可见此时伊、洛以西之地,还未开辟。

据《史记·夏本纪》、《殷本纪》,夏朝传国共十七代,商朝则三十代。商朝的世数所以多于夏,大约是因其兼行兄终弟及之制而然。后来的鲁国,自庄公以前,都是一生一及,吴国亦有兄终弟及之法,请见第二章,这亦足以证明商朝的起于东方。商朝的事迹,较夏朝传者略多。据《史记》:成汤以后,第四代大甲,第九代大戊,第十三代祖

周朝的始祖名弃,是舜之时居稷官的,封于邰。历若干代,至不 窋, 失官, 奔于戎狄之间。再传至公刘, 居邠, 仍从事于农业。又十传 至古公亶父,复为狄所逼,徙岐山下。邰,旧说是今陕西的武功县。邠 是今陕西的邠县, 岐是今陕西的岐山县。近人钱穆说: 《左氏》昭公元 年说金天氏之裔子台骀封于汾川,《周书·度邑篇》说武王升汾之阜以 望商邑, 汾即邠, 邰则因台骀之封而得名, 都在今山西境内。 亶父逾梁 山而至岐,梁山在今陕西韩城县,岐山亦当距梁山不远。见所著《周初 地理考》。据他这说法,则后来文王居丰,武王居镐,在今陕西鄠县界 内的,不是东下,乃是西上了。河、汾下流和渭水流域,地味最为肥 沃,周朝是农业部族,自此向西拓展,和事势是很合的。古公亶父亦称 大王,周至其时始强盛。传幼子季历以及文王,《论语》说他"三分天 下有其二"。见《泰伯下篇》。文王之子武王,遂灭纣。文王时曾打破 耆国, 而殷人振恐, 武王则渡孟津而与纣战, 耆国, 在今山西的黎城 县,自此向朝歌,乃今出天井关南下的隘道,孟津在今河南孟县南,武 王大约是出今潼关到此的,这又可以看出周初自西向东发展的方向。然 武王虽胜纣,并未能把商朝灭掉,仍以纣地封其子武庚,而使其弟管 叔、蔡叔监之。武王崩,子成王幼,武王弟周公摄政,管、蔡和武庚都 叛。据《周书·作雒解》,是时叛者,又有徐、奄及熊、盈。徐即后来 的徐国, 地在泗水流域, 奄即后来的鲁国, 熊为楚国的氏族, 盈即嬴, 乃秦国的姓。可见东方诸侯,此时皆服商而不服周。然周朝此时,颇有 新兴之气。周公自己东征,平定了武庚和管叔、蔡叔,灭掉奄国。又使

其子伯禽平定了淮夷、徐戎。于是封周公于鲁, 使伯禽就国, 又封大公 望于齐,又经营今洛阳之地为东都,东方的旧势力,就给西方的新势力 压服了。周公平定东方之后,据说就制礼作乐,摄政共七年,而归政于 成王。周公死后,据说又有所谓"雷风之变"。这件事情,见于《书经》 的《金縢篇》。据旧说:武王病时,周公曾请以身代,把祝策藏在金縢 之匮中。周公死,成王葬以人臣之礼。天大雷雨,又刮起大风,田禾都 倒了,大木也拔了出来。成王大惧,开金縢之匮,才知道周公请代武王 之事,乃改用王礼葬周公,这一场灾异,才告平息。据郑玄的说法,则 武王死后三年,成王服满了,才称自己年纪小,求周公摄政。摄政之 后,管叔、蔡叔散布谣言,说周公要不利于成王,周公乃避居东都。成 王尽执周公的属党。遇见了雷风之变,才把周公请回来。周公乃重行摄 政。此说颇不合情理,然亦不会全属子虚。《左氏》昭公七年,昭公要 到楚国去,梦见襄公和他送行。子服惠伯说:"先君未尝适楚,故周公 祖以道之,襄公适楚矣,而祖以道君。"据此,周公曾到过楚国,而 《史记·蒙恬列传》,亦有周公奔楚之说,我颇疑心周公奔楚及其属党 被执,乃是归政后之事。后来不知如何,又回到周朝。周公是否是善 终,亦颇有可疑,杀害了一个人,因迷信的关系,又去求媚于他,这是 野蛮时代常有的事,不足为怪。如此,则两说可通为一。楚国封于丹 阳,其地实在丹、淅两水的会口,宋翔凤说,见《过庭录·楚鬻熊居丹 阳武王徙郢考》。正当自武关东南出之路,据周公奔楚一事,我们又可 见得周初发展的一条路线了。

成王和他的儿子康王之时,称为西周的盛世。康王的儿子昭 王,"南巡守不返,卒于江上",《史记·周本纪》文。这一个江字,也 是南方之水的通称。其实昭王是伐楚而败,淹死在汉水里的,所以后来 齐桓公伐楚,还把这件事情去诘问楚国。见《左氏》僖公四年。周朝对 外的威力, 开始受挫了。昭王子穆王, 西征犬戎。其时徐偃王强, 汉书·东夷传》谓其"率九夷以伐宗周, 西至河上"。 《后汉书》此语, 《博物志》亦载徐偃王之事, 但《后汉书》所据, 并不就 未知何据。 是《博物志》,该是同据某一种古说的。 《礼记·檀弓下篇》载徐国容 居的话,说"昔我先君驹王,西讨济于河"。驹王疑即偃王,则《后汉 书》之说亦非全属子虚,被压服的东方,又想恢复其旧势了。然穆王使 楚伐徐, 偃王走死, 则仍为西方所压服。穆王是周朝的雄主, 在位颇 久, 当其时, 周朝的声势, 是颇振起的, 穆王死后, 就无此盛况了。穆 王五传至厉王, 因暴虐, 为国人所逐, 居外十四年。周朝的卿士周公、 召公当国行政,谓之共和。厉王死于外,才立其子宣王。宣王号称中 兴,然其在位之三十九年,与姜氏之戎战于千亩,为其所败。千亩在今

山西的介休县,则周朝对于隔河的地方,业经控制不住,西方戎狄的势力,也渐次抬头了。至子幽王,遂为犬戎和南阳地方的申国所灭。幽王灭亡的事情,《史记》所载的,恢诡有类平话,决不是真相。《左氏》昭公二十六年,载周朝的王子朝告诸侯的话,说这时候"携王干命,诸侯替之,而建王嗣,用迁郏鄏"。即东都之地,见《左氏》宣公三年。则幽王死后,西畿之地,还有一个携王。周朝当时,似乎是有内忧兼有外患的。携王为诸侯所废,周朝对于西畿之地,就不能控制了。而且介休败了,出武关向丹、淅的路,又已不通,只有对于东畿,还保存着相当的势力。平王于是迁居洛阳,号称东周,其事在西元前七七〇年。

# 第23章 春秋战国的竞争和秦国的统一

文化是从一个中心点,逐渐向各方面发展的。西周以前所传的,只有后世认为共主之国一个国家的历史,其余各方面的情形,都很茫昧。固然,书阙有间,不能因我们之无所见而断言其无有,然果有文化十分发达的地方,其事实也决不会全然失传的,于此,就可见得当时的文明,还是限于一个小区域之内了。东周以后则不然,斯时所传者,以各强国和文化较发达的地方的事迹为多,所谓天子之国,转若在无足轻重之列。原来古代所谓中原之地,不过自泰岱以西,华岳以东,太行以南,淮、汉以北,为今河南、山东的大部分,河北、山西的小部分。清水流域的开发,怕还是西周兴起以来数百年间之事。到春秋时代,情形就大不然了。当时号称大国的,有晋、楚、齐、秦,其兴起较晚的,调有吴、越,乃在今山西的西南境,山东的东北境,陕西的中部,甘水流大不然了。当时号称大国的,有晋、楚、齐、秦,其兴起较晚的,即东部,及江苏、浙江、安徽之境。在向来所称为中原之地的鲁、卫、宋、郑、陈、蔡、曹、许等,反夷为二三等国了。这实在是一个惊人的文化扩张。其原因何在呢?居于边地之国,因为和异族接近,以竞争磨砺而强,而其疆域亦易于拓展,该是其中最主要的。

"周之东迁,晋、郑焉依",见《左氏》隐公六年。即此便可见得当时王室的衰弱。古代大国的疆域,大约方百里,至春秋时则夷为三等国,其次等国大约方五百里,一等国则必方千里以上,已见第三章。当西周之世,合东西两畿之地,优足当春秋时的一个大国而有余,东迁以后,西畿既不能恢复,东畿地方,又颇受列国的剥削,周朝自然要夷于鲁、卫了。古语说"天无二日,民无二王",这只是当时的一个希望。事

实上,所谓王者,亦不过限于一区域之内,并不是普天之下,都服从他 的。当春秋时,大约吴、楚等国称雄的区域,原不在周朝所管辖的范围 内,所以各自称王。周天子所管辖的区域,因强国不止一个,没有一国 能尽数慑服各国, 所以不敢称王, 只得以诸侯之长, 即所谓霸主自居, 这话在第三章中, 亦已说过。所以春秋时代, 大局的变迁, 系于几个霸 国手里。春秋之世,首起而称霸的是齐桓公。当时异民族杂居内地的颇 多,也有相当强盛的,同族中的小国,颇受其压迫。 (一) 本来古代列 国之间,多有同姓或婚姻的关系。(二)其不然的,则大国受了小国的 朝贡,亦有加以保护的义务。(三)到这时候,文化相同之国,被文化 不同之国所压迫, 而互相救援, 那更有些甫在萌芽的微茫的民族主义在 内了。所以攘夷狄一举,颇为当时之人所称道。在这一点上,齐桓公的 功绩是颇大的。他曾却狄以存邢、卫,又尝伐山戎以救燕。这个燕该是 南燕,在今河南的封丘县。《史记》说它就是战国时的北燕,在今河 北蓟县, 怕是弄错了的, 因为春秋时单称为燕的, 都是南燕。即北燕 的初封,我疑其亦距封丘不远,后来才迁徙到今蓟县,但其事无可 考。而他对于列国,征伐所至亦颇广。曾南伐楚,西向干涉晋国内乱, 晚年又曾经略东夷。古人说"五霸桓公为盛",信非虚语了。齐桓公的在 位,系自前六八五至前六四三年。桓公死后,齐国内乱,霸业遽衰。宋 襄公欲继之称霸。然宋国较小,实力不足,前六三八年,为楚人所败, 襄公受伤而死, 北方遂无霸主。前六三二年, 晋文公败楚于城濮, 东濮县。楚国的声势才一挫。此时的秦国,亦已尽取西周旧地,东境至 河,为西方一强国,然尚未能干涉中原之事。秦穆公初和晋国竞争不 胜,前六二四年,打败了晋国的兵,亦仅称霸于西戎。中原之地,遂成 为晋、楚争霸之局。前五九七年,楚庄王败晋于邲,今河南郑县。称 霸,前五九一年卒。此时齐顷公亦图与晋争霸。前五八九年,为晋所 败。前五七五年,晋厉公又败楚于鄢陵。今河南鄢陵县。然楚仍与晋兵 争不息。至前五六一年,楚国放弃争郑,晋悼公才称为复霸。前五四六 年,宋大夫向戌,善于晋、楚的执政,出而合二国之成,为弭兵之会, 晋、楚的兵争,至此才告休息。自城濮之战至此,凡八十七年。弭兵盟 后, 楚灵王强盛, 北方诸侯多奔走往与其朝会。然灵王奢侈而好兵争, 不顾民力, 旋因内乱被弑。此时吴国日渐强盛, 而楚国政治腐败, 前五 〇六年, 楚国的都城, 为吴阖闾所破, 楚昭王借秦援, 仅得复国, 一时陷于不振, 然越国亦渐强, 起而乘吴之后。前四九六年, 阖闾伐 越, 受伤而死。前四九四年, 阖闾子夫差破越。夫差自此骄侈, 北伐 齐、鲁,与晋争长于黄池。今河南封丘县。前四七三年,越勾践灭吴, 越遂徙都琅邪,与齐、晋会于徐州。今山东诸城县。称为霸王。然根基 因此不固,至前三三三年而为楚所灭。

此时已入于战国之世了。春秋时代,始于周平王四十九年,即鲁 隐公元年,为西元前七二二年,终于前四八一年,共二百四十二年。 其明年为战国之始, 算至前 二年秦灭六国的前一年为止, 五十九年。春秋之世,诸侯只想争霸,即争得二三等国的服从, 之间,直接的兵争较少,有之亦不过疆场细故, 不甚剧烈。至战国时, 则(一)北方诸侯,亦不复将周天子放在眼里,而先后称王。 三等国,已全然无足重轻,日益削弱,而终至于夷灭,诸一等国间, (三) 而其土地又目广, 人民又日多, 兵甲亦益盛,战 争遂更烈。始而要凌驾于诸王之上而称帝,再进一步,就要径图并吞, 实现统一的欲望了。春秋时的一等国,有发展过速,而其内部的组织, 还不甚完密的,至战国时,则臣强于君的,如齐国的田氏,竟废其君而 代之: 势成分裂的, 如晋之赵、韩、魏三家, 则索性分晋而独立, 看似 实则其力量反更充实了。边方诸国,发展的趋势,依旧进行 不已,其成功较晚的为北燕。天下遂分为燕、齐、赵、韩、魏、秦、楚 七国。六国都为秦所并,读史的人,往往以为一入战国,而秦即最强, 这是错误了的。秦国之强,起于献公而成于孝公,献公之立,在西元前 三八五年,是入战国后的九十六年,孝公之立,在西元前三六一年,是 入战国后的一百二十年了。 先是魏文侯任用吴起等贤臣, 侵夺秦国河西 之地。后来楚悼王用吴起,南平百越,北并陈、蔡,却三晋,西伐秦, 亦称雄于一时。楚悼王死于西元前三八一年,恰是入战国后的一百年, 于是楚衰而魏惠王起, 曾攻拔赵国的邯郸。今河北邯郸县。后又伐赵, 为齐救兵所败,秦人乘机恢复河西,魏遂弃安邑,徙都大梁。 封县。秦人渡蒲津东出的路,就开通了。然前三四二年,魏为逢泽之 《战国·秦策》称其"乘夏车,称夏王,此夏字该是 意思。朝天子,天下皆从",则仍处于霸主的地位。其明年, 败。于是魏衰而齐代起, 宣王、湣王两代, 俨然称霸东方, 而湣王之时 为尤盛。相传苏秦约六国, 合纵以摈秦, 即在湣王之时。战国七雄, 韩、魏地都较小,又逼近秦,故其势遂紧急,燕、赵则较偏僻, 自然是齐、秦、楚三国。楚袭春秋以来的声势, 其地位又处于中 部,似乎声光更在齐、秦之上,所以此时,齐、秦二国似乎是合力以谋 《战国策》说张仪替秦国去骗楚怀王: 肯绝齐, 则送他商於的地 楚的。 方六百里。即今商县之地。楚怀王听了他,张仪却悔约,说所送的地 方,只有六里。怀王大怒,兴兵伐秦。两次大败,失去汉中。后来秦国 又去诱他讲和,前二九九年,怀王去和秦昭王相会,遂为秦人所诱执。 这种类乎平话的传说,是全不足信的,事实上,该是齐、秦合力以谋 楚。然而楚怀王入秦的明年,齐人即合韩、魏以伐秦,败其兵于函谷; 在今河南灵宝县西南,此为自河南入陕西的隘道的东口,今之潼关为

其西口。前二九六年,怀王死于秦,齐又合诸侯以攻秦:则齐湣王似是 合秦以谋楚,又以此为秦国之罪而伐之的,其手段亦可谓狡黠了。先是 前三一四年, 齐国乘燕内乱攻破燕国。宋王偃称强东方, 前二八六年, 又为齐、楚、魏所灭。此举名为三国瓜分,实亦是以齐为主的,地亦多 入于齐。齐湣王至此时,可谓臻于极盛。然过刚者必折。前二八四年, 燕昭王遂合诸侯, 用乐毅为将, 攻破齐国, 湣王走死, 齐仅存聊、莒、 即墨三城,聊,今山东聊城县。莒,今山东莒县。即墨,今山东平度 县。后来虽借田单之力,得以复国,然已失其称霸东方的资格了。东方 诸国中,赵武灵王颇有才略。他不与中原诸国争衡,而专心向边地开 拓。先灭中山, 今河北定县。又向今大同一带发展, 意欲自此经河套之 地去袭秦。前二九五年,又因内乱而死。七国遂惟秦独强。秦人遂对诸 侯施其猛烈的攻击。前二七九年,秦白起伐楚,取鄢、邓、西陵。明 年,遂破楚都郢,楚东北徙都陈,后又迁居寿春。鄢,即鄢陵。邓,今 河南邓县。西陵, 今湖北官昌县。郢, 今湖北江陵县。吴阖庐所入之 郢,尚不在江陵,但其地不可考,至此时之郢,则必在江陵,今人钱 穆、童书业说皆如此。直逃到今安徽境内了。对于韩、魏,亦时加攻 击。前二六〇年,秦兵伐韩,取野王,上党路绝,降赵,秦大败赵兵于 长平,坑降卒四十万,野王,今河南沁阳县。上党,今山西晋城县。 长平, 今山西长平县。遂取上党, 北定太原。进围邯郸, 为魏公子无忌 合诸国之兵所败。前二五六年,周朝的末主赧王为秦所灭。前二四九 年,又灭其所分封的东周君。前二四六年,秦始皇立。《史记·秦本 纪》说,这时候,吕不韦为相国,招致宾客游士,欲以并天下。大概并 吞之计,和吕不韦是很有关系的。后来吕不韦虽废死于蜀,然秦人仍守 其政策不变。前二三〇年,灭韩,前二二八年,灭赵。燕大子丹使荆轲 刺秦王,不中,秦大发兵以攻燕。前二二六年,燕王喜奔辽东。前二二 五年,秦人灭魏。前二二三年,灭楚。前二二二年,发兵攻辽东,灭 燕。前二二一年,即以灭燕之兵南灭齐,而天下遂统一。

秦朝的统一,决不全是兵力的关系。我们须注意:此时交通的便利,列国内部的发达,小国的被夷灭,郡县的渐次设立,在政治上、经济上、文化上,本有趋于统一之势,而秦人特收其成功。秦人所以能收成功之利,则(一)它地处西垂,开化较晚,风气较为诚朴。(二)三晋地狭人稠,秦地广人稀,秦人因招致三晋之民,使之任耕,而使自己之民任战。(三)又能奉行法家的政策,裁抑贵族的势力,使能尽力于农战的人民,有一个邀赏的机会。该是其最重要的原因。

# 第24章 古代对于异族的同化

中国民族,以同化力的伟大闻于天下,究竟我们对于异族的同化, 是怎样一回事呢? 说到这一点,就不能不着眼于中国的地理。亚洲的东 部,在世界上,是自成其为一个文化区域的。这一个区域,以黄河、长 江两流域为其文化的中心。其北为蒙古高原,便于游牧民族的住居。其 南的粤江、闽江两流域,则地势崎岖,气候炎热,开化虽甚早,进步却 较迟。黄河、长江两流域,也不是没有山地的,但其下流,则包括淮水 流域,以古地理言之,则江、 河之间,包括淮、济二水。今黄河下 扩展为一大平原, 地 流,为古济水入海之道,黄河则在今天津入海。 味腴沃,气候适宜,这便是中国民族的文化最初函毓之处。汉族,很早 的就是个农耕民族, 惯居于平地。其所遇见的民族, 就其所居之地言 之,可以分为两种:一种是住在山地的,古代称为山戎,多数似亦以农 为业,但其农业不及中国的进步。一种是住在平地,大约是广大的草原 上,而以畜牧为业的,古人称为骑寇。春秋以前,我族所遇的,以山戎 为多,战国以后,才开始和骑寇接触。

夷、蛮、戎、狄,是按着方位分别之辞,并不能代表民族,但亦可见得一个大概。在古代,和中国争斗较烈的,似乎是戎狄。据《史记·五帝本纪》,黄帝就北逐獯粥,未知确否。如《史记》此说是正确的,则当时的獯粥,决不在后来的獯粥所在之地。到周朝初年,则和所谓獯粥或称为猃狁,犬戎或称为昆夷、串夷的,争斗甚烈,猃狁亦作玁狁,犬戎亦作畎戎,戎又作夷。此犬或畎字,乃译音,非贱视诋毁之辞,昆夷亦作混夷、绲夷,夷亦可作戎,和串夷亦都是犬字的异

译,说见《诗经·皇矣正义》。而后来周朝卒亡于犬戎。犬戎在今陕西 的中部,甘肃的东部,泾、渭二水流域间,东周以后,大约逐渐为秦人 所征服。在其东方的,《春秋》所载,初但称狄,后分为赤狄、白狄。 白狄在今陕西境内,向东蔓延到中山。赤狄在今山西、河北境内,大部 为晋所并。据《左氏》和杜预《注》,赤狄种类凡六: 曰东山皋落 氏,在今山西昔阳县。曰廧咎如,在今山西乐平县。曰潞氏,在今山 西潞城县。曰甲氏,在今河北鸡泽县。曰留吁,在今山西屯留县。曰 铎辰,在今山西长治县。白狄种类凡三: 曰鲜虞,即战国时的中山。 曰肥,在今河北藁城县。曰鼓,在今河北晋县。又晋国吕相绝秦, 说"白狄及君同州",则白狄亦有在陕西的。在周朝的西面的,主要的 是后世的氏、羌。氏人在今嘉陵江流域,即古所谓巴。羌人,汉时在今 黄河、大通河流域。大通河, 古湟水。据《后汉书》所载, 其初本在黄 河之东,后来为秦人所攘斥,才逃到黄河以西去的。据《书经·牧 誓》, 羌人曾从武王伐纣。又《尚书大传》说, 武王伐纣的兵, 前歌后 《后汉书》说这就是汉时所谓巴氐的兵。这话大约是对的,因为汉 世还有一种出于巴氐的巴渝舞,有事实为证。然则这两族,其初必不在 今四川、甘肃境内,大约因汉族的开拓,而向西南方走去的。和巴连称 的蜀,则和后世的贝字是一音之转,亦即近世之所谓暹。据《牧誓》, 亦曾从武王伐纣。战国时,还在今汉中之境,南跨成都。后因和巴人相 攻,为秦国所并。

在东北方的民族,古称为貉。此族在后世,蔓衍于今朝鲜半岛之地,其文明程度是很高的。但《诗经》已说"王锡韩侯,其追其貉"。《韩奕》。追不可考。《周官》亦有貉隶,可见此族本在内地,箕子所封的朝鲜,决不在今朝鲜半岛境内,怕还在山海关以内呢!在后世,东北之族,还有肃慎,即今满洲人的祖宗。《左氏》昭公九年,周朝人对晋国人说:"自武王克商以来,肃慎、燕、亳,吾北土也。"此燕当即南燕,亳疑即汤所居之鄣,则肃慎亦在内地,后乃随中国的拓展而东北徙。《国语·晋语》说:成王会诸侯于岐阳,楚与鲜卑守燎,则鲜卑本是南族,后来不知如何,也迁向东北了。据《后汉书》说:鲜卑和乌丸,都是东胡之后。此二族风俗极相像,其本系一个部落,亳无可疑。东胡的风俗,虽少可考,然汉代历史,传者已较详,汉人说它是乌丸、鲜卑所自出,其说该不至误。南族断发,鲜卑婚姻时尚先髡头,即其源出南族之证。然则东胡也是从内地迁徙出去的了。

在南方的有黎族,此即后世所谓俚。古称三苗为九黎之君,三苗系 姜姓之国,九黎则系黎民。见《礼记·缁衣》《疏》引《书经·吕刑》郑

《注》。此即汉时之长沙武陵蛮,为南蛮的正宗。近世所云苗族,乃蛮 字的转音,和古代的三苗之国无涉,有人将二者牵合为一,就错了。 《史记》说三苗在江、淮、荆州、《史记·五帝本纪》。 《战国·魏 策》,吴起说三苗之国,在洞庭、彭蠡之间, 《史记·吴起列传》同, 又见《韩诗外传》。则古代长江流域之地,主要的是为黎族所占据,禁 国达到长江流域后, 所开辟的, 大约是这一族的居地。在沿海一带的, 古称为越,亦作粤。此即现在的马来人,分布在亚洲大陆的沿岸,和南 洋群岛, 地理学上称为亚洲大陆的真沿边的。此族有断发文身和食人两 种风俗, 在后世犹然, 古代沿海一带, 亦到处有这风俗, 可知其为同 族。吴、越的初期,都是和此族杂居的。即淮水流域的淮夷、徐戎,山 东半岛的莱夷,亦必和此族相杂。《礼记·王制》说,"东方曰夷,被发 文身",此被字为髲字之假借字,即断发,可见蛮夷之俗相同。 "宋公使邾文公用鄫子于次睢之社,欲以属东夷", 可见东夷亦有食人之俗。《续汉书·郡国志》:"临沂有丛亭。 引《博物志》曰:"县东界次睢,有大丛社,民谓之食人社, 社。"临沂,今山东临沂县。随着吴、越等国的进步,此族亦渐进于文 明了。西南的大族为濮,此即现在的倮啰。其居地,本在今河南、湖北 《国语·郑语》韦《注》云: 濮为南阳之国。楚国从河南的西 南部,发展向今湖北省的西部,所开辟的,大约是此族的居地。此族又 从今湖北的西南境,向贵州、云南分布。战国时,楚国的庄蹻,循牂牁 江而上, 直达滇国, 今云南昆明县。所经的, 也是这一族之地。庄蹻到 滇国之后, 楚国的巴、黔中郡, 巴郡, 今四川江北县。黔中郡, 今湖 南沅陵县。为秦国所夺,庄蹻不能来,就在滇国做了一个王。其地虽未 正式收入中国的版图, 亦已戴汉人为君了, 和现在西南土司, 以汉人为 酋长的一样了。

《礼记·王制》说,古代的疆域,"北不尽恒山",此所谓恒山,当在今河北正定县附近,即汉朝恒山郡之地。后避文帝讳改常山。自此以南的平地,为汉族所居,这一带山地,则山戎所处,必得把它开拓了,才会和北方骑寇相接,所以汉族和骑寇的接触,必在太原、中山和战国时北燕之地开辟以后。做这件事业的,就是燕、赵两国。赵武灵王开辟云中、雁门、代郡,燕国则开辟上谷、渔阳、右北平、辽西、辽东五郡,云中,今山西大同县。雁门,今山西右玉县。代郡,今山西代县。上谷,今察哈尔怀来县。渔阳,今河北密云县。右北平,今河北卢龙县。辽西,今河北抚宁县。辽东,今辽宁辽阳县。把现在热、察、绥、辽宁四省,一举而收入版图。

综观以上所述,汉族恃其文化之高,把附近的民族,逐渐同化,而 汉族的疆域,亦即随之拓展。和汉族接近的民族,当汉族开拓时,自然 也有散向四方,即汉族的版图以外去的,然亦多少带了些中原的文化以 俱去,这又是中国的文化扩展的路径。这便是在古代中国同化异民族的 真相。

# 第25章 古代社会的综述

周和秦,是从前读史的人看做古今的界线的。我们任意翻阅旧书, 总可见到"三代以上","秦、汉以下"等辞句。前人的见解,固然不甚确 实,也不会全属虚诬;而且既有这个见解,也总有一个来历。然则所谓 三代以上,到底是怎样一个世界呢?

人, 总是要维持其生命的: 不但要维持生命, 还要追求幸福, 以扩 大其生命的意义;这是人类的本性如此,无可怀疑。人类在生物史上, 其互相团结,以谋生存,已不知其若干年了。所以其相亲相爱,看得他 人的苦乐,和自己的苦乐一般;喜欢受到同类的嘉奖,而不愿意受到其 批评; 到人己利害不相容时, 宁可牺牲自己, 以保全他人; 即古人之所 谓仁心者,和其爱自己的心,一样的深刻。专指七尺之躯为我,或者专 指一个极小的团体为我,实在是没有这回事的。人类为要维持生命,追 求幸福,必得和自然斗争。和自然斗争,一个人的力量,自然是不够 的,于是乎要合力:合力之道,必须分工,这都是自然的趋势。分工合 力,自然是范围愈大,利益愈多,所以团体的范围,总是在日扩而大。 但是人类的能力是有限的,在进行中,却不能不形成敌对的状态,这是 为什么呢?皇古之世,因环境的限制,把人类分做许多小团体。在一个 团体之中,每个人的利害,都是相同的,在团体以外却不然;又因物质 的欲求,不能够都给足: 团体和团体间就开始有争斗,有争斗就有胜 败,有胜败就有征服者和被征服者之分。"人不可以害人的,害人的必 自害。"这句话,看似迂腐,其实却是真理。你把迷信者流因果报应之 说去解释这句话,自然是诬罔的,若肯博观事实,而平心推求其因果,

那正见得其丝毫不爽。对内竞争和对外竞争,虽竞争的对象不同,其为 竞争则一。既然把对物的争斗,移而用之于对人,自可将对外的争斗, 移而用之于对内。一个团体之中,有征服者和被征服者之分,不必说 了。即使无之,而当其争斗之时,基于分工的关系,自然有一部分人, 专以战争为事,这一部分人,自将处于特殊的地位。前此团体之中,每 个人利害相同的,至此则形成对立。前此公众的事情,是由公众决定 的,至此,则当权的一个人或少数人,渐渐不容公众过问,渐渐要做违 背公众利益的措置,公众自然不服,乃不得不用强力镇压,或者用手段 对付。于是团体之中有了阶级,而形成现代的所谓国家。以上所述,是 从政治上立论的。其变迁的根源,实由于团体和团体的互相争斗,而团 体和团体的互相争斗,则由于有些团体,迫于环境,以掠夺为生产的手 段。所以其真正的根源,还是在于经济上。经济的根柢是生产方法。在 古代,主要的生业是农业,农业的生产方法,是由粗而趋于精,亦即由 合而趋于分的,于是形成了井田制度,因而固定了五口、八口的小家 族, 使一个团体之中, 再分为无数利害对立的小团体。从前在一个团体 之内, 利害即不再对立的氏族制度, 因此而趋于崩溃了。氏族既已崩 溃,则专门从事于制造,而以服务性质,无条件供给大众使用的工业制 度,亦随之而崩溃。人,本来是非分工合力不能生存的,至此时,因生 活程度的增高, 其不能不互相倚赖愈甚, 分配之法既废, 交易之法乃起 而代之, 本行于团体与团体之间的商业, 乃一变而行于团体之内人与人 之间, 使人人的利害, 都处于对立的地位。于是乎人心大变。在从前, 团体与团体之间, 是互相嫉视的, 在一个团体之内, 是互视为一体的。 至此时,团体之内,其互相嫉视日深。在团体与团体之间,却因生活的 互相倚赖而往来日密, 其互相了解的程度, 即随之而日深, 同情心亦即 随之而扩大。又因其彼此互相仿效,以及受了外部的影响,而内部的组 织,不得不随之而起变化,各地方的风俗亦日趋于统一。民族的同化作 用,即缘此而进行。政治上的统一,不过是顺着这种趋势推进。再彻底 些说,政治上的统一,只是在当时情况之下,完成统一的一个方法,并 不是政治的本身, 真有多大的力量。随着世运的进展, 井田制度破坏 了。连公用的山泽,亦为私人所占。工商业愈活跃,其剥削消费者愈 深。在上的君主和贵族,亦因其日趋于腐败、奢侈,而其剥削人民愈 甚。习久于战争就养成一种特别阶级,视战斗为壮快、征服为荣誉的心 理,认为与其出汗,毋宁出血。此即孔子和其余的先秦诸子所身逢的乱 世。追想前一个时期,列国之间,战争还不十分剧烈。一国之内,虽然 已有阶级的对立, 然前此利害共同时的旧组织, 还有存留, 而未至于破 坏净尽。秩序还不算十分恶劣,人生其间的,也还不至于十分痛苦,好 像带病延年的人, 虽不能算健康, 还可算一个准健康体, 此即孔子所谓

小康。再前一个时期,内部毫无矛盾,对外毫无竞争,则即所谓大同 了。在大同之世,物质上的享受,或者远不如后来,然而人类最亲切的 苦乐, 其实不在于物质, 而在于人与人间的关系, 所以大同时代的境 界, 永存于人类记忆之中。不但孔子, 即先秦诸子, 亦无不如此。道家 无论已,即最切实际的法家亦然。如《管子》亦将皇、帝、王、霸分 别治法的高下:《史记·商君列传》亦载商君初说秦孝公以帝王之道, 秦孝公不能用, 乃说之以富国强兵之术都是。这不是少数人的理想高 尚, 乃是受了大多数人的暗示而然的。人类生当此际, 实应把其所以致 此之由,彻底地加以检讨,明白其所以然之故,然后将现社会的组织, 摧毁之而加以改造。这亦非古人所没有想到,先秦诸子,如儒、墨、 道、法诸家,就同抱着这个志愿的,但其所主张的改革的方法,都不甚 适合。道家空存想望,并没有具体实行的方案的,不必说了。墨家不讲 平均分配,而专讲节制消费,也是不能行的。儒家希望恢复井田,法家 希望制止大工商业的跋扈,把大事业收归官营:救济事业亦由国家办 理,以制止富豪的重利盘剥;进步些了。然单讲平均地权,本不能解决 社会的经济问题,兼讲节制资本,又苦于没有推行的机关。在政治上, 因为民主政治, 废坠的久了, 诸家虽都以民为重, 却想不出一个使人民 参与政治的办法,而只希望在上者用温情主义来抚恤人民,尊重舆论, 用督责手段,以制止臣下的虐民。在国与国之间,儒家则希望有一个明 王出来,能够处理列国间的纷争,而监督其内政:法家因为兴起较后, 渐抱统一的思想, 然秦朝的统一, 和贵族的被裁抑, 都只是事势的迁 流,并不能实行法家的理想,所以要自此再进一步,就没有办法了。在 伦理上,诸家所希望的,同是使下级服从上级。臣民该服从君主,儿子 要服从父亲,妇女要服从男子,少年该服从老人。他们以为上级和下级 的人, 各安其分, 各尽其职, 则天下自然太平, 而不知道上级的人受不 到制裁,决不会安其分而尽其职。总而言之:小康之世,所以向乱世发 展,是有其深刻的原因的。世运只能向前进,要想改革,只能顺其前进 然其指导亦未能全然合法。他家则都是想把世运逆挽之, 使其回到小康 以前的时代的, 所以都不能行。

虽然如此,人类生来是避苦求乐的,身受的苦痛,是不能使人不感觉的,既然感觉了,自然要求摆脱。求摆脱,总得有个办法,而人类凭空是想不出办法来的。世运只有日新,今天之后,只会有明天,而人所知道的,最新亦只是今日以前之事,于是乎想出来的办法,总不免失之于旧,这个在今日尚然,何况古代?最好的时代是过去了,但永存于人类想望记忆之中。虽回忆之,而并不知其真相如何,乃各以其所谓最好

者当之。合众人的所谓最好者,而调和折衷,造成一个大略为众所共认的偶像,此即昔人所谓三代以前的世界。这个三代以前的世界,其不合实际,自然是无待于言的。这似乎只是一个历史上的误解,无甚关系,然奉此开倒车的办法为偶像而思实践之,就不徒不能达到希望,而且还要引起纠纷。

# 第26章 秦朝治天下的政策

秦始皇尽灭六国,事在西元前二二一年,自此至西元一八九年,董 卓行废立, 东方州郡, 起兵讨卓, 海内扰乱分裂, 共四百年, 称为中国 的盛世。在这一时期之中,中国的历史,情形是怎样呢?"英雄造时 势",只是一句夸大的话。事实上,英雄之所以成为英雄,正因其能顺 着时势进行之故。"时势造英雄"这句话倒是真的,因为他能决定英雄的 趋向。然则在这一个时期之内,时势的要求,是怎样呢?依我们所见到 的,可以分为对内对外两方面。对内方面,在列国竞争之时,不能注全 力于内治: 即使注意到, 亦只是局部的问题, 而不能概括全体, 时的应付, 而不能策划永久。统一之后, 就不然了。阻碍之力既去, 有 志于治平的,就可以行其理想。对外方面,当时的人看中国,已经是天 下的一大部分了。未入版图的地方,较强悍的部落,虑其为中国之患, 该有一个对策;较弱小的,虽然不足为患,然亦是平天下的一个遗憾, 先知先觉的中国人, 在力所能及的范围内, 亦有其应尽的责任。所以在 当日,我们所需要的是: (一)对内建立一个久安长治的规模。 对外把力所能及的地方,都收入中国版图之内,其未能的,则确立起一 条防线来。

秦始皇所行的,正顺着这种趋势。

在古代,阻碍平天下最大的力量,自然是列国的纷争。所以秦并吞 六国之后,决计不再行封建,"父兄有天下,而子弟为匹夫"。郡的设 立,本来是军事上控扼之点,第三章中业经说过。六国新灭,遗民未曾 心服,自然有在各地方设立据点的必要。所以秦灭六国,多以其地设郡。至六国尽灭之后,则更合全国的情形,加以调整,分天下为三十六郡。当时的郡守,就是一个不世袭的大国之君,自亦有防其专擅的必要。所以每郡又都派一个御史去监察他。当时还每郡都设立一个尉,但其权远在太守之下,倒是不足重视的。

要人民不能反抗,第一步办法,自然是解除其武装。好在当时,金属铸成的兵器,为数有限,正和今日的枪械一般,大略可以收尽的。于是收天下之兵,聚之咸阳,铸以为金人和锺、鐻。秦都咸阳,今陕西咸阳县。

最根本的, 莫过于统一人民的心思了。原来古代社会, 内部没有矛 盾,在下者的意见,总和在上者一致,此即所谓"天下有道,则庶人不 议"。《论语·季氏》。后世阶级分化,内部的矛盾多了,有利于这方面 的就不利于那方面。自然人民的意见,不能统一。处置之法,最好的, 是使其利害相一致;次之则当求各方面的协调,使其都有发表意见的机 会;此即今日社会主义和民主政治的原理。但当时的人,不知此理。他 们不知道各方面的利害冲突了, 所以有不同的见解, 误以为许多方面, 各有其不同的主张, 以致人各有心, 代表全国公益的在上者的政策, 不 能顺利进行。如此,自有统一全国人的心思的必要。所以在《管子·法 禁》、《韩非子·问辨》两篇中,早有焚书的主张。秦始皇及李斯就把 它实行了。把关涉到社会政治问题的"诗、书、百家语"都烧掉,只留下 关系技术作用的医药、卜筮、种树之书。涉及社会政治问题的,所许学 的,只有当代的法令;有权教授的人,即是当时的官吏。若认为始皇、 李斯此举,不合时代潮流,他们是百口无以自解的,若认为有背于古, 则实在冤枉。他们所想回复的,正是古代"政教合一,官师不分"之旧。 古代的情形是如此,清朝的章学诚是发挥得十分透彻的。坑儒一举,乃 因有人诽谤始皇而起, 意非欲尽灭儒生, 并不能与焚书之事并论。

以上是秦始皇对内的政策。至于对外,则北自阴山以南,南自五岭以南至海,秦始皇都认为应当收入版图。于是使蒙恬北逐匈奴,取河南之地。今之河套。把战国时秦、赵、燕三国北边的长城连接起来,东起现在朝鲜境内,秦长城起自乐浪郡遂城县,见《晋书·地理志》。西至现在甘肃的岷县,成立了一道新防线。南则略取现在广东、广西和越南之地,设立了桂林、南海、象三郡。大略桂林是今广西之地,南海是今广东之地,象郡是今越南之地。取今福建之地,设立了闽中郡。楚国庄蹻所开辟的地方,虽未曾正式收入版图,亦有一部分曾和秦朝交

#### 通,秦于其地置吏。

秦始皇,向来都说他是暴君,把他的好处一笔抹杀了,其实这是冤枉的。看以上所述,他的政治实在是抱有一种伟大的理想的。这亦非他一人所能为,大约是法家所定的政策,而他据以实行的。这只要看他用李斯为宰相,言听计从,焚诗书、废封建之议,都出于李斯而可知。政治是不能专凭理想,而要顾及实际的情形的,即不论实际的情形能行与否,亦还要顾到行之之手腕。秦始皇的政策虽好,行之却似过于急进。北筑长城,南收两越,除当时的征战外,还要发兵戍守;既然有兵戍守,就得运粮饷去供给;这样,人民业已不堪赋役的负担。他还沿着战国以前的旧习惯,虐民以自奉。造阿房宫,在骊山起坟茔,骊山,在今陕西临潼县。都穷极奢侈,还要到处去巡游。统一虽然是势所必至,然而人的见解,总是落后的,在当时的人,怕并不认为合理之举,甚而至于认为反常之态。况且不必论理,六国夷灭,总有一班失其地位的人,心上是不服的,满怀着报仇的愤恨,和复旧的希望。加以大多数人民的困于无告而易于煽动,一有机会,就要乘机而起了。

# 第27章 秦汉间封建政体的反动

秦始皇帝以前二一〇年,东巡死于沙丘。今河北邢台县。他大的儿子,名唤扶苏,先已谪罚到上郡去,今陕西绥德县。做蒙恬军队中的监军了。从前政治上的惯例,大子是不出京城,不做军队中的事务的,苟其如此,就是表示不立他的意思。所以秦始皇的不立扶苏,是豫定了的。《史记》说秦始皇的少子胡亥,宠幸宦者赵高,始皇死后,赵高替胡亥运动李斯,假造诏书,杀掉扶苏、蒙恬而立胡亥,这话是不足信的。《史记·李斯列传》所载的全是当时的传说,并非事实。秦、汉间的史实,如此者甚多。胡亥既立,是为二世皇帝。他诛戮群公子,又杀掉蒙恬的兄弟蒙毅。最后,连劳苦功高、资格很老的李斯都杀掉。于是秦朝的政府,失其重心,再不能钳制天下了。皇帝的家庭之中,明争暗斗,向来是很多的,而于继承之际为尤甚。这个并不起于秦朝,但在天下统一之后,皇室所管辖的地方大了,因其内部有问题而牵动大局,使人民皆受其祸,其所牵涉的范围,也就更广大了。秦始皇之死,距其尽灭六国,不过十二年,而此祸遂作。

秦始皇死的明年,戍卒陈胜、吴广起兵于蕲,今安徽宿县。北取陈,胜自立为王,号张楚,分兵四出徇地,郡县多杀其守令以应。六国之后,遂乘机并起。秦朝政治虽乱,兵力尚强;诸侯之兵,多是乌合之众;加以心力不齐,不肯互相救援;所以秦将章邯,倒也所向无敌。先镇压了陈胜、吴广,又打死了新立的魏王。战国时楚国的名将,即最后支持楚国而战死的项燕的儿子项梁,和其兄子项籍,起兵于吴,引兵渡江而西。今江苏之江南,古称江东。古所谓江南,指今湖南。以居巢

人范增的游说,立楚怀王的后裔于盱眙,居巢,今安徽巢县。盱眙,今安徽盱眙县。仍称为楚怀王。以祖谥为生号。项梁引兵而北,兵锋颇锐,连战皆胜,后亦为章邯所袭杀。章邯以为楚地兵不足忧,乃北围赵王于巨鹿。今河北平乡县。北强南弱,乃是东晋以后逐渐转变成功的形势。自此以前,都是北方的军队,以节制胜;南方的军队,以剽悍胜的。尤其是吴、越之士,《汉书·地理志》上,还称其"轻死好用剑"。项梁既死,楚怀王分遣项籍北救赵,起兵于沛的刘邦即汉高祖西入关。沛,今江苏沛县。项籍大破秦兵于巨鹿。汉高祖亦自武关而入。此时二世和赵高,不知如何又翻了脸,赵高弑二世,立其兄子婴,婴又刺杀高,正当纷乱之际,汉高祖的兵已到霸上,在今陕西长安县东。子婴只得投降,秦朝就此灭亡。此事在前二〇六年。

既称秦之灭六国为无道, 斥为强虎狼, 灭秦之后, 自无一人专据称 尊之理,自然要分封。但是分封之权,出于何人呢?读史的人,都以为 是项籍。这是错了的。项籍纵使在实际上有支配之权,形式上决不能专 断,况且实际上也未必能全由项籍一个人支配?项籍既破章邯之后,亦 引兵西入关。汉高祖先已入关了,即遣将守关。项羽怒,把他攻破。进 兵至鸿门,在今陕西临潼县。和高祖几乎开战。幸而有人居间调解,汉 高祖自己去见项籍,解释了一番,战事得以未成。此时即议定了分封之 事。这一件事, 《史记》的《自序》称为"诸侯之相王", 可见形式上是 取决于公议的。其所封的:为(一)六国之后,(二)亡秦有功之人, (三) 而楚怀王则以空名尊为义帝, (四) 实权则在称为西楚霸王的项 籍。都彭城,当时称其地为西楚。江陵为南楚,吴为东楚。这是摹仿 东周以后, 天子仅拥虚名, 而实权在于霸主的。分封的办法, 我们看 《史记》所载,并不能说它不公平。汉朝人说,楚怀王遣诸将入关时, 与之约: 先入关者王之, 所以汉高祖当王关中, 项籍把他改封在巴、 蜀、汉中为背约。姑无论这话的真假,即使是真的,楚怀王的命令,安 能约束楚国以外的人呢?这且不必论它。前文业经说过:人的思想,总 是落后的, 观于秦、汉之间而益信。封建政体, 既已不能维持, 于是分 封甫定, 而叛乱即起于东方。项籍因为是霸王, 有征讨的责任, 用兵于 齐。汉高祖乘机北定关中。又出关,合诸侯之兵,攻破彭城。项籍虽然 还兵把他打败,然汉高祖坚守荥阳、成皋,荥阳,今河南荥泽县。成 皋, 今河南汜水县。得萧何镇守关中,继续供给兵员和粮饷。遣韩信渡 河,北定赵、代,东破齐。彭越又直接扰乱项籍的后方。至前二〇二 年, 项籍遂因兵少食尽, 为汉所灭。从秦亡至此, 不过五年。

事实上,天下又已趋于统一了。然而当时的人,怕不是这样看法。

当楚、汉相持之时,有一策士,名唤蒯彻,曾劝韩信以三分天下之计。 汉高祖最后攻击项籍时,和韩信、彭越相约合力,而信、越的兵都不 会,到后来,约定把齐地尽给韩信,梁地尽给彭越,二人才都引兵而 来,这不是以君的资格分封其臣,乃是以对等的资格立分地之约。所以 汉高祖的灭楚,以实在情形论,与其说是汉灭楚,毋宁说是许多诸侯, 亦即许多支新崛起的军队, 联合以灭楚, 汉高祖不过是联军中的首领罢 了。楚既灭,这联军中的首领,自然有享受一个较众为尊的名号的资 格,于是共尊汉高祖为皇帝。然虽有此称号,在实际上,未必含有沿袭 秦朝皇帝职权的意义。做了皇帝之后,就可以任意诛灭废置诸王侯,怕 是当时的人所不能想象的,这是韩信等在当时所以肯尊汉高祖为皇帝之 故。不然,怕就没有这么容易了。汉初异姓之王,有楚王韩信、梁王彭 越、赵王张敖、韩王信、淮南王英布、燕王臧荼、长沙王吴芮, 这都是 事实上先已存在,不得不封的,并非是皇帝的意思所设置。汉高祖灭楚 之后, 即从娄敬、张良之说, 西都关中, 当时的理由, 是关中地势险 固, 且面积较大, 资源丰富, 易于据守及用以临制诸侯, 可见他原只想 做列国中最强的一国。但是事势所趋, 人自然会做出不被思想所拘束的 事情来的。不数年间,而韩信、彭越,都以汉朝的诡谋被灭;张敖以罪 见废; 韩王信、英布、臧荼,都以反而败; 臧荼之后,立了一个卢绾, 是汉高祖生平第一个亲信人,亦因被谗而亡入匈奴:到前一九五年汉高 祖死时,只剩得一个地小而且偏僻的长沙国了。天下至此,才真正可以 算是姓刘的天下。其成功之速,可以说和汉高祖的灭楚,同是一个奇 迹。这亦并不是汉高祖所能为,不过封建政体,到这时候业已自趋于没 落罢了。

以一个政府之力统治全国,秦始皇是有此魄力的,或亦可以说是有此公心,替天下废除封建,汉高祖却无有了。既猜忌异姓,就要大封同姓以自辅,于是随着异姓诸侯的灭亡,而同姓诸国次第建立。其中尤以高祖的长子齐王肥,封地既大,人民又多,且居东方形胜之地,为当时所重视。又有淮南王长、燕王建、赵王如意、梁王恢、代王恒、淮阳王友,皆高帝子;楚王交,高帝弟;吴王濞,高帝兄子。宗法社会中,所信任的,不是同姓,便是外戚。汉初功臣韩信、彭越等,不过因其封地大,所以特别被猜忌,其余无封地,或者仅有小封土的,亦安能"与官同心"?汉高祖东征西讨,频年在外,中央政府所委任的,却是何人呢?幸而他的皇后吕氏是很有能力的。她的母家,大约亦是当时所谓豪杰之流;她的哥哥吕泽和吕释之,都跟随高祖带兵;妹夫樊哙,尤其是功臣中的佼佼者;所以在当时,亦自成为一种势力。高祖频年在外,京城里的事情,把持着的便是她,这只要看韩信、彭越都死在她手

里,便可知道。所以高祖死后,嗣子惠帝,虽然懦弱,倒也安安稳稳地 做了七年皇帝。惠帝死后,嗣子少帝,又做了四年。不知何故,吕后女 下嫁张敖,敖女为惠帝后。《史记》说她无子,佯为有 身,取美人子,杀其母,名为己子。惠帝崩立,既长,闻其事,口出 怨言,为吕后所废。此非事实。张皇后之立,据《汉书》本纪, 惠帝四年十月,至少帝四年仅七年,少帝至多不过七岁,安有知怨吕 后之理。为吕后所废而立其弟。吕后临朝称制。又四年而死。吕后活着 的时候,虽然封了几个母家的人为王,却都没有到国。吕后,其实并无 推翻刘氏、重用吕氏的意思, 所任用的, 还是汉初的几个功臣, 究竟未免有些可怕,所以临死的时候,吩咐带北军的吕禄、南军的吕 产,禄,释之之子;产,泽之子。"据兵卫宫",不要出去送丧,以防有 人在京城里乘虚作乱。此时齐王肥已经死了,子襄继为齐王。其弟朱虚 侯章在京城里,暗中派人去叫他起兵。汉朝派功臣灌婴去打他。灌婴到 荥阳,和齐王连和,于是前敌形成了僵局。丞相陈平、太尉周勃等,乃 派人运动吕禄,交出兵权。吕禄犹豫未决,周勃用诈术突入北军,运动 军人,反对吕氏。把吕禄、吕产和其余吕氏的人都杀掉。于是阴谋说惠 帝的儿子都不是惠帝所生的,就高帝现存的儿子中,择其最长的,迎立 了代王恒,是为文帝。齐王一支人,自然是不服的。文帝乃运用手腕, 即分齐地, 封朱虚侯为城阳王, 朱虚侯之弟东牟侯兴居为济北王。城阳 治莒,今山东莒县。济北治卢,今山东长清县。城阳王不久就死了。 济北王以反被诛。汉初宗室、外戚、功臣的三角斗争,至此才告结束。

当时的功臣,所以不敢推翻刘氏,和汉朝同姓分封之多,确实是有关系的,所以封建不能说没有一时之用。然而异姓功臣都灭亡后,所患的,却又在于同姓了。要刬除同姓诸侯尾大不掉之患,自不外乎贾谊"众建诸侯而少其力"一语。这话,当文帝时,其实是已经实行了的,齐王襄传子则,则死后没有儿子,文帝就把他的地方,分为齐、济北、济南、菑川、胶西、胶东六国,济南治东平陵,今山东历城县。菑川治剧,今山东寿光县。胶西治高苑,今山东桓台县。胶东治即墨,今山东即墨县。立了齐王肥的庶子六人。又把淮南之地,分成三国。但吴、楚仍是大国,吴王濞尤积有反心。晁错力劝文帝以法绳诸侯,文帝是个因循的人,没有能彻底实行。前一五七年,文帝死,子景帝立。晁错做了御史大夫,即实行其所主张。前一五四年,吴王联合楚、赵、胶西、胶东、菑川、济南造反,声势很盛。幸而吴王不懂得兵谋,"屯聚而西,无他奇道",为周亚夫所败。于是景帝改定制度,诸侯王不得治民,令相代治其国。到武帝,又用主父偃之计,令诸侯得以其地,分封自己的子弟,在平和的手腕中,把"众建诸侯而少其力"一语,彻底实行

了。封建政体反动的余波,至此才算解决。从秦二世元年六国复立起,到吴、楚之乱平定,共五十六年。

### 第28章 汉武帝的内政外交

在第二十六章里所提出的对内对外两个问题,乃是统一以后自然存 在着的问题,前文业经说明了。这个问题,自前二〇六年秦灭汉兴,至 前一四一年景帝之死, 共六十六年, 久被搁置着不提了。这是因为高 帝、吕后时, 忙于应付异姓功臣, 文帝、景帝时, 又存在着一个同姓诸 王的问题; 高帝本是无赖子,文、景二帝亦只是个寻常人,凡事都只会 蹈常习故之故。当这时候, 天下新离兵革之患, 再没有像战国以前年年 打仗的事情了。郡县长官,比起世袭的诸侯来,自然权力要小了许多, 不敢虐民。诸侯王虽有荒淫昏暴的, 比之战国以前, 这时候的中央政府, 又一事不办, 和秦始皇的多所作为, 要加重人民负 担的,大不相同。在私有财产制度之下,人人都急于自谋,你只要不去 扰累他,他自然会休养生息,日臻富厚。所以据《史记·平准书》说, 在武帝的初年,海内是很为富庶的。但是如此就算了么?须知社会并不 是有了钱就没有问题的。况且当时所谓有钱,只是总算起来,富力有所 增加,并不是人人都有饭吃,富的人富了,穷的人还是一样的穷,而且 因贫富相形, 使人心更感觉不平, 感觉不足。而对外的问题, 时势亦逼 着我们不能闭关自守。汉武帝并不是真有什么本领的人,但是他的志 愿,却较文、景二帝为大,不肯蹈常习故,一事不办,于是久经搁置的 问题, 又要重被提起了。

当时对内的问题,因海内已无反侧,用不到像秦始皇一般,注意于镇压,而可以谋一个长治久安之策。这个问题,在当时的人看起来,重要的有两方面:一个是生计,一个是教化。这是理论上当然的结果。衣

食足而知荣辱,生计问题,自然在教化之先;而要解决生计问题,又不 过平均地权、节制资本两途;这亦是理论上当然的结果。最能解决这两 个问题的,是哪一家的学术呢?那么,言平均地权和教化者,莫如儒 家: 言节制资本者, 莫如法家。汉武帝, 大家称他是崇儒的人, 其实他 并不是真懂得儒家之道的。他所以崇儒,大约因为他的性质是夸大的, 要做些表面上的事情,如改正朔、易服色等,而此等事情,只有儒家最 为擅长之故。所以当时一个真正的儒家董仲舒,提出了限民名田的主 张,他并不能行。他的功绩,最大的,只是替《五经》博士置弟子,设 科射策, 劝以官禄, 使儒家之学, 得国家的提倡而地位提高。但是照儒 家之学,生计问题,本在教化问题之先;即以教化问题而论,地方上的 庠序,亦重于京城里的大学,这只要看《汉书·礼志》上的议论,便可 以知道。武帝当日,对于庠序,亦未能注意,即因其专做表面上的事情 之故。至于法家, 他用到了一个桑弘羊, 行了些榷盐铁、酒酤、均输等 政策。据《盐铁论》看来,桑弘羊是确有节制资本之意,并非专为筹款 的。但是节制资本而借官僚以行之,很难望其有利无弊,所以其结果, 只达到了筹款的目的, 节制资本, 则徒成虚语; 且因行政的腐败, 转不 免有使人民受累的地方。其余急不暇择的筹款方法,如算缗钱、舟车, 令民生子三岁即出口钱,及令民入羊为郎、入谷补官等,更不必说了。 因所行不顺民心,不得不用严切的手段,乃招致张汤、赵禹等,立了许 多严切的法令,以压迫人民。秦以来的狱吏,本来是偏于残酷的,加以 此等法律,其诒害自然更深了。他用此等方法,搜括了许多钱来,做些 什么事呢?除对外的武功,有一部分,可以算是替国家开拓疆土、防御 外患外,其余如封禅、巡幸、信用方士、大营宫室等,可以说全部是浪 费。山东是当时诛求剥削的中心,以致末年民愁盗起,几至酿成大乱。

武帝对外的武功,却是怎样呢?当时还威胁着中国边境的,自然还是匈奴。此外秦朝所开辟的桂林、南海、象三郡和闽中郡,秦末汉初,又已分离为南越、闽越、东瓯三国了。现在的西康、云、贵和四川、甘肃的边境,即汉人所谓西南夷,则秦时尚未正式开辟。东北境,虽然自战国以来,燕国人业已开辟了辽东,当时的辽东,且到现在朝鲜境内,汉初守燕国的旧疆,以 水为界,则秦界尚在 水以西。水,今大同江。然汉族的移殖,还不以此为限,自可更向外开拓。而从甘肃向西北入新疆,向西南到青海,也正随着国力的扩张,而可有互相交通之势。在这种情势之下,推动雄才大略之主,向外开拓的,有两种动机:其一,可说是代表国家和民族向外拓展的趋势,又其一则为君主个人的野心。匈奴,自秦末乘中国内乱、戍边者皆去,复入居河南。汉初,其雄主冒顿,把今蒙古东部的东胡,甘肃西北境的月氏,都征服

了。到汉文帝时,他又征服了西域。西域,即今新疆之地, 西域二字, 《汉书·西域传》说西域之地,"南北有大山, 东则接汉, 西则限以葱岭。 阨以玉门、阳关, 山,南方的大山,即沙漠以南的山脉,略为新疆与西藏之界。 塔里木河。玉门、阳关,都在今甘肃敦煌县西。此乃今天山南路之 地。其后自此西出, 凡交通所及之地, 亦概称为西域, 一定,就连欧洲也都包括在内。汉时分为三十六国。后分至五十余。 其种有塞,有氐、羌。塞人属于高加索种,都是居国,其文明程度,远 在匈奴、氐、羌等游牧民族之上。匈奴设官以收其赋税。汉高祖曾出兵 征伐匈奴,被围于平城,今山西大同县。七日乃解。此时中国初定, 内的问题还多,不能对外用兵,乃用娄敬之策,名家人子为长公主,嫁 给冒顿,同他讲和,是为中国以公主下嫁外国君主结和亲之始。文、景 两代,匈奴时有叛服,文、景不过发兵防之而已,并没建立一定的对 策。到武帝,才大出兵以征匈奴,前一二七年,恢复河南之地, 此移于漠北。前一一九年,又派卫青、霍去病绝漠攻击,匈奴损折颇 多。此外较小的战斗,还有多次,兵事连亘,前后共二十余年,匈奴因 此又渐移向西北。汉武帝的用兵,是很不得法的,他不用功臣宿将,而 专用卫青、霍去病等椒房之亲。纪律既不严明,对于军需,又不爱惜, 以致士卒死伤很多,物质亦极浪费。如霍去病, 《史记》称其少而侍 中, 贵不省十。其用兵,"既还, 重车余弃粱肉, 而十有饥者。 外,卒乏粮,或不能自振,而去病尚穿域蹋鞠, 事多类此。 去病大出塞的一役,汉马死者至十余万匹,从此以马少则不能 事。李广利再征大宛时, 兵出敦煌的六万人, 私人自愿从军的, 还不 回来时, 进玉门关的只有一万多人, 战死的也不多,所以死亡如此之多,全 次并不乏食, 由将吏不爱士卒之故。可见用人不守成法之害。 只因中国和匈奴,国 力相去悬绝, 所以终能得到胜利。然此乃国力的胜利, 并非战略的胜 利。至于其通西域,则更是动于侈心。他的初意,是听说月氏为匈奴所 破, 逃到今阿母河滨, 要想报匈奴的仇, 苦于无人和他合力, 乃派张骞 出使。张骞回来后,知道月氏已得沃土,无报仇之心,其目的已不能达 到了。但武帝因此而知西域的广大,以为招致了他们来朝贡, 于是动于侈心,要想招致西域各国。张骞在大夏时, 所未有, 杖、蜀布,问他从哪里来的?他们说从身毒买来,今印度。 从四川、云南,可通西域。派人前去寻求道路,都不能通。 当系今自四川经西康、云南入缅甸的路。 印度, 所走的路, 求通西域的使者,"传闻其西可千余里,有乘象国,名曰滇越, 好出物者或至焉",即当今缅甸之地。后来匈奴的浑邪王降汉,

西北部之地,收入中国版图,通西域的路,才正式开通。前一〇四年, 李广利伐大宛,大宛都贵山城,乃今之霍阐。不克。武帝又续发大 兵,前一〇一年,到底把它打下。大宛是离中国很远的国。西域诸国, 因此慑于中国兵威,相率来朝。还有一个乌孙,也是游牧民族,当月氏 在甘肃西北境时, 乌孙为其所破, 依匈奴以居。月氏为匈奴所破, 是先 逃到伊犁河流域的。乌孙借匈奴的助力,把它打败,月氏才逃到阿母河 流域, 乌孙即占据伊犁之地。浑邪王降汉时, 汉朝尚无意开其地为郡 县,张骞建议,招乌孙来居之,乌孙不肯来,而匈奴因其和中国交通, 颇责怪它。乌孙恐惧,愿"婿汉氏以自亲"。于是汉朝把一个宗室女儿嫁 给它。从此以后,乌孙和匈奴之间有问题,汉朝就不能置之不问, 书·西域传》说"汉用忧劳无宁岁",很有怨怼的意思。按:西域都是些 小国, 汉攻匈奴, 并不能得它的助力, 而因此劳费殊甚, 所以当时人的 议论,大都是反对的。但是史事复杂,利害很难就一时一地之事论断。 (一) 西域是西洋文明传布之地。西洋文明的中心希腊、罗马等, 距离 中国很远,在古代只有海道的交通,交流不甚密切,西域则与中国陆地 相接, 自近代西力东渐以前, 中西的文明, 实在是恃此而交流的。 (二)而且西域之地,设或为游牧民族所据,亦将成为中国之患,汉通 西域之后,对于天山南北路,就有相当的防备,后来匈奴败亡后,未能 侵入,这也未始非中国之福。所以汉通西域,不是没有益处的。但这只 是史事自然的推迁,并非当时所能豫烛。当时的朝鲜:汉初燕人卫满走 出塞,把箕子之后袭灭了,自王朝鲜。传子至孙,于前一〇八年,为汉 武帝所灭。将其地设置乐浪、临屯、真番、玄菟四郡。乐浪,今朝鲜平 安南道及黄海、京畿两道之地。临屯为江原道地。玄菟为咸镜南道。 真番跨鸭绿江上流。至前八二年, 罢真番、临屯, 以并乐浪、玄菟。 朝鲜半岛的主要民族是貉族,自古即渐染汉族的文化,经此长时期的保 育,其汉化的程度愈深,且因此而输入半岛南部的三韩,马韩,今忠 清、全罗两道。弁韩、辰韩,今庆尚道。和海东的日本,实为中国文 化在亚洲东北部最大的根据地。南方的东瓯, 因为闽越所攻击, 前一三 八年, 徙居江、淮间。南越和闽越, 均于前一一一年, 为中国所灭。当 时的西南夷: 在今金沙江和黔江流域的,是夜郎、滇、邛都;在岷江和 嘉陵江上源的,是徙、筰都、冉駹、白马;在今横断山脉和澜沧、金沙 两江间的,是巂昆明。夜郎,今贵州桐梓县。滇,今云南昆明县。邛 都,今西康西昌县。徙,今四川天全县。筰都,今西康汉源县。冉 间,乃行国。两越既平,亦即开辟为郡县,确立了中国西南部的疆域。 今青海首府附近,即汉人称为河湟之地的,为羌人所据。这一支羌人,

系属游牧民族,颇为中国之患。前一一二年,汉武帝把它打破,设护羌

校尉管理它, 开辟了今青海的东境。

### 第29章 前汉的衰亡

汉武帝死后,汉朝是经过一次政变的,这件事情的真相,未曾有传 于后。武帝因迷信之故,方士神巫,多聚集京师,至其末年,遂有巫蛊 之祸, 皇后自杀。大子据发兵, 把诬陷他和皇后的江充杀掉。武帝认为 造反, 亦发兵剿办。大子兵败出亡, 后被发觉, 自缢而死。当大子死 时,武帝儿子存在的,还有燕王旦、广陵王胥、昌邑王髆,武帝迄未再 立大子。前八七年, 武帝死, 立赵婕妤所生幼子弗陵, 是为昭帝。霍 光、上官桀、桑弘羊、金日䃅同受遗诏辅政。赵婕妤先以谴死。褚先生 《补外戚世家》说是武帝怕身死之后,嗣君年少,母后专权,先行把她 《汉书·霍光传》又说武帝看中了霍光,使画工画了一幅周公 负成王朝诸侯的图赏给他。武帝临死时,霍光问当立谁?武帝说: 少子, 君行周公之事。"这话全出捏造。武帝生平溺于女色; 他大约是 个多血质的人,一生行事,全凭一时感情冲动;安能有深谋远虑,预割 嬖爱?霍光乃左右近习之流,仅可以供驱使。上官桀是养马的。金日䃅 系匈奴休屠王之子,休屠王与浑邪王同守西边,因不肯降汉,为浑邪王 所杀, 乃系一个外国人, 与中国又有杀父之仇。朝臣中即使无人, 安得 托孤于这几个人? 当他们三个人以武帝遗诏封侯时,有一个侍卫,名唤 王莽,他的儿子唤做王忽,扬言道:皇帝病时,我常在左右,哪里有这 道诏书?霍光闻之,切责王莽,王莽只得把王忽杀掉。然则昭帝之立, 究竟是怎样一回事,就可想而知了。昭帝既立,燕王谋反,不成而死。 桑弘羊、上官桀都以同谋被杀。霍光的女儿,是上官桀的儿媳妇,其女 即昭帝的皇后。上官桀大约因是霍光的亲戚而被引用,又因争权而翻脸 的,殊不足论,桑弘羊却可惜了。金日䃅于昭帝元年即死,故不与此

次政变。前七四年,昭帝死,无子。霍光迎立昌邑王的儿子贺,旋又为 光所废, 而迎大子据之孙病已于民间, 是为宣帝。昌邑王之废, 表面上 是无道,然当昌邑群臣二百余人被杀时,在市中号呼道"当断不断,反 受其乱",则昌邑王因何被废,又可想而知了。大子据败时,妻妾子女 悉被害,只有一个宣帝系狱,此事在前九一年。到前八七年,即武帝死 的一年,据说,有望气者说:"长安狱中有天子气。"武帝就派使 者,"分条中都官狱系者,轻重皆杀之"。幸而有个丙吉,"拒闭使者", 宣帝才得保全,因而遇赦。按大子死后,武帝不久即自悔。凡和杀大子 有关的人,都遭诛戮。大子系闭门自缢,脚蹋开门和解去他自缢的绳索 的人都封侯。上书讼大子冤的田千秋,无德无能,竟用为丞相。武帝的 举动如此, 宣帝安得系狱五年不释? 把各监狱中的罪人, 不问罪名轻 重,尽行杀掉,在中国历史上,是从来没有这回事的,这是和中国,至 少是有史以来的中国的文化不相容的,武帝再老病昏乱些,也发不出这 道命令。如其发出了,拒绝不肯执行的,又岂止一个丙吉?然则宣帝是 否武帝的曾孙,又很有可疑了。今即舍此勿论,而昌邑王以有在国时的 群臣,为其谋主,当断不断而败,宣帝起自民间,这一层自然无足为 虑,这怕总是霍光所以迎立他的真原因了罢。宣帝即立,自然委政于 光, 立六年而光死, 事权仍在霍氏手里。宣帝不动声色地, 逐渐把他们 的权柄夺去,任用自己的亲信。至前六六年,而霍氏被诛灭。

霍光的事情,真相如此。因为汉时史料缺乏,后人遂认为他的废立 是出于公心的, 把他和向来崇拜的偶像伊尹联系在一起, 称为伊、霍, 史家的易欺,真堪惊叹了。当时朝廷之上,虽有这种争斗,影响却未及 于民间。武帝在时,内行奢侈,外事四夷,实已民不堪命。霍光秉政, 颇能轻徭薄赋,与民休息。宣帝起自民间,又能留意于吏治和刑狱。所 以昭、宣二帝之世,即自前八六至前四九年凡三十八年之间,政治反较 武帝时为清明,其时汉朝对于西域的声威,益形振起。前六〇年,设立 西域都护,兼管南北两道。匈奴内乱,五单于并立,后并于呼韩邪。又 有一个郅支单于, 把呼韩邪打败。前五一年, 呼韩邪入朝于汉。郅支因 汉拥护呼韩邪, 遁走西域。前四九年, 宣帝崩, 子元帝立。前三六年, 西域副都护陈汤矫诏发诸国兵袭杀郅支。汉朝国威之盛, 至此亦达于极 点。然有一事, 系汉朝政治败坏的根源, 其端实开自霍光秉政之时的, 那便是宰相之权,移于尚书。汉朝的宰相,是颇有实权的。全国的政 治,都以相府为总汇,皇帝的秘书御史,不过是他的助手,尚书乃皇帝 手下的管卷, 更其说不着了。自霍光秉政, 自领尚书, 宰相都用年老无 气和自己的私人, 政事悉由宫中而出, 遂不能有正色立朝之臣。宣帝虽 诛灭霍氏,于此却未能矫正。宦者弘恭、石显,当官、元之世,相继在

内用事。元帝时,士大夫如萧望之、刘向等,竭力和他们争斗,终不能胜。朝无重臣,遂至嬖倖得干相位,外戚得移朝祚,西汉的灭亡,相权的丧失,实在是一个重要的原因。而且其事不但关涉汉朝,历代的政治,实都受其影响,参看第六章自明。

元帝以前三三年死,子成帝立。成帝是个荒淫无度的人,喜欢了一个歌者赵飞燕,立为皇后,又立其女弟合德为婕妤。性又优柔寡断,事权遂入于外家王氏之手。前七年,成帝崩,哀帝立,颇想效法武、宣,振起威权。然宠爱嬖人董贤,用为宰相,朝政愈乱。此时王氏虽一时退避,然其势力仍在。哀帝任用其外家丁氏,祖母族傅氏,其中却并无人才,实力远非王氏之敌。前一年,哀帝崩,无子,王莽乘机复出,迎立平帝。诛灭丁、傅、董贤,旋弑平帝而立孺子婴。哀、平二帝皆元帝孙,孺子为宣帝曾孙。王莽从居摄改称假皇帝,又从假皇帝变做真皇帝,改国号为新,而前汉遂亡。此事在西元九年。

# 第30章 新室的兴亡

前后汉之间,是中国历史的一个转变。在前汉之世,政治家的眼 光,看了天下,认为不该就这么苟安下去的。后世的政治家,奉为金科 所谓"治天下不如安天下,安天下不如与天下安",是这时 他们看了社会,还是可用人力控制的, 事,都该用人力去改变,此即所谓"拨乱世,反之正"。出来负这个责任 的,当然是贤明的君主和一班贤明的政治家。 因灾异,使其朋友上书,劝汉帝"求索贤人, 位,而退自封百里"。宣帝时, 有个盖宽饶, 上封事亦说: 官以传贤, 四序之运, 成功者退, 则不居其位。 虽然都得罪而死, 但眭弘, "这两个人, 专政,怕人疑心他要篡位,所以牺牲了他, 以资辨白的。 根本不懂得什么改革大计。盖宽饶则因其刚直之性, 都不是反对这种理论, 又为有权势的人所忌, 以致遭祸, 至于不关涉政体,而要在政务上举行较根本的改革的, 因为宣帝是个实际的政治家,不能听他的话。元帝即 位,却征用了王吉,及和他志同道合的朋友贡禹。王吉年老,在路上死 官至御史大夫。听了他的话,改正了许多奢侈的制度, 又行了许多宽恤民力的政事。其时又有个翼奉,劝元帝徙都成周。他 长安的制度,已经坏了, 因袭了这种制度,政治必不能改良, 要迁都正本,与天下更始。则其规模更为阔大了。哀帝多病, 子,又有个李寻,保荐了一个贺良,陈说"汉历中衰, 改号为陈圣刘皇帝。陈字和田字同音,田地二字,古人通用,地就是

土,陈圣刘皇帝,大约是说皇帝虽然姓刘,所行的却是土德。西汉人五德终始之说,还不是像后世专讲一些无关实际、有类迷信的空话的,既然要改变"行序",同时就有一大套实际的政务,要跟着改变。这只要看贾谊说汉朝应当改革,虽然要"改正朔,易服色",也要"法制度,定官名",而他所草拟的具体方案,"为官名,悉更秦之故",便可知道。五德终始,本来不是什么迷信,而是一套有系统的政治方案,这在第十七章中,业经说过了。这种根本的大改革,要遭到不了解的人无意识的反对,和实际于他权利有损的人出死力的抵抗,自是当然之事。所以贺良再进一步,要想改革实际的政务,就遭遇反对而失败了。但改革的行势,既然如此其旁薄郁积,自然终必有起而行之之人,而这个人就是王莽。所以王莽是根本无所谓篡窃的。他只是代表时代潮流,出来实行改革的人。要实行改革,自然要取得政权;要取得政权,自然要推翻前朝的皇帝;而因实行改革而推翻前朝的皇帝,在当时的人看起来,毋宁是天理人情上当然的事。所以应天顺人,《易·鼎卦彖辞》:"汤、武革命,顺乎天而应乎人。"在当时也并不是一句门面话。

要大改革,第一步自然还是生计问题,王莽所实行的是:(一)改 名天下的田为王田, 这即是现在的宣布土地国有, 和附着于土地的奴 隶,都不准卖买,而举当时所有的土田,按照新章,举行公平的分配。 (二) 立六筦之法,将大事业收归官营。(三) 立司市、泉府,以平衡 物价,使消费者、生产者、交换者,都不吃亏。收有职业的人的税,以 供(甲)要生利而无资本的人,及(乙)有正当消费而一时周转不灵的 人的借贷。其详见第五章。他的办法,颇能综合儒法二家,兼顾到平均 地权和节制资本两方面, 其规模可称阔大, 思虑亦可谓周详。但是徒法 不能自行,要举行这种大改革,必须民众有相当的觉悟,且能作出相当 的行动, 专靠在上者的操刀代斫, 是不行的。因为真正为国为民的人, 总只有少数,官僚阶级中的大多数人,其利害总是和人民相反的,非靠 督责不行。以中国之大, 古代交通的不便, 一个中央政府, 督责之力本 来有所不及: 而况当大改革之际, 普通官吏, 对于法令, 也未必能了 解,而作弊的机会却特多;所以推行不易,而监督更难。王莽当日所定 的法令,有关实际的,怕没有一件能够真正推行,达到目的,因此而生 的流弊,则无一事不有,且无一事不厉害。其余无关实际,徒资纷扰 的, 更不必说了。王莽是个偏重立法的人, 他又"锐思于制作", 而把眼 前的政务搁起。尤其无谓的,是他的改革货币,麻烦而屡次改变,势不 可行,把商业先破坏了。新分配之法,未曾成立,旧交易之法,先已破 坏,遂使生计界的秩序大乱,全国的人,无一个不受到影响。王莽是个 拘泥理论、好求形式上的整齐的人。他要把全国的政治区划,依据地

理,重行厘定,以制定封建和郡县制度。这固然是一种根本之图,然岂旦夕可致?遂至改革纷纭,名称屡变,吏弗能纪。他又要大改官制,一时亦不能成功,而官吏因制度未定,皆不得禄,自然贪求更甚了。对于域外,也是这么一套。如更改封号及印章等,无关实际,徒失交涉的圆滑,加以措置失宜,匈奴、西域、西南夷,遂至背叛。王莽对于西域,未曾用兵。西南夷则连年征讨,骚扰殊甚。对于匈奴,他更有一个分立许多小单于,而发大兵深入穷追,把其不服的赶到丁令地方去的一个大计划。此乃欲将匈奴驱入今西伯利亚之地,而将漠北空出。这个计划,倒也是值得称赞的,然亦谈何容易?当时调兵运饷,牵动尤广,屯守连年,兵始终没有能够出,而内乱却已蔓延了。

莽末的内乱,是起于西元一七年的。今山东地方,先行吃紧。湖北 地方,亦有饥民屯聚。剿办连年弗能定。西元二二年,藏匿在今当阳县 绿林山中的兵,分出南阳和南郡。汉南阳郡,治宛,今河南南阳县。 南郡,治江陵,今湖北江陵县。入南阳的谓之新市兵,入南郡的谓之 下江兵。又有起于今随县的平林乡的,谓之平林兵。汉朝的宗室刘玄, 在平林兵中。刘绾、刘秀则起兵舂陵,今湖北枣阳县。和新市、平林兵 合。刘玄初称更始将军,后遂被立为帝。入据宛。明年,王莽派大兵四 十万去剿办, 多而不整, 大败于昆阳。今河南叶县。 莽遂失其控制之 力,各地方叛者并起。更始分兵两支:一攻洛阳,一入武关。长安中叛 者亦起。莽遂被杀。更始移居长安,然为新市、平林诸将所制,不能有 为。此时海内大乱,而今河南、河北、山东一带更甚。刘/4为新市、平 林诸将所杀。刘秀别为一军,出定河北。即帝位于鄗,改名高邑,今河 北高邑县。是为后汉光武皇帝。先打平了许多小股的流寇。其大股赤 眉,因食尽西上,另立了一个汉朝的宗室刘盆子,攻入长安。更始兵败 出降,旋被杀。光武初以河内为根据地,汉河内郡,治怀,在令河南 武陟县。派兵留守,和服从更始的洛阳对峙。至此遂取得了洛阳,定都 其地。派兵去攻关中,未能遽定,而赤眉又因食尽东走,光武自勒大 兵,降之宜阳。今河南宜阳县。此时东方还有汉朝的宗室刘永,割据睢 阳,今河南商丘县。东方诸将,多与之合。又有秦丰、田戎等,割据今 湖北沿江一带,亦被他次第打平。只有陇西的隗嚣,四川的公孙述,较 有规模,到最后才平定。保据河西的窦融,则不烦兵力而自下。到西元 三六年,天下又算平定了。从西元一七年东方及荆州兵起,算到这一 年,其时间实四倍于秦末之乱;其破坏的程度,怕还不止这一个比例。 光武平定天下之后,自然只好暂顾目前,说不上什么远大的计划了。而 自王莽举行这样的大改革而失败后, 政治家的眼光, 亦为之一变。根本 之计,再也没有人敢提及。社会渐被视为不可以人力控制之物,只能听

其迁流所至。"治天下不如安天下,安天下不如与天下安",遂被视为政治上的金科玉律了。所以说这是中国历史上的一个大转变。

### 第31章 后汉的盛衰

后汉自西元二五年光武帝即位起,至西元二二〇年为魏所篡止, 若算到西元一八九年董卓行废立, 东方起兵讨卓, 实 一百七十五年: 其运祚略与前汉相等, 力的充实,则远不如前汉了。这是因为后汉移都洛阳, 的控制,不如前汉之便:又承大乱之后, 海内凋敝已极, 其富力亦不如前汉之盛之故。 两汉四百年, 世,实际上,后汉已渐露中衰之机了。光武帝是一个实际的政治家。他 急于要休养生息,所以一味的减官省事。退功臣,进文 吏, 位高望重的三公, 亦只崇其礼貌, 而自己以严切之法, 术,虽然有时不免失之过严,然颇得专制政治, "严以察吏, 所以其时的政治, 颇为清明。西元五七年,光武帝崩,子 明帝立。亦能守其遗法。西元七五年,明帝崩,子章帝立,政治虽渐见 然尚能蒙业而安。章帝以西元八八年崩。自西元三六年公孙述平 为东汉治平之世。匈奴呼韩邪单于约诸子以次 继立, 六传至呼都而尸单于, 背约而杀其弟。前单于之子比, 边,不服。西元四八年,自立为呼韩邪单于,来降。中国人处之于今绥 远境内。匈奴自此分为南北。北匈奴日益衰乱。西元八九年, 书求并北庭。时和帝新立,年幼,大后窦氏临朝。后兄窦宪犯法, 乃以宪为大将军, 出兵击破匈奴。后年, 大约系今蒙古西北的阿尔泰山。北匈奴自此远遁, 患了。西域的东北部,是易受匈奴控制的。其西南部, 则自脱离汉朝都 护的管辖后,强国如莎车、于阗等,出而攻击诸国,意图并吞。后汉初 兴,诸国多愿遣子入侍,请派都护。光武不许。明帝时,才遣班超出使。班超智勇足备,带了少数的人,留居西域,调发诸国的兵,征讨不服,至西元九一年而西域平定。汉朝复设都护,以超为之。后汉之于域外,并没有出力经营,其成功,倒亦和前汉相仿佛,只可谓之适值天幸而已。

后汉的乱源, 共有好几个, 其中最重要的, 就是外戚和宦官。从前 的皇室,其前身,本来是一个强大的氏族。氏族自有氏族的继承法。当 族长逝世, 合法继承人年幼时, 从族中推出一个人来, 暂操治理之权, 谓之摄政。如由前族长之妻,现族长之母代理,则即所谓母后临朝。宗 室分封于外,而中朝以外戚辅政,本来是前汉的一个政治习惯。虽然前 汉系为外戚所篡,然当一种制度未至崩溃时,即有弊窦,人们总认为是 人的不好,而不会归咎于制度的。如此,后汉屡有冲幼之君,自然产生 不出皇族摄政的制度来,而只会由母后临朝;母后临朝,自然要任用外 戚。君主之始,本来是和一个乡长或县长差不多的。他和人民是很为接 近的。到后来,国家愈扩愈大,和原始的国家不知相差若干倍了,而君 主的制度依然如故。他和人民,和比较低级的官吏,遂至因层次之多, 而自然隔绝。又因其地位之高,而自成养尊处优之势,关系之重,而不 得不深居简出。遂至和当朝的大臣,都不接近,而只是和些宦官宫妾习 狎。这是历代的嬖倖近习,易于得志的原因,而也是政治败坏的一个原 因。后汉外戚之祸,起于章帝时。章帝的皇后窦氏是没有儿子的。宋贵 人生子庆, 立为大子。梁贵人生子肇, 窦后养为己子。后诬杀宋贵人, 废庆为清河王,而立肇为大子。章帝崩,肇立,是为和帝。后兄窦宪专 权。和帝既长,与宦者郑众谋诛之,是为后汉皇帝和宦官合谋以诛外戚 之始。一〇五年,和帝崩。据说和帝的皇子,屡次夭殇,所以生才百余 日的殇帝,是寄养于民间的。皇后邓氏迎而立之。明年,复死。乃迎立 清河王的儿子,是为安帝。邓大后临朝,凡十五年。大后崩后,安帝亲 政,任用皇后的哥哥阎显,又宠信宦官和乳母王圣,政治甚为紊乱。阎 皇后无子,后宫李氏生子保,立为大子。后谮杀李氏而废保。一二五 年,安帝如宛,道崩。皇后秘丧驰归,迎立章帝之孙北乡侯懿。当年即 死。官者孙程等迎立废大子保,是为顺帝。程等十九人皆封列侯。然未 久即多遭谴斥。顺帝任用皇后的父亲梁商、梁商为人还算谨慎。商死 后,子冀继之,则其骄淫纵恣,为前此所未有。一四四年,顺帝崩,子 冲帝立。明年崩。梁冀迎立章帝的玄孙质帝,因年小聪明,为冀所弑。 又迎立章帝的曾孙桓帝。桓帝立十三年后,才和宦者单超等五人合谋把 梁冀诛戮,自此宦官又得势了。

因宦官的得势,遂激成所谓党锢之祸。宦官和阉人,本来是两件 事。宦字的初义,是在机关中学习,后来则变为在贵人家中专事伺候人 的意思,第十五章中,业经说过了。皇室的规模,自然较卿大夫更大, 自亦有在宫中服事他的人,此即所谓宦官。据《汉书·本纪》,惠帝即 位后,曾施恩于宦皇帝的人,谓惠帝为大子时,在"大子家"中服事者 也。本不专用阉人,而且其初,宦官的等级远较阉人为高,怕是绝对不 能用阉人的。但到后来,刑罚滥了,士大夫亦有受到宫刑的;如司马迁 受宫刑后为中书谒者令,即其好例。又有生来天阉的人;又有贪慕权 势, 自宫以进的, 不都是俘虏或罪人: 于是其人的能力和品格, 都渐渐 提高,而可以用为宦官了。后汉邓大后临朝后,宫中有好几种官,如中 常侍等,都改用阉人,宦官遂成为阉人所做的官的代名词。虽然阉人的 地位实已提高, 然其初既是俘虏和罪人, 社会上自然总还将他当做另一 种人看待, 士大夫更瞧他不起。此时的士大夫和贵族, 都是好名的, 都 是好交结的。这一者出于战国之世,贵族好养士,士人好奔走的习惯, 一则出于此时选举上的需要,在第七章中,业经说过了。当时的宦官, 多有子弟亲戚,或在外面做官暴虐,或则居乡恃势骄横。用法律裁制, 或者激动舆论反对他,正是立名的好机会。士大夫和宦官,遂势成水 火。这一班好名誉好交结的士大夫,自然也不免互相标榜,互相结托。 京城里的大学,游学者众多,而且和政治接近,便自然成为他们聚集的 中心。结党以营谋进身,牵引同类,淆乱是非,那是政治上的一个大 忌。当时的士大夫,自不免有此嫌疑。而且用了这一个罪名,则一网可 以打尽,这是多么便利,多么痛快的事! 宦官遂指当时反对他们的名士 为党人, 劝桓帝加以禁锢, 后因后父窦武进言, 方才把他们赦免。一六 七年,桓帝崩,无子,窦后和武定策禁中,迎立了章帝的玄孙灵帝。大 后临朝。窦武是和名士接近的,有恩于窦氏的陈蕃,做了太傅,则其本 身就是名士中人。谋诛弄权的宦官,反为所害。大后亦被迁抑郁而死。 灵帝年长,不徒不知整顿,反更崇信宦官,听其把持朝政,浊乱四海, 而又一味聚敛奢侈。此时乱源本已潜伏,再天天给他制造爆发的机会, 遂成为不可收拾之局了。

大伤后汉的元气的是羌乱。中国和外夷,其间本来总有边塞隔绝着的。论民族主义的真谛,先进民族本来有诱掖后进民族的责任,不该以隔绝为事,但是同化须行之以渐。在同化的进行未达相当程度时,彼此的界限是不能遽行撤废的。因为文化的不同就是生活的相异,不能使其生活从同,顾欲强使生活不同的人共同生活,自不免引起纠纷。这是五胡乱华的一个重要原因,而后汉时的羌乱,业已导其先路了。今青海省的东北境,在汉时本是羌人之地。王莽摄政时,讽羌人献地,设立了一

个西海郡。既无实力开拓,边塞反因之撤废,羌人就侵入内地。后汉初年,屡有反叛,给中国征服了,又都把他们迁徙到内地来。于是降羌散居今甘肃之地者日多。安帝时,遂酿成大规模的叛乱。这时候,政治腐败,地方官无心守土,都把郡县迁徙到内地。人民不乐迁徙,则加以强迫驱遣,流离死亡,不可胜数。派兵剿办,将帅又腐败,历时十余年,用费达二百四十亿,才算勉强结束。顺帝时又叛,兵费又至八十余亿,桓帝任用段颎,大加诛戮,才算镇定下来。然而西北一方,凋敝已甚,将帅又渐形骄横,隐伏着一个很大的乱源了。

遇事都诉之理性,这只是受过优良教育的人,在一定的范围中能 够。其余大多数人,和这一部分人出于一定范围以外的行为,还是受习 惯和传统思想的支配的。此种习惯和传统的思想,是没有理由可以解说 的,若要仔细追究起来,往往和我们别一方面的知识冲突,人们却都置 诸不问, 而无条件加以承认, 此即所谓迷信。给迷信以一种力量的则为 宗教。宗教鼓动人的力量是颇大的。当部族林立之世,宗教的教义,亦 只限于一部族, 而不足以吸引别部族人。到统一之后就不然了。各种小 宗教,渐渐混合而产生大宗教的运动,在第十八章中说过。在汉时,上 下流社会,是各别进行的。在上流社会中,孔子渐被视为一个神人,看 当时内学家东汉时称纬为内学。尊崇孔子的话,便可见得。但在上流社 会中,到底是受过良好教育,理性较为发达的,不容此等迷信之论控 制,所以不久就被反对迷信的玄学打倒。在下流社会,则各种迷信,逐 渐结合, 而形成后世的道教。在汉时是其初步。其中最主要的是张角的 太平道和张修的五斗米道。道教到北魏时的寇谦之,才全然和政府妥 协,前此,则是很激烈地反对政府的。他们以符咒治病等,为煽动和结 合的工具。张修造反,旋即平定。张鲁后来虽割据汉中,只是设立鬼卒 等,闭关自守,实行其神权政治而已,于大局亦无甚关系。张角却声势 浩大。以西元一八四年起事。他的徒党,遍于青、徐、幽、冀、荆、 扬、兖、豫八州,即今江苏、安徽、浙江、江西、湖北、湖南、山东、 河南、河北各省之地。但张角似是一个只会煽惑而并没有什么政治能力 的人, 所以不久即败。然此时的小乱事, 则已到处蔓延, 不易遏止了, 而黄巾的余党亦难于肃清。于是改刺史为州牧,将两级制变成了三级 制,便宜了一部分的野心家,即仍称刺史的人以及手中亦多有兵权的郡 守。分裂之势渐次形成,静待着一个机会爆发。

### 第32章 后汉的分裂和三国

西元一八九年, 灵帝崩。灵帝皇后何氏, 生子辩: 美人王氏, 生子 协。灵帝属意于协,未及定而崩,属协于宦者蹇硕。这蹇硕,大约是有 当黄巾贼起时,汉朝在京城里练兵,共设立八个校尉,蹇硕 便是上军校尉, 所以灵帝把废嫡立庶的事情付托他。然而这本是不合法 的事,皇帝自己办起来,还不免遭人反对,何况在其死后?这自然不能 用法律手段解决。蹇硕乃想伏兵把何皇后的哥哥大将军何进杀掉,然后 举事。事机不密,被何进知道了,就拥兵不朝。蹇硕无可如何, 得即位,是为废帝。何进把蹇硕杀掉,因想尽诛宦官,而何氏家本寒 微,向来是尊敬宦官的,何大后的母亲,和何进的兄弟,又受了宦官的 贿赂,替他们在大后面前说好话。大后因此坚持不肯。何进无奈,乃召 外兵进京, 欲以胁迫大后。宦官见事急, 诱进入宫, 把他杀掉。何进的 官属,举兵尽诛宦官。京城大乱,而凉州将董卓适至, 拥兵入京, 遂尽入其手。董卓只是个强盗的材料,他把废帝废掉, 而立协为皇帝, 是为献帝。山东州郡起兵反对他,他乃移献帝于长安, 家,以便负隅抵抗。东方州郡实在是人各有心的,都各占地盘, 进兵追讨。后来司徒王允,和董卓亲信的将官吕布相结,把董卓杀掉。 董卓的将校李傕、郭汜,又回兵替董卓报仇。吕布出奔,王允被杀。李 傕、郭汜又互相攻击,汉朝的中央政府就从此解纽,不再能号令全国 了。

各地方割据的: 幽州有公孙瓒。冀州有袁绍。兖州有曹操。徐州始 而是陶谦,后来成为刘备和吕布争夺之场。扬州,今寿县一带,为袁术 所据, 江东则入于孙策。荆州有刘表。益州有刘焉。这是较大而在中原 之地的, 其较小较偏僻的, 则汉中有张鲁, 凉州有马腾、韩遂, 辽东有 公孙度。当时政治的重心,是在山东的。古书所谓山东,系指华山以 东, 今之河南、山东, 都包括在内。袁绍击灭了公孙瓒, 又占据了并 州, 地盘最大, 而曹操最有雄才大略。献帝因不堪李傕、郭汜的压迫, 逃归洛阳, 贫弱不能自立, 召曹操入卫, 操移献帝于许昌, 遂成挟天子 以令诸侯之势。刘备为吕布所破,逃归曹操,曹操和他合力,击杀了吕 布。袁术因荒淫无度,不能自立,想走归袁绍,曹操又使刘备邀击,术 退走, 旋死。刘备叛操, 操又击破之。河南略定。二〇〇年, 袁绍举大 兵南下,与操相持于官渡,城名,在令河南中牟县北。为操所败。绍 气愤死。二〇五年,绍二子并为操所灭。于是北方无与操抗者。二〇八 年,操南征荆州。刘表适死,其幼子琮,以襄阳降。今湖北襄阳县, 时荆州治此。刘备时在荆州,走江陵,操追败之。备奔刘表的长子琦于 江夏, 汉郡, 后汉时, 郡治在今湖北黄冈县境。和孙权合力, 败操于 赤壁。山名,在今湖北嘉鱼县。于是刘备屯兵荆州,而孙权亦觊觎其 地。后备乘刘焉的儿子刘璋暗弱,夺取益州。孙权想攻荆州,刘备同他 讲和,把荆州之地平分了。时马腾的儿子马超和韩遂反叛,曹操击破 之,又降伏了张鲁。刘备北取汉中,曹操自争之,不能克,只得退回。 天下渐成三分之势。刘备初见诸葛亮时,诸葛亮替他计划,就是据有 荆、益两州, 天下有变, 命将将荆州之兵以向宛、洛, 而自率益州之众 以出秦川的。这时的形势,颇合乎这个条件。备乃命关羽自荆州北伐, 取襄阳,北方颇为震动,而孙权遣兵袭取江陵,羽还救,为权所杀。刘 备忿怒,自将大兵攻权,又大败于猇亭。在今湖北宜都县西。于是荆州 全入于吴。备旋以惭愤而死,此事在西元二二三年。先是二二〇年,曹 操死,子丕篡汉自立,是为魏文帝。其明年,刘备称帝于蜀,是为蜀汉 昭烈帝。孙权是到二二九年才称帝的,是为吴大帝。天下正式成为三分 之局。蜀的地方最小,只有今四川一省,其云南、贵州,全是未开发之 地。吴虽自江陵而下,全据长江以南,然其时江南的开化,亦远在北方 之后。所以三国以魏为最强,吴、蜀二国,常合力以与之抗。

三国的分裂,可以说是两种心理造成的。其一是封建的余习。人心 是不能骤变的。在封建时代,本有各忠其君的心理,秦、汉以后,虽然 统一了,然此等见解,还未能全行破除。试看汉代的士大夫,仕于州郡 的,都奉其长官为君,称其机关为本朝,有事为之尽忠,死则为之持 服,便可知道。又其一则为南方风气的强悍。赤壁战时,孙权实在没有 联合刘备抵抗曹操的必要。所以当时文人持重而顾大局的,如张昭等, 都主张迎降。只有周瑜和鲁肃,主张抵抗,和孙权的意见相合。《三国 志》载周瑜的话,说曹操名为汉相,实系汉贼,这是劫持众人的门面话,甚或竟是事后附会之谈。东吴的君臣,自始至终,所作所为,何曾有一件事有汉朝在心目之中?说这话要想欺谁?在当时东吴朝廷的空气中,这话何能发生效力?孙权一生,最赏识的是周瑜,次之则是鲁肃。孙权当称帝时,说鲁子敬早有此议,鲁肃如此,周瑜可知。为什么要拥戴孙权做皇帝?这个绝无理由,不过是一种倔犟之气,不甘为人下,孙权的自始便要想做皇帝,则更不过是一种不知分量的野心而已。赤壁之战,是天下三分的关键,其事在西元二〇八年,至二八〇年晋灭吴,天下才见统一,因这一种蛮悍的心理,使战祸延长了七十二年。

刘备的嗣子愚弱,所以托孤于诸葛亮。诸葛亮是有志于恢复中原的;而且蜀之国势,非以攻为守,亦无以自立;所以自先主死后,诸葛亮即与吴弃衅言和,连年出兵伐魏。吴则除诸葛恪辅政之时外,多系疆场小战。曹操自赤壁败后,即改从今安徽方面,经略东南。三国时,吴、魏用兵,亦都在这一带,彼此均无大成功。魏文帝本来无甚才略。死后,儿子明帝继立,荒淫奢侈,朝政更坏。其时司马懿屡次带兵在关中和诸葛亮相持,又平定了辽东。明帝死后,子齐王芳年幼,司马懿及市,在关中和诸葛亮相持,又平定了辽东。明帝死后,子齐王芳年幼,司马懿和曹爽同受遗诏辅政。其初大权为曹爽所专。司马懿死后,他的儿子司马师、司马昭,相继把持朝局。扬州方面,三次起兵反对司马氏,都无成。蜀自诸葛亮死后,蒋琬、费袆继之,不复能出兵北伐。费袆死后,黄维继之,频年出兵北伐而无功,民力颇为疲敝。后主又信任宦官,政局渐坏。司马昭乘此机会,于二六三年发兵灭蜀。司马昭死后,他的儿子司马炎继之,于二六五年篡魏,是为晋武帝。至二八〇年而灭吴统一中国。

# 第33章 晋初的形势

吴、蜀灭亡,天下复归于统一了,然而乱源正潜伏着。这乱源是什么呢?

自后汉以来,政治的纲纪久经废弛,试看第三十一章所述可知。政治上的纲纪若要挽回,最紧要的是以严明之法行督责之术。魏武帝和诸葛亮都是以此而收暂时的效果的。然而一两个严明的政治家,挽不回社会上江河日下的风气,到魏、晋之世,纲纪又复颓败了。试看清谈之风,起于正始,魏齐王芳年号,自二四〇年至二四八年。至晋初而更甚,直绵延至南朝之末可知。所谓清谈,所谈的就是玄学。玄学的内容,已见第十七章。谈玄本不是坏事,以思想论,玄学要比汉代的儒学高明得多。不过学问是学问,事实是事实。因学问而忽视现实问题,在常人尚且不可,何况当时因谈玄而蔑视现实的,有许多是国家的官吏,所抛弃的是政治上的职务?

汉朝人讲道家之学的所崇奉的是黄、老,所讲的是清静不扰,使人 民得以各安其生的法术。魏、晋以后的人所崇奉的是老、庄,其宗旨为 委心任运。狡黠的讲求趋避之术,养成不负责任之风。懦弱的则逃避现 实,以求解除痛苦。颓废的则索性蔑视精神,专求物质上的快乐。到底 人是现实主义的多,物质容易使人沉溺,于是奢侈之风大盛。当曹爽执 政时,曾引用一班名士。虽因政争失败,未能有所作为,然从零碎的材 料看来,他们是有一种改革的计划,而其计划且颇为远大的。如夏侯玄 有废郡之议,他指出郡已经是供镇压之用,而不是治民事的,从来讲 官制的人,没有这么彻底注重民治的。曹爽等的失败,我们固然很难 知其原因所在,然而奢侈无疑地总是其原因之一。代曹爽而起的是司马 氏,司马氏是武人,武人是不知义理,亦不知有法度的,一奢侈就可以 毫无轨范。何曾、石崇等人正是这一个时代的代表。

封建时代用人本来是看重等级的。东周以后,世变日亟,游士渐起 而夺贵族之席。秦国在七国中是最能任用游士的,读李斯《谏逐客书》 可见。秦始皇灭六国后,仍保持这个政治习惯,所以李斯能做到宰相, 得始皇的信任。汉高起自徒步,一时将相大臣,亦多刀笔吏或家贫无行 者流,就更不必说了。汉武帝听了董仲舒的话,改革选法,博士、博士 弟子、郡国上计之吏,和州郡所察举的秀才、孝廉,都从广大的地方和 各种不同的阶层中来。其他擢用上书言事的人,以及朝廷和各机关的征 辟,亦都是以人才为主的。虽或不免采取虚誉,及引用善于奔走运动的 人, 究与一阶级中人世据高位者不同。魏、晋以降, 门阀制度, 渐次形 成,影响及于选举,高位多为贵族所盘踞,起自中下阶层中较有活气的 人, 参与政治的机会较少, 政治自然不免腐败。如上章所述, 三国时 代,南方士大夫的风气,还是颇为剽悍的。自东晋之初,追溯后汉之 末,不过百余年,周瑜、鲁肃、吕蒙、陆逊等人物,未必无有。晋初的 周处,即系南人,还很有武烈之风。倘使元帝东渡以后,晋朝能多引 用这一班人,则除为国家戡乱以外,更加以民族的敌忾心,必有功效可 见。然而大权始终为自北南迁的贵族所把持,使宋武帝一类的人物,直 到晋末, 才得出现于政治舞台之上, 这也是一笔很大的损失。

两汉时儒学盛行。儒学是封建时代的产物,颇笃于君臣之义的。两汉时,此项运动,亦颇收到相当的效果。汉末政治腐败,有兵权的将帅,始终不敢背叛朝廷,说本《后汉书·儒林传论》。以魏武帝的功盖天下,亦始终只敢做周文王,参看《三国志·魏武帝纪》建安十五年《注》引是年十二月己亥令,这句句都是真话。就是为此。司马氏的成功是狡黠而不知义理的军阀得势。《晋书·宣帝纪》说:"明帝时,王导侍坐,帝问前世所以得天下。导乃陈帝创业之始及文帝末高贵乡公事。明帝以面覆床曰:'若如公言,晋祚复安得长远?'"司马氏之所为可见。自此风气急变。宋、齐、梁、陈之君亦多是如此。加以运祚短促,自不足以致人忠诚之心。门阀用人之习既成,贵游子弟,出身便做好官,富贵吾所自有,朝代变换,这班人却并不更动,遂至"忠君之念已亡,保家之念弥切"。说本《南史·褚渊传论》。中国人自视其国为天下,国家观念,本不发达;五胡乱华,虽然稍稍激起民族主义,尚未能发扬光大;政治上的纲纪,还要靠忠君之义维持,而其颓败又如此,政

治自更奄奄无生气了。

秦、汉时虽有所谓都尉,调兵和统率之权,是属于太守的。其时所行的是民兵之制,平时并无军队屯聚;一郡的地方大小,亦不足以背叛中央;所以柳宗元说"有叛国而无叛郡"。见其所著《封建论》。自刺史变为州牧,而地盘始大;即仍称刺史的,其实权亦与州牧无异;郡守亦有执掌兵权的;遂成尾大不掉之势。晋武帝深知其弊,平吴之后,就下令去刺史的兵权,回复其监察之职。然沿袭既久,人心一时难于骤变。平吴之后,不久内乱即起,中央政府,顾不到各地方,仍借各州郡自行镇压,外重之势遂成,迄南朝不能尽革。

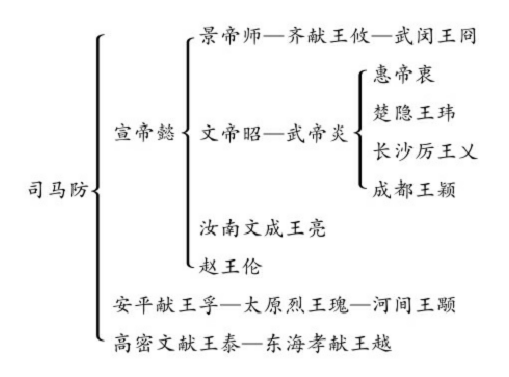
自秦、汉统一之后,国内的兵争既息,用不到人人当兵。若说外征,则因路途窎远,费时失业,人民在经济上的损失太大,于是多用谪发及谪戍。至后汉光武时,省郡国都尉,而民兵之制遂废。第九章中,业经说过了。国家的强弱,固不尽系乎兵,然若多数人民,都受过相当的军事训练,到缓急之际,所表现出来的抵抗力,是不可轻侮的。后汉以来,此条件业经丧失,反因贪一时便利之故,多用降伏的异族为兵,兵权倒持在异族手里,遂成为五胡扰乱的直接原因。

晋初五胡的形势,是如此的: (一)匈奴。散布在并州即今山西省 境内。(二)羯。史籍上说是匈奴的别种,以居于上党武乡的羯室而得 名的。在今山西辽县。按古书上的种字,不是现在所谓种族之义。古书 所谓种或种姓, 其意义, 与姓氏或氏族相当。羯人有火葬之俗, 与氐、 羌同, 疑系氐、羌与匈奴的混种, 其成分且以氐、羌为多。羯室正以羯 人居此得名,并非匈奴的一支,因居羯室之地而称羯。(三)鲜卑。 《后汉书》说,东胡为匈奴所破,余众分保乌丸、鲜卑二山,因以为 名。事实上,怕亦是山以部族名的。此二山,当在今蒙古东部苏克苏 鲁、索岳尔济一带。乌桓在南,鲜卑在北。汉朝招致乌桓,居于上谷、 渔阳、右北平、辽西、辽东塞上,以捍御匈奴。后汉时,北匈奴败亡, 鲜卑徙居其地。其酋长檀石槐,曾一时控制今蒙古之地,东接夫余,与 高句丽同属貉族。其都城,即今吉林的长春县。西至西域。所以乌丸 和中国,较为接近,而鲜卑则据地较广。曹操和袁绍相争时,乌丸多附 袁绍。袁氏既灭,曹操袭破之于柳城。汉县,今热河凌源县。乌桓自此 式微, 而鲜卑则东起辽东, 西至今甘肃境内, 部族历历散布, 成为五胡 中人数最多、分布最广的一族。(四)氐。氐人本来是居于武都的,即 白马氏之地,今甘肃成县。魏武帝怕被蜀人所利用,把他迁徙到关 中。(五)羌。即后汉时叛乱之余。氐、羌都在泾、渭二水流域。当时

的五胡大部分是居于塞内的,间或有在塞外的,亦和边塞很为接近。其人亦多散处民间,从事耕织,然犷悍之气未消,而其部族首领,又有野心勃勃,想乘时恢复故业的。一旦啸聚起来,"掩不备之人,收散野之积",江统《徙戎论》语。其情势,自又非从塞外侵入之比。所以郭钦、江统等,要想乘天下初定,用兵力将他们迁回故地。这虽不是民族问题根本解决之方,亦不失为政治上一时措置之策,而晋武帝因循不能用。

### 第34章 五胡之乱(上)

五胡之乱,已经蓄势等待着了,而又有一个八王之乱,八王,谓汝 南王亮、楚王玮、赵王伦、齐王冏、长沙王乂、成都王颖、河间王 颙、东海王越。做它的导火线。封建亲戚以为屏藩之梦, 此时尚未能 破。我们试看:魏武帝于建安十五年十二月己亥下令,说从前朝廷恩封 我的几个儿子, 我辞而不受, 现在想起来, 却又要受了, 因为执掌政权 年久, 怕要谋害我的人多, 想借此自全之故, 就可见得这时候人的思 想。魏虽亦有分封之制,但文帝当未做魏世子时,曾和他的兄弟争立, 所以猜忌宗室诸王特甚, 名为分藩, 实同囚禁, 绝不能牵掣晋朝的篡 弑。晋人有鉴于此, 所以得国之后, 就大封同姓, 体制颇为崇降, 而且 各国都有卫兵。晋武帝是文帝的儿子,景帝之后,自然不甘退让。在武 帝时,齐王攸颇有觊觎储位之意,似乎也有党附于他的人,然未能有 成,惠帝卒立。惠帝是很昏愚的。其初大后父杨骏执政,皇后贾氏和楚 王玮合谋, 把他杀掉, 而用汝南王亮, 又把他杀掉, 后又杀楚王, 旋弑 杨大后。大子遹, 非后所生, 后亦把他废杀。赵王伦时总宿卫, 因人心 不服, 弑后, 遂废惠帝而自立。时齐王冏镇许昌, 成都王颖镇邺, 南临漳县。河间王颙镇关中,连兵攻杀伦。惠帝复位,齐王入洛专政。 河间王颙和长沙王乂合谋攻杀之,又和成都王颖合谋,攻杀乂。东海王 越, 合幽、并二州的兵, 把河间、成都两王打败, 遂弑惠帝而立怀帝。 此等扰乱之事,在西元二九一至三〇六的十六年间。



匈奴单于, 自后汉之末失位, 入居中国。单于死后, 中国分其部众 为五,各立酋帅,其中左部最强,中国将其酋帅羁留在邺,以资驾驭, 至晋初仍未释放。东海王之兵既起,刘渊说成都王回去合五部之众,来 帮他的忙,成都王才释放了他。刘渊至并州,遂自立,是为十六国中的 前赵。此时中原之地,盗贼蜂起,刘渊如能力征经营,很可以有所成 就。然刘渊是个无甚才略的人,自立之后,遂安居不出。羯人石勒,才 略却比较优长,东方群盗,尽为所并,名虽服从前赵,实则形同独立。 东海王既定京师, 出兵征讨, 死于军中, 其兵为石勒所追败。晋朝遂成 坐困之势。三一〇年, 刘渊的族子刘曜攻破洛阳, 怀帝被虏, 明年, 被 弑。愍帝立于长安。三一六年,又被虏,明年,被弑。元帝时督扬州, 从下邳迁徙到建业,下邳,今江苏邳县。建业,今南京,东晋后避愍 帝讳, 改曰建康。自立, 是为东晋元帝。此时, 在北方, 只有幽州刺史 王浚、并州刺史刘琨,崎岖和戎狄相持;南方则豫州刺史祖逖,从淮北 经略今之豫东,颇有成绩。然王浚本是个狂妄的人,刘琨则窘困太甚, 终于不能支持,为石勒所破灭。祖逖因中央和荆州互相猜忌,知道功不 能成, 愤慨而死, 就无能抗拒石勒的人。三二八年, 勒灭前赵, 除割据 凉州的前凉, 辽东、西的前燕外, 北方几尽入其手。

南方的情势,是荆州强于扬州。元帝即位之后,要想统一上流的事权,乃派王敦去都督荆州。王敦颇有才能,能把荆州的实权收归掌握,

却又和中央互相猜忌。三二二年,终于决裂。王敦的兵,入据京城。元帝忧愤而死。子明帝立,颇有才略。乘王敦病死,把其余党讨平。然明帝在位仅三年。明帝崩,子成帝立,年幼,大后庾氏临朝,后兄庾亮执政,和历阳内史苏峻不协。今安徽和县。苏峻举兵造反。亮奔温峤于寻阳。今江西九江县。温峤是很公忠体国的,邀约荆州刺史陶侃,把苏峻打平。陶侃时已年老,故无跋扈之心。侃死后,庾亮出镇荆州。庾亮死后,其弟庾翼、庾冰继之。此时内外的大权,都在庾氏手里,所以成帝、康帝之世,相安无事。三四四年,康帝崩,子穆帝立。明年,庾翼死,表请以其子继任,宰相何充不听,而用了桓温。于是上下流之间,又成对立之势了。

石勒死于三三三年。明年, 勒从子虎杀勒子而自立。石虎是个淫暴 无人理的,然兵力尚强。庾翼于三四三年出兵北伐,未能有功。三四九 年,石虎死,诸子争立。汉人冉闵,为虎养子,性颇勇悍,把石虎诸子 尽行诛灭。闵下令道:"与官同心者住,不同心者各任所之。"于是"赵 人百里内悉入城",而"胡、羯去者填门"。闵知胡之不为己用,遂下令 大诛胡、羯。单是一个邺中,死者就有二十多万,四方亦都承令执行。 胡、羯经此打击,就不能再振了。先是鲜卑慕容廆,兴于辽西,兼并辽 东。至其子皝,迁都龙城。今热河朝阳县。慕容氏是远较前后赵为文明 的, 地盘既广, 兵力亦强。石虎死的前一年, 慕容皝死, 子儁立, 乘北 方丧乱,侵入中原。冉闵与战,为其所杀。于是河北之地,尽入于慕容 氏。羌酋姚弋仲、氐酋苻洪, 其初为后赵所压服的, 至此亦乘机自立。 苻洪死,子苻健入关。姚弋仲死,其子姚襄降晋,想借晋力以自图发 展。晋朝因和桓温互相猜忌,引用了名士殷浩做宰相,想从下流去经略 中原。殷浩亦不是没有才能的人,但扬州势成积弱,殷浩出而任事,又 没有一个相当的时间以资准备,自然只得就固有的力量加以利用。于是 即用姚襄为前锋, 反为其所邀击, 大败, 军资丧失甚众。此事在三五四 年。先是桓温已灭前蜀,至此,遂迫胁朝廷,废掉殷浩。他却出兵北 伐,击破了姚襄,恢复洛阳,然亦未能再进。慕容儁死后,子慕容暐继 之, 虽年幼无知, 然有慕容恪辅政, 慕容垂带兵, 仍有相当的力量。姚 襄败后入关,为秦人所杀,弟苌以众降秦。秦苻健死后,子生无道,为 苻坚所弑, 自立, 能任用王猛以修国政, 其势尤张。此时的北方, 已较 难图, 所以当后赵、冉闵纷纭争夺之时, 晋朝实在坐失了一个恢复中原 的机会。此时燕人频年出兵,以经略河南,洛阳又为所陷。三六九年, 桓温出兵伐燕,大败于枋头。城名,今河南濬县。桓温之意,本来要立 些功业, 再图篡夺的。至此, 自顾北伐己无成功之望, 乃于三七一年入 朝,行废立之事。康帝崩,子穆帝立。崩,成帝子哀帝立。崩,弟海

西公立。至是为桓温所废,而立元帝子简文帝。温以禅让之意,讽示朝臣。谢安、王坦之当国,持之以静。三七三年,桓温死,他的兄弟桓冲,是个没有野心的人,把荆州让出,政局乃获暂安。

# 第35章 五胡之乱(下)

东晋时的五胡十六国,实在并不成其为一个国家,所以其根基并不 稳固。看似声势雄张, 只是没有遇见强敌, 一战而败, 遂可以至干覆 亡。枋头战后, 慕容垂因被猜忌出奔。前秦乘机举兵, 其明年, 前燕竟 为所灭。前秦又灭掉前凉,又有统一北方之势,然其根基亦并不是稳固 的。此时北方的汉族,因为没有政府的领导,虽有强宗巨室和较有才力 的人,能保据一隅,或者潜伏山泽,终产生不出一个强大的政权来,少 数的五胡,遂得横行无忌。然他们亦是人各有心,而且野蛮成习,颇难 五胡中苟有英明的酋长出来, 亦只得希望汉族拥戴他, 一心,要联合许多异族以制汉族,根本上是没有这回事的。若要专恃本 族, 而把汉族以外的异族刬除, 则(一)因限于实力, 时,并不肯替此等异族出死力,而此等异族,性本蛮悍,加以志在掠 夺,用之为兵,似乎颇为适宜,所以习惯上都是靠他们做主力的军队, 尽数翦除,未免削弱兵力,所以其势又办不到。苻坚的政策,是把氐人 散布四方, 行驻防政策, 而将其余被征服的异族置之肘腋之下, 以便监 制。倘使他的威力,能够始终维持,原亦未为非计。然若 一朝失足, 氐人散处四方,不能聚集,无复基本队伍,就糟了。所以当时,苻坚要 想伐晋以图混一, 他手下的稳健派, 如王猛, 如其兄弟苻融等, 都是反 对的。而苻坚志得意满,违众举兵,遂以三八三年大败于淝水。北方异 族, 乘机纷纷而起。而慕容垂据河北为后燕, 姚苌据关中为后秦, 最 大。苻坚于三八五年,为姚苌所杀。子不、族子登,相继自立,至三九 四年,卒为姚苌之子姚兴所灭。此时侵入中原的五胡,已成强弩之末。 因为频年攻战, 死亡甚多, 人口减少, 而汉族的同化作用, 仍在逐渐进

行,战斗力也日益衰弱之故。其仍居塞外的,却比较气完力厚。此等情 势,自西元四世纪末,夏及拓跋魏之兴,至六世纪前半尔朱氏、宇文氏 等侵入中原, 迄未曾变。自遭冉闵的大屠戮后, 胡、羯之势, 业已不能 复振。只有匈奴铁弗氏,根据地在新兴,今山西忻县。还是一个比较完 整的部落。拓跋氏自托于黄帝之后,说其初建国北荒,后来南迁大泽, 因其地"昏冥沮洳",乃再南迁至匈奴故地。自托于黄帝之后,自不足 信,其起源发迹之地,该不是骗人的。他大约自西伯利亚迁徙到外蒙 古,又逐渐迁徙到内蒙古的。晋初,其根据地在上谷之北,今滦河上源 之西。刘琨借其兵力以御匈奴,畀以雁门关以北之地。拓跋氏就据有平 城,东至今察哈尔的西部。这时候,自辽东至今热河东部,都是慕容氏 的势力范围。其西为宇文氏, 再西就是拓跋氏。慕容氏盛时, 宇文氏受 其压迫,未能自强,拓跋氏却不然。拓跋氏和匈奴铁弗氏是世仇。苻坚 时,拓跋氏内乱,铁弗的酋长刘卫辰引秦兵把他打破。苻坚即使刘卫辰 和其族人刘库仁分管其部落。刘库仁是拓跋氏的女婿,反保护其遗裔拓 跋玤。其时寒外,从阴山至贺兰山,零星部落极多,拓跋玤年长后,逐 渐加以征服,势力复张。刘卫辰为其所灭,其子勃勃奔后秦,姚兴使其 守御北边,勃勃遂叛后秦自立。后秦屡为所败,国势益衰。三九五年, 慕容垂之子宝伐后魏,大败于参合陂。今山西阳高县。明年,慕容垂自 将伐魏。魏人退出平城,以避其锋。慕容垂入平城,而实无所得。还至 参合陂, 见前此战败时的尸骸, 堆积如山, 军中哭声振天, 惭愤而死。 慕容宝继立。拓跋珪大举来攻,势如排山倒海。慕容宝弃其都城中山, 逃到龙城,被弑。少子盛定乱自立,旋亦被弑。弟熙立,因淫虐,为其 将冯跋所篡,是为北燕。其宗族慕容德,南走广固今山东益都县西。自 立,是为南燕。拓跋珪服寒食散,散发不能治事,不复出兵。北方形 势, 又暂告安静。

南方当这时候,却产生出一种新势力来。晋朝从东渡以后,长江上流的形势,迄较下流为强,以致内外相持,坐视北方的丧乱而不能乘。当淝水战前六年,谢玄镇广陵,今江苏江都县。才创立一支北府兵,精锐无匹,而刘牢之为这一支军队的领袖。淝水之战,就是倚以制胜的。下流的形势,至此实已较上流为强。东晋孝武帝,是一个昏聩糊涂的人,始而信任琅邪王道子,后来又猜忌他,使王恭镇京口,今江苏镇江县。殷仲堪镇江陵以防之。慕容垂死的一年,孝武帝也死了,子安帝立。三九八年,王恭、殷仲堪同时举兵。道子嗜酒昏愚,而其世子元显,年少有些才气,使人勾结刘牢之倒戈,王恭被杀,而上流之兵已逼,牢之不肯再战。殷仲堪并不会用兵,军事都是委任南郡相杨佺期的,南郡,治江陵。而桓温的小儿子桓玄在荆州,仍有势力,此时亦在

军中。晋朝乃以杨佺期刺雍州,桓玄刺江州,各给了一个地盘,上流之兵才退。后来殷仲堪和杨佺期,都给桓玄所并。四〇二年,元显乘荆州饥馑,举兵伐玄,刘牢之又倒戈,桓玄入京城,元显和道子都被杀。桓玄是个狂妄的人,得志之后,夺掉了刘牢之的兵权,牢之谋反抗,而手下的人,不满他的屡次倒戈,不肯服从,牢之自缢而死。桓玄以为天下无事了,就废安帝自立。然刘牢之虽死,北府兵中人物尚多。四〇四年,刘裕等起兵讨玄,玄遂败死。安帝复位。刘裕入居中央,掌握政权,一时的功臣,都分布州郡,南方的形势一变。

四〇九年, 刘裕出兵灭南燕, 想要停镇下邳, 经营河、洛, 而后方 又有变故。先是三九九年,妖人孙恩起兵会稽,今浙江绍兴县。剽掠沿 海。后为刘牢之及刘裕所破,入海岛而死。其党卢循袭据广州,桓玄不 能讨,用为刺史。卢循又以其妹夫徐道覆为始兴相。今广东曲江县。刘 裕北伐时, 卢循、徐道覆乘机北出, 沿江而下, 直逼京城。此时情势确 甚危急。幸得刘裕赶速回兵,以疲敝之众,守住京城。卢循、徐道覆不 能克, 退回上流, 为裕所袭败。裕又遣兵从海道袭据广州, 到底把他们 打平。刘裕于是翦除异己,至四一七年,复大举以灭后秦。此时后魏正 值中衰;凉州一隅,自前秦亡后,复四分五裂,然其中并无强大之国; 氐酋吕光,为苻坚将,定西域。苻坚败后,据姑臧自立,是为后凉。 后匈奴酋沮渠蒙逊据张掖叛之,为北凉。汉族李暠据敦煌,为西凉。 鲜卑秃发乌孤据乐都,为南凉。后凉之地遂分裂。又有鲜卑乞伏国 仁,据陇右,为西秦。后凉为后秦所灭。西凉为北凉所灭。南凉为西 秦所灭。西秦为夏所灭。北凉为后魏所灭。姑臧,今甘肃武威县。张 掖、敦煌, 今县皆同名。乐都, 今碾伯县。西秦初居勇士川, 在今甘 肃金县:后徙苑川,在今甘肃靖远县。夏虽有剽悍之气,究系偏隅小 国;倘使刘裕能在关中驻扎几年,扩清扫荡之效,是可以预期的,则当 南北朝分立之初,海内即可有统一之望,以后一百七十年的分裂之祸, 可以免除了。然旧时的英雄,大抵未尝学问,个人权势意气之争,重于 为国为民之念,以致同时并起,资望相等的人物,往往不能相容,而要 互相翦灭,这个实在使人才受到一个很大的损失。刘裕亦是如此,到灭 秦时,同起义兵诸人,都已被翦除尽了。手下虽有几个勇将,资格都是 相等的,谁亦不能统率谁。而刘裕后方的机要事务,全是交给一个心腹 刘穆之的,这时候,刘穆之忽然死了,刘裕放心不下,只得弃关中而 归,留一个小儿子义真,以镇守长安。诸将心力不齐,长安遂为夏所 陷。刘裕登城北望,流涕而已。内部的矛盾,影响到对外,真可谓深刻 极了。四二〇年, 刘裕篡晋, 是为宋武帝。三年而崩。子少帝立, 为宰 相徐羡之等所废,迎立其弟文帝。文帝亦是个中主,然无武略,而功臣

宿将,亦垂垂向尽。自北府兵创立至此,不足五十年,南方新兴的一种中心势力,复见衰颓。北魏拓跋珪自立,是为道武帝。道武帝末年,势颇不振。子明元帝,亦仅谨守河北。明元帝死,子大武帝立,复强。四三一年,灭夏。四三六年,灭燕。凉州之地,亦皆为其所吞并。天下遂分为南北朝。

### 第36章 南北朝的始末

南北朝的对立,起于四二〇年宋之代晋,终于五八九年隋之灭陈, 共一百七十年。其间南北的强弱,以宋文帝的北伐失败及侯景的乱梁为 两个重要关键。南朝的治世,只有宋文帝和梁武帝在位时,历时较久。 北方的文野,以孝文的南迁为界限,其治乱则以尔朱氏的侵入为关键。 自尔朱氏、宇文氏等相继失败后,五胡之族,都力尽而衰,中国就复见 盛运了。

宋文帝即位后,把参与废立之谋的徐羡之、傅亮、谢晦等都诛灭。 初与其谋而后来反正的檀道济,后亦被杀。于是武帝手里的谋臣勇将, 几于靡有孑遗了。历代开国之主,能够戡定大乱、抵御外患的,大抵在 政治上、军事上,都有卓绝的天才,此即所谓文武兼资。而其所值的时 局,难易各有不同。倘使大难能够及身戡定,则继世者但得守文之主, 即可以蒙业而安。如其不然,则非更有文武兼资的人物不可。此等人固 不易多得,然人之才力,相去不远,亦不能谓并时必无其人;尤其做一 番大事业的人,必有与之相辅之士。倘使政治上无家天下的习惯,开国 之主,正可就其中择贤而授,此即儒家禅让的理想,国事实受其益了。 无如在政治上,为国为民之义,未能彻底明了,而自封建时代相沿下来 的自私其子孙,以及徒效忠于豢养自己的主人的观念,未能打破,而君 主时代所谓继承之法,遂因之而立。而权利和意气,都是人所不能不争 的,尤其以英雄为甚。同于一番事业的人,遂至不能互相辅助,反要互 相残杀,其成功的一个人,传之于其子孙,则都是生长于富贵之中的, 好者仅得中主,坏的并不免荒淫昏暴,或者懦弱无用。前人的功业,遂 至付诸流水,而国与民亦受其弊。这亦不能不说是文化上的一个病态了。宋初虽失关中,然现在的河南、山东,还是中国之地。宋武帝死后,魏人乘丧南伐,取青、兖、司、豫四州。时青州治广固,兖州治滑台,司州治虎牢,豫州治睢阳。滑台,今河南滑县。虎牢,今河南汜水县。睢阳,今河南商丘县。此时的魏人,还是游牧民族性质,其文化殊不足观,然其新兴的剽悍之气,却亦未可轻视,而文帝失之于轻敌。四三〇年,遣将北伐,魏人敛兵河北以避之,宋朝得了虎牢、滑台而不能继续进取,兵力并不足坚守。至冬,魏人大举南下,所得之地复失。文帝经营累年,至四五〇年,又大举北伐。然兵皆白丁,将非材勇,甫进即退。魏大武帝反乘机南伐,至于瓜步。镇名,今江苏六合县。所过之处,赤地无余,至于燕归巢于林木,元嘉之世,本来称为南朝富庶的时代的,经此一役,就元气大伤了,而北强南弱之势,亦于是乎形成。

四五三年,宋文帝为其子劭所弑。劭弟孝武帝,定乱自立,死后,子前废帝无道,为孝武弟明帝所废。孝武帝和明帝都很猜忌,专以屠戮宗室为务。明帝死后,大权遂为萧道成所窃。荆州的沈攸之,和宰相袁粲,先后谋诛之,都不克。明帝子后废帝及顺帝,都为其所废。四七九年,道成遂篡宋自立,是为齐高帝,在位四年。子武帝,在位十一年。高、武二帝,都很节俭,政治较称清明。武帝大子早卒,立大孙郁林王,为武帝兄子明帝所废。明帝大杀高、武二帝子孙。明帝死后,子东昏侯立。时梁武帝萧衍刺雍州,其兄萧懿刺豫州。梁武帝兄弟,本与齐明帝同党。其时江州刺史陈显达造反,东昏侯使宿将崔慧景讨平之。慧景还兵攻帝,势甚危急,萧懿发兵入援,把他打平。东昏侯反把萧懿杀掉,又想削掉萧衍。东昏侯之弟宝融,时镇荆州,东昏侯使就其长史萧颖胄图之。颖胄奉宝融举兵,以梁武帝为前锋。兵至京城,东昏侯为其下所弑。宝融立,是为和帝。旋传位于梁,此事在五〇二年。

梁武帝在位四十八年,其早年政治颇清明。自宋明帝时,和北魏交兵,尽失淮北之地。齐明帝时又失沔北。东昏侯时,因豫州刺史裴叔业降魏,并失淮南。时豫州治寿阳,今安徽寿县。梁武帝时,大破魏兵于锺离,在今安徽凤阳县。恢复了豫州之地。对外的形势,也总算稳定。然梁武性好佛法,晚年刑政殊废弛。又因大子统早卒,不立嫡孙而立次子简文帝为大子,心不自安,使统诸子出刺大郡,又使自己的儿子出刺诸郡,以与之相参。彼此乖离,已经酝酿着一个不安的形势。而北方侯景之乱,又适于此时发作。

北魏大武帝, 虽因割据诸国的不振, 南朝的无力恢复, 侥幸占据了 北方, 然其根本之地, 实在平城, 其视中国, 不过一片可以榨取利益之 地而已。他还不能自视为和中国一体,所以也不再图南侵。因为其所有 的,业已不易消化了。反之,平城附近,为其立国根本之地,却不可不 严加维护。所以魏大武帝要出兵征伐柔然、高车,且于北边设立六镇, 武川, 今绥远武川县。抚冥, 在武川东。怀朔, 在今绥远五原县。怀 荒,在今大同东北察哈尔境内。柔玄,在今察哈尔兴和县。御夷,在 <del>今察哈尔沽源县</del>。盛简亲贤,配以高门子弟,以厚其兵力。孝文帝是后 魏一个杰出人物。他仰慕中国的文化,一意要改革旧俗。但在平城,终 觉得环境不甚适宜。乃于四九三年,迁都洛阳,断北语,改姓氏,禁胡 服, 奖励鲜卑人和汉人通婚, 自此以后, 鲜卑人就渐和汉人同化了。然 其根本上的毛病,即"以征服民族自居,视榨取被征服民族以供享用为 当然之事,因而日入于骄奢淫佚",这是不能因文明程度的增进而改变 的,而且因为环境的不同,其流于骄奢淫佚更易。论者因见历来的游牧 民族,同化于汉族之后,即要流于骄奢淫佚,以致失其战斗之力,以为 这是中国的文明害了他, 摹仿了中国的文明, 同时亦传染了中国的文明 病。其实他们骄奢淫佚的物质条件,是中国人供给他的,骄奢淫佚的意 志,却是他们所自有;而这种意志,又是与其侵略事业,同时并存的, 因为他们的侵略,就是他们的生产事业。如此,所以像金世宗等,要禁 止他的本族人华化, 根本是不可能的。因为不华化, 就是要一切生活都 照旧,那等于只生产而不消费,经济学上最后的目的安在呢?所以以骄 奢淫佚而灭亡, 殆为野蛮的侵略民族必然的命运。后魏当日, 便是如 此。孝文帝传子宣武帝,至孝明帝,年幼,大后胡氏临朝,荒淫纵恣, 把野蛮民族的病态, 悉数现出。中原之民, 苦于横征暴敛, 群起叛乱。 而六镇将士,因南迁以后,待遇不如旧时,魏朝又怕兵力衰颓,禁其浮 游在外, 亦激而生变。有一个部落酋长, 唤做尔朱荣, 起而加以镇定。 尔朱氏是不曾侵入中原的部族,还保持着犷悍之风。胡大后初为其亲信 元叉等所囚,后和明帝合谋,把他们诛灭,又和明帝不协。明帝召尔朱 荣入清君侧,已而又止之。胡大后惧,弑明帝。尔朱荣举兵入洛,杀胡 大后而立孝庄帝。其部众既劲健,而其用兵亦颇有天才,中原的叛乱, 都给他镇定了。然其人起于塞外,缺乏政治手腕,以为只要靠兵力屠 杀,就可以把人压服。当其入洛之日,就想做皇帝,乃纵兵士围杀朝士 二千余人。居民惊惧, 逃入山中, 洛阳只剩得一座空城。尔朱荣无可如 何,只得退居晋阳,遥执朝权,然其篡谋仍不息。孝庄帝无拳无勇,乃 利用宣传为防御的工具。当尔朱荣篡谋急时,孝庄帝就散布他要进京的 消息,百姓就逃走一空,尔朱荣只得自止。到后来,看看终非此等手段 所能有济了。五三〇年, 乃索性召他入朝。孝庄帝自藏兵器于衣内, 把

他刺死。其侄儿尔朱兆,举兵弑帝,别立一君。此时尔朱氏的宗族,分居重镇,其势力如日中天。然尔朱兆是个鲁莽之夫,其宗族中人,亦与之不协。五三二年,其将高欢起兵和尔朱氏相抗。两军相遇于韩陵。山名,在今河南安阳县。论兵力,尔朱氏是远过于高欢,然因其暴虐过甚,高欢手下的人都齐心死战,而尔朱氏却心力不齐,遂至大败。晋阳失陷,尔朱兆逃至秀容川,在今山西朔县。为高欢所掩杀。其余尔朱氏诸人亦都被扑灭。高欢入洛,废尔朱氏所立,而别立孝武帝。高欢身居晋阳,继承了尔朱荣的地位。孝武帝用贺拔岳为关中大行台,图与高欢相抗。高欢使其党秦州刺史侯莫陈悦杀岳。秦州,今甘肃天水县。夏州刺史宇文泰攻杀悦。夏州,今陕西横山县。孝武帝即以泰继岳之任。五三四年,孝武帝举兵讨欢,高欢亦自晋阳南下,夹河而军,孝武帝不敢战,奔关中,为宇文泰所弑。于是高欢、宇文泰,各立一君,魏遂分为东西。至五五〇年,而东魏为高欢子洋所篡,是为北齐文宣帝。五五七年,西魏为宇文泰之子觉所篡,是为北周孝闵帝。

当东、西魏分裂后,高欢、宇文泰,曾剧战十余年,彼此都不能逞 志,而其患顾中于梁。这时候,北方承剧战之后,兵力颇强,而南方武 备久废弛,欲谋恢复,实非其时,而梁武帝年老昏耄,却想乘机侥幸, 其祸就不可免了。高欢以五四七年死,其将侯景,是专管河南的,虽然 野蛮粗鲁,在是时北方诸将中,已经算是狡黠的了。高欢死后,其子高 澄,嗣为魏相。侯景不服,遂举其所管之地来降。梁武帝使子渊明往 援,为魏所败,渊明被擒。侯景逃入梁境,袭据寿阳。梁朝不能制,旋 又中魏人反间之计,想牺牲侯景,与魏言和。侯景遂反,进陷台城。南 朝之宫城。梁武帝忧愤而崩,时为五四九年。子简文帝立,五五一年, 为侯景所弑。武帝子湘东王绎即位于江陵,是为元帝。时陈武帝陈霸 先,自岭南起兵勤王,元帝使其与王僧辩分道东下,把侯景诛灭。先是 元帝与诸王,互相攻击。郢州的邵陵王纶,郢州,今湖北武昌县。 纶,武帝子。湘州的河东王誉,誉、詧皆昭明大子统之子。皆为所 并。襄阳的岳阳王詧,则因求救于西魏而得免。至元帝即位后,武陵王 纪亦称帝于成都,纪,武帝子。举兵东下。元帝亦求救于西魏,西魏袭 陷成都。武陵王前后受敌,遂败死。而元帝又与西魏失和。五五四年, 西魏陷江陵,元帝被害。魏人徙岳阳王詧于江陵,使之称帝,而对魏则 称臣,是为西梁。王僧辩、陈霸先立元帝之子方智于建康,是为敬帝。 而北齐又送渊明回国, 王僧辩战败, 遂迎立之。陈霸先讨杀僧辩, 奉敬 帝复位。五五七年,遂禅位于陈。这时候,梁朝骨肉相残,各引异族为 助,南朝几至不国。幸得陈武帝智勇足备,卓然不屈,才得替汉族保存 了江南之地。

陈武帝即位后,三年而崩,无子,传兄子文帝。文帝死后,弟宣帝,废其子废帝而代之。文、宣二帝,亦可称中主,但南方当丧乱之余,内部又多反侧,所以不能自振。北方则北齐文宣、武成二帝,均极荒淫。武成帝之子纬,尤为奢纵。而北周武帝,颇能励精图治。至五七七年,齐遂为周所灭。明年,武帝死,子宣帝立,又荒淫,传位于子静帝,大权遂入后父杨坚之手。五八一年,坚废静帝自立,是为隋文帝。高齐虽自称是汉族,然其性质实在是胡化了的。隋文帝则勤政恤民,俭于自奉,的确是代表了汉族的文化。自西晋覆亡以来,北方至此才复建立汉人统一的政权。此时南方的陈后主,亦极荒淫,五八九年,为隋所灭。西梁则前两年已被灭。天下复见统一。

两晋、南北朝之世,是向来被看做黑暗时代的,其实亦不尽然。这 时代,只政治上稍形黑暗,社会的文化,还是依然如故。而且正因时局 的动荡, 而文化乃得为更大的发展。其中关系最大的, 便是黄河流域文 明程度最高的地方的民族,分向各方面迁移。《汉书·地理志》叙述楚 地的生活情形,还说江南之俗,火耕水耨,果蓏蜯蛤,饮食还足,是故 些窳偷生而无积聚。而《宋书·孔季恭传》叙述荆、扬二州的富力,却 是"膏腴上地,亩直一金,鄠、杜之间不能比";鄠,今陕西鄠县;杜, 在今陕西长安县南。汉时农业盛地价高之处。又说:"鱼、盐、杞、梓 之利, 充仞八方, 丝棉、布帛之饶, 覆衣天下。"成为全国富力的中心 了。三国之世,南方的风气,还是很剽悍的,读第三十二章所述可见。 而自东晋以来, 此种风气, 亦潜移默化。谈玄学佛, 成为全国文化的重 心。这是最彰明较著的。其他东北至辽东,西南至交趾,莫不有中原民 族的足迹,其有裨于增进当地的文化,亦决非浅鲜,不过不如长江流域 的显著罢了。还有一层,陶潜的《桃花源诗》,大家当他是预言,其实 这怕是实事。自东汉之末,至于南北朝之世,北方有所谓山胡,南方有 所谓山越。听了胡、越之名,似乎是异族蛰居山地的,其实不然。试看 他们一旦出山, 便可和齐民杂居, 服兵役, 输赋税, 绝无隔阂, 便可知 其实非异族, 而系汉族避乱入山的。此等避乱入山的异族, 为数既众, 历时又久, 山地的为所开辟, 异族的为所同化的, 不知凡几, 真是拓殖 史上的无名英雄了。以五胡论:固然有荒淫暴虐,如石虎,齐文宣、武 成之流的,实亦以能服从汉族文化的居其多数。石勒在兵戈之际,已颇 能引用士人,改良政治。苻坚更不必说。慕容氏兴于边徼,亦是能慕效 中国的文明的。至北魏孝文帝,则已举其族而自化于汉族。北周用卢 辩、苏绰, 创立法制, 且有为隋、唐所沿袭的。这时候的异族, 除血统 之外,几乎已经说不出其和汉族的异点了。一到隋、唐时代,而所谓五 胡, 便已泯然无迹, 良非偶然。

# 第37章 南北朝隋唐间塞外的形势

葱岭以东,西伯利亚以南,后印度半岛以东北,在历史上实自成其为一个区域。这一个区域中,以中国的产业和文化最为发达,自然成为史事的重心。自秦、汉至南北朝,我们可以把它看做一个段落,隋、唐以后,却又是一个新段落了。这一个新段落中,初期的形势,乃是从五胡侵入中原以后逐渐酝酿而成的,在隋、唐兴起以前,实有加以一番检讨的必要。

漠南北之地,对于中国是一个最大的威胁。继匈奴而居其地的为鲜卑。自五胡乱华以来,鲜卑纷纷侵入中国。依旧保持完整的只有一个拓跋氏,然亦不过在平城附近。自此以东,则有宇文氏的遗落奚、契丹,此时部落尚小。其余的地方都空虚了,铁勒乃乘机入据。铁勒,异译亦作敕勒,即汉时的丁令,其根据地,东起贝加尔湖,西沿西域之北,直抵里海。鲜卑侵入中原后,铁勒踵之而入漠北。后魏道武帝之兴,自阴山以西,漠南零星的部落,几于尽被吞并。只有一个柔然不服,为魏大武帝所破,逃至漠北,臣服铁勒,借其众以抗魏。魏大武帝又出兵把它打破,将降伏的铁勒迁徙到漠南。这一支,历史上特称为高车,其余则仍称铁勒。南北朝末年,柔然又强了,东、西魏和周、齐都竭力敷衍它。后来阿尔泰山附近的突厥强盛,五五二年,柔然为其所破。突厥遂征服漠南北,继承了柔然的地位,依旧受着周、齐的敷衍。

西域对中国,是无甚政治关系的,因为它不能侵略中国,而中国当 丧乱之时,亦无暇经营域外之故。两晋、南北朝之世,只有苻坚,曾遣

吕光去征伐过一次西域,其余都在平和的状态中。但彼此交通仍不绝。 河西一带,商业亦盛,这只要看这一带兼用西域的金银钱可知。西域在 这时期,脱离了中国和匈奴的干涉,所以所谓三十六国者,得以互相吞 并。到隋、唐时,只剩得高昌、焉耆、龟兹、于阗等几个大国。

东北的文明,大略以辽东、西和汉平朝鲜后所设立的四郡为界线。 自此以南,为饱受中国文明的貉族。自此以北,则为未开化的满族,汉 时称为挹娄,南北朝、隋、唐时称为勿吉,亦作靺鞨。貉族的势力,在 前汉时,曾发展到今吉林省的长春附近,建立一个夫余国。后汉时,屡 通朝贡。晋初,为鲜卑慕容氏所破。自此渐归澌灭,而辽东、西以北, 乃全入鲜卑和靺鞨之手。貉族则专向朝鲜半岛发展。其中一个部落,唤 做高句丽的,自中国对东北实力渐衰,遂形成一个独立国。慕容氏侵入 中原后,高句丽尽并辽东之地,侵略且及于辽西,其支族又于其南建立 一个百济国。半岛南部的三韩,自秦时即有汉人杂居,谓之秦韩,后亦 自立为国,谓之新罗。高句丽最强大。其初新罗、百济,尝联合以御 之,后百济转附高句丽,新罗势孤,乃不得不乞援于中国,为隋、唐时 中国和高句丽、百济构衅的一个原因。

南方海路的交通、益形发达。前、后印度及南洋群岛、入贡于中国 的很多。中国是时,方热心于佛学,高僧往印度求法,和彼土高僧来中 国的亦不少。高句丽、百济,亦自海道通南朝。日本当后汉时,其大酋 始自通于中国,至东晋以后,亦时向南朝通贡,传受了许多文明。侯景 乱后,百济贡使到建康来,见城阙荒毁,至于号恸涕泣,可见东北诸 国,对我感情的深厚了。据阿拉伯人所著的古旅行记,说西元一世纪后 半, 西亚的海船, 才达到交趾。西元一世纪后半, 为后汉光武帝至和帝 之时。其后桓帝延熹九年,当西元一六六年,而大秦王安敦,Marcus Aurelius Antoninus, 生于西元一二一年, 即后汉安帝建光元年, 没于 一八〇年,即后汉灵帝光和三年。遣使自日南徼外通中国,可见这记 载的不诬。他又说: 西元三世纪中叶, 中国商船开始西向, 从广州到槟 榔屿,四世纪至锡兰,五世纪至亚丁,终至在波斯及美索不达米亚独占 商权。到七世纪之末,阿拉伯人才与之代兴。三世纪中叶,当三国之 末;七世纪之末,则当唐武后时。这四百五十年之中,可以说是中国人 握有东西洋航权的时代了。至于偶尔的交通所及,则还不止此。据《梁 书·诸夷传》: 倭东北七千余里有文身国, 文身国东五千余里有大汉 国,大汉国东二万余里有扶桑国。这扶桑国或说它是现在的库页岛,或 说它是美洲的墨西哥,以道里方向核之,似乎后说为近。据《梁书》所 载: 西元四九九年, 其国有沙门慧深来至荆州。又晋时法显著《佛国

记》,载其到印度求法之后,自锡兰东归,行三日而遇大风,十三日到一岛,又九十余日而到耶婆提,自耶婆提东北行,一月余,遇黑风暴雨,凡七十余日,折西北行,十二日而抵长广郡。今山东即墨县。章炳麟作《法显发现西半球说》,说他九十余日的东行,实陷入太平洋中。耶婆提当在南美。自此向东,又被黑风吹入大西洋中,超过了中国海岸,折向西北,才得归来。衡以里程及时日,说亦可信。法显的东归,在西元四一六年,比哥伦布的发现美洲要早一千〇七十七年了。此等偶然的漂泊,和史事是没有多大关系的,除非将来再有发现,知道美洲的开化,中国文化确占其中重要的成分。此时代的关系,在精神方面,自以印度的佛教为最大;在物质方面,则西南洋一带,香药、宝货和棉布等,输入中国的亦颇多。

# 第38章 隋朝和唐朝的盛世

北朝的君主,有荒淫暴虐的,也有能励精图治的,前一种代表了胡风,后一种代表了汉化。隋文帝是十足的后一种的典型。他勤于政事,又能躬行节俭,在位时,把北朝的苛捐杂税都除掉,而府库充实,仓储到处丰盈,国计的宽余,实为历代所未有。突厥狃于南北朝末年的积习,求索无厌。中国不能满其欲,则拥护高齐的遗族,和中国为难。文帝决然定计征伐,大破其兵。又离间其西方的达头可汗和其大可汗沙钵略构衅,突厥由是分为东西。文帝又以宗女妻其东方的突利可汗。其大可汗都蓝怒,攻突利。突利逃奔中国,中国处之夏、胜二州之间,夏州,在今陕西横山县北。胜州,在今绥远鄂尔多斯左翼后旗黄河西岸。

赐号为启民可汗。都蓝死,启民因隋援,尽有其众,臣服于隋。从南北朝末期以来畏服北狄的心理,至此一变。

隋文帝时代,中国政局,确是好转了的。但是文化不能一时急转, 所以还不能没有一些曲折。隋文帝的大子勇,是具有胡化的性质的;其 次子炀帝,却又具有南朝君主荒淫猜忌的性质。大子因失欢于文帝后独 孤氏被废。炀帝立,以洛阳为东都。开通济渠,使其连接邗沟及江南 河。帝乘龙舟,往来于洛阳、江都之间,又使裴矩招致西域诸胡,所过 之地,都要大营供帐;又诱西突厥献地,设立西海、河源、鄯善、且末 四郡,西海郡,当系青海附近之地。河源郡该在其西南。鄯善、且 末,皆汉时西域国名,郡当设于其故地。鄯善国在今罗布泊之南。且 末国在车尔成河上。谪罪人以实之;又于六一一、六一三、六一四年,三次发兵伐高句丽,天下骚动,乱者四起。炀帝见中原已乱,无心北归,滞留江都,六一八年,为其下所弑。其时北方的群雄,以河北的窦建德、河南的李密为最大。而唐高祖李渊,以太原留守,于六一七年起兵,西据关中,又平定河西、陇右,形势最为完固。炀帝死后,其将王世充,拥众北归,据洛阳。李密为其所败,降唐,又出关谋叛,为唐将所击斩。唐兵围洛阳,窦建德来救,唐兵大败擒之,世充亦降。南方割据的,以江陵的萧铣为最大,亦为唐所灭。江、淮之间,有陈稜、李子通、沈法兴、杜伏威等,纷纷而起,后皆并于杜伏威,伏威降唐。北边群雄,依附突厥的,亦次第破灭。隋亡后约十年,而天下复定。

唐朝自称为西凉李暠之后,近人亦有疑其为胡族的,信否可不必论,民族的特征,乃文化而非血统。唐朝除太宗大子承乾具有胡化的性质,因和此时的文化不相容而被废外,其余指不出一些胡化的性质来,其当认为汉民族无疑了。唐朝开国之君,虽为高祖,然其事业,实在大部分是太宗做的。天下既定之后,其哥哥大子建成,和兄弟齐王元吉,要想谋害他,为太宗所杀。高祖传位于太宗,遂开出西元六二七至六四九的二十三年间的"贞观之治"。历史上记载他的治绩,至于行千里者不赍粮,断死刑岁仅三十九人,这固然是粉饰之谈,然其时天下有丰乐之实,则必不诬的了。隋、唐时的制度,如官制、选举、赋税、兵、刑等,亦都能将前代的制度加以整理,参看第六至第十章可明。

对外的情势,此时亦开一新纪元。突厥因隋末之乱,复强盛,控弦之士至百万。北边崛起的群雄,都尊奉它,唐高祖初起时亦然,突厥益骄。天下既定,赠遗不能满其欲,就连年入寇,甚至一年三四入,北边几千里,无处不被其患。太宗因其饥馑和属部的离叛,于六三〇年,发兵袭击,擒其颉利可汗。突厥的强盛,本来是靠铁勒归附的。此时铁勒诸部,以薛延陀、回纥为最强。突厥既亡,薛延陀继居其地。六四四年,太宗又乘其内乱加以翦灭。回纥徙居其地,事中国颇谨。在西域,则太宗曾用兵于高昌及焉耆、龟兹,以龟兹、于阗、焉耆、疏勒为四镇。在西南,则绥服了今青海地方的吐谷浑。西藏之地,隋时始有女国和中国往来。唐时,有一个部落,其先该是从印度迁徙到雅鲁藏布江文成公主,开西藏佛化的先声。太宗又通使于印度。适直其内乱,使者王玄策调吐蕃和泥婆罗的兵,把它打败。而南方海路交通,所至亦甚广玄策调吐蕃和泥婆罗的兵,把它打败。而南方海路交通,所至亦甚一玄策调吐蕃和泥婆罗的兵,把它打败。而南方海路交通,所至亦甚一大有高句丽,太宗自将大兵去伐它,仍未能有功。此乃因自晋以来,东北过于空虚,劳师远攻不易之故。直至六六三、六六八两年,高宗才乘

其内乱,把百济和高句丽先后灭掉。突厥西方的疆域,本来是很广的。其最西的可萨部,已和东罗马相接了。高宗亦因其内乱,把它戡定。分置两个都督府,其所辖的羁縻府、州,西至波斯。唐朝对外的声威,至此可谓达于最高峰了。因国威之遐畅,而我国的文化,和别国的文化,就起了交流互织的作用。东北一隅,自高句丽、百济平后,新罗即长浩高于增进文化。日本亦屡遣通唐使,带了许多僧侣和留学生来。朝鲜半岛南部和日本的举国华化,实在此时。其余波且及于满族,西元七世纪末年,遂有渤海国的建立,一切制度,都以中国为模范。南方虽是佛化盛行之地,然安南在此时,仍为中国的郡县,替中国在南方留了一个文化的据点。西方则大食帝国勃兴于此时,其疆域东至葱岭。大食在文化上实在是继承希腊,而为欧洲近世的再兴导其先路的。中国和大食,治上无甚接触,而在文化上则彼此颇有关系。回教的经典和历数等知识,都早经输入中国。就是末尼教和基督教,也是受了回教的压迫,才传播到东方来的。而称为欧洲近世文明之源的印刷术、罗盘针、火药,亦都经中国人直接传入回教,再经回教人之手,传入欧洲。

# 第39章 唐朝的中衰

唐朝对外的威力,以高宗时为极盛,然其衰机亦肇于是时。高宗的 性质, 是失之于柔懦的。他即位之初, 还能遵守太宗的成规, 六五五年, 高宗惑于才人武氏, 立之。武后本有政治上的才能, 高宗又因风眩之故, 渐入其手。高句丽、百济及西突厥, 虽于此时平定, 而吐蕃渐强。吐谷 西域四镇, 亦被其攻陷, 唐朝的外患, 子中宗立。明年,即为武后所废, 徙之房州, 即后来的睿宗。六九〇年, 又废之, 自称则天皇帝。后以宰相狄仁杰之言, 召回中宗, 立为大子。 年,宰相张柬之等乘武后卧病, 结宿卫将,奉中宗复位。 执掌政权至此,凡二十二年,若并其为皇后时计之,则达 可是宅心不正。她是一种只计维持自己的权势地 久。武后虽有才能, 而不顾大局的政治家。 当其握有政权之时, 滥用禄位, 又任用酷吏,严刑峻法, 以威吓异己的人, 而防其反动: 更不知凡几:以致政治大乱。突厥余众复强, 其默啜可汗公然 雄踞漠南北,和中国对抗, 甚至大举入河北, 残数十州县。 尽忠,亦一度入犯河北,中国不能讨, 幸其为默啜所袭杀, 契丹的反叛,居于营州的靺鞨, 今热河朝阳县 北异族的机关。就逃到东北,建立了一个渤海国, 中国对东北的声威, 却因此失坠了。设在今朝鲜平壤地方的安东都护 府,后亦因此不能维持,而移于辽东。高句丽、百济旧地,遂全入新罗 之手。西南方面,西域四镇,虽经恢复,青海方面对吐蕃的战事,却屡

次失利。中宗是个昏庸之主。他在房州, 虽备尝艰苦, 复位之后, 却毫 无觉悟,并不能划除武后时的恶势力。皇后韦氏专权,和武后的侄儿子 武三思私通,武氏因此复盛。张柬之等反遭贬谪而死。韦后的女儿安乐 公主,中宗的婕妤上官婉儿,亦都干乱政治。政界情形的混浊,更甚于 武后之时。七一〇年,中宗为韦后所弑。相王旦之子临淄王隆基定乱而 立相王,是为睿宗,立隆基为大子。武后的女儿太平公主仍干政,惮大 子英明,要想摇动他。幸而未能有成,太平公主被谪,睿宗亦传位于大 子,是为玄宗。玄宗用姚崇为相,廓清从武后以来的积弊,又用宋璟及 张九龄, 亦都称为能持正。自七一三至七一四年, 史家称为开元之治。 末年,突厥复衰乱,七四四年,乘机灭之;连年和吐蕃苦战,把中宗时 所失的河西九曲之地亦收复,国威似乎复振。然自武后已来,荒淫奢侈 之习,渐染已深。玄宗初年,虽能在政治上略加整顿,实亦堕入其中而 不能自拔。中岁以后,遂渐即怠荒,宠爱杨贵妃,把政事都交给一个奸 佞的李林甫。李林甫死后,又用一个善于夤缘的杨国忠。天宝之乱,就 无可遏止了。一个团体, 积弊深的, 往往无可挽回, 这大约是历时已久 的皇室必要被推翻的一个原因罢。

唐朝的盛衰,以安史之乱为关键。安史之乱,皇室的腐败只是一个 诱因,其根源是别有所在的。(一)唐朝的武功从表面看,虽和汉朝相 等,其声威所至,或且超过汉朝,但此乃世运进步使然,以经营域外的 实力论, 唐朝实非汉朝之比。汉武帝时, 攻击匈奴, 前后凡数十次: 以 至征伐大宛,救护乌孙,都是仗自己的实力去摧破强敌。唐朝的征服突 厥、薛延陀等,则多因利乘便,且对外多用蕃兵。玄宗时,府兵制度业 已废坏,而吐蕃、突厥都强,契丹势亦渐盛。欲图控制、守御,都不得 不加重边兵,所谓藩镇,遂兴起于此时,天下势成偏重。(二)胡字本 是匈奴的专称,后渐移于一切北族。再后,又因文化的异同易泯,种族 的外观难改,遂移为西域白种人的专称。详见拙著《胡考》,在《燕 石札记》中,商务印书馆本。西域人的文明程度,远较北族为高。他 们和中国,没有直接的政治关系,所以不受注意。然虽无直接的政治关 系,间接的政治关系却是有的,而且其作用颇大。从来北族的盛衰,往 往和西胡有关涉。冉闵大诛胡、羯时,史称高鼻多须,颇有滥死,可见 此时之胡,已非尽匈奴人。拓跋魏占据北方后,有一个盖吴,起而与之 相抗,一时声势很盛,盖吴实在是个胡人。事在西元四四六年,即宋 文帝元嘉二十三年,魏大武帝太平真君七年。见《魏书·本纪》和《宋 书·索虏传》。唐玄宗时,北边有康待宾、康愿子相继造反,牵动颇 广,事在七二一、七二二年,即玄宗开元九年、十年。康亦是西域 姓。突厥颉利的衰亡, 史称其信任诸胡, 疏远宗族, 后来回纥的灭亡亦

然,可见他们的沉溺于物质的享受,以致渐失其武健之风,还不尽由于 中国的渐染。从反面看,就知道他们的进于盛强,如物质文明的进步, 政治、军事组织的改良等, 亦必有受教于西胡的了。唐朝对待被征服的 异族, 亦和汉朝不同。汉朝多使之入居塞内, 唐朝则仍留之于塞外, 而 设立都护府或都督府去管理它。所以唐朝所征服的异族虽多,未曾引起 像五胡乱华一般的杂居内地的异族之患。然环伺塞外的异族既多, 种类昌炽,而中国政治力量减退时,就不免有被其侵入的危险了。唐末 的沙陀, 五代时的契丹, 其侵入中国, 实在都是这一种性质, 而安史之 《唐书》说他是营州柳城胡。他本 乱,就是一个先期的警告。安禄山, 姓康, 随母嫁虏将安延偃, 因冒姓安。安、康都是西域姓。史思明, 《唐书》虽说他是突厥种,然其状貌,"鸢肩伛背, 底目侧鼻",怕亦是 一个混血儿。安禄山和史思明,都能通六番译,为互市郎,可见其兼具 西胡和北族两种性质。任用蕃将,本是唐朝的习惯,安禄山遂以一身而 平卢两镇的节度使。平卢军,治营州。范阳军,治幽 州, 今北平。此时安禄山的主要任务, 为镇压奚、契丹, 他就收用其壮 士,名之曰曳落河。其军队在当时藩镇之中,大约最为剽悍。 晚年政治腐败,内地守备空虚,遂起觊觎之念。七五五年,自范阳举兵 反。不一月而河北失陷,河南继之,潼关亦不守,玄宗逃向成都,于路 留大子讨贼,大子西北走向灵武,灵州治,今宁夏灵武县。即位,是 为肃宗。安禄山虽有强兵, 却无政治方略, 诸将亦都有勇无谋, 安之后,不能再行进取。朔方节度使郭子仪, 朔方军,治灵州。乃得先 平河东,就借回纥的兵力,收复两京。长安、洛阳。 安禄山为其子庆绪 所杀。九节度之师围庆绪于邺,因号令不一,久而无功。 叛, 自范阳来救, 九节度之师大溃。思明杀庆绪, 复陷东京。李光弼与 之相持。思明又为其子朝义所杀。唐朝乃得再借回纥之力,将其打平。 此事在七六二年。其时肃宗已死,是代宗的元年了。安史之乱首尾不过 八年, 然对外的威力自此大衰, 内治亦陷于紊乱, 唐朝就日入于衰运 了。

# 第40章 唐朝的衰亡和沙陀的侵入

自从七五五年安史之乱起,直到九〇七年朱全忠篡位为止,唐朝一 共还有了一百五十二年的天下。在这一个时期中,表面上还维持着统 一,对外的威风亦未至于全然失坠,然而自大体言之,则终于日入于衰 乱而不能够复振了。

因安史之乱而直接引起的,是藩镇的跋扈。唐朝此时,兵力不足, 平定安、史,颇借回纥的助力。铁勒仆骨部人仆固怀恩,于引用回纥颇 有功劳, 亦有相当的战功。军事是要威克厥爱的, 够使之畏服,便不免要流于骄横,何况他还是一个蕃将呢?他要养寇自 重,于是昭义、成德、天雄、卢龙诸镇,昭义军,治相州, 阳县。成德军,治恒州,今河北正定县。天雄军,治魏州,今河北大 名具。卢龙军, 即范阳军。均为安、史遗孽所据,名义上虽投降朝 廷,实则不奉朝廷的命令。唐朝自己所设的节度使,也有想学他们的样 子,而且有和他们互相结托的。次之则为外患的复兴。自玄宗再灭突厥 后,回纥占据其地。因有助平安、史之功,骄横不堪。而吐蕃亦乘中国 守备空虚,尽陷河西、陇右,患遂中于京畿。又云南的南诏,诏为蛮语 王之称, 当时, 今云南、西康境有六诏: 曰蒙巂诏, 在今西康西昌 县: 曰越析诏, 亦称磨些诏, 在今云南丽江县: 曰浪穹诏, 在今云南 洱源县: 曰邆睒诏, 在今云南邓川县: 曰施浪诏, 在洱源县之东: 曰 蒙舍诏,在今云南蒙化县,地居最南,亦称南诏,余五诏皆为所并。 天宝时,杨国忠与之构兵,南诏遂投降吐蕃,共为边患,患又中于西 川。

七七九年,代宗崩,子德宗立,颇思振作。此时昭义已为天雄所 并, 卢龙亦因易帅恭顺朝廷, 德宗遂因成德的不肯受代, 发兵攻讨。成 德和天雄、平卢连兵拒命。山南东道治襄州,今湖北襄阳县。亦叛与 相应, 德宗命淮西军讨平之。淮西军, 治蔡州, 今河南汝南县。攻三 镇未克, 而淮西、卢龙复叛, 再发泾原兵东讨, 泾原军, 治泾州, 今甘 肃泾川县。过京师,因赏赐菲薄作乱。德宗出奔奉天。唐县, 乱军奉朱泚为主,大举进攻。幸得浑瑊力战,河中李怀光入 援,河中军,治蒲州,今山西永济县。奉天才未被攻破。而李怀光因 和宰相卢杞不合,又反。德宗再逃到梁州,今陕西南郑县。听了陆贽的 专讨朱泚,才得将京城收复,旋又打平了河中。然其 话, 赦诸镇的罪, 余的事,就只好置诸不问了。德宗因屡遭叛变,不敢相信臣下,回京之 后, 使宦官带领神策军。这时候, 神策军饷糈优厚, 诸将多自愿隶属, 兵数骤增至十五万, 宦官就从此握权。八〇五年, 德宗崩, 子顺宗立。 顺宗在东宫时,即深知宦官之弊,即位后,用东宫旧臣王叔文等,想要 除去宦官。然顺宗在位仅八个月,即传位于子宪宗,王叔文等都遭斥 逐,其系为宦官所逼,不言而喻了。宪宗任用裴度,削平了淮西,河北 三镇亦惧而听命,实为中央挽回威信的一个良机。然宪宗死后,穆宗即 位,宰相以为河北已无问题,对善后事宜,失于措置,河北三镇,遂至 复叛,终唐之世,不能削平了。穆宗崩,敬宗立,为宦官刘克明所弑。 宦官王守澄讨贼而立文宗。文宗初用宋申锡为宰相,与之谋诛宦官,不 克,后又不次擢用李训、郑注,把王守澄毒死。郑注出镇凤翔,凤翔 军,治凤翔府,今陕西凤翔县。想选精兵进京送王守澄葬,因此把宦 官尽数杀掉。不知何故, 李训在京城里, 又诈称某处有甘露降, 想派宦 官往看,因而杀掉他们,事机不密,反为宦官所杀。郑注在凤翔,亦被 监军杀掉。文宗自此受制于宦官,几同傀儡。相传这时候,有 学士,唤做崔慎由,曾缘夜被召入宫,有一班宦官,以仇士良为首,诈 传皇大后的意旨,要他拟废掉文宗的诏书。崔慎由誓死不肯。宦官默然 良久, 乃开了后门, 把崔慎由引到一个小殿里。文宗正在殿上, 宦官就 当面数说他,文宗低头不敢开口。宦官道:"不是为了学士,你就不能 再坐这宝位了。"于是放崔慎由出宫,叮嘱他不许泄漏,泄漏了是要祸 及宗族的。崔慎由虽然不敢泄漏,却把这件事情密记下来,临死时交给 他的儿子。他的儿子便是唐末的宰相崔胤。文宗死后,弟武宗靠着仇士 良之力, 杀大子而自立。武宗能任用李德裕, 政治尚称清明。宣宗立, 尤能勤于政事,人称之为小太宗。然于宦官,亦都无可如何。宣宗死 后,子懿宗立。八六八年,徐、泗卒戍桂州者作乱,徐州,今江苏铜山 县。泗州,今安徽泗县。桂州,今广西桂林县。用沙陀兵讨平之,沙 陀入据中原之祸,遂于是乎开始。

唐朝中叶后的外患,最严重的是回纥、吐蕃,次之则南诏。南诏的归服吐蕃,本出于不得已,吐蕃待之亦甚酷。九世纪初,韦皋为西川节度使,乃与之言和,共击吐蕃,西南的边患,才算解除。西川军,治成都,今四川成都县。后来南诏仍有犯西川之事,并曾侵犯安南,但其性质,不如和吐蕃结合时严重。八四〇年,回纥为黠戛斯所破,遽尔崩溃。吐蕃旋亦内乱。八四九年,中国遂克复河、湟,河西之地亦来归。三垂的外患,都算靠天幸解除了。然自身的纲纪不振,沙陀突厥遂至能以一个残破的部落而横行中国。

沙陀是西突厥的别部, 名为处月。朱邪, 即处月之异译。西突厥亡 后,依北庭都护府以居。今新疆迪化县。其地有大碛名沙陀,故称为沙 陀突厥。河西、陇右既陷,安西、北庭安西都护府,治龟兹。朝贡路 绝,假道回纥,才得通到长安。回纥因此需索无厌。沙陀苦之,密引吐 蕃陷北庭。久之, 吐蕃又疑其暗通回纥, 想把它迁到河外。沙陀乃又投 奔中国。吐蕃追之,且战且走。三万部落之众,只剩得两千到灵州。节 度使范希朝以闻,诏处其众于盐州。今宁夏盐池县北。后来范希朝移镇 河东,治太原府,今山西太原县。沙陀又随往,居于现在山阴县北的 黄瓜堆,希朝简其精锐的为沙陀军。沙陀虽号称突厥,其形状,据史籍 所载, 亦是属于白种人的。既定徐、泗之乱, 其酋长朱邪赤心, 赐姓名 为李国昌,镇守大同,治云州,今山西大同县。就有了一个地盘了。 八七三年, 懿宗崩, 子僖宗立, 年幼, 信任宦官田令孜。时山东连年荒 歉。八七五年, 王仙芝起兵作乱, 黄巢聚众应之。后来仙芝被杀, 而黄 巢到处流窜。从现在的河南打到湖北,沿江东下,经浙东入福建,到广 东。再从湖南、江西、安徽打回河南, 攻破潼关。田令孜挟僖宗走西 川。黄巢遂入长安, 时为八八〇年。当黄巢横行时, 藩镇都坐视不肯出 兵剿讨。京城失陷之后,各路的援兵又不肯进攻,不得已,就只好再借 重沙陀。先是李国昌移镇振武,治单于都护府,今绥远和林格尔县。 其子李克用叛据大同,为幽州兵所败,父子都逃入鞑靼。居阴山。这时 候,国昌已死,朝廷乃赦李克用的罪,召他回来,打败黄巢,收复长 安。李克用镇守河东,沙陀的根据地更深入腹地了。

黄巢既败,东走攻蔡州。蔡州节度使秦宗权降之。后来黄巢被李克 用追击,为其下所杀,而宗权转横,其残虐较黄巢为更甚。河南、山东 被其剽掠之处,几于无复人烟。朝廷之上,宦官依然专横。关内一道, 亦均为军人所盘踞,其中华州的韩建,邠州的王行瑜,镇国军,治华 州,今陕西华县。邠宁军,治邠州,今陕西邠县。凤翔的李茂贞,尤 为跋扈,动辄违抗命令,胁迫朝廷,遂更授沙陀以干涉的机会。

在此情势之下,汉民族有一个英雄,能够和沙陀抵抗的,那便是朱 全忠。全忠本名温,是黄巢的将,巢败后降唐,为宣武节度使。治汴 州,今河南开封县。初年兵力甚弱,而全忠智勇足备,先扑灭了秦宗 权,渐并今河南、山东之地,又南取徐州,北服河北三镇,西并河中, 取义武,义武军,治定州,今河北定县。又取泽、潞,泽州,今山西 晋城县。潞州,今山西长子县。及邢、洺、磁诸州。邢州,今河北邢 台县。洺州,今河北永年县。磁州,今河北磁县。河东的形势,就处 于其包围之中了。僖宗死于八八八年,弟昭宗立,颇为英武。然其时的 事势, 业已不能有为。此时朝廷为关内诸镇所逼, 大都靠河东解围。然 李克用是个无谋略的人,想不到挟天子以令诸侯。虽然击杀了一个王行 瑜, 关内的问题, 还是不能解决。朱全忠, 其初是不问中央的事务, 味扩充自己的实力的。到十世纪初年,全忠的势力已经远超出乎李克用 之上了。唐朝的宰相崔胤,乃结合了他,以谋宦官。宦官见事急,挟昭 宗走凤翔。全忠围凤翔经年,李茂贞不能抗,只得把皇帝送出,同朱全 忠讲和。昭宗回到京城,就把宦官悉行诛灭。唐朝中叶后的痼疾,不是 藩镇,实在是宦官。因为唐朝的藩镇,并没有敢公然背叛,或者互相攻 击,不过据土自专,更代之际,不听命令而已,而且始终如此的,还不 过河北三镇。倘使朝廷能够振作,实在未尝不可削平。而唐朝中叶后的 君主,如顺宗、文宗、武宗、宣宗、昭宗等,又都未尝不可与有为。其 始终不能有为,则全是因被宦官把持之故。事势至此,已非用兵力刬 除,不能有别的路走了。一个阶级,当其恶贯满盈,走向灭亡之路时, 在它自己,亦是无法拔出泥淖的。

宦官既亡,唐朝亦与之同尽。九〇三年,朱全忠迁帝于洛阳,弑之而立其子昭宣帝。至九〇七年,遂废之而自立,是为梁太祖。此时海内割据的:淮南有杨行密,是为吴。两浙有钱镠,是为吴越。湖南有马殷,是为楚。福建有王审知,是为闽。岭南有刘岩,是为南汉。剑南有王建,是为前蜀。遂入于五代十国之世。

# 第41章 五代十国的兴亡和契丹的侵入

凡内争,是无有不引起外患的,沙陀的侵入,就是一个例。但沙陀 是整个部族侵入中国的,正和五胡一样。过了几代之后,和汉族同化 了,他们的命运,也就完了。若在中国境外,立有一国, 侵入,侵入之后,其本国依然存在的,则其情形自又不同。自八四〇年 顷回鹘崩溃后, 漠南北遂无强部, 约历七十年而契丹兴。契丹, 大约是 宇文氏的遗落,其居中国塞外,实已甚久。但当六世纪初,曾遭到北齐 的一次袭击,休养生息,到隋时元气才渐复。七世纪末,又因李尽忠的 反叛而大遭破坏, 其后又和安禄山相斗争, 虽然契丹也曾打过一两次胜 仗, 然其不得安息, 总是实在的。唐朝管理东北方最重要的机关, 是营 州都督府, 中叶后业已不能维持其威力, 但契丹仍时时受到幽州的干 涉, 所以他们要到唐末才能够兴起。契丹之众, 是分为八部的, 每部有 一个大人,八个大人之中,公推一人司旗鼓,到年久了,或者国有疾疫 而畜牧衰,则另推一个大人替代。他们亦有一个共主,始而是大贺氏, 后来是遥辇氏,似乎仅有一个虚名。他们各部落间的连结, 弱的,要遇到战斗的事情,才能互相结合,这或者也是它兴起较晚的一 个原因。内乱是招引外族侵入中国的,又是驱逐本国人流移到外国去 的。这种事情,在历史上已经不知有过若干次。大抵(一)外国的文明 程度低而人数少,而我们移植的人数相当多时,可以把他们完全同化。 (二) 在人数上我们比较少,而文明程度相去悬绝时,移殖的人民,就 可在他们的部落中做蛮夷大长。 (三) 若他们亦有相当的程度, 智识技 术上,虽然要请教于我,政治和社会的组织,却决不容以客族侵入而握 有权柄的,则我们移殖的人民,只能供它们之用,甚至造成了它们的强 盛,而我们传授给他们的智识技术,适成为其反噬之用。时间是进步的良友。一样的正史四裔传中的部族,名称未变,或者名称虽异而统系可寻,在后一代,总要比前一代进步些。所以在前代,中国人的移殖属于前两型的居多,到近世,就多属于后一种了,这是不可以不懔然的,而契丹就是一个适例。契丹太祖耶律阿保机,据《五代史》说,亦是八部大人之一。当西元十世纪之初,幽州刘守光暴虐,中国人逃出塞的很多。契丹太祖都把他招致了去,好好的抚慰他们,因而跟他们学得了许多知识,经济上和政治组织上,都有进步了,就以计诱杀八部大人,不再受代。九一六年,并废遥辇氏而自立。这时候,漠南北绝无强部,他遂得纵横如意。东北灭渤海,服室韦,西南服党项、吐谷浑,直至河西回鹘。《辽史》中所列,他的属国,有四五十部之多。

梁太祖的私德,是有些缺点的,所以从前的史家,对他的批评,多 不大好。然而私德只是私德, 社会的情形复杂了, 论人的标准, 自亦随 之而复杂,政治和道德、伦理,岂能并为一谈?就篡弑,也是历代英雄 的公罪,岂能偏责一人?老实说,当大局阽危之际,只要能保护国家、 抗御外族、拯救人民的, 就是有功的政治家。当一个政治家要尽他为国 为民的责任,而前代的皇室成为其障碍物时,岂能守小信而忘大义?在 唐、五代之际,梁太祖确是能定乱和恤民的,而历来论者,多视为罪大 恶极, 甚有反偏袒后唐的, 那就未免不知民族的大义了。惜乎天不假 年,梁太祖篡位后仅六年而遇弑。末帝定乱自立,柔懦无能,而李克用 死后, 其子存勖袭位, 颇有英锐之气。梁、晋战争, 梁多不利。河北三 镇及义武, 复入于晋。九二三年, 两军相持于郓州, 今山东东平县。晋 人乘梁重兵都在河外,以奇兵径袭大梁,末帝自杀,梁亡。存勖是时已 改国号为唐,于是定都洛阳,是为后唐庄宗。中原之地,遂为沙陀所占 据。后唐庄宗,本来是个野蛮人,灭梁之后,自然志得意满。于是纵情 声色, 宠爱伶人, 听信宦官, 政治大乱。九二五年, 使宰相郭崇韬傅其 子魏王继岌伐前蜀, 把前蜀灭掉。而刘皇后听了宦官的话, 疑心郭崇韬 要不利于魏王,自己下命令给魏王,叫他把郭崇韬杀掉。于是人心惶 骇, 谣言四起。天雄军据邺都作乱。庄宗派李克用的养子李嗣源去征 伐。李嗣源的军队也反了,胁迫李嗣源进了邺城。嗣源用计,得以脱身 而出,旋又听了女婿石敬瑭的话,举兵造反。庄宗为伶人所弑。嗣源 立,是为明宗。明宗年事较长,经验亦较多,所以较为安静。九三三 年,明宗死,养子从厚立,是为闵帝。时石敬瑭镇河东,明宗养子从珂 镇凤翔,闵帝要把他们调动,从珂举兵反。闵帝派出去的兵,都倒戈投 降。闵帝出奔被杀。从珂立,是为废帝。又要调动石敬瑭,敬瑭又反。 废帝鉴于闵帝的失败, 是预备了一个不倒戈的张敬达, 然后发动的, 就

把石敬瑭围困起来。敬瑭乃派人到契丹去求救, 许割燕、云十六州之 地。幽州、云州已见前。蓟州,今河北蓟县。瀛洲,今河北河间县。 莫州,今河北肃宁县。涿州,今河北涿县。檀州,今河北密云县。顺 州,今河北顺义县。新州,今察哈尔涿鹿县。妫州,今察哈尔怀来 县。儒州,今察哈尔延庆县。武州,今察哈尔宣化县。应州,今山西 应县。寰州,今山西马邑县。朔州,今山西朔县。蔚州,今察哈尔蔚 县。他手下的刘知远劝他:只要赂以金帛,就可如愿,不可许割土地, 以遗后患。敬瑭不听。此时契丹太祖已死,次子太宗在位,举兵南下, 反把张敬达围困起来,废帝不能救。契丹太宗和石敬瑭南下,废帝自焚 死。敬瑭定都于大梁,是为晋高祖,称臣割地于契丹。九四二年,晋高 祖死, 兄子重贵立, 是为出帝。听了侍卫景延广的话, 对契丹不复称 臣,交涉亦改强硬态度。此时契丹已改国号为辽。辽兵南下,战事亦互 有胜负。但石晋国力疲敝,而勾通外敌,觊觎大位之例已开,即不能禁 人的不效尤。于是晋将杜重威降辽, 辽人入大梁, 执出帝而去, 时在九 四六年。辽太宗是个粗人,不懂得政治的。既入大梁,便派人到各地方 搜括财帛,又多派他的亲信到各地方去做刺史,汉奸附之以虐民。辽人 的行军,本来是不带粮饷的,大军中另有一支军队,随处剽掠以自给, 谓之打草谷军,入中国后还是如此。于是反抗者四起。辽太宗无如之 何,只得弃汴梁而去,未出中国境而死。太宗本太祖次子,因皇后述律 氏的偏爱而立。其兄突欲,汉名倍。定渤海后封于其地,谓之东丹王。 东丹王奔后唐, 辽太宗入中国时, 为晋人所杀。述律后第三子李胡, 较 太宗更为粗暴,辽人怕述律后要立他,就军中拥戴了东丹王的儿子,是 为世宗。李胡兴兵拒战,败绩。世宗在位仅四年,太宗之子穆宗继立, 沉湎于酒,政治大乱,北边的风云,遂暂告宁静。此时侵入中国的,幸 而是辽太宗,倘使是辽太祖,怕就没有这么容易退出去了。

契丹虽然退出,中原的政权,却仍落沙陀人之手。刘知远入大梁称帝,是为后汉高祖。未几而死,子隐帝立。九五〇年,为郭威所篡,是为后周太祖。中原的政权,始复归于汉人。后汉高祖之弟旻,自立于太原,称侄于辽,是为北汉,亦称东汉。后周太祖立四年而死,养子世宗立。北汉乘丧来伐,世宗大败之于高平。今山西高平县。先是吴杨行密之后,为其臣李昪所篡,改国号为唐,是为南唐,并有江西之地,疆域颇广。而后唐庄宗死后,西川节度使孟知祥攻并东川而自立,是为后蜀。李昪之子璟,乘闽、楚之衰,将其吞并,意颇自负;孟知祥之子昶,则是一个昏愚狂妄之人;都想交结契丹,以图中原,世宗要想恢复燕、云,就不得不先膺惩这两国。唐代藩镇之弊,总括起来,是"地擅于将,将擅于兵"八个字。一地方的兵甲、财赋,固为节度使所专,中

央不能过问。节度使更代之际, 也至少无全权过问, 或竟全不能过问。 然节度使对于其境内之事, 亦未必能全权措置, 至少是要顾到其将校的 意见,或遵循其军中的习惯的。尤其当更代之际,无论是亲子弟,或是 资格相当的人, 也必须要得到军中的拥戴, 否则就有被杀或被逐的危 险。节度使如失众心,亦会为其下所杀。又有野心的人,煽动军队,饵 以重赏,推翻节度使而代之的。此等军队,真乃所谓骄兵。凡兵骄, 对外必不能作战,而内部则被其把持,一事不可为,甚且纲纪全无, 乱时作。唐中叶以后的藩镇, 所以坐视寇盗的纵横而不能出击; 明知强 邻的见逼, 也只得束手坐待其吞并: 一遇强敌, 其军队即土崩瓦解: 其 最大的原因,实在于此。这是非加以彻底的整顿,不足以有为的。周世 宗本就深知其弊,到高平之战,军队又有兵刃未接,而望风解甲的,乃 益知其情势的危险。于是将禁军大加裁汰,又令诸州募兵,将精强的送 至京师,其军队乃焕然改观,而其政治的清明,亦足以与之相配合,于 是国势骤张。先伐败后蜀,又伐南唐,尽取江北之地。九五九年,遂举 兵伐辽,恢复了瀛、莫、易三州,直逼幽州。此时正直契丹中衰之际, 倘使周世宗不死, 燕、云十六州, 是很有恢复的希望的, 以后的历史, 就全然改观了。惜乎世宗在途中遇疾,只得还军,未几就死了。嗣子幼 弱,明年,遂为宋太祖所篡。

宋太祖的才略,亦和周世宗不相上下,或者还要稳健些。他大约知道契丹是大敌,燕、云一时不易取,即使取到了,也非有很重的兵力不能守的,而这时候割据诸国,非弱即乱,取之颇易,所以要先平定了国内,然后厚集其力以对外。从梁亡后,其将高季兴据荆、归、峡三州自立,荆州,今湖北江陵县。归州,今湖北秭归县。峡州,今湖北西陵县。是为南平。而楚虽为唐所灭,朗州亦旋即独立。朗州,今湖南常德县。九六二年宋太祖因朗州和衡州相攻击,衡州,今湖南衡山县。遣人来求救,遣兵假道南平前往,把南平和朗州都破掉。衡州先已为朗州所破。九六五年,遣兵灭后蜀。九七一年,遣兵灭南汉。九七五年,遣兵灭南唐。是年,太祖崩,弟太宗立。九七八年,吴越纳土归降。明年,太宗遂大举灭北汉。于是中国复见统一。自九〇七年朱梁篡唐至此,共计七十二年。若从八八〇年僖宗奔蜀,唐朝的中央政权实际崩溃算起,则适得一百年。

# 第42章 唐宋时代中国文化的转变

两个民族的竞争,不单是政治上的事。虽然前代的竞争,不像现代 要动员全国的人力和物力,然一国政治上的趋向,无形中总是受整个社 会文化的指导的。所以某一民族,在某一时代中,适宜于竞争与否,就 要看这一个民族,在这一个时代中文化的趋向。

在历史上,最威胁中国的是北族。他们和中国人的接触,始于西元前四世纪秦、赵、燕诸国与北方的骑寇相遇,至六世纪之末五胡全被中国同化而告终结,历时约一千年。其第二批和中国的交涉,起于四世纪后半铁勒侵入漠南北,至十世纪前半沙陀失却在中国的政权为止,历时约六百年。从此以后,塞外开发的气运,暂向东北,辽、金、元、清相继而兴。其事起于十世纪初契丹的盛强,终于一九一一年中国的革命。将来的史家,亦许要把它算到现在的东北问题实际解决时为止,然为期亦必不远了。这一期总算起来,为时亦历千余年。这三大批北族,其逐渐移入中国,而为中国人所同化,前后相同。惟第一二期,是以被征服的形式移入的,至第三期,则系以征服的形式侵入。

经过五胡和沙陀之乱,中国也可谓受到相当的创痛了。但是以中国 之大,安能就把这个看做很大的问题?在当时中国人的眼光里,北族的 侵入,还只是治化的缺陷,只要从根本上把中国整顿好了,所谓夷狄, 自然不成问题。这时代先知先觉者的眼光,还是全副注重于内部,民族 的利害冲突,虽不能说没有感觉,民族主义却未能因此而发皇。

虽然如此,在唐、宋之间,中国的文化,也确是有一个转变的。这

#### 个转变是怎样呢?

中国的文化,截至近世受西洋文化的影响以前,可以分做三个时期:第一期为先秦、两汉时代的诸子之学。第二期为魏、晋、南北朝、隋、唐时代的玄学和佛学。第三期为宋、元、明时代的理学。这三期,恰是一个正、反、合。

怎样说这三期的文化,是一个辨证法的进化呢?原来先秦时代的学 术,是注重于矫正社会的病态的,所谓"拨乱世,反之正",实不仅儒 家,而为各家通有的思想,参看第五、第十七两章自明。王莽变法失败 以后,大家认为此路不通,而此等议论,渐趋消沉。魏晋以后,文化乃 渐转向,不向整体而向分子方面求解决。他们所讨论的,不是社会的组 织如何, 使人生于其间, 能够获得乐利, 可以做个好人, 而是人性究竟 如何?是好的?是坏的?用何法,把坏人改做好人,使许多好人聚集, 而好的社会得以实现?这种动机,确和佛教相契。在这一千年中,传统 的儒家,仅仅从事于笺疏,较有思想的人,都走入玄学和佛学一路,就 是其明证。但其结果却是怎样呢?显然的,从个人方面着想,所能改良 的,只有极小一部分,合全体而观之,依然无济于事。而其改善个人之 法,推求到深刻之处,就不能不偏重于内心。工夫用在内心上的多,用 在外务上的,自然少了。他们既把社会看做各个分子所构成;社会的好 坏,原因在于个人的好坏,而个人的好坏,则源于其内心的好坏;如 此,社会上一切问题,自然都不是根本。而他们的所谓好,则实和此世 界上的生活不相容, 所以他们最彻底的思想, 是要消灭这一个世界。明 知此路不通,则又一转变而为现在的世界就是佛国:只要心上觉悟, 切行为虽和俗人一样,也就是圣人。这么一来,社会已经是好的了,根 本用不着改良。这两种见解,都是和常识不相容的,都是和生活不相合 的。凡是和生活不相合的, 凭你说得如何天花乱坠, 总只是他们所 谓"戏论", 总要给大多数在常识中生活的人所反对的, 而事情一到和大 多数人的生活相矛盾,就是它的致命伤。物极必反,到唐朝佛学极盛 时,此项矛盾,业经开始发展了,于是有韩愈的辟佛。他的议论很粗 浅,不过在常识范围中批评佛说而已,到宋儒,才在哲学上取得一个立 足点。这话在第十七章中,亦经说过。宋学从第十一世纪的中叶起,到 第十七世纪的中叶止, 支配中国的思想界, 约六百年。他们仍把社会看 做是各分子所构成的; 仍以改良个人为改良社会之本; 要改良个人, 还 是注重在内心上;这些和佛学并无以异。所不同的,则佛家认世界的现 状,根本是坏的,若其所谓好的世界而获实现,则现社会的组织,必彻 底被破坏,宋学则认现社会的组织,根本是合理的,只因为人不能在此

组织中,各处于其所当处的地位,各尽其所应尽的责任,以致不好。而 其所认为合理的组织,则是一套封建社会和农业社会中的道德、伦理和 政治制度。在商业兴起,广大的分工合作,日日在扩充,每一个地方自 给自足的规模, 业已破坏净尽, 含有自给自足性质的大家族, 亦不复存 在之时,早已不复适宜了。宋儒还要根据这一个时代的道德、伦理和政 治制度,略加修改,制成一种方案,而强人以实行,岂非削足适履? 非等人性于杞柳,而欲以为杯棬?所以宋儒治心的方法,是有很大的价 值的,而其治世的方法,则根本不可用。不过在当时,中国的思想界, 只能在先秦诸子和玄学、佛学两种思想中抉择去取,融化改造,是只能 有这个结果的,而文化进化的趋向,亦就不得不受其指导。在君主专制 政体下,政治上的纲纪所恃以维持的,就是所谓君臣之义。这种纲纪, 是要秩序安定,人心也随着安定,才能够维持的。到兵荒马乱,人人习 惯于裂冠毁裳之日,就不免要动摇了。南北朝之世,因其君不足以为 君,而有"殉国之感无因,保家之念官切"的贵族,第三十三章中,业经 说过。到晚唐、五代之世,此种风气,又盛行了。于是既有历事五朝, 而自称长乐老以鸣其得意的冯道,又有许多想借重异族,以自便私图的 杜重威。由今之道, 无变今之俗, 如何可以一朝居? 所以宋儒要竭力提 倡气节。经宋儒提倡之后, 士大夫的气节, 确实是远胜于前代。但宋儒 (一) 因其修养的工夫,偏于内心,而处事多疏。(二) 其持躬过于严 整,而即欲以是律人,因此,其取人过于严格,而有才能之士,皆为其 所排斥。(三)又其持论过高,往往不切于实际。(四)意气过甚,则 易陷于党争。党争最易使人动于感情,失却理性,就使宅心公正,也不 免有流弊,何况党争既启,哪有个个人都宅心公正之理?自然有一班好 名好利、多方掩饰的伪君子,不恤决裂的真小人混进去。到争端扩大而 无可收拾,是非淆乱而无从辨别时,就真有宅心公正、顾全大局的人, 也苦于无从措手了。所以宋儒根本是不适宜于做政治事业的。若说在社 会上做些自治事业, 宋儒似乎很为相官。宋儒有一个优点, 他们是知道 社会上要百废俱举,尽其相生相养之道,才能够养生送死无憾,使人人 各得其所的。他们否认后世政治家"治天下不如安天下,安天下不如与 天下安"的苟简心理,这一点,的确是他们的长处。但他们所以能如 此, 乃是读了经书而然。而经书所述的, 乃是古代自给自足, 有互助而 无矛盾的社会所留遗,到封建势力逐渐发展时,此等组织,就逐渐破坏 了。宋儒不知其所主张的道德、伦理、政治制度, 正和这一种规制相 反,却要借其所主张的道德、伦理和政治制度之力,以达到这一个目 的。其极端的,遂至要恢复井田封建。平易一些的,亦视智愚贤不肖为 自然不可泯的阶级。一切繁密的社会制度,还是要以士大夫去指导着实 行,而其所谓组织,亦仍脱不了阶级的对立。所以其结果,还是打不倒

土豪劣绅,而宋学家,特如其中关学一派,所草拟的极详密的计划,以极大的热心去推行,终于实现的寥若晨星,而且还是昙花一现。这时候,外有强敌的压迫,最主要的事务,就是富国强兵,而宋儒却不能以全力贯注于此。最需要的,是严肃的官僚政治,而宋学家好作诛心之论,而忽略形迹;又因党争而淆乱是非;则适与之相反。宋学是不适宜于竞争的,而从第十一世纪以来,中国的文化,却受其指导,那无怪其要迭招外侮了。

#### 第43章 北宋的积弱

五代末年,偏方割据诸国,多微弱不振。契丹则是新兴之国,气完 力厚的,颇不容易对付,所以宋太祖要厚集其力,以对付他。契丹的立 国,是合部族、州县、属国三部分而成的。属国仅有事时量借兵粮,州 县亦仅有益于财赋, 辽朝的汉兵, 名为五京乡丁, 只守卫地方, 不出 成。只有部族, 是契丹立国的根本, 这才可以真正算是契丹的国民。他 们都在指定的地方,从事于畜牧。举族皆兵,一闻令下,立刻聚集,而 且一切战具,都系自备。马既多,而其行军又不带粮饷, 资,此即所谓"打草谷"。所以其兵多而行动极速。周世宗时,正是契丹 中衰之会,此时却又兴盛了。辽惟穆宗最昏乱。九六九年, 宗立,即复安。九八三年,景宗死,圣宗立,年幼, 子兴宗立,一〇五四年死。 政。圣宗至一〇三〇年乃死, 全盛之世。兴宗时尚可蒙业而安, 兴宗死, 子道宗立, 要以力服契丹, 非有几十万大兵, 能够连年出征, 攻下了城能够守, 对 于契丹地方,还要能加以破坏扰乱不可。这不是容易的事,所以宋太祖 不肯轻举。而太宗失之轻敌, 灭北汉后, 不顾兵力的疲敝, 于是有高梁河之败。在北平西。至九八五年,太宗又命将分道北伐,亦 不利。而契丹反频岁南侵。自燕、云割弃后,山西方面,还有雁门关可 守,河北方面,徒恃塘泺以限戎马,是可以御小敌,而不足以御大军 的。契丹大举深入,便可直达汴梁对岸的大名,宋朝受威胁殊甚。一〇 〇四年,辽圣宗奉其母入寇,至澶州,今河北濮阳县。真宗听了宰相寇 準的话,御驾亲征,才算把契丹吓退。然毕竟以岁币成和。银十万两, 绢二十万匹。宋朝开国未几,国势业已陷于不振了。

假使言和之后, 宋朝能够秣马厉兵, 以伺其隙, 契丹是个浅演之 国,它的强盛必不能持久的,亦未必无隙可乘。宋朝却怕契丹启衅,伪 造天书,要想愚弄敌人。宋朝伪造天书之真意在此,见《宋史·真宗本 纪论》。敌人未必被愚弄,工于献媚和趁风打劫、经手侵渔的官僚,却 因此活跃了。斋醮、宫观, 因此大兴, 财政反陷于竭蹶。而西夏之乱又 起。唐朝的政策,虽和汉朝不同,不肯招致异族,入居塞内,然被征服 的民族多了, 乘机侵入, 总是不免的。尤其西北一带, 自一度沦陷后, 尤为控制之力所不及。党项酋长拓跋氏,拓跋是鲜卑的民族,党项却 系羌族, 大约是鲜卑人入于羌部族而为其酋长的。于唐太宗时归化。 其后裔拓跋思敬,以平黄巢有功,赐姓李氏,做了定难节度使,据有 夏、银、绥、宥、静五州。夏州,今陕西怀远县。银州,今陕西米脂 县。绥州,今陕西绥德县。宥州,今鄂尔多斯右翼后旗。静州,在米 脂县西。传八世至继捧,于宋太宗的时候来降,而其弟继迁叛去,袭据 银州和灵州,降于辽,宋朝未能平定。继迁传子德明,三十年未曾窥 边,却征服了河西,拓地愈广。一〇二二年,真宗崩,仁宗立。一〇三 四年, 德明之子元昊反, 兵锋颇锐。宋朝屯大兵数十万于陕西, 还不能 戢其侵寇。到一〇四四年,才以岁赐成和。银、绢、茶、彩,共二十 五万五千。此时辽圣宗已死, 兴宗在位, 年少气盛, 先两年, 遣使来求 关南之地, 瓦桥关, 在雄县。周世宗复瀛、莫后, 与辽以此为界。宋 朝亦增加了岁币,增银十万两,绢十万匹。然后和议得以维持。给付 《宋史》说是纳字、《辽史》却说是贡字、未知谁真谁 岁币的名义, 假。然即使用纳字,亦已经不甚光荣了。仁宗在位岁久,政颇宽仁,然 亦极因循腐败。兵多而不能战, 财用竭蹶而不易支持, 已成不能振作之 势。一〇六三年,仁崇崩,英宗立,在位仅四年。神宗继之,乃有用王 安石变法之事。

王安石的变法,旧史痛加诋毁,近来的史家,又有曲为辩护的,其实都未免有偏。王安石所行的政事,都是不错的。但行政有一要义,即所行之事,必须要达到目的,因此所引起的弊窦,必须减至极少。若弊窦在所不免,而目的仍不能达,就不免徒滋纷扰了。安石所行的政事,不能说他全无功效,然因此而引起的弊端极大,则亦不容为讳。他所行的政事,免役最是利余于弊的,青苗就未必能然。方田均税,在他手里推行得有限,后人踵而行之,则全是徒有其名。学校、贡举则并未能收作育人才之效。参看第五、七、八三章自明。宋朝当日,相须最急的,是富国强兵。王安石改革的规模颇大,旧日史家的议论,则说他是专注意于富强的。尤其说王安石偏于理财。此因关于改革社会的行政,不甚为从前的政治家所了解之故。他改革的规模,固不止此,于此确亦

有相当的注意。其结果:裁汰冗兵,确是收到很大的效果的,所置的将 兵,则未必精强,保甲尤有名无实,而且所引起的骚扰极大,参看第九 章自明。安石为相仅七年,然终神宗之世,守其法未变。一〇八五年, 神宗崩,子哲宗立。神宗之母高氏临朝,起用旧臣,尽废新法。其死 后,哲宗亲政,复行新法,谓之"绍述"。一一〇〇年,哲宗崩,徽宗 立,大后向氏权同听政,想调和新旧之见,特改元为建中靖国。徽宗亲 政后, 仍倾向于新法, 而其所用的蔡京, 则是反复于新旧两党间的巧 宦。徽宗性极奢侈,蔡京则搜括了各方面的钱,去供给他浪用。政治情 形,一落千丈。恢复燕、云和西北,可说是神宗和王安石一个很大的抱 负,但因事势的不容许,只得先从事于其易。王安石为相时,曾用王韶 征服自唐中叶以后杂居于今甘、青境内的蕃族, 开其地为熙河路。这可 说是讲取西夏的一个预备。然神宗用兵于西夏却不利。哲宗时,继续筑 寨,进占其地。夏人力不能支,请辽人居间讲和。宋因对辽有所顾忌, 只得许之。徽宗时, 宦者童贯, 继续用兵西北, 则徒招劳费而已。总 之,宋朝此时的情势,业已岌岌难支,幸辽、夏亦已就衰,暂得无事, 而塞外有一个新兴民族崛起,就要大祸临头了。

金朝的先世, 便是古代的所谓肃慎, 南北朝、隋、唐时的靺鞨。宋 以后则称为女真。女真二字,似即肃慎的异译。清人自称为满洲,据 明人的书,实作满住,乃大酋之称,非部族之名。愚按靺鞨酋长之称 为大莫弗瞒咄, 瞒咄似即满住, 而靺鞨二字, 似亦仍系瞒咄的异译。 至汉时又称为挹娄,据旧说:系今叶鲁二字的转音。而现在的索伦二 字,又系女真的异译,此推测而确,则女真民族之名,自古迄今,实 未曾变。其主要的部落,在今松花江流域,在江南的系辽籍,称为熟女 真, 江北的不系籍, 谓之生女真。女真的文明程度, 是很低的, 到渤海 时代,才一度开化。金朝的始祖,名唤函普,是从高句丽旧地,入居生 女真的完颜部,而为其酋长的。部众受其教导,渐次开化。其子孙又以 渐征服诸部族,势力渐强。而辽自兴宗后,子道宗立,政治渐乱。道宗 死,子天祚帝立,荒于游畋,竟把国事全然置诸不顾。女真本厌辽人的 羁轭,天祚帝遣使到女真部族中去求名鹰,骚扰尤甚,遂致激起女真的 叛变。金太祖完颜阿骨打,于一一一四年,起兵与辽相抗。契丹控制女 真的要地黄龙府、咸州、宁江州,黄龙府,今吉林农安县。咸州,令 辽宁铁岭县。宁江州,在吉林省城北。次第失陷。天祚帝自将大兵东 征,因有内乱西归,旋和金人讲和,又迁延不定。东京先陷,上京及 中、西两京继之。上京临潢府,在今热河开鲁县南。中京大定府,在 今热河建昌县。东京辽阳府,今辽宁辽阳县。南京析津府,即幽州。 西京大同府, 即云州。南京别立一君, 意图自保, 而宋人约金攻辽之事 又起。先是童贯当权,闻金人攻辽屡胜,意图侥幸,遣使于金,求其破辽之后,将石晋所割之地,还给宋朝。金人约以彼此夹攻,得即有之。而童贯进兵屡败,乃又求助于金。金太祖自居庸关入,把南京攻下。太祖旋死,弟太宗立。天祚帝展转漠南,至一一二五年为金人所获,辽亡。

宋朝本约金夹攻的,此时南京之下,仍借金人之力,自无坐享其成 之理, 乃输燕京代税钱一百万缗, 并许给岁币。金人遂以石晋所割之地 来归。女真本系小部族,此时吞并全辽,已觉消化不下,焉有余力经营 宋朝的土地?这是其肯将石晋所割之地还给宋朝的理由。但女真此时, 虽不以地狭为忧,却不免以土满为患。文明国民,生产能力高强的,自 然尤为其所欢迎。于是军行所至, 颇以掳掠人口为务。而汉奸亦已有献 媚异族, 进不可割地之议的。于是燕京的归还, 仅系一个空城, 尽掳其 人民以去。而营、平、滦三州、平州、今河北卢龙县。滦州、今河北 深县。本非石晋所割让,宋朝向金要求时,又漏未提及,则不肯归还, 且将平州建为南京,命辽降将张觉守之。燕京被掳的人民,流离道路, 不胜其苦,过平州时,求张觉做主。张觉就据地来降。这是一件很重大 的交涉。宋朝当时,应该抚恤其人民,而对于金朝,则另提出某种条 件,以足其欲而平其愤。金朝此时,虽已有汉奸相辅,究未脱野蛮之 习,且值草创之际,其交涉是并不十分难办的。如其处置得宜,不但无 启衅之忧, 营、平、滦三州, 也未尝不可乘机收复。而宋朝贸然受之, 一无措置。到金人来诘责,则又手忙脚乱,把张觉杀掉,函首以畀之。 无益于金朝的责言,而反使降将解体,其手段真可谓拙劣极了。

辽朝灭亡之年,金朝便举兵南下。宗翰自云州至太原,为张孝纯所阻,而宗望自平州直抵汴京。时徽宗已传位于钦宗。初任李纲守御,然救兵来的都不能解围,不得已,许割太原、中山、河间三镇;中山,今河北定县。河间,今河北河间县。宋主称金主为伯父;并输金五百万两,银五千万两,牛、马万头,表缎百万匹讲和。宗望的兵才退去。金朝此时,是不知什么国际的礼法的,宗翰听闻宗望得了赂,也使人来求赂。宋人不许。宗翰怒,攻破威胜军和隆德府。威胜军,今山西沁县。隆德府,今山西长治县。宋人认为背盟,下诏三镇坚守。契丹遗臣萧仲恭来使,又给以蜡书,使招降契丹降将耶律余睹。于是宗翰、宗望再分道南下,两路都抵汴京。徽、钦二宗,遂于一一二七年北狩。金朝这时候,是断没有力量,再占据中国的土地的,所希望的,只是有一个傀儡,供其驱使而已。乃立宋臣张邦昌为楚帝,退兵而去。张邦昌自然是要靠金朝的兵力保护,然后能安其位的。金兵既去,只得自行退位。而

宋朝是时,大子、后妃、宗室,多已被掳,只得请哲宗的废后孟氏出来垂帘。"虽举族有北辕之衅,而敷天同左袒之心",孟后立高宗诏语。这时候的民族主义,自然还要联系在忠君主义上面的,于是孟后下诏,命高宗在归德正位。今河南商丘县。

# 第44章 南宋恢复的无成

语云,"败军之气,累世而不复",这话亦不尽然。"闲兽犹斗",反 败为胜的事情,决不是没有的,只看奋斗的精神如何罢了。宋朝当南渡 时,并没有什么完整的军队,而且群盗如毛,境内的治安, 保,似乎一时间决谈不到恢复之计。然以中国的广大,金朝人能有多大 的兵力去占据? 为宋朝计,是时理宜退守一个可守的据点, 抚恤人民。被敌兵蹂躏之区,则奖励、指导其人民,使之团结自守,而 为之声援。如此相持, 历时稍久, 用相当的正式军队, 折,恢复之谋,就可从此开展了。苦于当时并没有这种眼光远大的战略 做首领的,必须是一个文武兼资之才, 策略,又能统驭诸将,使其不敢骄横,遇敌不敢退缩,对内不敢干政, 才能够悉力对外。而这时候,又没有这样一 以守汴京。高宗既不能听他的话还跸, 退, 宗泽招降群盗, 而南走扬州。 一一二九年, 金宗翰、 分遣娄室入陕西,其正兵南 下,前锋直打到扬州。 明年,金宗弼渡江,自独松关入。在今安徽广 今浙江鄞县。 金兵再进迫, 高宗逃入海。 金兵亦入海 东。高宗奔明州。 自此以后,金人亦以"士马疲敝,粮储未丰",宗弼 语。不能再行进取了。其西北一路,则宋朝任张浚为宣抚使, 室,而宗弼自江南还,亦往助娄室。浚战败于富平,今陕西兴平县。陕 西遂陷。但浚能任赵开以理财,用刘子羽、吴玠、吴璘等为将,卒能保 守全蜀。

利用傀儡,以图缓冲,使自己得少休息,这种希冀,金人在此时, 还没有变。其时宗泽已死,汴京失陷,金人乃立宋降臣刘豫于汴,畀以 河南、陕西之地。刘豫却想靠着异族的力量反噬,几次发兵入寇,却又 都败北。在金人中, 宗弼是公忠体国的, 挞懒却骄恣腐败。 金朝并无一 定之继承法,故宗室中多有觊觎之心。其时握兵权者,宗望、宗弼皆 太祖子, 宗翰为太祖从子, 挞懒则太祖从弟。宗翰即有不臣之心。挞 懒最老寿,在熙宗时为尊属,故其觊觎尤甚。熙宗、海陵庶人、世 宗, 皆太祖孙。秦桧是当金人立张邦昌时, 率领朝官, 力争立赵氏之 后,被金人捉去的,后来以赐挞懒。秦桧从海路逃归。秦桧的意思,是 偏重于对内的。因为当时,宋朝的将帅,颇为骄横。"廪稍惟其所赋, 功勋惟其所奏。""朝廷以转运使主馈饷,随意诛求,无复顾惜。""使其 浸成疽赘,则非特北方未易取,而南方亦未易定。"叶适《论四大屯 兵》语,详见《文献通考·兵考》。所以要对外言和,得一个整理内部 的机会。当其南还之时,就说要"南人归南,北人归北"。高宗既无进取 的雄才,自然意见与之相合,于是用为宰相。一一三七年,刘豫为宗弼 所废。秦桧乘机, 使人向挞懒要求, 把河南、陕西之地, 还给宋朝。挞 懒允许了。明年,遂以其地来归。而金朝突起政变。——三九年,宗弼 回上京。今吉林阿城县。挞懒南走,至燕京,为金人所追及,被杀。和 议遂废。宗弼再向河南, 娄室再向陕西。宋朝此时, 兵力已较南渡之初 稍强。宗弼前锋至顺昌,今安徽阜阳县。为刘锜所败。岳飞从湖北进 兵,亦有郾城之捷。今河南偃城县。吴璘亦出兵收复了陕西若干州郡。 倘使内部没有矛盾,自可和金兵相持。而高宗、秦桧执意言和,把诸将 召还,和金人成立和约: 东以淮水,西以大散关为界; 在陕西宝鸡县 南。岁奉银、绢各二十五万两、匹;宋高宗称臣于金,可谓屈辱极了。 于是罢三宣抚司, 改其兵为某州驻扎御前诸军, 而设总领以司其财赋, 已见第九章。

金太宗死后,太祖之孙熙宗立,以嗜酒昏乱,为其从弟海陵庶人所 弑。此事在一一四九年。海陵更为狂妄,迁都于燕,后又迁都于汴。一 一六〇年,遂大举南侵。以其暴虐过甚,兵甫动,就有人到辽阳去拥立 世宗。海陵闻之,欲尽驱其众渡江,然后北还,至采石矶,为宋虞允文 所败,改趋扬州,为其下所弑。金兵遂北还。一一六二年,高宗传位于 孝宗。孝宗颇有志于恢复,任张浚以图进取。浚使李显忠进兵,至符 离,集名,在今安徽宿县。大败。进取遂成画饼。一一六五年,以岁币 各减五万,宋主称金主为伯父的条件成和。金世宗算是金朝的令主。他 的民族成见,是最深的。他曾对其种人,屡称上京风俗之美,教他们保 存旧风,不要汉化。臣下有说女真、汉人,已为一家的,他就板起脸 说:"女真、汉人,其实是二。"这种尖锐的语调,决非前此的北族,所肯出之于口的,其存之于心的,自亦不至如世宗之甚了。然世宗的见解虽如此,而既不能放弃中国之地,就只得定都燕京。并因是时叛者蜂起,不得不将猛安谋克户移入中原,以资镇压,夺民地以给之,替汉人和女真之间,留下了深刻的仇恨。而诸猛安谋克人,则惟酒是务,竟有一家百口,垅无一苗的,征服者的气质,丧失净尽了。自太祖崛起至此,不过六十年。

一一九四年,孝宗传位于光宗。此时金世宗亦死,子章宗立,北边颇有叛乱,河南、山东,亦有荒歉之处,金朝的国势渐衰。宋光宗多病,皇后李氏又和太上皇不睦。一一九四年,孝宗崩,光宗不能出而持丧,人心颇为疑惑。宰相赵汝愚,因合门使韩侂胄,请于高宗后吴氏,扶嘉王扩内禅,是为宁宗。韩侂胄排去赵汝愚,代为宰相,颇为士流所攻击,想立恢复之功,以间执众口。一二〇六年,遂贸然北伐。谁想金兵虽弱,宋兵亦不强。兵交之后,襄阳和淮东西州郡,次第失陷。韩侂胄又想谋和,而金人复书,要斩侂胄之首,和议复绝。皇后杨氏,本和韩侂胄有隙,使其兄次山,勾结侍郎史弥远,把韩侂胄杀掉,函首以畀金。一二〇八年,以增加岁币为三十万两、匹的条件成和。韩侂胄固然是妄人,宋朝此举,也太不成话了。和议成后两年,金章宗死,世宗子卫绍王立。其明年,蒙古侵金,金人就一败涂地。可见金朝是时,业已势成弩末,宋朝并没有急于讲和的必要了。

蒙古本室韦部落,但其后来和鞑靼混合,所以蒙人亦自称为鞑靼。 其居地初在望建河,即今黑龙江上游之南,而后徙于不而罕山,即今外蒙古车臣、土谢图两部界上的布尔罕哈勒那都岭。自回纥灭亡以后,漠北久无强部,算到一一六七年成吉思汗做蒙古的酋长的时候,已经三百六十多年了,淘汰,酝酿,自然该有一个强部出来。成吉思汗少时,漠南北诸部错列,蒙古并不见得怎样强大。且其内部分裂,成吉思汗各受同族的齮齕。但他有雄才大略,收合部众,又与诸部落合纵连横,至一二〇六年,而漠南北诸部,悉为所征服。这一年,诸部大会于斡难河源,今译作鄂诺,又作敖嫩。上他以成吉思汗的尊号。成吉思汗在此时,已非蒙古的汗,而为许多部族的大汗了。一二一〇年,成吉思汗伐夏,夏人降。其明年,遂伐金。金人对于北方,所采取的,是一种防守政策。从河套斜向东北,直达女真旧地,筑有一道长城。汪古部居今归绥县之北,守其冲要之点。此时汪古通于蒙古,故蒙古得以安行而入长城。会河堡一战,会河堡,在察哈尔万全县西。金兵大败,蒙古遂入居庸关。留兵围燕京,分兵蹂躏山东、山西,东至辽西。金人弑卫绍

王,立宣宗,与蒙古言和,而迁都于汴。蒙古又以为口实,发兵攻陷燕 京。金人此时,尽迁河北的猛安谋克户于河南,又夺汉人之地以给之。 其民既不能耕,又不能战,势已旦夕待亡。幸一二一八年,成吉思汗用 兵于西域, 金人乃得少宽。这时候, 宋朝亦罢金岁币。避强凌弱, 国际 上总是在所不免的; 而此时金人, 财政困难, 对于岁币, 亦不肯放弃, 或者还希冀战胜了可以向宋人多胁取些:于是两国开了兵衅,又因疆场 细故,与夏人失和。兵力益分而弱。一二二四年,宣宗死,哀宗立,才 和夏人以兄弟之国成和,前此夏人称臣。而宋朝卒不许。其时成吉思汗 亦已东归,蒙古人的兵锋,又转向中原了。一二二七年,成吉思汗围 夏,未克而死,遗命秘不发丧,把夏人灭掉。一二二九年,太宗立。明 年,复伐金。时金人已放弃河北,以精兵三十万,守邳县到潼关的一 线。太宗使其弟拖雷假道于宋。宋人不许。拖雷就强行通过,自汉中、 襄、郧而北,大败金人于三峰山。在河南禹县。太宗亦自白坡渡河,在 河南孟津县。使速不台围汴,十六昼夜不能克,乃退兵议和。旋金兵杀 蒙古使者,和议复绝。金哀宗逃到蔡州。宋、元复联合以攻金。宋使孟 珙、江海帅师会蒙古兵围蔡。一二三四年,金亡。

约金攻辽, 还为金灭, 这是北宋的覆辙, 宋人此时, 似乎又不知鉴 而蹈之了。所以读史的人,多以宋约元攻金为失策。这亦未必尽然。宋 朝和金朝,是不共戴天之仇,不能不报的。若说保存金朝以为障蔽,则 金人此时,岂能终御蒙古?不急进而与蒙古联合,恢复一些失地,坐视 金人为蒙古所灭,岂不更糟?要知约金攻辽,亦并不算失策,其失策乃 在灭辽之后,不能发愤自强,而又轻率启衅。约元灭金之后,弊亦仍在 于此。金亡之前十年,宋宁宗崩,无子。史弥远援立理宗,仍专政。金 亡前一年, 史弥远死, 贾似道继之。贾似道是表面上似有才气, 而不能 切实办事的人,如何当得这艰难的局面?金亡之后,宋朝人倡议收复三 京,宋东京即大梁,南京即宋州,西京为洛阳,北京为大名。入汴、 洛而不能守。蒙古反因此南侵,江、淮之地多陷。一二四一年,蒙古太 宗死。一二四六年, 定宗立。三年而死。一二五一年, 宪宗方立。蒙古 当此时, 所致力的还是西域, 而国内又有汗位继承之争, 所以未能专力 攻宋。至一二五八年,各方粗定,宪宗乃大举入蜀。忽必烈已平吐蕃、 大理, 亦东北上至鄂州。今湖北武昌县。宋将王坚守合州, 今四川合 川县。宪宗受伤,死于城下。贾似道督大军援鄂,不敢战,使人求和, 许称臣,划江为界。忽必烈亦急图自立,乃许之而北归。贾似道掩其 事,以大捷闻于朝。自此蒙古使者来皆拘之,而借和议以图自强而待敌 人之弊的机会遂绝。忽必烈北还后,自立,是为元世祖。世祖在宪宗 时,本来是分治漠南的,他手下又多西域人和中国人,于是以一二六四

年定都燕京。蒙古的根据地,就移到中国来了。明年,理宗崩,子度宗立。宋将刘整叛降元,劝元人攻襄阳。自一二六八年至一二七三年,被围凡五年,宋人不能救,襄阳遂陷。明年,度宗崩,子恭帝立。伯颜自两湖长驱南下。一二七六年,临安不守,谢大后和恭帝都北狩。故相陈宜中立其弟益王于福州,今福建闽侯县。后来转徙,崩于碉州。在今广东吴川县海中。其弟卫王昺立,迁于崖山。在今广东新会县海中。一二七九年,汉奸张弘范来攻,宰相陆秀夫负帝赴海殉国。张世杰收兵图再举,到海陵山,在今广东海阳县海中。舟覆而死。宋亡。中国遂整个为北族所征服。

宋朝的灭亡,可以说是我国民族的文化,一时未能急剧转变,以适 应于竞争之故。原来游牧民族,以掠夺为生产,而其生活又极适宜于战 斗,所以其势甚强,文明民族,往往为其所乘,罗马的见轭于蛮族,和 中国的见轭于五胡和辽、金、元、清,正是一个道理。两国国力的强 弱,不是以其所有的人力物力的多少而定,而是看其能利用于竞争的共 有多少而定。旧时的政治组织,是不适宜于动员全民众的。其所恃以和 异族抵抗的一部分,或者正是腐化分子的一个集团。试看宋朝南渡以 后,军政的腐败,人民的困苦,而一部分士大夫反溺于晏安鸩毒、歌舞 湖山可知。虽其一部分分子的腐化,招致了异族的压迫,却又因异族的 压迫,而引起了全民族的觉醒,替民族主义,建立了一个深厚的根基, 这也是祸福倚伏的道理。北宋时代, 可以说是中国民族主义的萌蘖时 期: 南宋一代,则是其逐渐成长的时期。试读当时的主战派,如胡铃等 一辈人的议论,至今犹觉其凛凛有生气可知。见《宋史》卷三七四。固 然,只论是非,不论利害,是无济于事的。然而事有一时的成功,有将 来的成功。主张正义的议论,一时虽看似迂阔,隔若干年代后,往往收 到很大的效果。民族主义的形成,即其一例。论是非是宗旨,论利害是 手段。手段固不能不择,却不该因此牺牲了宗旨。历来外敌压迫时,总 有一班唱高调的人,议论似属正大,居心实不可问,然不能因此而并没 其真。所以自宋至明,一班好发议论的士大夫,也是要分别观之的。固 不该盲从附和, 也不该一笔抹杀。其要, 在能分别真伪, 看谁是有诚意 的, 谁是唱高调的, 这就是大多数国民, 在危急存亡之时, 所当拭目辨 别清楚的了。民族主义,不但在上流社会中,植下了根基,在下流社会 中, 亦立下了一个组织, 看后文所述便知。

#### 第45章 蒙古大帝国的盛衰

蒙古,是野蛮的侵略民族所建立的最大的帝国,它是适值幸运而成功的。

蒙古所征服之地,几于包括整个亚洲,而且还跨有欧洲的一部分。 其中最重要的,自然还是西域。葱岭以西,亚历山大东征后,安息、大 夏,对立为两个大国。其后则变为波斯和月氏的对立。南北朝时,嚈哒 兴, 月氏为其所破, 分为许多小国, 波斯亦被其慑服。突厥兴, 嚈哒又 为所破。月氏旧地,大抵服属于西突厥。时大食亦已勃兴,西元六四一 年,破波斯,葱岭以西之地,次第为其所吞并。是时中国亦灭西突厥, 波斯以东之地,尽置羁縻府、州,两国的政治势力,遂相接触。然葱岭 以西之地,中国本视属羁縻,故未至引起实际的冲突。西元七五〇年, 即唐玄宗天宝九年, 唐将高仙芝, 伐今塔什干的石国。石国求救于大 大食来援, 唐兵败于怛逻斯。未久安史之乱起, 再经营西域了。安史之乱后,中国对于西域,就不再过问了。 后,其宗室耶律大石,会十八部王众于西州,唐西州, 县。简其精锐西行。此时大食的纪纲,久已颓废,东方诸酋,据土自 专,形同独立。大石兵至,灭掉雄据呼罗珊的塞而柱克, Seljuks。并压 服了花剌子模, Khorazme, 《唐书》作货利习弥。使之纳贡,而立国 于吹河之滨,是为西辽。成吉思汗平漠南北时,今蒙古西部乃蛮部的酋 长古出鲁克奔西辽,运用阴谋,和花剌子模里应外合而取其国。又有在 鄂尔坤、色楞格两河间的蔑儿乞, 其酋长忽秃亦西奔, 和古出鲁克, 都 有卷土重来之意。成吉思汗怕根本之地动摇, 乃于 一二一三年北归,

遣哲别、速不台把这二人击灭。先是天山南路的畏吾儿,即回纥异译。 及其西之哈剌鲁,唐时西突厥属部葛逻禄。归顺蒙古,蒙古入西域之 蒙古的疆域,就和花剌子模相接。兴于蒙古高 路已开, 既灭古出鲁克, 原的北族, 照例总是先向中国地方侵掠的; 况且是时, 蒙古与金, 业已 兵连祸结: 所以蒙古对于西域, 本来是无意于用兵的。但野蛮人所好的 是奢侈享受, 西域是文明发达之地, 通商往来, 自为其所欢迎; 而商人 好利,自亦无孔不入。成吉思汗乃因商人以修好于花剌子模。花剌子模 王亦已允许。然花剌子模的军队, 多数系康里人, 王母亦康里人, 因之 作威作福,花剌子模王不能制。锡尔河滨的讹打剌城,为东西交通孔 道,城主为王母之弟,蒙古人随商人西行的,一行共有四百多人,都被 他认为奸细, 捉起来杀掉, 只有一个人脱逃归报。成吉思汗大怒, 遂以 一二一九年西征, 破花剌子模, 其王辗转入里海小岛而死。王子奔哥疾 宁,成吉思汗追破之,略印度北境而还。哲别、速不台别将绕里海,越 高加索山,破西北诸部。钦察酋长奔阿罗思,Kiptchac,亦译奇卜察 克。阿罗思,即俄罗斯。又追败之,平康里而还。成吉思汗的攻西 域,本来是复仇之师,但因西域高度的物质文明,及其抵抗力的薄弱, 遂引起蒙古人继续侵掠的欲望。太宗立,命诸王西征,再破钦察,入阿 罗思、进规孛烈儿即波兰。及马札剌、匈牙利。西抵威尼斯、是为蒙古 西征最深入的一次, 因太宗凶问至, 乃班师。宪宗立, 复遣弟旭烈兀西 征,破木剌夷及报达,木剌夷(Mulahids),为天方教中之一派,在 里海南岸。西域至此略定。东北一带,自高句丽、百济灭亡后,新罗亦 渐衰。唐末,复分为高丽、后百济及新罗三国,石晋初,尽并于高丽王 氏。北宋之世, 高丽曾和契丹构兵, 颇受其侵略, 然尚无大关系。自高 句丽灭亡后,朝鲜半岛的北部,新罗控制之力,不甚完全;高丽亦未能 尽力经营; 女真逐渐侵入其地, 是为近世满族发达的一个原因, 金朝即 以此兴起。完颜部本曾朝贡于高丽,至后来,则高丽反为所胁服,称臣 奉贡。金末,契丹遗族和女真人,在今辽、吉境内扰乱,蒙古兵追击, 始和高丽相遇,因此引起冲突,至太宗时乃成和。此后高丽内政, 受蒙古人的干涉。有时甚至废其国号,而于其地立征东行省。元世祖 时,中国既定,又要介高丽以招致日本。日本不听,世祖遂于一 四、一二八一两年遣兵渡海东征。前一次损失还小。后一次因飓风将 作, 其将择坚舰先走, 余众二十余万, 尽为日本所虏, 杀蒙古人、高丽 人、汉人,而以南人为奴隶,其败绩可谓残酷了。世祖欲图再举,因有 事于安南,遂不果。蒙古西南的侵略,是开始于宪宗时的。世祖自今青 海之地入西藏,遂入云南,灭大理,即南诏。自将北还,而留兵续向南 方侵略。此时后印度半岛之地,安南已独立为国,其南,今柬埔寨之地 为占城, 蒲甘河附近则有缅国。元兵侵入安南和占城, 其人都不服。

二八四、一二八五、一二八七三年,三次发兵南征,因天时地利的不宜,始终不甚得利。其在南洋,则曾一度用兵于爪哇。此外被招致来朝的共有十国,都是今南洋群岛和印度沿岸之地。《元史》云: 当时海外诸国,以俱蓝、马八儿为纲维,这两国,该是诸国中最大的。马八儿,即今印度的马拉巴尔。俱蓝为其后障,当在马拉巴尔附近。自成吉思汗崛起,至世祖灭宋,共历一百一十二年,而蒙古的武功,臻于极盛。其人勇于战斗;征服各地方后,亦颇长于统治;如不干涉各国的信教自由,即其一端。自有足称。但其大部分成功的原因,则仍在此时别些大国,都适值衰颓,而乏抵抗的能力,其中尤其主要的,就是中国和大食帝国;又有一部分人,反为其所用,如蒙古西征时附从的诸部族便是;所以我说它是适值天幸。

中国和亚、欧、非三洲之交的地中海沿岸,是世界上两个重要的文明起源之地。这两个区域的文明,被亚洲中部和南部的山岭,和北方的荒凉阻隔住了。欧洲文明的东渐,大约以希腊人的东迁为最早。汉通西域时所接触的西方文化,就都是古希腊人所传播、所留遗。其后罗马兴,东边的境界,仍为东西文化接触之地。至罗马之北境为蛮族所据而中衰。大食兴,在地理上,拥有超过罗马的大版图,在文化上,亦能继承希腊的遗绪。西方的文化,因此而东渐,东方的文化,因此而西行者不少。但主要的是由于海路,至蒙古兴,而欧西和东方的陆路才开通。其时西方的商人,有经中央亚细亚、天山南路到蒙古来的,亦有从西伯利亚南部经天山北路而来的。基督教国,亦派有使节东来。而意大利人马可波罗,Marco polo。居中国凡三十年,归而以其所见,著成游记,给与西方人以东方地理上较确实的知识,且引起其好奇心,亦为近世西力东侵的一个张本。

如此广大的疆域,自非一个大汗所能直接统治;况且野蛮人的征服,其意义原是掠夺;封建制度,自然要随之而兴。蒙古的制度,宗室、外戚、功臣,是各有分地的,而以成吉思汗的四个儿子为最大。当时的分封,大约他的长子术赤,所得的是花剌子模和康里、钦察之地;次子太宗,所得的是乃蛮之地;三子察合台,所得的是西辽之地;而和林旧业,则依蒙古人幼子守灶之习,归于其季子拖雷。此据日本那坷通世说,见其所注《成吉思汗实录》,此书即《元秘史》的日译本。其后西北一带,术赤之子拔都,为其共主,而西南的平定,则功出于拖雷之子旭烈兀,其后裔世君其地。此即所谓阿阔台、察合台、钦察、伊儿四个汗国。阿阔台之后称Km.of Ogotai,亦称Naiman(乃蛮)。察合台之后称Km.Of Tchagatai。拔都之后称Km.of Kiptchac,亦称Golden

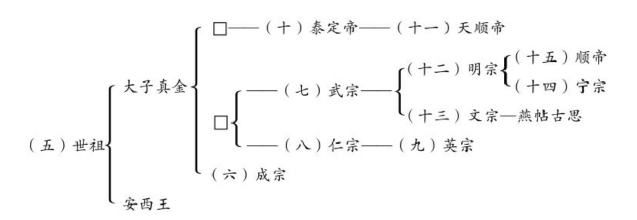
Horde。旭烈兀之后称Km.of Iran。而分裂即起于其间。蒙古的汗,本 来是由诸部族公推的,到后来还是如此。每当大汗逝世之后,即由宗 王、驸马和管兵的官,开一个大会,蒙古语为"忽力而台"。议定应继承 汗位的人。太祖之妻孛儿帖,曾给蔑儿乞人掳去,后太祖联合与部,把 她抢回,就生了术赤。他的兄弟,心疑他是蔑儿乞种,有些歧视他,所 以他西征之后,一去不归,实可称为蒙古的泰伯。太祖死时,曾有命太 宗承继之说, 所以大会未有异议。太宗死后, 其后人和拖雷的后人, 就 有争夺之意。定宗幸获继立,而身弱多病,未久即死。拖雷之子宪宗被 推戴。太宗后人,另谋拥戴失烈门,为宪宗所杀,并夺去太宗后王的兵 柄。蒙古的内争,于是开始。宪宗死后,争夺复起于拖雷后人之间。宪 宗时,曾命阿里不哥统治漠北,世祖统治漠南。宪宗死后,世祖不待大 会的推戴而自立, 阿里不哥亦自立于漠北, 为世祖所败, 而太宗之子海 都自立于西北,察合台、钦察两汗国都附和他。伊儿汗国虽附世祖,却 在地势上被隔绝了。终世祖之世不能定。直到一三一〇年,海都之子才 来归降。然自海都之叛,蒙古大汗的号令,就不能行于全帝国,此时亦 不能恢复了。所以蒙古可说是至世祖时而臻于极盛,亦可说自世祖时而 开始衰颓。



# 第46章 汉族的光复事业

辽、金、元三朝, 立国的情形, 各有不同。契丹虽然占据了中国的 部分, 然其立国之本, 始终寄于部族,和汉人并未发生深切的关系。 金朝所侵占的重要之地, 惟有中国。它的故土和它固有的部族、文化尚 未发展,虽可借其贫瘠而好掠夺的欲望,及因其进化之浅,社会组织简 单,内部矛盾较少,因而以诚朴之气、勇敢之风,能够崛起于一时,然 究不能据女真之地,用女真之人,以建立一个大国。所以从海陵迁都以 已经寄托在它所侵占的中国的土地上了。所以它压 后, 其国家的生命, 却亦较深。至蒙古,则所征服之地极广 迫汉人较甚,而其了解汉人, 中国不过是其一部分。虽然从元世祖以后,大帝国业已瓦解,所谓元朝 者,其生命亦已寄托于中国,然自以为是一个极大的帝国,看了中国, 不过是其所占据的地方的一部分的观念,始终未能改变。所以对于中 国,并不能十分了解,试看元朝诸帝,多不通汉文及汉语可知。元朝诸 所用的汉人和西域人较多,亦颇能厘定治法。此 帝,惟世祖较为聪明, 政治亦较清明。 其余诸帝, 亦颇有关系。因为元朝在世祖之时,北边尚颇紧急。成 宗和武宗, 都是统兵在北边防御, 因而得立的。武宗即位之前, 曾由仁 宗摄位, 所以即位之后, 不得不立仁宗为大子。因此引起英宗之后泰 定、天顺二帝间的争乱。文宗死后,又引起燕帖木儿的专权。时海都之 都是统兵以防北边的。世祖之死, 重臣, 归附成宗, 所以未有争议。成宗之死, 皇后伯岳吾氏想立安西 王。右丞相哈剌哈孙使迎仁宗监国,以待武宗之至。武宗至,弑伯岳 吾后,杀安西王而自立,以仁宗为大子。仁宗既立,

而出明宗于云南。其臣奉之奔阿尔泰山。英宗传子泰定帝, 死于上 都。子天顺帝,即在上都即位。签书枢密院事燕帖木儿,为武宗旧 臣,胁大都百官,迎立武宗之子,因明宗在远,先迎文宗监国,发兵 陷上都,天顺帝不知所终。明宗至漠南,即位。文宗入见,明宗暴 死。文宗后来心上觉得不安, 遗令必立明宗之子, 而燕帖木儿不肯。 文宗皇后翁吉剌氏,坚持文宗的遗命,于是迎立宁宗,数月而死,再 迎顺帝。顺帝的年纪却比宁宗大些了, 燕帖木儿又坚持, 顺帝虽至, 不得即位。会燕帖木儿死,问题乃得解决。顺帝既立,追治明宗死 事,翁吉剌后和其子燕帖古思都被流放到高丽,死在路上。元入中国 后的继嗣之争,大略如此。中央的变乱频仍,自然说不到求治,而最 后又得一个荒淫的顺帝, 胡无百年之运, 客星据坐, 自然不能持久了。 元世祖所创立的治法,是专以防制汉人为务的。试看其设立行省及行御 史台;将边徼襟喉之地,分封诸王;遣蒙古军及探马赤军分守河、洛、 山东:分派世袭的万户府,屯驻各处:及因重用蒙古、色目人而轻视汉 人可知。这是从立法方面说。从行政方面说:则厚敛人民,以奉宗王、 妃、主;纵容诸将,使其掠人为奴婢;选法混乱,贪黩公行;而且迷信 喇嘛教,佛事所费,既已不赀,还要听其在民间骚扰。可谓无一善政。 参看第三、第四、第六、第七、第九各章。所以仍能占据中国数十 年,则因中国社会,自有其深根宁极之理,并非政治现象,所能彻底扰 乱, 所以其以异族入据中原, 虽为人心所不服, 亦不得不隐忍以待时。 到顺帝时, 政治既乱, 而又时有水旱偏灾, 草泽的英雄, 就要乘机而起 了。



"举世无人识,终年独自行。海中擎日出,天外唤风生。"郑所南先生诗语。所南先生名思肖,工画兰,宋亡后,画兰皆不画土。人或问之,则曰:"土为番人夺去,汝不知耶?"著有《心史》,藏之铁函,

明季乃于吴中承天寺井中得之。其书语语沉痛,为民族主义放出万丈 的光焰。清朝的士大夫读之,不知自愧,反诬为伪造,真可谓全无心 肝了。表面上的平静,是靠不住的,爆发的种子,正潜伏在不见不闻之 处。这不见不闻之处是哪里呢?这便在各人的心上。昔人说:"雪大 耻,复大仇,皆以心之力。"龚自珍文中语。文官投降了,武官解甲 了,大多数的人民,虽然不服,苦于不问政治久了,一时团结不起来。 时乎时乎? 七年之病, 求三年之艾, 乃将一颗革命的种子, 广播潜藏于 人民的惟一组织,即所谓江湖豪侠的社会之中,这是近世史上的一件大 事。明亡以后之事,为众所周知,然其事实不始于明亡以后,不过年深 月久, 事迹已陈, 这种社会中, 又没有记载, 其事遂在若存若亡之间罢 了。元朝到顺帝之世,反抗政府的,就纷纷而起。其中较大的是:台州 的方国珍, 今浙江临海县。徐州的李二, 湖北的徐寿辉, 濠州的郭子 兴,今安徽凤阳县。高邮的张士诚。后迁平江,今江苏吴县。而刘福 通以白莲教徒, 起于安丰, 今安徽寿县。奉其教主之子韩林儿为主。白 莲教是被近代的人看做邪教的,然其起始决非邪教,试看其在当时,首 举北伐的义旗可知。元朝当日,政治紊乱。宰相脱脱之弟也先帖木儿, 当征讨之任,连年无功,后来反大溃于沙河,今河南遂平、确山、泌 阳境上的沙河店。军资丧失殆尽。脱脱觉得不好,自将大军出征。打破 了李二,围张士诚,未克,而为异党排挤以去。南方群雄争持,元朝就 不能过问。一三五八年,刘福通分兵三道:一军入山、陕,一军入山 东, 自奉韩林儿复开封。此时元朝方面, 亦有两个人出来替其挣扎, 那 便是察罕帖木儿和李思齐。他们是在河南起兵帮助元朝的,此时因陕西 行省的求援,先入陕解围,又移兵山东,把刘福通所派的兵,围困起 来。刘福通的将遣人把察罕刺死,其子库库帖木儿代总其兵,到底把刘 福通军打败,刘福通和韩林儿,走回安丰,后为张士诚所灭。然其打山 西的一支兵,还从上都直打到辽东,今多伦县,元世祖自立于此,建 为上都,而称今北平为大都。然后被消灭。军行数千里,如入无人之 境,亦可谓虽败犹荣了。

首事的虽终于无成,然继起的则业已养成气力。明太祖初起时,本来是附随郭子兴的,后来别为一军,渡江取集庆。今南京,元集庆路。时徐寿辉为其将陈友谅所杀,陈友谅据江西、湖北,势颇强盛,寿辉将明玉珍据四川自立,传子昇,为明太祖所灭。后为太祖所灭。太祖又降方国珍,破张士诚,几乎全据了长江流域。而元朝是时,复起内乱。其时库库帖木儿据冀宁,元冀宁路,治今山西阳曲县。孛罗帖木儿据大同,孛罗想兼据晋冀,以裕军食,二人因此相争。顺帝次后奇氏,高丽人,生子爱猷识理达腊,立为大子。大子和奇后,阴谋内禅。是时高

丽人自宫到元朝来充当内监的很多, 奇后宫中, 自更不乏, 而朴不花最 得信任。宰相搠思监,就是走朴不花的门路得位的,他和御史大夫老的 沙不协,因大子言于顺帝,免其职。老的沙逃奔大同,托庇于孛罗。搠 思监诬孛罗谋反。孛罗就真个反叛,举兵犯阙,把搠思监和朴不花都杀 掉。大子投奔库库。库库兴兵送大子还京, 孛罗已被顺帝遣人刺死。大 子欲使库库以兵力胁迫顺帝内禅, 库库不肯。时顺帝封库库为河南王, 使其总统诸军, 平定南方。李思齐因与察罕同起兵, 不愿受库库节制, 陕西参政张良弼, 亦和库库不协, 二人连兵攻库库。大子乘机叫顺帝下 诏,削掉库库的官爵,使大子统兵讨之,北方大乱。 "天道好还,中国 有必伸之理,人心效顺,匹夫无不报之仇。"太祖时讨胡檄中语。 六八年, 明太祖命徐达、常遇春两道北伐。徐达平河南, 常遇春下山 今山东德县。北扼直沽。顺帝走上都。太祖使徐达下太 东, 会师德州, 原,乘胜定秦、陇,库库帖木儿奔和林。和林城,太宗所建, 尔德尼招, 是其遗址。常遇春攻上都, 顺帝再奔应昌。城名, 在达里 泊旁, 为元外戚翁吉剌氏之地。一三七〇年, 顺帝死, 明兵再出,爱 猷识理达腊亦奔和林, 不久便死, 子脱古思帖木儿嗣。 祖使蓝玉平辽东,乘胜袭破脱古思帖木儿于捕鱼海,今达里泊。脱古思 帖木儿北走,为其下所杀。其后五传皆被弑,蒙古大汗的统系遂绝。元 宗室分封在内地的亦多降,惟梁王把厄剌瓦尔密据云南不服。一三八一 年,亦为太祖所灭。中原之地,就无元人的遗孽了。自一二七九年元朝 灭宋,至一三六八年顺帝北走,凡八十九年。

## 第47章 明朝的盛衰

明太祖起于草泽,而能刬除胡寇,勘定群雄,其才不可谓不雄。他虽然起于草泽,亦颇能了解政治,所定的学校、科举、赋役之法,皆为清代所沿袭,行之凡六百年。卫所之制,后来虽不能无弊,然推原其立法之始,亦确是一种很完整的制度,能不烦民力,而造成多而且强的军队。所以明朝开国的规模,并不能算不弘远。只可惜他私心太重:废宰相,使朝无重臣,至后世,权遂入于阉宦之手;重任公侯伯的子孙,开军政腐败之端;他用刑本来严酷,又立锦衣卫,使司侦缉事务,至后世,东厂、西厂、内厂,遂纷纷而起。东厂为成祖所设,西厂设于宪宗时,内厂设于武宗时,皆以内监领其事。这都不能不归咎于诒谋之不臧。其封建诸子于各地,则直接引起了靖难之变。

明初的边防,规模亦是颇为弘远的。俯瞰蒙古的开平卫,即设于元之上都。其后大宁路来降,又就其地设泰宁、朵颜、福余三卫。泰宁在今热河东部,朵颜在吉林之北,福余则在农安附近。所以明初对东北,威凌远瞻。其极盛时的奴儿干都司,设于黑龙江口,现在的库页岛,亦受管辖。《明会典》卷一〇九:永乐七年,设奴儿干都司于黑龙江口。清曹廷杰《西伯利亚东偏纪要》说:庙尔以上二百五十余里,混同江东岸特林地方,有两座碑,一刻《敕建永宁寺记》,一刻《宣德六年重建永宁寺记》,均系太监亦失哈述征服奴儿干和海中苦夷之事。苦夷即库页。宣德为宣宗年号,宣德六年,为西元一四三一年。但太祖建都南京,对于北边的控制,是不甚便利的。成祖既篡建文帝,即移都北京。对于北方的控制,本可更形便利。确实,他亦曾屡次出

征,打破鞑靼和瓦剌。但当他初起兵时,怕节制三卫的宁王权要袭其 后,把他诱执,而将大宁都司自今平泉县境迁徙到保定。于是三卫之 地,入于兀良哈,开平卫势孤。成祖死后,子仁宗立,仅一年而死。子 宣宗继之。遂徙开平卫于独石口。从此以后, 宣大就成为极边了。距离 明初的攻克开平,逐去元顺帝,不过六十年。明初的经略,还不仅对于 北方。安南从五代时离中国独立,成祖于一四〇六年,因其内乱,将其 征服,于其地设立交趾布政使司,同于内地。他又遣中官郑和下南洋, 前后凡七次。其事在一四〇五至一四三三年之间,早于欧人的东航,有 好几十年。据近人的考究:郑和当目的航路,实自南海入印度洋,达波 斯湾及红海,且拂非洲的东北岸,其所至亦可谓远了。史家或说:成祖 此举,是疑心建文帝亡匿海外,所以派人去寻求的。这话臆度而不中情 实。建文帝即使亡居海外,在当日的情势下,又何能为?试读《明史》 的外国传,则见当太祖时,对于西域,使节所至即颇远。可见明初的外 交,是有意沿袭元代的规模的。但是明朝立国的规模,和元朝不同。所 以元亡明兴, 西域人来者即渐少。又好勤远略, 是和从前政治上的情势 不相容的, 所以虽有好大喜功之主, 其事亦不能持久。从仁宗以后, 就 没有这种举动了。南方距中国远, 该地方的货物, 到中原即成为异物, 价值很贵;又距离既远,为政府管束所不及,所以宦其地者率多贪污, 这是历代如此的。明朝取安南后,还是如此。其时中官奉使的多,横暴 太甚,安南屡次背叛。宣宗立,即弃之。此事在一四二七年,安南重隶 中国的版图,不过二十二年而已。自郑和下南洋之后,中国对于南方的 航行, 更为熟悉, 华人移殖海外的渐多。近代的南洋, 华人实成为其地 的主要民族,其发端实在此时。然此亦是社会自然的发展,得政治的助 力很小。

明代政治的败坏,实始于成祖时。其(一)为用刑的残酷,其(二)为宦官的专权,而两事亦互相依倚。太祖定制,内侍本不许读书。成祖反叛时,得内监为内应,始选官入内教习;又使在京营为监军,随诸将出镇;又设立东厂,使司侦缉之事。宦官之势骤盛。宣宗崩,英宗立,年幼,宠太监王振。其时瓦剌强,杀鞑靼酋长,又胁服兀良哈。一四四九年,其酋长也先入寇。王振贸然怂恿英宗亲征,至大同,知兵势不敌,还师。为敌军追及于土木堡,英宗北狩。朝臣徐有贞等主张迁都,于谦力主守御,奉英宗之弟景帝监国,旋即位。也先入寇,谦任总兵石亨等力战御之。也先攻京城,不能克,后屡寇边,又不得利,乃奉英宗归。大凡敌兵入寇,京城危急之时,迁都与否,要看情势而定。敌兵强,非坚守所能捍御,而中央政府,为一国政治的中心,失陷了,则全国的政治,一时要陷于混乱,则宜退守一可据的据点,徐

图整顿。在这情势之下, 误执古代国君死社稷之义, 不肯迁都, 是要误 事的,崇祯的已事,是其殷鉴。若敌兵实不甚强,则坚守京城,可以振 人心而作士气。一移动,一部分的国土,就要受敌兵蹂躏,损失多而事 势亦扩大了。瓦剌在当日,形势实不甚强,所以于谦的主守,不能不谓 之得计。然徐有贞因此内惭,石亨又以赏薄怨望,遂结内监曹吉祥等, 乘景帝卧病,闯入宫中,迎英宗复辟,是为"夺门"之变。于谦被杀。英 宗复辟后, 亦无善政, 传子宪宗, 宠太监汪直。宪宗传孝宗, 政治较称 清明。孝宗传武宗, 又宠太监刘瑾, 这不能不说是成祖恶政的流毒了。 明自中叶以后,又出了三个昏君。其(一)是武宗的荒淫,其(二)是 世宗的昏聩,其(三)是神宗的怠荒。明事遂陷于不可收拾之局。武宗 初宠刘瑾,后瑾伏诛,又宠大同游击江彬,导之出游北边。封于南昌的 宁王宸濠, 乘机作乱, 为南赣巡抚王守仁所讨平, 武宗又借以为名, 出 游江南而还。其时山东、畿南,群盗大起,后来幸获敉平,只可算得侥 幸。武宗无子, 世宗以外藩入继, 驭宦官颇严, 内监的不敢恣肆, 是无 过于世宗时的。但其性质严而不明, 中年又好神仙, 日事斋醮, 不问政 事。严嵩因之,故激其怒,以入人罪,而窃握大权,政事遂至大坏。其 时倭寇大起,沿海七省,无一不被其患,甚至沿江深入,直抵南京。北 边自也先死后, 瓦剌复衰, 鞑靼部落, 入据河套, 谓之"套寂"。明朝迄 无善策。至世宗时,成吉思汗后裔达延汗复兴,击败套寇,统一蒙古。 达延汗四子,长子早死。达延汗自与其嫡孙卜赤徙牧近长城,称为插汉 儿部,就是现在的察哈尔部。次子为套寇所杀。三子系征服套寇的。其 有二子: 一为今鄂尔多斯部之祖, 亦早死。一为阿勒坦汗, 为俺荅,为土默特部之祖。第四子留居漠北,则为喀尔喀三部之祖。车 臣、土谢图、札萨克图。其三音诺颜系清时增设。自达延汗以后,蒙 古遂成今日的形势了, 所以达延汗亦可称为中兴蒙古的伟人。俺荅为边 患,是最深的,世宗时,曾三次入犯京畿。有一次,京城外火光烛天, 严嵩 竞骗世宗是民家失火,其蒙蔽,亦可谓骇人听闻了。世宗崩,穆宗 立,未久而死。神宗立,年幼,张居正为相。此为明朝中兴的一个好机 会。当穆宗时, 俺荅因其孙为中国所得, 来降, 受封为顺义王, 不复为 边患。插汉儿部强盛时,高拱为相,任李成梁守辽东,戚继光守蓟镇以 敌之。成梁善战,继光善守,张居正相神宗,益推心任用此二人,东北 边亦获安静。明朝政治,久苦因循。张居正则能行严肃的官僚政治,下 一纸书, 万里之外, 无敢不奉行惟谨者, 所以吏治大有起色。百孔千疮 的财政, 整理后亦见充实。惜乎居正为相, 不过十年, 死后神宗亲政, 又复昏乱。他不视朝至于二十余年。群臣都结党相攻。其时无锡顾宪 成,居东林书院讲学,喜欢议论时政,于是朝廷上的私党,和民间的清 议, 渐至纠结而不可分。神宗信任中官, 使其到各省去开矿, 名为开

矿,实则借此索诈,又在穷乡僻壤,设立税使,骚扰无所不至。日本丰臣秀吉犯朝鲜,明朝发大兵数十万以援之,相持凡七年,并不能却敌,到秀吉死,日本兵才自退。神宗死后,熹宗继之,信任宦官魏忠贤,其专横又为前此所未有。统计明朝之事,自武宗以后,即已大坏,而其中世宗、神宗,均在位甚久。武宗即位,在一五〇六年,熹宗之死,在一六二七年,此一百二十二年之中,内忧外患,迭起交乘,明事已成不可收拾之局。思宗立,虽有志于振作,而已无能为力了。

## 第48章 明清的兴亡

文化是有传播的性质的,而其传播的路线,往往甚为纡曲。辽东、西自西元前四世纪,即成为中国的郡县,因其距中原较远,长驾远驭之力,有所不及,所以中国的政治势力,未能充分向北展拓,自吉林以东北,历代皆仅等诸羁縻。其地地质虽极肥沃,而稍苦寒;又北方扰攘时多,自河北经热河东北出之道,又往往为游牧民族所阻隔;所以中国民族,亦未能盛向东北拓殖。在这一个区域中,以松花江流域为最肥沃,其地距朝鲜甚近,中国的文化,乃从朝鲜绕了一个圈儿,以间接开化其地的女真民族。渤海、金、清的勃兴,都是如此。

清朝的祖先,据他们自己说,是什么天女所生的,这一望而知其为有意造作的神话。据近人所考究,明时女真之地,凡分三卫: 曰海西卫,自今辽宁的西北境,延及吉林的西部; 曰野人卫,地在吉、黑的东偏; 曰建州卫,则在长白山附近。海西卫为清人所谓扈伦部,野人卫清人谓之东海部,建州卫则包括满洲长白山西部。清朝真正的祖先,所谓肇祖都督孟特穆,就是一四一二年受职为建州卫指挥使的猛哥帖木儿。明人所授指挥使,清人则称为都督。孟特穆为孟哥帖木儿异译。其初曾入贡受职于朝鲜的李朝的,后为七姓野人所杀。其时的建州卫,还在朝鲜会宁府河谷。弟凡察立,迁居佟家江。后猛哥帖木儿之子董山,出而与凡察争袭。明朝乃分建州为左右两卫,以董山为左卫指挥使,凡察为右卫指挥使。董山渐跋扈,明朝檄致广宁诛之。部下拥其子脱罗扰边,《清实录》作妥罗,为肇祖之孙。其弟曰锡宝斋篇古。锡宝斋篇古之子曰兴祖都督福满,即景祖之父。声称报仇,但未久即寂然。自

此左卫衰而右卫盛。右卫酋长王杲,居宽甸附近,为李成梁所破,奔扈伦部的哈达。叶赫在吉林西南,明人称为北关。哈达在开原北,明人称为南关。哈达执送成梁,成梁杀之。其子阿台,助叶赫攻哈达。满洲苏克苏浒部长尼堪外兰,为李成梁做向导,攻杀阿台。满洲酋长叫场,即清朝所谓景祖觉昌安,其子他失,则清朝所谓显祖塔克世,塔克世的儿子努尔哈赤,就是清朝的太祖了。阿台系景祖孙婿,阿台败时,清景、显二祖亦死。清太祖仍受封于明,后来起兵攻破尼堪外兰。尼堪外兰逃奔明边。明朝非但不能保护,反把他执付清太祖。且开抚顺、清河、宽甸、叆阳四关,和他互市。自此满洲人得以沐浴中国的文化,且借互市以润泽其经济,其势渐强。先服满洲诸部。扈伦、长白山诸部联合蒙古的科尔沁部来攻,清太祖败之,威声且达蒙古东部。又合叶赫灭哈达。至一六一六年,遂叛明。

时值明神宗之世。以杨镐为经略,发大兵二十万,分四路东征,三路皆败。满洲遂陷铁岭,灭叶赫。明以熊廷弼为经略。延弼颇有才能,明顾旋罢之,代以袁应泰。应泰有吏才,无将略,辽、沈遂陷。清太祖初自今之长白县清之兴京,其地本名赫图阿拉。迁居辽阳,后又迁居沈阳。明朝再起熊廷弼,又为广宁巡抚王化贞所掣肘。化贞兵败,辽西地多陷。明朝逮二人俱论死。旋得袁崇焕力守宁远。一六二六年,清太祖攻之,受伤而死。子太宗立,因朝鲜归心于明,屡犄满洲之后,太宗乃先把朝鲜征服了,还兵攻宁远、锦州,又大败。清人是时,正值方兴之势,自非一日可以削平,然其力亦并不能进取辽西。倘使明朝能任用如袁崇焕等人物,与之持久,辽东必可徐图恢复的,辽西更不必说了,若说要打进山海关,那简直是梦想。

所谓流寇,是无一定的根据地,流窜到哪里,裹胁到哪里的。中国疆域广大,一部分的天灾人祸,影响不到全国,局部的动乱,势亦不能牵动全国,只有当社会极度不安时,才会酿成如火燎原之势,而明季便是其时了。明末的流寇,是以一六二八年起于陕西的,正值思宗的元年。旋流入山西,又流入河北,蔓衍于四川、湖广之境。以李自成和张献忠为两个最大的首领。献忠系粗才,一味好杀,自成则颇有大略。清太宗既不得志于辽西,乃自喜峰口入长城,犯畿甸。袁崇焕闻之,亦兼程入援。两军相持,未分胜负。明思宗之为人,严而不明,果于诛杀。先是袁崇焕因皮岛守将毛文龙跋扈,将其诛戮,皮岛,今图作海洋岛。思宗疑之而未发。及是,遂信清人反间之计,把崇焕下狱杀掉,于是长城自坏。此事在一六二九年。至一六四〇年,清人大举攻锦州。蓟辽总督洪承畴往援,战败,入松山固守。明年,松山陷,承畴降清。先是毛

文龙死后,其将孔有德、耿仲明降清,引清兵攻陷广鹿岛,今图或作光禄岛。守将尚可喜亦降。清当太祖时,尚无意于入据中原,专发挥其仇视汉人的观念,得儒士辄杀,得平民则给满洲人为奴。太宗始变计抚用汉人,尤其优待一班降将。洪承畴等遂不恤背弃祖国,为之效力。于是政治军事的形势,又渐变了。但明兵坚守了山海关,清兵还无力攻陷。虽然屡次绕道长城各口,蹂躏畿甸,南及山东,毕竟不敢久留,不过明朝剿流寇的兵,时被其牵制而已。一六四三年,李自成陷西安。明年,在其地称帝。东陷太原,分兵出真定,今河北正定县。自陷大同、宣府,入居庸关。北京不守,思宗殉国于煤山。山海关守将吴三桂入援,至丰润,京城已陷。自成招三桂降,三桂业经允许了。旋闻爱妾陈沅被掠,大怒,遂走关外降清。"痛哭六军皆缟素,冲冠一怒为红颜",民族战争时惟一重要的据点,竟因此兵不血刃而失陷,武人不知礼义的危险,真令人言之而色变了。

时清太宗已死,子世祖继立,年幼,叔父睿亲王多尔衮摄政,正在 关外略地, 闻三桂来降, 大喜, 疾趋受之。李自成战败, 奔回陕西, 清 人遂移都北京。明人立神宗之孙福王由崧于南京,是为弘光帝。清人这 时候,原只望占据北京,并不敢想全吞中国,所以五月三日入京,四日 下令强迫人民剃发,到二十四日,即又将此令取消。而其传檄南方,亦 说:"明朝嫡胤无遗,用移大清,宅此北土,其不忘明室,辅立贤藩, 戮力同心, 共保江左, 理亦宜然, 予所不禁。"但弘光帝之立, 是靠着 凤阳总督马士英的兵力做背景的。士英遂引阉党阮大铖入阁,排去史可 法。弘光帝又荒淫无度。清朝乃先定河南、山东,又分兵两道入关,李 自成走死湖北。清人即移兵以攻江南。明朝诸将,心力不齐,史可法殉 国于扬州,南京不守,弘光帝遂北狩,时在一六四五年。清朝既定江 南, 乃下令强迫人民剃发。当时有"留头不留发, 留发不留头"之谚, 其 执行的严厉可想。此举是所以摧挫中国的民气的,其用意极为深刻酷 毒。缘中国地大而人众,政治向主放任,人民和当地的政府,关系已 浅,和中央政府,则几于毫无直接关系,所以朝代的移易,往往刺激不 动人民的感情。至于衣服装饰,虽然看似无关紧要,然而习俗相沿,就 是一种文化的表征,用兵力侵略的异族,强使故有的民族,弃其旧有的 服饰而仿效自己,就不啻摧毁其文化,而且强替其加上一种屈服的标 识。这无怪当日的人民,要奋起而反抗了。但是人民无组织的久了,临 时的集合,如何能敌得饱经侵略的军队?所以当日的江南民兵,大都不 久即败。南都亡后,明之遗臣,或奉鲁王以海监国绍兴,或奉唐王聿键 正位福州,是为隆武帝。清人遣吴三桂陷四川,张献忠败死。别一军下 江南,鲁王败走舟山。清兵遂入福建,隆武帝亦殉国,时为一六四七

年。

西南之地, 向来和大局是无甚关系的, 龙拏虎攫, 总在黄河、长江 两流域,到明季情形却又不同了。长江以南,以湘江流域开辟为最早。 汉时,杂居诸异族,即已大略同化。其资、沅、澧三水流域,则是隋、 唐、北宋之世,逐渐开辟的。一四一三年,当明成祖之世,贵州之地, 始列为布政司。 其后水西的安氏, 水东的宋氏, 播州的杨氏, 东,系分辖贵阳附近新土司的。播州,今遵义县。亦屡烦兵力, 戡定。而广西桂林的古田,平乐的府江,浔州的大藤峡,梧州的岑溪, 明朝亦费掉很大的兵力。云南地方, 自唐时, 大理独立为国, 到元朝才 把它灭掉。其时云南的学校,还不知崇祀孔子,而崇祀晋朝的王羲之, 货币则所用的是海贝。全省大都用土官,就正印是流官的,亦必以土官 为之副。但自元朝创立土司制度以来,而我族所以管理西南诸族的,又 进一步。其制: 异族酋长归顺的, 我都授以某某司的名目, 如宣慰司、 招讨司之类,此之谓土司。有反叛、虐民,或自相攻击的, 腕或兵力戡定, 改派中国人治理其地, 此之谓改土归流。明朝一朝, 西 南诸省,逐渐改流的不少,政治势力和人民的拓殖,都大有进步。所以 到明末,已可用为抗敌的根据地。隆武帝亡后,明人立其弟聿鐭于广 州, 旋为叛将李成栋所破。神宗之孙桂王由榔即位肇庆, 是为永历帝, 亦为成栋所迫, 退至桂林。清又使降将孔有德、尚可喜、耿仲明下湖 南,金声桓下江西。声桓、成栋旋反正。明兵乘机复湖南,川南、川东 亦来归附。桂王一时曾有两广、云、贵、江西、湖南、四川七省之地, 然声桓、成栋都系反复之徒,并无能力,不久即败。湖南亦复失。清兵 目讲陷桂林。永历帝逃到南宁, 遣使封张献忠的余党孙可望为秦王。可 望虽不过流寇, 然其军队久经战阵, 战斗力毕竟要强些。可望乃使其党 刘文秀攻四川,吴三桂败走汉中。李定国攻桂林,孔有德伏诛。清朝乃 派洪承畴守长沙,尚可喜守广东,又派兵驻扎保宁,以守川北,无意于 进取了。而永历帝因可望跋扈,密召李定国,可望攻定国, 大败, 清。洪承畴因之请大举。一六五八年,清兵分三道入滇。定国扼北盘江 力战,不能敌,乃奉永历帝走腾越,而伏精兵,大败清之追兵于高黎贡 山。清兵乃还。定国旋奉永历帝入缅甸。一六六一年,吴三桂发大兵十 万出边。缅甸人乃奉永历帝入三桂军,明年,被弑。明亡。当永历帝入 缅时, 刘文秀已前卒。定国和其党白文选崎岖缅甸, 欲图恢复, 卒皆赍 志以终。定国等虽初为寇盗,而其晚节,能效忠于国家、民族如此,真 可使洪承畴、吴三桂等一班人愧死了。

汉族在大陆上虽已无根据地, 然天南片土, 还有保存着上国的衣冠

的,是为郑成功。郑成功为郑芝龙的儿子。芝龙本系海盗,受明招安 的。清兵入闽时, 芝龙阴行通款, 以致隆武帝败亡。成功却不肯叛国, 退据厦门,练兵造船为兴复之计。鲁王被清兵所袭,失去舟山,也是到 厦门去依靠他的。清兵入滇时,成功曾大举入江,直迫江宁。后从荷兰 人之手,夺取台湾,务农、训兵、定法律、设学校,俨然独立国的规 模。清朝平定西南,本来全靠降将之力,所以事定之后,清朝并不能直 接统治。乃封尚可喜于广东,耿仲明之子继茂于福建,吴三桂于云南, 是为三藩。三藩中,吴三桂功最高,兵亦最强。一六七三年,尚可喜因 年老,将兵事交给其儿子之信,反为所制,请求撤藩,清人许之。三桂 和耿继茂的儿子耿精忠不自安,亦请撤藩,以觇朝意。时清世祖已死, 子圣祖在位,年少气盛,独断许之,三桂遂叛清。耿、尚二藩亦相继举 兵。清朝在西南,本无实力,三桂一举兵,而贵州、湖南、四川、广西 俱下。但三桂暮气不振,既不能弃滇北上,想自出应援陕西响应的兵, 又不及, 徒据湖南, 和清兵相持: 耿、尚二藩, 本来是反复无常的, 此 时苦三桂征饷,又叛降清;三桂兵势遂日蹙。一六七八年,三桂称帝于 衡州。旋死, 诸将乖离, 其孙世璠, 遂于一六八一年为清人所灭。清平 定西南,已经出于意外了,如何再有余力,觊觎东南海外之地?所以清 朝是时,已有和郑氏言和,听其不剃发,不易衣冠之意。但又有降将作 祟。先是郑成功以一六六二年卒,子经袭,初和耿氏相攻,曾略得漳、 泉之地。后并失厦门,退归台湾。其将施琅降清,清人用为提督。一六 八一年,郑经卒,内部乖离。一六八三年,施琅渡海入台湾,郑氏亡。

## 第49章 清代的盛衰

清朝的猾夏,是远较辽、金、元为甚的。这是因为女真民族,在渤 海和金朝时,业已经过两度的开化, 所以清朝初兴时,较诸辽、金、 当太宗时, 已能任用汉人, 且能译读《金世宗 勿得沾染华风。入关之后,圈占民地, 居,这也和金朝将猛安谋克户迁入中原,是一样的政策。 防各省,但多和汉人分城而居,一以免其倚势欺凌, 其尤较金人为刻毒的,则为把关东三省都封锁起 一亦防其与汉人同化。 他又和蒙古人结婚姻, 而且表面上装作信奉喇嘛 而把蒙古也封锁起来, 之为"联蒙制汉"政策。他的对待汉人,为前代异族所不敢行的, 目张胆, 摧折汉人的民族性。从来开国的君主, 对于前代的叛臣, 然大抵把这一层抹杀不提, 虽明知其为不忠不义之徒, 用些能知天命,志在救民等好看的话头,替他掩饰,这个可说是替降顺 留些面子。清朝则不然。对于投顺它的人, 目,把他的假面具都剥光了。康、雍、乾三朝,大兴文字之狱, 编辑四库全书,却借此大烧其书。从 士气。乾隆时开四库馆, -年之中,共烧书二十四次,被烧掉的书有五百 种,一万三千八百六十二部之多。不但关涉清朝的,即和辽、 亦莫不加以毁灭。其不能毁灭的,则加以改窜。 手不能掩尽天下目?他所造作的东西,并不能使人相信?此等行为,更 不能使人心服?不过肆其狠毒之气,一意孤行罢了。他又开博学鸿词 科,设明史馆,以冀网罗明季的遗民。然被其招致的,全是二等以下的 人物,真正有志节的,并没有入他彀中的啊!

从前的人民,对于政权,实在疏隔得太厉害了。所以当异族侵入的时候,民心虽然不服,也只得隐忍以待时,清初又是这时候了。从一六八三年台湾郑氏灭亡起,到一七九三年白莲教徒起兵和清朝反抗为止,凡一百一十年,海内可说无大兵革。清圣祖的为人,颇为聪明,也颇能勤于政治,就世宗也还精明。他们是一个新兴的野蛮民族,其骄奢淫佚,比之历年已久的皇室,自然要好些。一切弊政,以明末为鉴,自然也有相当的改良。所以康、雍之世,政治还算清明,财政亦颇有余蓄。到乾隆时,虽然政治业已腐败,社会的元气,亦已暗中凋耗了,然表面上却还维持着一个盛况。

武功是时会之适然。中国的国情,是不适宜于向外侵略的。所以自 统一以后,除秦、汉两朝,袭战国之余风,君主有好大喜功的性质,社 会上亦有一部分人,喜欢立功绝域外,其余都是守御之师。不过因为国 力的充裕, 所以只要(一)在我的政治相当清明, (二)在外又无方张 的强敌,即足以因利乘便,威行万里。历代的武功,多是此种性质,而 清朝亦又逢着这种幸运了。蒙古和西藏的民族, 其先都是喜欢侵略的。 自唐中叶后, 喇嘛教输入吐蕃, 而西藏人的性质遂渐变。明末, 俺荅的 两个儿子侵入青海, 其结果, 转为青海地方的喇嘛教所征服, 喇嘛教因 此推行于蒙古,连蒙古人的性质,也渐趋向平和,这可说是近数百年来 塞外情形的一个大转变。在清代,塞外的侵略民族,只剩得一个卫拉特 了。而其部落较小,侵略的力量不足,卒为清人所摧破。这是清朝人的 武功,所以能够煊赫一时的大原因。卫拉特即明代的瓦剌。当土木之变 时,其根据地,本在东方。自蒙古复强,它即渐徙而西北。到清时,共 分为四部: 曰和硕特, 居乌鲁木齐: 曰准噶尔, 居伊犁: 曰杜尔伯特, 居额尔齐斯河: 曰土尔扈特,居塔尔巴哈台。西藏黄教的僧侣,是不许 娶妻的。所以其高僧,世世以"呼毕勒罕"主持教务。因西藏人信之甚 笃,教权在名义上,遂出于政权之上。然所谓迷信,其实不过是这么一 句话。从古以来,所谓神权政府,都是建立在大多数被麻醉的人信仰之 上的,然教中的首领,其实并不迷信,试看其争权夺利,一切都和非神 权的政府无异可知。达赖喇嘛,是黄教之主宗喀巴的第一个大弟子,他 在喇嘛教里,位置算是最高,然并不能亲理政务,政务都在一个称 为"第巴"的官的手里。清圣祖时,第巴桑结,招和硕特的固始汗入藏, 击杀了红教的护法藏巴汗,而奉宗喀巴的第二大弟子班禅入居札什伦 布,是为达赖、班禅分主前后藏之始。和硕特自此徙牧青海,干涉西藏 政权,桑结又恶之,招致准噶尔噶尔丹入藏,击杀了固始汗的儿子达颜 汗。准噶尔先已慑服杜尔伯特,逐去土尔扈特,至此其势大张。 八年,越阿尔泰山攻击喀尔喀,三汗部众数十万,同时溃走漠南。清圣 祖为之出兵击破噶尔丹。噶尔丹因伊犁旧地,为其兄子策妄阿布坦所 自杀。阿尔泰山以东平。固始汗的曾孙拉藏汗杀掉桑结。 策妄阿布坦派兵入藏,袭杀拉藏汗。圣祖又派兵将其击破。 年,圣祖死,世宗立。固始汗之孙罗卜藏丹津煽动青海的喇嘛反叛,亦 为清兵所破。此时卫拉特的乱势,可谓蔓延甚广,幸皆未获逞志,然清 朝亦未能犁庭扫穴。直至一七五四年,策妄阿布坦之子噶尔丹策凌死, 其部落内乱,清高宗才于一七五七年将其荡平。至于天山南路,则本系 元朝察哈尔后王之地,为回教区域。元衰后,回教教主的后裔,有入居 喀什噶尔的,后遂握有南路政教之权。准部既平,教主的后裔大小和卓 木大和卓木名布罗尼特, 小和卓木名霍集占。和清朝反抗, 五九年为清所破灭。清朝的武功,以此时为极盛。天山南北路既定,葱 岭以西之国,敖罕、哈萨克、布鲁特、乾竺特、博罗尔、巴达克山、布 哈尔、阿富汗等,都朝贡于清,仿佛唐朝盛时的规模。 朝又用兵于廓尔喀,将其征服,则其兵力又为唐时所未至。对于西南一 隅,则清朝的武功,是掩耳盗铃的。当明初,中国西南的疆域,实还包 括今伊洛瓦底江流域和萨尔温、眉公两江上游。看《明史·西南土司 传》可知。但中国对于西南,实力并不充足,所以安南暂合而复离,而 缅甸亦卒独立为国。中国实力所及, 西不过腾冲, 南不越普洱, 遂成为 今日的境界了。一七六七年,清高宗因缅甸犯边,发兵征之败没。 六九年,又派大兵再举,亦仅因其请和,许之而还。这时候,暹罗为缅 甸所灭。后其遗臣中国人郑昭,起兵复国,传其养子郑华,以一七八六 年受封于中国, 缅甸怕中国和暹罗夹攻它, 对中国才渐恭顺。安南之王 黎氏, 明中叶后为其臣莫氏所篡, 清初复国, 颇得其臣阮氏之力, 而其 臣郑氏,以国戚执政,阮氏与之不协,乃南据顺化,形同独立。后为西 贡豪族阮氏所灭,是为新阮,而顺化之阮氏,则称旧阮。新阮既灭旧 阮,又入东京灭郑氏,并废黎氏。黎氏遗臣告难中国,高宗于-年,为之出兵,击破新阮,复立黎氏。然旋为新阮所袭败,乃因新阮的 请降,封之为王。总而言之,中国用兵于后印度,天时地利,是不甚相 官的, 所以历代都无大功, 到清朝还是如此。清朝用兵域外, 虽不得 利,然其在湘西、云、贵、四川各省,则颇能竟前代所未竟之功。在今 湖南、贵州间,则开辟永顺、乾州、凤皇、永绥、松桃各府、厅,在云 南,则将乌蒙、乌撒、东川、镇雄各土官改流。乌蒙, 今云南昭诵具。 乌撒,今贵州威宁县。在贵州,则平定以古州为中心的大苗疆。古 州,今榕江县。这都是明朝未竟的余绪。四川西北的大小金川,大金 川, 今理番县的绥靖屯。小金川, 今懋功县。用兵凡五年, 糜饷至七

千万,可谓劳费已甚,然综合全局看起来,则于西南的开拓,仍有裨益。

清朝的衰机,可说是起于乾隆之世的。高宗性本奢侈,在位时六次南巡,耗费无艺。中岁后又任用和珅,贪渎为古今所无。官吏都不得不剥民以奉之,上司诛求于下属,下属虐取于人民,于是官方大坏。清朝历代的皇帝,都是颇能自握魁柄,不肯授权于臣下的。他以异族入主中原,汉族真有大志的人,本来未必帮他的忙。加以他们予智自雄,折辱大臣,摧挫言路,抑压士气,自然愈形孤立了。所以到乾、嘉之间,而局面遂一变。

# 第50章 中西初期的交涉

"世界是无一息不变的,人,因其感觉迟钝,或虽有感觉而行为濡 滞之故, 非到外界变动, 积微成著, 使其感觉困难时, 不肯加以理会, 正和我们住的屋子,非到除夕不肯加以扫除, 积,扫除时不得不大费其力一样。"这话,在绪论中, 环境可说未曾大变。北方的游牧民族, 国自有信史以来, 入我国的疆域之内是有的,但因其文化较落后, 并不能改变我们的生活 方式,而且它还不得不弃其生活方式而从我,所以经过若干年之后, 当其未被同化之时, 因其人数甚少, 而且为时不能甚久。所以我们未曾认为是极大的问 题,而根本改变我们的生活方式以应之。至于外国的文明, 自然是印度的宗教。 的, 亦非无有。其中最亲切的, 明,播布于东方的,从中国陆路和西域交通,海路和西南洋交通以后, 即有输入。其后大食的文明, 输入中国的亦不少。 筑,生活的基础不变,说一种宗教,对于全社会真会 不确的。所以佛教输入中国之后,并未能使中国人的生 佛教的本身,倒起了变化,以适应我们的生活了。读第十八章所述可 无论其为物质的、精神的,对社会上所生的影响,更 其"其细已甚"。所以中国虽然不断和外界接触, 而其所受的外来的影响 甚微。至近代欧西的文明,乃能改变生活的基础,而使我们的生活方 式,不得不彻底起一个变化,我们应付的困难,就从此开始了。但前途 放大光明、得大幸福的希望,亦即寄托在这个大变化上。

西人的东来,有海陆两路。而海路又分两路: (一) 自大西洋向东 行,于一五一六年绕过好望角,自此而至南洋、印度及中国。(二)自 大西洋向西行,于一四九二年发现美洲,一五一九年环绕地球,其事都 在明武宗之世。初期在海上占势力的是西、葡、后来英、荷继起、势力 反驾乎其上。但其在中国, 因葡萄牙人独占了澳门之故, 势力仍能凌驾 各国,这是明末的情形。清初,因与荷兰人有夹攻台湾郑氏之约,许其 商船八年一到广东,然其势力,亦远非葡萄牙之敌。我们试将较旧的书 翻阅,说及当时所谓洋务时,总是把"通商传教"四字并举的。的确,我 们初期和西洋人的接触,不外乎这两件事。通商本两利之道,但这时候 的输出入品,还带有奢侈性质,并非全国人所必需,而近代西人的东 来,我们却自始对他存着畏忌的心理。这是为什么呢?其(一)中国在 军事上,是畏恶海盗的。因为从前的航海之术不精,对海盗不易倾覆其 根据地, 其而至于不能发现其根据地。(二)中国虽发明火药, 却未能 制成近世的枪炮。近世的枪炮,实在是西人制成的,而其船舶亦较我们 的船舶为高大,军事上有不敌之势。(三)西人东来的,自然都是些冒 险家,不免有暴横的行为,而因传教,更增加了中国畏忌的心理。近代 基督教的传布于东方,是由耶稣会Jesuit。开始的。其教徒利玛窦, Matteo Ricci。以一五八一年始至澳门,时为明神宗万历五年。后入北 京朝献,神宗许其建立天主堂。当时基督教士的传教,是以科学为先 驱;而且顺从中国的风俗,不禁华人祭天、祭祖、崇拜孔子的。于是在 中国的反应,发生两派:其(一)如徐光启、李之藻等,服膺其科学, 因而亦信仰其宗教。其(二)则如清初的杨光先等,正因其人学艺之 精, 传教的热烈, 而格外引起其猜忌之心。在当时, 科学的价值, 不易 为一般人所认识, 后一派的见解, 自然容易得势。但是输入外国的文 明,在中国亦由来已久了。在当时,即以历法疏舛,旧有的回回历法, 不如西洋历法之精,已足使中国人引用教士,何况和满洲人战争甚烈, 需要教士制造枪炮呢? 所以一六一六年, 基督教一度被禁止传播后, 到 一六二一年,即因命教士制造枪炮而复解禁,后更引用其人于历局。清 初,汤若望Joannes Adams Schall Von Bell。亦因历法而被任用。圣祖 初年,为杨光先所攻击,一时失势。其后卒因旧法的疏舛,而南怀仁 Ferdinandus Verbiest。复见任用。圣祖是颇有科学上的兴趣的,在位时 引用教士颇多。然他对于西洋人,根本上仍存着一种畏恶的心理。所以 在他御制的文集里,曾说"西洋各国,千百年后,中国必受其累"。这在 当时的情势下, 亦是无怪其然的。在中国一方面, 本有这种心理潜伏 着,而在西方,适又有别一派教士,攻击利玛窦一派于教皇,说他们卖 教求荣,容许中国的教徒崇拜偶像。于是教皇派多罗Tourmon。到中国 来禁止。这在当时的中国,如何能说得明白?于是圣祖大怒,将多罗押

还澳门、令葡萄牙人看管,而令教士不守利玛窦遗法的都退出。教皇仍 不变其主张,且处不从令的教士以破门之罚。教士传教中国者,遂不 复能顺从中国人的习惯,此亦为中西隔阂之一因。至一七一七年,碣 石镇总兵陈昂说:"天主教在各省开堂聚众,广州城内外尤多,恐滋事 端,请严旧例严禁。"许之。一七二三年,闽浙总督满保请除送京效力 人员外,概行安置澳门;各省天主堂,一律改为公廨;亦许之。基督教 自此遂被禁止传布,然其徒之秘密传布如故。中国社会上,本有一种所 谓邪教,其内容仅得之于传说,是十分离奇的,以此观之,知历来所谓 邪教者的传说, 亦必多诬蔑之辞。至此, 遂将其都附会到基督教身上 去; 再加以后来战败的耻辱, 因战败而准许传教, 有以兵力强迫传布的 嫌疑:遂伏下了几十年教案之根。至于通商,在当时从政治上看起来, 并没有维持的必要。既有畏恶外人的心理,就禁绝了,也未为不可的。 但这是从理想上立说,事实上,一件事情的措置,总是受有实力的人的 意见支配的。当时的通商,虽于国计民生无大关系,而在官和商,则都 是大利之所在,如何肯禁止?既以其为私利所在而保存之,自然对于外 人,不肯不剥削,就伏下了后来五口通商的祸根。海路的交通,在初 期,不过是通商传教的关系,至陆路则自始即有政治关系。北方的侵略 者, 乃蒙古高原的民族, 而非西伯利亚的民族, 这是几千年以来, 历史 上持续不变的形势。但到近代欧洲的势力向外发展时,其情形也就变 了。十五世纪末叶,俄人脱离蒙古的羁绊而自立。其时可萨克族 Kazak,即哈萨克。又附俄,为之东略。于是西伯利亚的广土,次第被 占。至明末,遂达鄂霍次克海,骚扰且及于黑龙江。清初因国内未平, 无暇顾及外攘。至三藩既平,圣祖乃对外用兵。其结果,乃有一六八八 年的《尼布楚条约》,订定西以额尔古讷河,东自格尔必齐河以东,以 外兴安岭为界。俄商得三年一至京师。此约中国得地极广,然俄人认为 系用兵力迫胁而成,心怀不服,而中国对边陲,又不能实力经营,遂伏 下咸丰时戊午、庚申两约的祸根。当《尼布楚条约》签订时,中、俄的 边界问题, 还只限于东北方面。其后外蒙古归降中国, 前此外蒙古对 清,虽曾通商,实仅羁縻而已。于是俄、蒙的界务,亦成为中、俄的 界务。乃有一七二七年的《恰克图条约》,规定额尔古讷河以西的边 界,至沙宾达巴哈为止。自此以西,仍属未定之界。至一七五五、一七 五九两年,中国次第平定准部、回部,西北和俄国接界处尤多,其界线 问题, 亦延至咸丰时方才解决。

近代欧人的到广东来求通商,事在一五一六年,下距五口通商时,业经三百余年了。但在五口通商以前,中国讫未觉得其处于另一个不同的世界中,还是一守其闭关独立之旧。清开海禁,事在一六八五年。于

澳门、漳州、宁波、云台山设关四处。其后宁波的通商,移于定海,而 贸易最盛于广东。当时在中国方面,贸易之权,操于公行之手,剥削外 人颇深。外人心抱不平, 乃舍粤而趋浙。一七五八年, 清高宗又命把浙 海关封闭, 驱归广东, 于是外人之不平更甚。英国曾于一七九二、一八 一〇年两次派遣使臣到中国,要求改良通商办法,均未获结果。其时中 国官吏并不能管理外人,把其事都交给公行。官吏和外人的交涉,一切 都系间接。自一七八一年以后,英国在中国的贸易,为东印度公司所 专。其代理人,中国谓之大班,一切交涉,都是和他办的。一八三四 年,公司的专利权被废止。中国说散商不便制驭,传令其再派大班。英 人先后派商务监督和领事前来,中国都仍认为是大班,官厅不肯和他平 等交涉。适会鸦片输入太甚,因输出入不相抵,银之输出甚多。银在清 朝是用为货币的,银荒既甚,财政首受其影响。遂有一八三九年林则徐 的烧烟。中、英因此酿成战衅。其结果,于一八四三年在南京订立条 约。中国割香港, 开广州、厦门、福州、宁波、上海五口通商。废除行 商。中、英两国官员,规定了交际礼节。于是前此以天朝自居,英国人 在陆上无根据地及贸易上的制限都除去了。英约定后, 法、美、瑞典, 遂亦相继和中国立约。惟俄人仍不许在海口通商。中西积久的隔阂,自 非用兵力迫胁,可以解除于一时。于是又有一八五七年的冲突。广州失 陷,延及京、津。清文宗为之出奔热河。其结果,乃有一八五八年和一 八六〇年《天津》、《北京》两条约。此即所谓咸丰戊午、庚申之役。 此两次的英、法条约,系将五口通商以后外人所得的权利,作一个总结 束的。领事裁判,关税协定,内地通商及游历、传教,外国派遣使臣, 都在此两约中规定。美国的《天津条约》,虽在平和中交换,然因各约 都有最惠国条款,所以英、法所享的权利,美国亦不烦一兵而得享之。 至于俄国,则自十九世纪以还,渐以实力经营东方。至一八五〇年顷, 黑龙江北之地,实际殆已尽为所据。至一八五八年,遂迫胁黑龙江将军 奕山, 订立《瑷珲条约》, 尽割黑龙江以北, 而将乌苏里江以东之地, 作为两国共管。一八六〇年,又借口调停英、法战事,再立《北京条 约》,并割乌苏里江以东。而西北边界,应当如何分划,亦在此约中规 定了一个大概。先是伊犁和塔尔巴哈台方面,已许俄国通商,至是再开 喀什噶尔, 而海口通商及传教之权, 亦与各国一律。而且规定俄人得由 恰克图经库伦、张家口进京。京城和恰克图间的公文,得由台站行走。 于是蒙古、新疆的门户,亦洞开了。总而言之: 自一八三八年林则徐被 派到广东查办海口事件起,至一八六〇年各国订立《北京条约》为止, 中国初期与外国交涉的问题,告一结束。其所涉及的,为(一)西人得 在海口通商, (二) 赴内地通商、游历、传教, (三) 税则, (四) 审 判, (五)沿海航行, (六)中俄陆路通商, 及(七)边界问题。

# 第51章 汉族的光复运动

一个民族, 进步到达于某一程度之后, 就决不会自忘其为一个独立 的民族了。虽然进化的路径,是曲线的,有时不免暂为他族所压服。 即清世宗的雍正七年, 曾有过这样一道上谕。他说: 辄以朱三大子为名,如一念和尚、 各处奸徒窃发, 者,指不胜屈。近日尚有山东人张玉,假称朱姓, 托于明之后裔, 遇星 以此希冀蛊惑愚民, 现被步军统领拿获究问。从来 臣服于后代者甚多, 前朝之宗姓, 否则隐匿姓名, 草野, 从未有如本朝奸民, 假称朱姓, 摇惑人心, 若此之众者。 则中国人君之子孙, 遇继统之君, 必至于无噍类而后已, 奸民迫之使然乎?"这一道上谕,是因曾静之事而发的。 受着感动, 使其徒张熙往说岳钟琪叛清, 将其事举发。吕留良其时已死,因此遭到了剖棺戮尸之祸。 向来被列为清朝的文字狱之-暂时免死拘禁,后亦被杀。这件事, 实乃是汉族图谋光复的实际行动,非徒文字狱而已。 清入关后之八十六年,表面上业已太平,而据清世宗上谕所说, 行动的连续不绝如此,可见一部分怀抱民族主义的人, 始终未曾屈服 了。怀抱民族主义的人,是中下流社会中都有的。中流社会中人的长 处,在其知识较高,行动较有方策,且能把正确的历史知识, 代,但直接行动的力量较弱。 下流社会中人, 直接行动的力量较强,但 其人智识缺乏, 行动起来, 往往没有适当的方策, 所以有时易陷于失 败, 甚至连正确的历史, 都弄得缪悠了。清朝最大的会党, 在北为哥老 会,在南为天地会,其传说大致相同。天地会亦称三合会,有人说就是

三点会,南方的清水、匕首、双刀等会,皆其支派。据他们的传说:福 建莆田县九连山中,有一个少林寺。僧徒都有武艺,曾为清征服西鲁 国,后为奸臣所谗,清主派兵去把他们剿灭。四面密布火种,缘夜举 火,想把他们尽行烧死。有一位神道,唤做达尊,使其使者朱开、朱 光,把十八个和尚引导出来。这十八个和尚,且战且走,十三个战死 了。剩下来的五个,就是所谓前五祖。又得五勇士和后五祖为辅,矢志 称为洪家。把洪字拆开来则是三八二十一,他们亦即用为符号。洪字大 约是用的明太祖开国的年号洪武;或者洪与红同音,红与朱同色,寓的 明朝国姓的意思,亦未可知。据他们的传说,他们会的成立,在一六七 四年。曾奉明思宗之裔举兵而无成,乃散而广结徒党,以图后举。此事 见于日本平山周所著的《中国秘密社会史》。平山周为中山先生的革 命同志,曾身入秘密社会,加以调查。据他说:"后来三合会党的举 事,连续不绝。其最著者,如一七八七年,即清高宗乾隆五十二年台湾 林爽文之变便是。一八三二年,即宣宗道光十二年,两广、湖南的猺 乱,亦有三合会党在内。鸦片战争既起,三合会党,尚有和海峡殖民地 的政府接洽,图谋颠覆清朝的。"其反清复明之志,可谓终始不渝了。 而北方的白莲教徒的反清,起于一七九三年,即乾隆五十八年,蔓延四 川、湖北、河南、陕西四省,至一八〇四年,即仁宗嘉庆九年而后平 定,此即向来的史家称为川、楚教匪,为清朝最大的内乱之始的,其所 奉的王发生,亦诈称明朝后裔,可见北方的会党,反清复明之志,亦未 尝变。后来到一八一三年, 即嘉庆十八年, 又有天理教首林清, 图谋在 京城中举事,至于内监亦为其内应,可见其势力之大。天理教亦白莲教 的支派余裔,又可见反清复明之志,各党各派,殊途同归了。而其明目 张胆,首传讨胡之檄的,则为太平天国。

太平天国天王洪秀全,系广东花县人,生于一八一二年,恰在民国纪元之前百年。结合下流社会,有时是不能不利用宗教做工具的。广东和外人交通早,所以天王所创的宗教,亦含有西教的意味。他称耶和华为天父,基督为天兄,而己为其弟。乘广西年饥盗起,地方上有身家的人所办的团练,和贫苦的客民冲突,以一八五〇年,起事于桂平的金田村。明年,下永安,始建国号。又明年,自湖南出湖北,沿江东下。一八五三年,遂破江宁,建都其地,称为天京。当天国在永安时,有人劝其北出汉中,以图关中;及抵武汉时,又有人劝其全军北上;天王都未能用。既据江宁,耽于声色货利,不免渐流于腐败。天王之为人,似只长于布教,而短于政治和军事。委政于东王杨秀清,尤骄恣非大器。始起诸王,遂至互相残杀。其北上之军,既因孤行无援,而为清人所消

灭。溯江西上之兵, 虽再据武、汉, 然较有才能的石达开, 亦因天京的 政治混乱,而和中央脱离了关系。清朝却得曾国藩,训练湘军,以为新 兴武力的中坚。后又得李鸿章、招募淮军、以为之辅。天国徒恃一后起 之秀的李秀成, 只身支柱其间, 而其余的政治军事, 一切都不能和他配 合。虽然兵锋所至达十七省,内地十八省中,惟甘肃未到。前后共历 十五年,也不得不陷于灭亡的悲运了。太平天国的失败,其责实不在于 军事而在于政治。它的兵力,是够剽悍的。其扎实垒、打死仗的精神, 似较之湘、淮军少逊,此乃政治不能与之配合之故,而不能悉归咎于军 事。若再推究得深些,则其失败,亦可以说是在文化上。 (一) 社会革 命和政治革命,很不容易同时并行,而社会革命,尤其对社会组织,前 因后果,要有深切的认识,断非头脑简单,手段灭裂的均贫富主义所能 有济。中国的下流社会中人,是向来有均贫富的思想的,其宗旨虽然不 错,其方策则决不能行。今观太平天国所定的,把天下田亩,按口均 分:二十五家立一国库,婚丧等费用,都取给国库,私用有余,亦须缴 入国库等: 全是极简单的思想,极灭裂的手段。知识浅陋如此,安能应 付一切复杂的问题?其政治的不免于紊乱,自是势所必然了。(二)满 洲人入据中原,固然是中国人所反对,而是时西人对中国,开始用兵力 压迫, 亦为中国人所深恶的, 尤其是传教一端, 太平天国初起时, 即发 布讨胡之檄。"忍令上国衣冠,沦于夷狄?相率中原豪杰,还我河山", 读之亦使人气足神王。倘使他们有知识,知道外力的压迫,由于满清的 失政,郑重提出这一点,固能得大多数人的赞成:即使专提讨胡,亦必 能得一部分人的拥护。而他们后来,对此也模糊了,反而到处传播其不 中不西的上帝教,使反对西教的士大夫,认他为文化上的大敌,反而走 集于清朝的旗帜之下。这是太平天国替清朝做了掩蔽,而反以革命的对 象自居, 其不能成事, 实无怪其然了。湘、淮军诸将, 亦是一时人杰。 并无定要效忠于满清的理由,他们的甘为异族作伥,实在是太平天国的 举动,不能招致豪杰,而反为渊殴鱼。所以我说它政治上的失败,还是 文化上的落伍。

和太平天国同时的,北方又有捻党,本蔓延于苏、皖、鲁、豫四省之间。一八六四年,天国亡,余众多合于捻,而其声势乃大盛。分为东西两股。清朝任左宗棠、李鸿章以攻之。至一八六七、一八六八两年,然后先后平定。天国兵锋,侧重南方,到捻党起,则黄河流域各省,亦无不大被兵灾了,而回乱又起于西南,而延及西北。云南的回乱,起于一八五五年,至一八七二年而始平,前后共历十八年。西北回乱,则起于一八六二年,自陕西延及甘肃,并延及新疆。浩罕人借兵给和卓木的后裔,入据喀什喀尔。后浩罕之将阿古柏帕夏杀和卓木后裔而自立,意

图在英、俄之间,建立一个独立国。英、俄都和他订结通商条约,且曾通使土耳其。英使且力为之请,欲清人以天山南北路之地封之。清人亦有以用兵劳费,持是议者。幸左宗棠力持不可。西捻既平之后,即出兵以攻叛回。自一八七五至一八七八年,前后共历四年,而南北两路都平定。阿古柏帕夏自杀。当回乱时,俄人虽乘机占据伊犁,然事定之后,亦获返还。虽然划界时受损不少,西北疆域,大体总算得以保全。

清朝的衰机,是潜伏于高宗,暴露于仁宗,而大溃于宣宗、文宗之 世的。当是时,外有五口通商和咸丰戊午、庚申之役,内则有太平天国 和捻、回的反抗,几于不可收拾了。其所以能奠定海宇,号称中兴,全 是一班汉人,即所谓中兴诸将,替它效力的。清朝从道光以前,总督用 汉人的很少, 兵权全在满族手里。至太平天国兵起, 则当重任的全是汉 人。文宗避英法联军, 逃奔热河, 一八六一年, 遂死于其地。其时清宗 室中,载垣、端华、肃顺三人握权。载垣、端华,亦是妄庸之徒,肃顺 则颇有才具,力赞文宗任用汉人,当时内乱的得以削平,其根基实定于 此。文宗死,子穆宗立。载垣、端华、肃顺等均受遗诏,为赞襄政务大 臣。文宗之弟恭亲王奕䜣,时留守京师,至热河,肃顺等隔绝之,不许 其和文宗的皇后钮钴禄氏和穆宗的生母叶赫那拉氏相见。后来不知如 何,奕䜣终得和她们相见了,密定回銮之计。到京,就把载垣、端华、 肃顺都杀掉。于是钮钴禄氏和叶赫那拉氏同时垂帘听政。钮钴禄氏称母 后皇大后, 死谥孝贞。叶赫那拉氏称圣母皇大后, 死谥孝钦。世称孝 贞为东宫大后,孝钦为西宫大后。钮钴禄氏是不懂得什么的,大权都 在叶赫那拉氏手里。叶赫那拉氏和肃顺虽系政敌,对于任用汉人一点, 却亦守其政策不变, 所以终能把大难削平。然自此以后, 清朝的中央政 府即无能为,一切内政、外交的大任,多是湘、淮军中人物,以疆臣的 资格决策或身当其冲。军机及内阁中,汉人的势力亦渐扩张。所以在这 个时候,满洲的政权,在实际上已经覆亡了,只因汉人一方面,一时未 有便利把它推倒, 所以名义又维持了好几十年。

## 第52章 清朝的衰乱

太平天国既亡、捻、回之乱复定、清朝一时号称中兴。的确、遭遇 还能维持其政权于不敝的, 在历史上亦很少 如此大难,而一个皇室, 并不能自此好转,仍陵夷衰微以至于覆亡, 何故呢?这是世变为之。从西力东侵以后,中国人所遭遇到的, 旷古未有的局面,决非任何旧方法所能对付。孝钦皇后, 的才具,然她的思想是很陈旧的。试看她晚年的言论, 道、咸时代人的思想来可知。大约她自入宫以后, 就和外边隔绝了,时 她是不得而知的。她的思想,比较所谓中兴名臣,还要 当时应付太平天国,应付捻、回,所用的都是旧手段, 足以应付的。内乱既定之后,要进而发愤自强, 以御外患,就非她所能 及了。不但如此,即当时所谓中兴名臣,要应付这时候的时局, 经验丰富些,知道当时的一种迂阔之论不足 不够。他们不过任事久了, 用,他们亦觉得中国所遭遇的, 非复历史上所有的旧局面, 因军事而牵及于制造,因制造而牵及于学术,如此 而已。后来的人所说的"西人自有其立国之本,非仅在械器之末",断非 这时候的人所能见得到的,这亦无怪其然。不但如此,在当时中兴诸将 一个首领,像晋末的宋武帝一般,入据中央,大权在握,而 仅保存一个名义,这一个中央政府,又要有生气些。而无 地丑德齐,没有这样的一个人物。而且他们多数是读书 人,既有些顾虑君臣的名义,又有些顾虑到身家、名誉,不敢不急流勇 退。清朝对于汉人,自然也不敢任之过重。所以当时主持中枢的,都是 些智识不足、软弱无力, 甚至毫无所知之人。士大夫的风气, 在清时本 是近于阘茸而好利的。湘军的中坚人物,一时曾以坚贞任事的精神为倡。然少数人的提倡,挽回不过积重的风气来,所以大乱平定未久,而此种精神,即已迅速堕落。官方士习,败坏如故。在同、光之世,曾产生一批所谓清流,喜唱高调,而于事实茫无所知,几于又蹈宋、明人的覆辙。幸而当时的情势,不容这一种人物发荣滋长,法、越之役,其人有身当其冲而失败的,遂亦销声匿迹了,而士大夫仍成为一奄奄无气的社会。政府和士大夫阶级,其不振既如此,而宫廷之间,又发生了变故。清穆宗虽系孝钦后所生,顾与孝钦不协。立后之时,孝贞、孝钦,各有所主。穆宗顺从了孝贞的意思。孝钦大怒,禁其与后同居。穆宗郁郁,遂为微行,致疾而死。醇亲王奕��之妻,为孝钦后之妹,孝钦因违众议立其子载湉,是为德宗。年方四岁,两宫再临朝。后孝贞后忽无故而死,孝钦后益无忌惮,宠任宦官,骄淫奢侈,卖官鬻爵,无所不为。德宗亲政之后,颇有意于振作,而为孝钦所扼,母子之间,嫌隙日深,就伏下戊戌政变的根源了。

内政的陵夷如此,外交的情势顾日急。中国历代所谓藩属,本来不 过是一个空名,实际上得不到什么利益的。所以论政之家,多以疲民 力、勤远略为戒。但到西力东侵以来,情形却不同了。所谓藩属,都是 屏蔽于国境之外的,倘使能够保存,敌国的疆域,即不和我国直接,自 然无所肆其侵略。所以历来仅有空名的藩属,到这时候,倒确有藩卫的 作用了。但以中国外交上的习惯和国家的实力,这时候,如何说得上保 存藩属?于是到十九世纪,而朝贡于中国之国,遂悉为列强所吞噬。我 们现在先从西面说起:哈萨克和布鲁特,都于一八四〇年顷,降伏于 俄。布哈尔、基华,以一八七三年,沦为俄国的保护国。浩罕以一八七 六年为俄所灭。巴达克山以一八七七年受英保护。乾竺特名为两属,实 际上我亦无权过问。于是自葱岭以西朝贡之国尽了。其西南,则哲孟 雄, 当英法联军入北京之年, 英人即在其境内获得铁路敷设权。缅甸更 早在一八二六和一八五一年,和英人启衅战败,先后割让阿萨密、阿剌 干、地那悉林及白古,沿海菁华之地都尽。安南旧阮失国后,曾介教士 乞援于法。后来乘新阮之衰, 借暹罗之助复国, 仍受封于中国, 改号为 越南。当越南复国时, 法国其实并没给与多大的助力。然法人的势力, 却自此而侵入, 交涉屡有葛藤。至一八七四年, 法人遂和越南立约, 认 其为自主之国。我国虽不承认,法国亦置诸不理。甚至新兴的日本,亦 于一八七九年将自明清以来受册封于中国的琉球灭掉。重大的交涉,在 西北,则有一八八一年的《伊犁条约》。当回乱时,伊犁为俄国所据, 中国向其交涉,俄人说:不过代中国保守,事定即行交还的。及是,中 国派了一个昏聩糊涂的崇厚去,只收回了一个伊犁城,土地割弃既多,

别种权利,丧失尤巨。中国将崇厚治罪,改派了曾纪泽,才算把地界多 收回了些,别种条件,亦略有改正。然新疆全境,都准无税通商;肃 州、吐鲁番,亦准设立领事;西北的门户,自此洞开了。在西南,则英 国屡求派员自印度经云南入西藏探测,中国不能拒,许之。一八七五 年,英人自印度实行派员入滇,其公使又遣其参赞,自上海至云南迎 接。至腾越,为野人所杀。其从印度来的人员,亦被人持械击阻。这件 事,云贵总督岑毓英,实有指使的嫌疑,几至酿成重大的交涉。次年, 乃在芝罘订立条约:允许滇、缅通商,并开宜昌、芜湖、温州、北海为 商埠。许英国派员驻扎重庆,察看商务情形,俟轮船能开抵时,再议开 埠事宜。此为西人势力侵入西南之始。至一八八二年,而法、越的战事 起。我兵初自云南、广西入越的都不利,海军亦败于福州。然后来冯子 材有镇南关之捷,乘势恢复谅山。法人是时的情形,亦未能以全力作 战,实为我国在外交上可以坚持的一个机会,但亦未能充分利用。其结 果,于一八八五年,订立条约,承认法国并越,并许在边界上开放两处 通商。后订开龙州、蒙自、蛮耗。一八九五年之约,又订以河口代蛮 耗,增开思茅。英人乘机,于一八八五年灭缅甸。中国亦只得于其明年 立约承认。先是《芝罘条约》中,仍有许英人派员入藏的条款,至是, 中国乘机于《缅约》中将此款取消。然及一八八八年,英、藏又在哲孟 雄境内冲突,至一八九〇年,中国和英人订立《藏印条约》,遂承认哲 孟雄归英保护。一八九三年,续议条约,复订开亚东关为商埠,而藏人 不肯履行,又伏下将来的祸根。

对外交涉的历次失败,至一八九四年中、日之战而达于极点。中、日两国,同立国于东方,在历史上的关系,极为深切,当西力东侵之际,本有合作御侮的可能。但这时候,中国人对外情太觉隔阂,一切都不免以猜疑的态度出之,而日方则褊狭性成,专务侵略,自始即不希望和中国合作。中、日的订立条约,事在一八七一年。领判权彼此皆有。进口货物,按照海关税则完纳,税则未定的,则值百抽五,亦彼此所同。内地通商,则明定禁止。在中国当日,未始不想借此为基本,树立一改良条约之基,然未能将此意开诚布公,和日本说明。日本则本不想和中国合作,而自始即打侵略的主意,于是心怀不忿。至一八七九年,因台湾生番杀害日本漂流的人民,径自派兵前往攻击。一八七九年,又灭琉球。交涉屡有葛藤,而衰微不振的朝鲜,适为日本踏上大陆的第一步,遂成为中、日两国权利冲突的焦点。一八九四年,日人预备充足,蓄意挑衅,卒至以兵戎相见。我国战败之后,于其明年,订立《马关条约》。除承认朝鲜自主外,又割台湾和辽东半岛,赔款至二万万两。改订通商条约,悉以中国和泰西各国所定的约章为准,而开辟沙市、重

庆、苏州、杭州为商埠, 日人得在通商口岸从事于制造, 则又是泰西各 国所求之历年,而中国不肯允许的。此约既定之后,俄国联合德、法, 加以干涉,日人乃加索赔款三千万两,而将辽东还我。因此而引起一八 九六年的《中俄密约》,中国许俄国将西伯利亚铁路经过黑、吉两省而 达到海参崴。当时传闻,俄国还有租借胶州湾的密约,于是引起德国的 强占胶州湾,而迫我立九十九年租借之约,并获得建造胶济铁路之权。 俄人因此而租借旅、大,并许其将东省铁路,展筑一支线。英人则租借 威海卫,法人又租借广州湾。我国沿海业经经营的军港,就都被占据 了。其在西南,则法国因干涉还辽之事,向我要索报酬,于一八九五年 订立《续议界务商务专条》,云南、两广开矿时,许先和法人商办。越 南已成或拟设的铁路,得接至中国境内。并将前此允许英国不割让他国 的孟连、江洪的土地、割去一部分。于是英国再向我国要求。于一八九 七年,订立《中缅条约附款》。云南铁路,允与缅甸连接,而开放三 水、梧州和江根墟。外人的势力,侵入西南益深了。又自俄、德两国, 在我国获得铁路敷设权以来,各国亦遂互相争夺。俄人初借比国人出 面,获得芦汉铁路的敷设权。英人因此要求津镇、河南到山东、九广、 浦信、苏杭甬诸路。俄国则要求山海关以北铁路,由其承造。英国又捷 足先得,和中国订定了承造牛庄至北京铁路的合同。英、俄旋自相协 议, 英认长城以北的铁路, 归俄承造, 俄人则承认长江流域的铁路, 归 英承造。英、德又自行商议,英认山西及自山西展筑一路至江域外,黄 河流域的铁路归德, 德认长江流域的铁路归英。凡铁路所至之处, 开矿 之权利亦随之。各国遂沿用分割非洲时的手段,指我国之某处,为属于 某国的势力范围,而要求我以条约或宣言,承认其地不得割让给别国。 于是瓜分之论, 盛极一时, 而我国人亦于其时警醒了。

## 第53章 清朝的覆亡

自西力东侵, 而中国人遭遇到旷古未有的变局。 值旷古未有的变 局,自必有非常的手段,然后足以应付之,此等手段, 白非本来执掌政 然则新机从何处发生呢?其(一)起自中等阶级 是为戊戌维新。其(二)以流传于下级社会中固有 有的文化为根柢的, 采取西洋文化,而建立成一种方案的, 的革命思想为渊源, 命。戊戌变法,康有为是其原动力。康有为的学问,是承袭清 而又融合佛学及宋、明理学而成的。 承受今文之学的"非常异义", 所以能和西洋的民主主义接近。 为他能承受宋学家彻底改革的精神, 所以他的论治, 张设治详密,反对向来"治天下不如安天下,安天下不如与天下安"的苟 (三) 主张以中坚阶级为政治的重心, 则士大夫本该有以 有互相团结的精神。宋、明人的讲学, 内鉴于讲学的流弊,外慑于异族的淫威, 康有为生当清代威力已衰,政令不复有力之时, 亦确有一班英多磊落之才。所以康有为的学问及行 为,可以说是中国旧文化的复活。他当甲午战前, 即已上书言事。到乙 中、日议和的时候,他又联合入京会试的举人, 因陈变法自强之计。书未得达。和议成后, 他立强学会于北京, 会被封禁。其弟子梁启超走上海, 想联合士大夫, 共谋救国。 务报》旬刊,畅论变法自强之义。此报一出,风行海内, 遂成为一时的舆论。康有为又上书两次。德占胶州湾时,又入京陈救急 之计。于是康有为共上书五次,只一次得达。德宗阅之,

戊戌, 即一八九八年, 遂擢用有为等以谋变法。康有为的宗旨, 在于大 变和速变。大变所以谋全盘的改革,速变则所以应事机而振精神。他以 为变法的阻力,都是由于有权力的大臣,欲固其禄位之私,于是劝德宗 勿去旧衙门,但设新差使。他以为如此即可减少阻力。但阻碍变法的, 固非尽出于保存禄位之私:即以保存禄位论,权已去,利亦终不可保, 此固不足以安其心。何况德宗和孝钦后素有嫌隙,德宗又向来无权?于 是有戊戌的政变。政变以后,德宗被幽,有为走海外,立保皇党,以推 翻孝钦后,扶德宗亲政相号召。然无拳无勇,复何能为?而孝钦后以欲 捕康、梁不得; 欲废德宗, 又为公使所反对; 迁怒及于外人。其时孝钦 后立端郡王载漪之子溥儁为大阿哥,载漪因急欲其子正位。宗戚中亦有 附和其事,冀立拥戴之功的。而极陈旧的,"只要中国人齐心,即可将 外国人尽行逐去,回复到闭关时代之旧"的思想,尚未尽去。加以下层 社会中人,身受教案切肤之痛,益以洋人之强惟在枪炮,而神力可以御 枪炮之说,遂至酿成一九〇〇年间义和团之乱。亲贵及顽固大臣,因欲 加以利用, 乃有纵容其在京、津间杀教士, 焚教堂, 拆铁路, 倒电杆, 见新物则毁,见用洋货的人则杀的怪剧。并伪造外人的要求条件,以恐 吓孝钦后,而迫其与各国同时宣战。意欲于乱中取利,废德宗而立溥 儁。其结果,八国联军入京城,德宗及孝钦后走西安。一九〇一年的和 约,赔款至四百五十兆。京城通至海口路上的炮台,尽行拆去。且许各 国于其通路上驻兵。又划定使馆区域,许其自行治理、防守。权利之丧 失既多,体面亦可谓丧失净尽了。是时东南诸督抚,和上海各领事订立 互保之约,不奉北京的伪令。虽得将战祸范围缩小,然中央的命令,自 此更不行于地方了。而黑龙江将军,又贸然向俄人启衅,致东三省尽为 俄人所占。各国与中国议和时,俄人说东三省系特别事件,不肯并入和 约之中讨论,幸保完整的土地,仍有不免于破碎之势。庚子一役闯出的 大祸如此。而孝钦后自回銮以后,排外变而为媚外;前此之力阻变革 者,至此则变为貌行新政,以敷衍国民。宫廷之中,骄奢淫佚,朝廷之 上, 昏庸泄沓如故。满清政府至此, 遂无可维持, 而中国国民, 乃不得 不自起而谋政治的解决。

十九世纪之末,瓜分之论,盛极一时,已见上章。一八九九年,美国国务卿海约翰氏,John Hay。乃通牒英、俄、法、德、意、日六国,提出门户开放主义。其内容为: (一)各国对于中国所获得的利益范围或租借地域,或他项既得权利,彼此不相干涉。(二)各国范围内各港,对他国入港商品,都遵守中国现行海关税率,课税由中国征收。(三)各国范围内各港,对他国船舶所课入口税,不得较其本国船舶为高,铁路运费亦然。这无非要保全其在条约上既得的权利。既要保全条

约上的权利, 自然要连带而及于领土保全, 因为领土设或变更, 既成的 条约,在该被变更的领土上,自然无效了。六国都覆牒承认。然在此 时,俄国实为侵略者,逮东三省被占而均势之局寝破。此时英国方有事 于南非、无暇顾及东方、乃和德国订约、申明门户开放、领土保全之 旨。各国都无异议。惟俄人主张其适用限于英、德的势力范围。英国力 持反对。德国和东方, 关系究竟较浅, 就承认俄国人的主张了。于是英 国觉得在东方,要和俄国相抗,非有更强力的外援不可,乃有一九〇二 年的英、日同盟。俄国亦联合法国,发表宣言说如因第三国的侵略或中 国的扰乱,两国利益受到侵害时,应当协力防卫。这时候, 国东北的利害,自然最为关切,然尚未敢贸然与俄国开战,乃有满、韩 交换之论。大体上,日本承认俄国在东三省的权利,而俄人承认日本在 韩国的权利。而俄人此时甚骄,并此尚不肯承认,其结果,乃有一九〇 四年的日、俄战争。俄国战败,在美国的朴资茅斯,订立和约。俄人放 弃在韩国的权利,割库页岛北纬五十度以南之地与日。除租借地外,两 国在东三省的军队都撤退,将其地交还中国。在中国承认的条件之下, 将旅顺、大连湾转租与日,并将东省铁路支线,自长春以下,让给日 本。清廷如何能不承认?乃和日本订立《会议东三省事宜协约》,除承 认《朴资茅斯条约》中有关中国的款项外,并在三省开放商埠多处。军 用的安奉铁路,许日人改为商用铁路。且许合资开采鸭绿江左岸材木。 于是东北交涉的葛藤, 纷纷继起, 侵略者的资格, 在此而不在彼了。 日、俄战争时,英国乘机派兵入藏,达赖出奔。英人和班禅立约:开江 孜、噶大克为商埠。非经英国许可, 西藏的土地不得租、卖给外国人。 铁路、道路、电线、矿产,不得许给外国或外国人。一切入款、银钱、 货物,不得抵押给外国或外国人。一切事情,都不受外国干涉,亦不许 外国派官驻扎和驻兵。中国得报大惊,然与英人交涉无效, 于一九〇六年, 订立《英藏续约》, 承认《英藏条约》为附约, 但声明 所谓外国或外国人者,不包括中国或中国人在内而止。在东北方面,中 国拟借英款敷设新法铁路, 日人指为南满铁路的平行线。东省铁路支 线,俄人让给日本的,日人改其名为南满路。中国不得已, 日不反对。中国因欲借英、美的款项,将锦齐铁 要求建造锦齐铁路时, 路延长至瑷珲。日人又嗾俄人出而反抗,于是美国人有满洲铁路中立的 提议。其办法:系由各国共同借款给中国,由中国将东三省铁路赎回。 在借款未还清前,由各国共同管理,禁止政治上、军事上的使用。议既 出, 日、俄两国均提出抗议。这时候, 因英、美两国欲伸张势力于东北 而无所成,其结果反促成日、俄的联合。两国因此订立协约:声明维持 满洲现状,现状被迫时,彼此互相商议。据说此约别有密约,俄国承认 日本并韩,而日本承认俄国在蒙、新方面的行动。此约立于一九一〇

年。果然,日本于其年即并韩,而俄人对蒙、新方面,亦于其明年提出强硬的要求,且用哀的美敦书迫胁中国承认了。

外力的冯凌,实为清季国民最关心的事项。清朝对于疆土的侵削, 权利的丧失,既皆熟视而无可如何,且有许多自作孽的事情,以引进外 力的深入。国民对于清政府,遂更无希望,且觉难于容忍。在庚子以 前,还希冀清朝变法图强的,至庚子以后,则更无此念,激烈的主张革 命, 平和的也主张立宪, 所要改革的, 不是政务而是政体了。革命的领 导者孙中山先生,是生于中国的南部,能承袭明季以来的民族革命思 想, 目能接受西方的民治主义的。他当一八八五年, 即已决定颠覆清 朝,创建民国。一八九二年在澳门立兴中会。其后漫游欧、美,复决定 兼采民生主义, 而三民主义, 于是完成。自一八九二年以来, 孙中山屡 举革命之帜。其时所利用的武力,主要的为会党,次之则想运动防军。 然防军思想多腐败, 会党的思想和组织力, 亦嫌其不足用, 是以屡举而 无成。自戊戌政变以后,新机大启,中国人士赴外国留学者渐多,以地 近费省之故,到日本去的尤盛。以对朝政的失望,革命、立宪之论,盛 极一时。一九〇五年,中山先生乃赴日本,将兴中会改组为同盟会。革 命团体至此,始有中流以上的人士参加。中山先生说:"我至此,才希 望革命之事,可以及身见其有成。"中流以上的人士,直接行动的力 量,虽似不如下流社会,然因其素居领导的地位,在宣传方面的力量, 却和下流社会中人, 相去不可以道里计, 革命的思潮, 不久就弥漫全国 了。素主保皇的康有为,在此时,则仍主张君主立宪。其弟子梁启超, 是历年办报,在言论界最有权威的。初主革命,后亦改从其师的主张, 在所办的《新民丛报》内,发挥其意见,和同盟会所出的《民报》,互 相辩论,于是立宪、革命成为政治上的两大潮流。因对于清朝的失望, 即内外臣工中,亦有主张立宪的。日、俄战争而后,利用日以立宪而 胜,俄以专制而败为口实,其议论一时尤盛。清朝这时候,自己是并无 主张的。于是于一九〇六年,下诏预备立宪。俟数年后,察看情形,以 定实行的期限。人民仍不满足。一九〇八年,下诏定实行立宪之期为九 年。这一年冬天, 德宗和孝钦后相继而死。德宗弟醇亲王载澧之子溥仪 立。年幼,载沣摄政,性甚昏庸。其弟载洵、载涛则恣意妄为。居政府 首席的庆亲王奕劻,则老耄而好贿,政局更形黑暗。人民屡请即行立 宪,不许。一九一〇年,号称为国会预备的资政院,亦以为请,乃勉许 缩短期限,于三年后设立国会。然以当时的政局,眼见得即使召集国 会, 亦无改善的希望, 人民仍觉得灰心短气。而又因铁路国有问题, 和 人民大起冲突。此时的新军,其知识,已非旧时军队之比:其纪律和战 斗力, 自亦远较会党为强。因革命党人的热心运动, 多有赞成革命的。

一九一一年十月十日,即旧历辛亥八月十九日,革命军起事于武昌。清朝本无与立,在无事时,亲贵虽欲专权,至危急时,仍不得不起用袁世凯。袁世凯亦非有诚意扶持清朝的,清人力尽势穷,遂不得不于其明年即中华民国元年二月十二日退位。沦陷了二百六十八年的中华,至此光复;且将数千年来的君主专制政体,一举而加以颠覆。自五口通商,我国民感觉时局的严重,奋起而图改革,至此不过七十年,而有如此的大成就,其成功,亦不可谓之不速了。

## 第54章 革命途中的中国

语云"大器晚成",一人尚然,而况一国?中华民国的建立,虽已三十年,然至今仍在革命的途中,亦无怪其然了。策励将来,端在检讨已往,我现在,且把这三十年来的经过,述其大略如下:

民国的成立, 虽说是由于人心的效顺, 然以数千年来专制的积重, 说真能一朝涤除净尽,自然是无此理的。大约当时最易为大众所了解 的,是民族革命,所以清朝立见颠覆。而袁世凯则仍有运用阴谋,图遂 其个人野心的余地。民党当日, 亦知道袁世凯之不足信, 但为避免战 祸, 且急图推翻清朝起见, 遂亦暂时加以利用。孙中山先生辞临时大总 统之职,推荐袁世凯于参议院。于是袁世凯被举为临时大总统。民党因 南方的空气, 较为清新, 要其到南京来就职。袁世凯自然不肯来, 乃嗾 使京、津、保定的兵哗变。民党乃只得听其在北京就职。此时同盟会已 改组为国民党,自秘密的革命团体变成公开的政党。孙中山先生知道政 局暂难措手,主张国民党退居在野的地位,而自己则专办实业。然是时 的国民党员,不能服从党纪,不听。二年四月八日,国会既开,国民党 议员,乃欲借国会和内阁的权力,从法律上来限制袁氏。这如何会有 效? 酝酿复酝酿,到底有二年七月间的二次革命。二次革命失败后,孙 中山先生在海外组织中华革命党。鉴于前此以纪律不严而败,所以此次 以服从党魁为重要的条件。然一时亦未能为有效的活动。而袁氏在国 内,则从解散国民党,进而停止国会议员的职务,又解散省议会,停办 地方自治,召开约法会议,擅将宪法未成以前的根本大法《临时约法》 修改为《中华民国约法》,世称为《新约法》,而称《临时约法》为

《旧约法》。又立参议院,令其代行立法权。共和政体,不绝如缕。至 四年底, 卒有伪造民意帝制自为之举。于是护国军起于云南。贵州、两 广、浙江、四川、湖南,先后响应。山东、陕西境内,亦有反对帝制的 军队。袁氏派兵攻击,因人心不顺,无效,而外交方面,又不顺利,乃 于五年三月间,下令将帝制取消,商请南方停战。南方要求袁氏退位, 奉副总统黎元洪为大总统。事势陷于僵持。未久,袁氏逝世,黎氏代行 职权,恢复《临时约法》和国会,问题乃得自然解决。然为大局之梗 者,实并非袁氏一人。袁氏虽非忠贞,然当其未至溃败决裂时,北洋系 军人,究尚有一个首领。到袁氏身败名裂之后,野心军人,就更想乘机 弄权。当南方要求袁氏退位而袁氏不肯时,江苏将军就主张联合未独立 各省,公议办法。通电说:"四省若违众论,固当视同公敌;政府若有 异议,亦当一致争持。"这已经不成话了。后来他们又组织了一个各省 区联合会,更形成了一种非法的势力。六年二月,因德国宣布无限制潜 艇战争,我国与德绝交。国务总理段祺瑞进而谋对德参战。议案被国会 搁置。各省、区督军、都统,遂分呈总统和国务总理,借口反对宪法草 案,要求解散国会。黎总统旋免段祺瑞之职。安徽遂首先宣告和中央脱 离关系。直隶、山东、山西、河南、陕西、奉天、黑龙江、浙江、福建 等省继之。在天津设立军务总参谋处。通电说:"出兵各省, 根本大法,设立临时政府和临时议会。"这更显然是谋叛了。 可如何, 召安徽督军张勋讲京共商国是。张勋至天津, 迫胁黎总统解散 国会而后入, 七月一日, 竟挟废帝溥仪在京复辟。黎总统走使馆, 令副 总统冯国璋代行职权,以段祺瑞为国务总理。祺瑞誓师马厂,十二日, 克复京城。张勋所扶翼的清朝亡。流了无量数有名无名的先烈的血,然 后造成的中华民国, 因军人、政客私意的交争, 而几至于倾覆, 论理, 同为中华民国的人民,应该可以悔过了。然而社会现象,哪有如此简 单?北方的军人、政客,仍不能和南方合作。乃借口于复辟之时,中华 民国业经中断,可仿民国元年之例,重行召集参议院,不知当复辟的十 一天中,所谓溥仪者,号令只行于一城;我们即使退一百步,承认当时 督军团中的督军,可以受令于溥仪,而西南诸省固自在,中华民国, 尝一日中断来?然而这句话何从向当时的政客说起?于是云南、两广, 当国会解散时,宣布径行禀承元首,不受非法内阁干涉的,仍不能和北 方合作。国会开非常会议于广州、议决《军政府组织大纲》,在《临时 约法》未恢复前,以大元帅任行政权,对外代表中华民国,举孙中山为 大元帅。后又改为总裁制,以政务总裁七人,组织政务会议,由各部长 所组织之政务院赞襄之,以行使军政府之行政权。北方则召集参政院, 修改选举法,另行召集新国会,举徐世昌为总统,于七年十月十日就 职。中华民国遂成南北分裂之局。而南北的内部,尚不免于战争。九年 七月,北方的吴佩孚,自衡阳撤防回直隶,和段祺瑞所统率的定国军作 战。定国军败,段氏退职,是为皖、直之战。南方亦因心力不齐,总裁 中如孙中山等均离粤。是年十月,以粤军而驻扎于福建漳州的陈炯明回 粤,政务总裁岑春煊等宣布取消自主。徐世昌据之,下令接收,孙中山 等通电否认,回粤再开政务会议。十年四月,国会再开非常会议,选举 孙中山为大总统,于五月五日就职,陈炯明遂进兵平定广西。是时北 方:曹锟为直、鲁、豫巡阅使,吴佩孚为副。王占元为两湖巡阅使,张 作霖为东三省巡阅使,兼蒙疆经略使。湖南军队进攻湖北,王占元败 走,旋为吴佩孚所败,进陷岳州,川军东下,亦为佩孚所败。十一年四 五月间,奉军在近畿和直军冲突,奉军败退出关。孙中山本在广西筹备 北伐。是年四月间,将大本营移至韶关。陈炯明走惠州。五月,北伐军 入江西。六月,徐世昌辞职。曹锟等电黎元洪请复位。元洪复电,要求 各巡阅使、督军先释兵柄,旋复许先行入都。撤消六年六月解散国会之 令,国会再开。孙中山宣言:直系诸将,应将所部半数,先行改为工 兵,余则留待与全国军队同时以次改编,方能饬所部罢兵。未几,广西 粤军回粤, 围攻总统府。孙中山走上海。岁杪, 滇、桂军在粤的及粤军 的一部分讨陈。陈炯明再走惠州。十二年二月, 孙中山乃再回广州, 以 大元帅的名义主持政务。然滇、桂军并不肯进取东江, 在广东方面的军 事,遂成相持之局。此时北方各督军中,惟浙江卢永祥通电说冯国璋代 理的期限既满,就是黎元洪法定的任期告终,不肯承认黎元洪之复职为 合法。东三省则自奉、直战后,即由三省省议会公举张作霖为联省自治 保安总司令, 而以吉、黑二省督军为之副, 不奉北京的命令。则悉集于 直系旗帜之下。南方如陈炯明及四川省内的军人,亦多与之相结的。直 系的势力,可谓如日中天,而祸患即起于其本身。十二年六月间,北京 军、警围总统府索饷,黎元洪走天津,旋走南方。至十月,曹锟遂以贿 选为大总统,于十月就职,同时公布宪法。浙江宣布与北京断绝关系。 云南及东三省皆通电讨曹, 然亦未能出兵。十三年九月, 江、浙战起, 奉、直之战继之, 直系孙传芳自福建入浙, 卢永祥败走。北方则冯玉祥 自古北口回军, 自称国民第一军。胡景翼、孙岳应之, 称国民第二、第 三军。吴佩孚方与张作霖相持于山海关,因后路被截,浮海溯江,南走 湖北。奉军入关,张作霖与冯玉祥相会,共推段祺瑞为临时执政,段祺 瑞邀孙中山入京,共商国是。孙中山主开国民会议,解决国是。段祺瑞 不能用。段祺瑞亦主开善后会议, 先解决时局纠纷, 再开国民代表会 议,解决根本问题。孙中山以其所谓会议者,人民团体,无一得与,诫 国民党员勿得加入。于是会商仍无结果。是年三月十二日, 孙中山先生 卒于北京。是时北方:张作霖为东北边防督办,冯玉祥为西北边防督 办。胡景翼督办河南军务善后事官, 孙岳为省长。后胡景翼卒, 孙岳改 为督办陕西军务事宜。卢永祥为苏、皖、赣宣抚使,以奉军南下,齐燮元走海外。直隶李景林、山东张宗昌、江苏杨宇霆、安徽姜登选,均属奉系人物。直系残余势力,惟萧耀南仍踞湖北,孙传芳仍据浙江,吴佩孚亦仍居鸡公山。十四年十月,孙传芳入江苏。杨宇霆、姜登选皆退走。孙军北上至徐州。十一月,吴佩孚亦起于汉口。奉军驻扎关内的郭松龄出关攻张作霖,以为日本人所阻,败死。冯玉祥攻李景林,李景林走济南,与张宗昌合。吴佩孚初称讨奉,后又与张作霖合攻冯玉祥,冯军撤退西北。段祺瑞出走。北方遂无复首领。大局的奠定,不得不有望于南方的北伐。

先是孙中山以八年十月,改中华革命党为中国国民党。十二年十一月,又加改组。十三年一月十二日,始开全国代表大会于广州,将大元帅府改组为国民政府。十四年四月,国民政府平东江,还军平定滇、桂军之叛。广西亦来附。改组政府为委员制。十五年一月,开全国代表第二次大会。六月,中央执行委员会召集临时会,通过迅速北伐案。七月,克长沙。九月,下汉阳、汉口,围武昌,至十月而下。十一月,平江西。冯玉祥之国民军,亦以是月入陕,十二月,达潼关。东江之国民军,先以十月入福建。明年,国民军之在湖南者北入河南,与冯玉祥之军合。在福建者入浙江。在江西者分江左、江右两军,沿江而下,合浙江之兵克南京。旋因清党事起,宁、汉分裂,至七月间乃复合作。明年,一月,再北伐。至五月入济南,而五三惨案作。国民军绕道德州北伐。张作霖于六月三日出关,四日,至皇姑屯,遇炸死。其子张学良继任。至十二月九日,通电服从国民政府,而统一之业告成。

中国革命前途重要的问题,毕竟不在对内而在对外。军人的跋扈,看似扰乱了中国好几十年,然这一班并无大略,至少是思想落伍,不识现代潮流的人,在今日的情势之下,复何能为?他们的难于措置,至少是有些外交上的因素牵涉在内的。而在今日,国内既无问题之后,对外的难关,仍成为我们生死存亡的大问题。所以中国既处于今日之世界,非努力打退侵略的恶势力,决无可以自存之理。外交上最大的压力,来自东北方。当前清末年,曾向英、美、德、法四国借款,以改革币制及振兴东三省的实业,以新课盐税和东三省的烟酒、生产、消费税为抵。因革命军起,事未有成。至民国时代,四国银行团加入日、俄,变为大国,旋美国又退出,变为五国,所借的款项,则变为善后大借款,这是最可痛心的事。至欧战起,乃有日本和英国合兵攻下胶州湾之举。日本因此而提出五号二十一条的要求。其后复因胶济沿路的撤兵,和青岛及潍县、济南日人所施民政的撤废,而有《济顺高徐借款预备契约》及胶

济铁路日方归中、日合办的照会,附以"欣然同意"字样,致伏巴黎和会失败之根。其后虽有华盛顿会议的《九国公约》,列举四原则,其第一条,即为尊重中国的主权独立和领土及行政的完整,然迄今未获实现。自欧战以后,与德、奥、俄所订的条约,均为平等。国民政府成立以来,努力于外交的改进。废除不平等条约,已定有办法。关税业已自主。取消领事裁判权,亦已有实行之期,租借地威海卫已交还。租界亦有交还的。然在今日情势之下,此等又都成为微末的问题。我们当前的大问题,若能得到解决,则这些都不成问题;在大问题还没解决之前,这些又都无从说起了。在经济上,我们非解除外力的压迫,更无生息的余地,资源虽富,怕我们更无余沥可沾。在文化上,我们非解除外力的压迫,亦断无自由发展的余地,甚至当前的意见,亦非此无以调和。总之:我们今日一切问题,都在于对外而不在于对内。

我们现在,所处的境界,诚极沉闷,却不可无一百二十分的自信心。岂有数万万的大族,数千年的大国、古国,而没有前途之理? 悲观主义者流: "君歌且休听我歌,我歌今与君殊科。"我请诵近代大史学家梁任公先生所译英国大文豪拜伦的诗,以结吾书:

希腊啊!你本是平和时代的爱娇,你本是战争时代的天骄。撒芷波,歌声高,女诗人,热情好。更有那德罗士、菲波士荣光常照。此地是艺文旧垒,技术中潮。祇今在否?算除却太阳光线,万般没了。

马拉顿前啊!山容缥缈。马拉顿后啊!海门环绕。如此好河山,也 应有自由回照。我向那波斯军墓门凭眺。难道我为奴为隶,今生便了? 不信我为奴为隶,今生便了。

卅,九,一八于孤岛