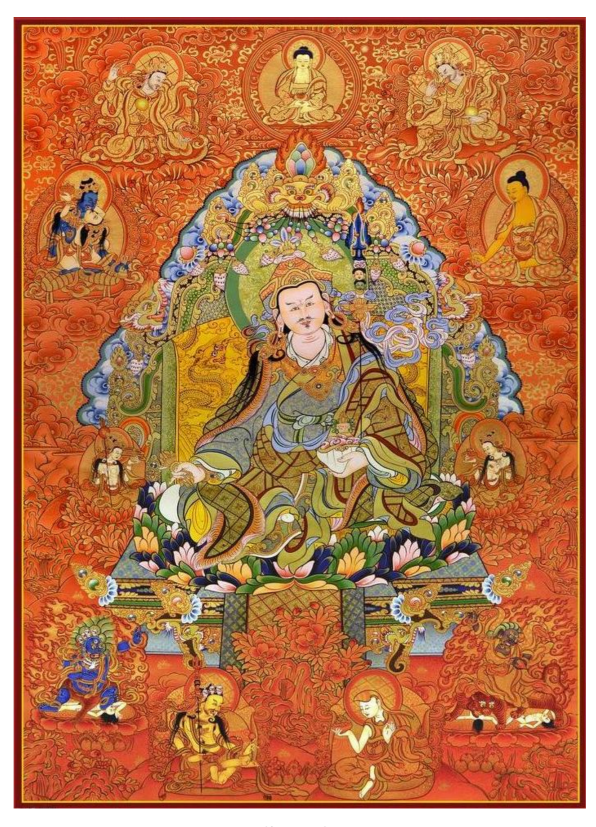


莲花生大士 造孙 景风 译 元音老人 评释



莲花生大士

# 景 目

| 第一 | 一部分 绪说1                     |
|----|-----------------------------|
|    | 一、翻译缘起2                     |
|    | (一) 离苦得乐、三身四智2              |
|    | (二) 三界唯心、万法唯识20             |
|    | (三) 禅、净、密三宗的修法32            |
|    | (四)朝闻道,夕死可矣48               |
|    | (五)中有闻教得度释义57               |
|    | 二、卷头语79                     |
|    | (一)中有的种类79                  |
|    | 1. 生处中有(亦名处胎中有)79           |
|    | 2. 梦境中有80                   |
|    | 3. 静虑中有(亦名禅定中有)80           |
|    | 4. 死位中有81                   |
|    | 5. 法性中有81                   |
|    | 6. 轮回中有81                   |
|    | (二) 密法成就的种类81               |
|    | 1. 即生成就82                   |
|    | 2. 中有成就84                   |
|    | 3. 转身成就88                   |
|    | (三)本法是中、下根人,凡夫或大罪者最方便的解脱法89 |
|    | (四)本密法的殊胜功德95               |

| (五) 度亡时期注意事项十四条101                  |
|-------------------------------------|
| 第二部分 正文137                          |
| 正编上卷 死位中有与法性中有138                   |
| 【初】 前导140                           |
| 一、颇哇法143                            |
| 二、诵法须知145                           |
| 【次】 正述148                           |
| 三、诵法实施148                           |
| 第一章 命终时变化状态169                      |
| 第一节 死位中有教授169                       |
| 甲、初期中有第一光明指授169                     |
| 四、行法须知170                           |
| (1) 指示明光寻求大道文(此文在外气将断未绝前念诵之)170     |
| (2) 四大融入指示文(此文在处气未断以前合前(1)文同时念诵)172 |
| (3) 发心证认死位明光文(此文在外气将断时,连同前(2)后(4)两文 |
| 念诵之)173                             |
| (4) 明光直指教授(此文在亡者外气将断未绝时,附耳念诵多次)174  |
| 乙、二期中有第二明光指授175                     |
| (5) 本尊道场观(此文在亡者气断之后约半小时起,为之多次念      |
| 诵)176                               |
| 第二节 法性中有指授177                       |
| 丙、三期中有指授177                         |
| (6) 法性中有指授及六句要偈(此文在亡者四日以前,尽力为之多次念诵) |
|                                     |

| (7) 令县认识本米囬目教授(此义任匸者死后四日削,多次念埔)179 |
|------------------------------------|
| 第二章 法性中有业力幻象180                    |
| 丁、初周证入寂相部尊180                      |
| 第一日诵法(亡者在死后第五日,此日有佛两尊前来接引)180      |
| 第二日诵法(在亡者死后第六日,此日有佛六尊前来接引)181      |
| 第三日诵法(在亡者死后第七日,此日有佛六尊前来接引)182      |
| 第四日诵法(在亡者死后第八日,此日有佛六尊前来接引)184      |
| 第五日诵法(在亡者死后第九日,此日有佛六尊前来接引)186      |
| 第六日诵法(在亡者死后第十日,此日共有佛四十二尊俱来接引).187  |
| 第七日诵法(在亡者死后第十一日,此日有持明十佛前来接引)191    |
| 戊、次周证入怒相部尊194                      |
| 第八日诵法(在亡者死后第十二日,此日有佛六尊前来接引)196     |
| 第九日诵法(在亡者死后第十三日,此日有佛二尊前来接引)197     |
| 第十日诵法(在亡者死后第十四日,此日有佛二尊前来接引)198     |
| 第十一日诵法(在亡者死后第十五日,此日有佛二尊前来接引)199    |
| 第十二日诵法(在亡者死后第十六日,此日有佛二尊前来接引)199    |
| 第十三日诵法(在亡者死后第十七日,此日有佛十六尊前来接引)201   |
| 第十四日诵法(在亡者死后第十八日,此日有佛三十六尊前来接引).203 |
| 己、综述本法之胜妙功德207                     |
| 正编下卷 轮回中有教授209                     |
| 第一章 死后之境界209                       |
| 甲、中有身之生起及其特能209                    |
| 【导示一】210                           |
| 【导示二】211                           |

| 【导示三】      | 211 |
|------------|-----|
| 【导示四】      | 212 |
| 乙、中有身特殊状态  | 212 |
| 【导示五】      | 212 |
| 【导示六】      | 213 |
| 【导示七】      | 213 |
| 【导示八】      | 214 |
| 【导示九】      | 214 |
| 丙、冥界裁判情景   | 215 |
| 【导示十】      | 215 |
| 【导示十一】     | 217 |
| 丁、转移一切心念力  | 217 |
| 【导示十二】     | 217 |
| 戊、六凡道劣光现前  | 219 |
| 【导示十三】     | 219 |
| 第二章 转生方式   | 220 |
| 己、避免生死闭塞胎门 | 220 |
| 【导示十四】     | 221 |
| 【导示十五】     | 222 |
| 【导示十六】     | 223 |
| 【导示十七】     | 223 |
| 【导示十八】     | 225 |
| 【导示十九】     | 225 |
| 庚、选择胎门     | 226 |

| 【导示二十】               | 227 |
|----------------------|-----|
| 【导示二十一】              | 228 |
| 辛、迁识往生及转生人道选择法2      | 229 |
| 【导示二十二】2             | 230 |
| 【导示二十三】              | 230 |
| 【导示二十四】2             | 231 |
| 【后】 结归2              | 233 |
| 中有教授听闻解脱密法附编2        | 235 |
| 大悲怙主四臂观音简明观诵法2       | 235 |
| 启请诸佛菩萨加被偈(此文在施法前念诵)2 | 238 |
| 救脱中有怖畏险峡偈(此文在施法前念诵)2 | 239 |
| 中有六纲(此文在施法前念诵)2      | 242 |
| 中有救怖愿偈(此文在施法前念诵)2    | 243 |
| 莲花生大士不二启请颂2          | 246 |
| 法身普贤如来双尊暨传承诸师启请救怖颂2  | 247 |

# 第一部分 绪说

今天, 有无上胜缘, 和诸上善人共同研究佛法。诸位切莫看轻 自己,因为一切众生均具如来智慧德相,只要我们发心、修法,知 道世间一切相都是假的,都不可得,不去追求,回心向善,自度度 他,就是大菩萨。我们平常说:"人身难得,佛法难闻。"是呀, 试看六合之内、宇宙之中的芸芸众生,得人身者能有多少啊?!胎、 卵、湿、化四生不知道有多少,就像大地的土那么多,得人身者只 如一指甲里的土,真是少得可怜;可那些昆虫、蚂蚁遍地都是,还 有我们平常喂鱼的鱼虫,用网一兜不知道有多少。所以说"人身难 得"真是不错!而既得人身又能听到佛法的人有多少呢?那就更少 了。整个世界这么多人,没有多少人能听到佛法,即或能听到佛法, 而能听到大乘了义的经文就更少了: 听到大乘佛法而又能发心实修, 证得本性的又更少了! 大部分信佛者只是接触佛法的边缘, 烧烧香, 拜拜佛, 求点福报, 种点善根, 只能作为将来修法成道的资粮。真 正能了解佛法的真义,又能按之实修的,真是凤毛麟角了。今天我 们讲的这部《中有教授听闻解脱密法》,是密教中的密中密,是不 轻传的秘密法宝,是不需要经过修行就能成就的大法。一般净土宗、 禅宗、密宗,都要经过修禅观、打坐、入定才能把妄想歇下来,打 开本来亲见佛性,而这部法,不需要这样修行,你只要懂得成佛了 生死是怎么一回事,得到这个秘诀之后,到临终时就可以解脱了。 所以这是密中密的无上大法。

我们今天能有幸听到这个法,真是多生历劫所种善根得的福报。 在未讲此法之前,我们先看看"翻译缘起"和"卷头语"。了解一 下这个法的流传经过和修习本法所必需具备的基本知识,我们明白 之后,就会知道它的珍贵之处。

## 一、翻译缘起

### (一) 离苦得乐、三身四智

我们大家活在这个世上,天天有人生,天天有人死。长寿者一百多岁,短寿者十几年,还有的生下来就死了。人的一生一世,虽有些长短不同,但都是一转眼就过去了。那么,人生从什么地方来?死了又到什么地方去了呢?大家都不知道。所以生死是个大事!佛就为这个大事因缘出生于世,指点我们的迷津。让我们知道生从何来,死往何去,打破这个迷闷的疑团,打破这个哑谜。

没有智慧的人,他也不知生从何处来,死到何处去。他既不管,也不会去研究这个问题。他以为生到这个世上来,就是穿衣吃饭、娶妻生子的,就这样糊里糊涂的混过了一生。从前梁启超曾就这个问题问大家: "人生到这个世上来究竟是为什么?"是叫你来穿衣吃饭的吗?难道这个世上的饭太多衣太多,没人吃无人穿,叫你来吃来穿的吗?可见不是!是要你来娶妻生子繁衍后代吗?要是只为娶妻生子的话,那等于粪坑里的蛆一样,又有什么意义!显然不是那么一回事。那究竟是为什么呢?但愚者无知,也不知研究。就这么从梦中来,到梦中去。糊里糊涂转眼几十岁、乃至一百岁,人生一世就这样昏昏沉沉地混过去了。

在我们人类,想研究人生宇宙真理,打破这生死迷团的人,确是少数。大部分人只知道升官发财、赚钞票、娶老婆,生活过得舒

服一点,能享受,就满足了,从不知研究人生宇宙的真理和人生于世的价值所在!有智慧的人就不甘迷闷,要研究研究我们人究竟是从什么地方来的?死了又到什么地方去?这个宇宙又是怎样形成的?他要得出一个正确的答案,所以就产生了哲学。古今中外很多杰出之士纷纷研究这个世界、人生的由来,但是他们费尽心机、竭尽脑力,得不到一个真实正确的答案。有的说唯心,有的说唯物;有的说一元,有的说二元。但究竟是怎么一回事?得不到真实的结论。只有佛陀能指点迷津,能打破这个哑谜,能正确地告诉我们人生宇宙之由来。今天我们能听到这大乘了义的佛教秘密经典,真是无上的福报。这个福报不是世间的洪福可比的,所谓洪福,就是地位高一些,收入多一些,生活得舒服一些。但是你生活得再好,也离不了生、老、病、死。到时还是赤裸裸地去了。钞票再多,一分钱也带不走。只有研究佛法之后,明白了这个真理,明白了人究竟是怎么一回事,从而脱出这生死的圈套,这才是了义的大福报。

很多聪明人在做学问上走不通,得不到答案时,就在宗教上来研究,看看是不是能得到一个真实的答案。"人究竟是从什么地方来的?"不同的宗教说法各别。基督教说:"是上帝创造的。"伊斯兰教说:"是真主创造的"。但是要真正再深究一下,上帝创造了我们大家,那么上帝又是谁创造的呢?就无法解答了。所以,只有佛法说的透彻,不是谁创造谁。佛法告诉我们:无始以来就有这个佛性(无始就是没有开头)。这个佛性是什么呢?就是我们见闻觉知的能量,就是我们见闻觉知的性能。我们以六根(眼、耳、鼻、舌、身、意)对六尘(色、声、香、味、触、法),根尘相对,就起知觉。所以眼见色、耳闻声、鼻嗅香臭、舌尝味道、身体就是对外边环境的触觉、第六意识大脑就起知觉和分别。所以说意属知、身属觉、眼属见、耳属闻、鼻属嗅、舌属尝,这些就是见闻觉知的

性能。这就是我们的本性。这个本性人看不见,就以为没有。其实这个性能就像电,我们把电线接好,电灯泡装好,开关一开,灯就亮了。但这个电看不见,我们的大脑神经就像电线一样,靠这个性能来起作用。假如我们一口气不来,就是气断了,大脑神经还在,但它却不能起作用了。所以禅宗人在修法的时候就参: "念佛是谁?",这个佛究竟是谁念的呢?是你念的,把什么东西称作你呢?把身体称作你还是把思想称作你?

这个身体不是你,因为身体只是你住的房子。佛性一走,离开身体以后,你的身体就不会念了。那么,思想也不是你,因为思想是外界客观环境在人脑中的反映。没有外界的客观环境,就没这个思想了。身体不是,思想也不是,那么究竟是谁呢?把这个话头在心里思索,就起了疑情,就把你的妄念割断了。就在能所双亡的时候,回光自见,就看到这个无相的佛性。这个佛性虽然是无相,但是它有功能。还是有啊!所以我们研究来研究去还是佛法讲的是真理。为什么呢?因为它必须经过实证,才得真实受用。我们做功夫做到妄想断了,妄念绝了,即前念已断,后念未起的真空时,它一丝不挂,一尘不染,但是了了分明,非同木石,这个"了了分明"的是什么?这就是我们的知觉性,就是我们无所不能的性能!也就是大家时刻想明心见性的佛性呀!我们如果在这上面着眼,明悟了,体会了,再能在境上锻炼,顺境不喜,逆境不恼,对境无粘染、爱嗔、取舍之情,就叫"开悟"!因佛法有办法叫我们打开迷团,亲自见到这人生宇宙的本性,所以佛法是人生唯一正确的指南。

佛教是无神论者,和其它宗教讲的不同。佛教不讲上帝或神来创造、支配我们,而是自己支配自己,自己创造自己,所以叫"一切唯心造"。而其它宗教都有个至高无上的真神或真主来支配你。 有不明白的人说:"佛教不是说人死了之后有十殿阎罗吗?由阎罗

王来判决你,那不就是由阎罗王来支配、发落你了吗?"不是!那 是误会了。实际上是我们自己支配自己。造善业的有善报,到好的 地方去。造恶业的,就要受恶报,到坏苦的地方去。并不是阎罗王 来支配你。阎罗王就等于我们的公安局。比如我们没做犯法的事情, 公安局能来干预我们吗?假如你做了犯罪的事情,公安局就对你不 客气,要来抓你判刑了。所以一切都是自己支配自己,不是谁来支 配你的。我们说造十善就生天,贪嗔痴具足造恶就下地狱。都是你 自己造的。十法界就是一心。十法界是指四圣六凡(四圣:即佛、 菩萨、辟支佛、罗汉; 六凡; 即天人、人、修罗、地狱、饿鬼、畜 牲)。这十法界都是我们一心创造的。佛教讲的"因果轮回"就是 告诉我们:要懂得"种瓜得瓜,种豆得豆"的因果律,要怕受果报, 首先在因地上不要造业。凡夫是不怕造因,只怕受果。菩萨是只怕 造因。他不造因,就不会受果。比如我们现在做了犯法的事情,就 造了恶因,那就一定要吃官司,受审判坐监牢。我们没有干坏事, 就不会受这个恶果了。凡夫不是这样,他只怕受果,不怕造因,为 了达到他享受的目的,不择手段造恶业,所以社会上就有许多犯法 的事情。于是就有了《刑法》、《民法》等等的法律制裁手段。实 际上人们就是因为执着这个色身为我,才要尽情享受,尤其现在这 个世界, 科学昌明, 物质丰富, 有很多的享受, 而人的物欲高涨、 欲壑难填,有了这样,还要那样,都是高消费。自己没有这个收入, 就免不了要做犯法的事情。因此社会上犯法的事件层出不穷, 皆由 于此。由于我们错误地认这个色身为我,于是就产生了造业的因, 生出了妄情, 又因为这个虚妄的情见, 就随情造业, 随业受报, 生 死轮回,无有了期。可见佛教讲的"因果轮回"是颠扑不破的真理。 与科学家研究出来的"因果律"一样,是真实可信颠扑不破的。

佛教讲的"无常迅速",就是告诉我们,人生如朝露,短暂得

很。活一百岁,看上去是长寿了,其实一眨眼就过去了。比如我们 现在都几十岁了,回想当初,就好像刚发生一样,几十年一下就过 去了。所以快的很。佛看我们就好像朝生暮死一样。我们这里一百 年,在天人看来,只是一会儿工夫。假如我们在兜率天,那里的一 天,就是我们这里的三百多年。我们这里一个人能活四百岁吗?假 如有,也很少,不过在他们看来,也只有一天哪!人生苦短,很快 就要走了,我们该怎么办呢?不好好用功修法,以期了生脱死,对 得住自己来这个世上走一遭吗?! 佛讲的种种警策的话,都是给我 们敲警钟,让我们赶快用功,不要错过这难得的人生!因此,不要 再执着这个色身,这个色身不是我们自己,它只不过是我们住的房 子,真人是我们的佛性。佛性就是我们刚才讲的见闻觉知的性能。 要保护这个性能不被客尘烦恼所粘染。客尘烦恼,就是我们刚才讲 的"色、声、香、味、触、法"。"客尘"就等于是灰尘,它不是 主人, 所以叫客。我们粘在上面, 要享受, 要达到满足欲望的目的 而不择手段,那就坏了。所以佛教就是要我们明白"因果轮回"、 "无常迅速"的道理,从而改造人生,做一个真实的人,做一个符 合人格的人, 更由此而超越人成佛。人生是不久长的, 须赶快放下 来,不要追逐物境,让我们回归原来的一丝不挂、赤裸裸、净洒洒 的净境,以免枉受生死轮回之苦。我们现在都是颠倒妄想而不自觉。 佛在腊月初八,夜睹明星悟道之后说:"奇哉!奇哉!一切众生都 具如来智慧德相"。为什么不自见呢?都是因为妄想颠倒执着之故 而迷盖了本来。我们现在都是在妄想、颠倒、执着之中。佛警策我 们要一切放下,等于当头敲我们一棒,叫我们赶快梦醒。

我们人一生的过程,就是连续不断的苦。所谓生、老、病、死、苦,生下来的苦大家可能忘记了。试看小孩生出来都是"哇"的一声哭叫着,没有哈哈笑的。为什么没有笑的呢?因为他在母胎的时

候,都是暖烘烘的,皮肤很嫩,不接触外境。一出娘胎,冷空气一 刺激他,像针戳一样的痛。他在母胎里本来是头朝上的,要生出来 的时候, 头要先下来, 翻一个颠倒, 从母亲的骨盆里挤出来, 像在 两座大山的夹缝中挤出来一样,孩子很痛苦,所以都是哭着出来。 小孩苦,大人也是苦。在产房里母亲也都叫啊,痛得要死。老了也 是苦,眼睛花了,看不见了;耳朵聋了,听不清了;牙齿落了,吃 东西咬不动了。身体老化,精力衰颓,要依靠别人来服侍,就不自 由,不自在了。一旦生了病,就更苦了。大家都知道生个小小的牙 病都疼得不得了。俗语说: "牙痛不是病,疼起来要性命!"何况 是别的大病呢?要是生了癌症什么的,那就更痛得不得了了!我曾 看到一个生癌症的人,最后痛的满床滚,所以病是人生最苦的事。 讲到死,那就更苦了。死的时候是四大分散,犹如生龟剥壳,苦不 堪言。我们人的身体,是以地、水、火、风四大相聚而成的。死的 时候, 先是地大分散。地大分散时, 像泰山压到身上一样, 沉重气 闷得透不出气来,因之家人搬他都搬不动: 水大分散像整个人浸到 水里面一样,潮湿得难受:火大分散时人浑身发烧,临死的人两个 颧骨都烧得通红,这是火大分散的征兆;风大分散就更苦了,犹如 大风把地皮一层层吹掉了一样, 病人的感觉就像用刀把皮肉一层层 削掉一样的痛苦,到后来呼吸要断时,只有出气,没有进气,而且 有一口海底痰闷在喉咙里, 使呼吸不得, 最后这口痰一落就断气了, 痛苦的很。所以人的一生,生、老、病、死都很苦啊! 当然,我们 还有其它的苦,什么"求不得苦"、"爱别离苦"、"怨憎会苦" 等等,就不去讲它了。

孙景风居士说: "有些人专为'怖畏生死'而学佛的。又有一类发大心学佛的人,体会到六道众生,都是我过去的父母,沉沦苦海,头出头没,无有出期。因而要依大乘教义,无我精神,由'观

无常',了生死,进一步发现四无量心,学六度万行,行菩萨道, 愿众生都成佛"。这里就讲到我们发心学佛,是有种种不同的原因。 有的是害怕生死来学佛的,现在活着将来死的时候要痛苦,死了以 后要到什么地方去呢?也不知道,还是来学佛吧,找个归宿。比如 现在修净土宗,将来可以往生到西方极乐世界。有的人是为了救度 众生而发心的。所以,佛教有五乘的区别:第一是凡夫乘,他只知 道做好事,不做坏事,也不想了生死,也不知道怎样了生死。比如 庙里面初一、十五烧香拜佛的人很多,他们没有真正了解佛法是怎 么一回事, 也不知道了生死, 只沾了点佛法的边, 这就叫凡夫乘, 也叫人天乘。第二就是罗汉乘,有的人是专为自己了生死而修行的, 知道生死可怖,无常迅速,为赶快脱离六道轮回而发心修行,这就 是罗汉乘。第三是辟支佛乘(或缘觉乘),与罗汉一样,只顾自了, 但比罗汉聪明,见微知著,从因悟果,所以他们修的法是十二因缘, 不像罗汉修四谛法门由果究因。他们在无佛出世时,见花开花落即 悟空苦无常而证道, 所以较罗汉略胜一筹。第四就是菩萨乘, 是为 救度众生而发心修行的,因看到世间大众都是生、老、病、死苦, 为使大众都能解脱, 先发心自己修行, 自己先解脱出来, 然后再救 大众。比如有人掉到黄浦江里,你想救他,可自己又不会游泳,怎 么救? 所以要先学会游泳, 再学会救生术。光会游泳不会救生术还 不行,你救他的时候,他会把你拼命抱住,你自己就游不动了。是 故佛法有六度万行,就是讲怎样救度众生的,让人知道度人的方法。 先自度再度他,这就是菩萨乘。第五是佛乘,明白一切众生都有这 个无漏智性,和佛无二无别。同释迦牟尼佛、药师佛、阿弥陀佛等 都一样没有分别。我们只因妄想执着,误认色身为我,不知道这个 知觉性就是我们的法身。现在应赶快回头,一切放下,恢复自己本 有的智慧德相,圆成佛果,这就是佛乘。所谓佛教有五乘区别,实 则都是一心所造,就是由于大家发心程度不同,佛教才分为五乘。

佛教育我们只有一真法界——佛性是真,其它一切都是虚假, 都是无常的。我们住的这个地球也不例外,它在成、住、坏、空四 个劫中轮回生灭。成、住、坏、空各是一个中劫,一个中劫合二十 个小劫而成。四个中劫为一个大劫,一个大劫一过,地球就要坏了。 科学家也说,将来地球要和别的行星相撞,发生大火被烧毁。佛经 也讲到是大火烧坏地球。现在就不去讲它了。总而言之,一切无常, 无可执取。所以学佛就是"观无常",也就是叫我们一切放下,不 要执着,根本没有长久的、真实的东西。我们生在这个世界上,长 寿者一百多岁,转眼就过去了,何况长寿并不多见,又何必斤斤计 较于声、色、货、利,而不宽恕对人呢?!比如我们乘汽车,被别 人碰一下就吵起来了。人家不是有意碰你的,不要这么斤斤计较。 我见报上有一段记载,很发人深思:一位体育记者去国外采访,因 为走路走的太急,不小心,一脚踩在一位外国老者的脚上。这位外 国老者反过来向他道歉:"对不起、对不起,是我走的慢,阻碍了 你,假如我走快点,你就踩不着我的脚了"。这位记者只觉得脸红。 因为是他踩了别人,人家反而向他道歉。看!人家有这么高的修养。 假如我们都有这样的精神,这个社会就安宁了,就不会发生争吵了, 学佛就是教育我们做个符合人格的人, 更向上, 做个超人, 大家都 有高尚的情操,时时处处都能退己让人。这样社会安宁,国家富强, 世界也不会发生战争了。所以佛教对整个世界都是有好处的。因此, 时时刻刻要观我无常,我们都是到这个世界上来做客的。诗人李白 说: "夫天地者,万物之逆旅;光阴者,百代之过客"。天地是个 大旅馆,我们不过在里面住一下就要离去了,为什么不讲礼貌,执 着不放,不宽待别人呢?! 所以学佛要退己让人,把自己的一切执 着、贪、嗔、痴、慢、疑消尽,才能成道。我们之所以有贪心,就 是因为误认色身为我,要享受,想长寿。秦始皇当了皇帝之后,想 长寿,永远享受做皇帝的乐趣,派人觅仙丹,正是贪心的幻现,现 在社会不安宁,贪污、贿赂风盛,也是贪心在作祟,我们假如醒悟了一切皆幻,不可得,还贪什么?还是尽一己之力,为大众谋福利,积点德吧。俗语说的好: "留万金于子,不如积德贻子一经"。这是告诫后人留金钱给子孙不好,不如教诫后人造福积德好。如我们知道一切虚幻无常就不贪取执着了,不执着就放下了,放下就心空了,心空本性就现前了,也就了生死了。这是很简单的道理。懂得这个道理很容易,但做起来就不那么简单了。因为执着的习气太深了!让你放,你放不下来。所以我们时时刻刻要学习锻炼,与自己作斗争,才能慢慢地将这执着的旧习渐渐消尽。

大乘佛教的四弘誓愿就是:法门无量誓愿学;烦恼无尽誓愿断; 众生无边誓愿度;佛道无上誓愿成。要发这四弘誓愿,时时刻刻、 兢兢业业的督促自己用功。不只是为自了。六度万行就是施、戒、 忍、精、禅、慧。

第一个就是布施。为什么要修布施呢?就是要断掉我们的吝啬心,执着心。我们都执着吝啬得很,不肯舍。肯舍那么心量就大了。

第二是持戒,是指戒心不动。如果你心常常在动,妄念丛生就 不行。

第三是忍辱,并不是说我们要发火了,硬压制自己把这股火气 捺下去。不是!那样肝火旺会生病的。那怎么办呢?要观空,一切 都不可得,连"我"也没有。既无我,哪有辱呢?没有我谁来受这 个污辱?如此观察,即如《金刚经》所说:"无我相、无人相、无 众生相、无寿者相"。无人、我,辱从何来?既无辱又何须忍呢? 不忍之忍,是为大忍。因为一切都没有,一切色相都是因缘合成。 "因缘所生法,我说即是空"。因为一切事物本身没有,都是因缘 相聚之后才有的。所以就不要再着相了,不着相,那么你心就空了, 心空了辱也就没有了。

第四是要精进。修法、学佛就是要精进。如何精进呢?就是勤 除自己的妄习。所以净土宗一天要念几万遍佛号,就是为扫除我们 的妄想、妄念。因为我们妄想不停,妄念多端。一天到晚妄念在脑 筋里转,没有停的时候。只有坐下来念佛的时候才看见妄念。这个 念头起了,那个念头来了。当你忙忙碌碌的时候,看不见妄念,还 以为没有妄念。实际是妄念不停, 你没有看见。这就犹如一杯浑水, 浑的时候, 你看不见泥沙, 待泥沙沉淀下去, 上面水清了, 才能看 见泥沙。所以,当我们妄念、妄心清静下来,才能看见妄念在不停 的动。我们打坐、念佛看见妄念是好事。因为心逐渐清静了。有人 说他打坐时看见妄念不好,还是不打坐好。不打坐看不见妄念,看 不见妄念他以为就没有。不是! 妄念永远不会息, 不会停。所以我 们做功夫要精进不懈,朝于斯,夕于斯,流离于斯,颠沛于斯。时 时刻刻观照,念头一起就看见它,不跟它跑。我们果真能这样精进 不懈地做功夫,不过三、五年,就能打开来,见到自己的本性。有 人修行许多年也不行,这是什么缘故?就是时时刻刻还在动念头, 没有看住它,没有精进。假如时时刻刻看住它,只要三、五年就一 定会把念头歇下来,一定会把身、心、世界化空,再经不断地在事 境中锻炼, 勒除习气, 最后定能打成一片。肯定的! 所以我们说修 心中心法的人, 要时时刻刻打坐。并不是打坐两小时后, 下坐就放 野马,任妄念蠢动,而须绵密观照,看住妄念不跟它跑。"打坐" 打什么? 打是打妄念, 要看见念头起处不跟它走, 坐就是见本性。 要时时刻刻见本性才行。这个性能如影随形,要离也离不开。傅大 士说: "夜夜抱佛眠,朝朝还共起。"夜夜睡觉是抱着佛,早上也 是抱着佛一起起来。说明自性离不开啊!只要我们真肯用功,精进 不懈,三、五年保你们成就。假如不是这么精进,有修无修的,高 兴的时候打一坐,不高兴的时候,就不坐了。或者打坐时胡思乱想,一面念佛持咒,一面脑筋里妄念不停地转,那有何用?!我们打坐,必须死心塌地的放下一切,如大死人一样,只"心念耳闻"地绵密持咒,才有入处。心念,不是嘴巴念,而是大脑思想在念。耳朵要听清楚你念咒念佛的声音。要盯住这个声音。憨山大师说:"我们念佛持咒时,要像推重车上山,极力追顶"。推重车上山,不是轻车下山!推轻车下山,你不用费力气,"呼——"就滚下去了。车子装上很重的东西要往山上推,你不用力气能推上去吗?推不上去呀!所以念佛持咒,要像推重车上山一样用力顶。光是两个小时打坐不算数,下坐要时时观照,念起不随,三、五年保你见性。如果你们这样用功不成就,你来骂我!这句话也不是我说的,是大祖师们讲的。是经过实践证明的。

第五是禅定。因精进不懈之故而得禅定。禅定是指对一切境界不迷惑,心不动摇,看见好的不爱,不是看见好的,心就"呼呼"乱动,想得到它,据为己有。看见不好的,逆己的事情就烦恼。心真空了,就常摄在定,遇事不惑了。说到定并不是坐在那里死了不动,更不是不能担任大事,而须照常的讲话,照样的工作,照样的走路。只是虽做一切而心不动摇。等于镜子照东西一样。镜子里面显现各种影相,但镜子不动。镜子没有说这个好我要,那个不好我不要。镜子它不分别,只是照物,什么东西来了就照什么。东西是长的就现长相,是短的就现短相,是方的就现方相,是红的就现红色,是蓝的就现蓝色,它不取不舍,毫无分别,这就叫"现量境"。这个现量境,就是我们的本来面目,大家修行,都为了要见性,要见本来面目。这尊贵的性——本来面目究竟在什么地方呢?它不在别处,就在当人面前放光。我们只"啪"的一切放下,虽一念不生,却非如木石无知,而是了了分明。这了了分明的灵知,就是大家的

本来面目啊!!我们于明见此性后,须时时刻刻保护这个本来面目,在荣誉或毁谤面前不动心,不理睬它,保护这个现量心。等保护纯熟了、圆满了,就不要保了,任它随缘自在,就成就大道了。所以,佛法讲起来并不难,只要我们肯做,肯放下一切,不懈地与自己斗争下去,必定能成就。

第六个就是慧。就是指由禅定而开的大智慧,明白一切事物的前因后果,明白一切众生生来死去的由来。讲到生死,我们本来不生不灭,没有生死,为什么现在生死偏偏不断地现前呢?这都是识心妄动的缘故。假如我们能对境不生心动念,不趣境,就无生死,所以生死是虚幻的。现在许多修佛法的人,执着死时要有个去处,还要预知去处。其实我们真悟道了,是没有去处的,因为我们未曾死,只随遇而安,随缘度生,逍遥自在,游戏三昧,用何去处!有人说:"你假如开悟了,应该知道死后到什么地方去,叫预知去处。假如不知去处,那就是没有悟道"。这句话听起来好像非常正确,其实还须好好商量。因为真正悟道了,佛性是遍虚空,周法界,不动不摇,无有来去,事事都是它的显现,处处都是它的幻化。要到什么地方去呢?没有地方可去啊!假如有个地方去,岂不是未曾悟道吗?

在本书的后面讲到有两种成就:一种是在死位中有放大光时,如能认识这个光和佛放的光,一体无二,没有两样,这就是我们的本性,那我们当下就解脱了,不需要到什么地方去。另一种是我们心量小,不敢承当,不知道这就是佛性,这就是和诸佛一样的体性,那你可以往生东方或西方去修持,因未悟道还有地方可去。我们真正悟道成就了,是毋须到什么地方去的。

关于涅槃有四种不同的说法。第一种是自性涅槃, 我们的佛性

本来是不生不灭的,不是因身体生而生,因身体死而死。一切众生的自性,法尔如是,本不生灭,亘古长存,叫自性涅槃。第二种是小乘人所证的有余涅槃,就是他们只了分段生死(分段生死就是六道轮回的生死,变易生死就是思想的一生一灭),法见未除,还有尾巴未了。还执着法性的地、水、火、风四大种性为我,思想还没净,还有生死,所以叫有余涅槃。第三种是佛所证的圣果,叫无余涅槃。既除了人我执,又除了法我见,人、法双空,无一毫可得。这种人、法都了,二死齐捐,变易生死,分段生死都了了,就是无余涅槃。第四种是无所住处涅槃。无所住处,就没有住的地方。无处不是,处处都是。所以释迦牟尼佛离开的时候说:"我没有离开你们,我常在你们面前,眼清净的人就看见我了。眼浑浊的人是看不见的"。我们还有烦恼执着,就是眼不清净。假如烦恼执着都了了,妄念不生,就是清净法眼,处处都能见佛。所以我们不要执着于有个方所,有个地方,这才是开大智慧。大智慧云涌,这就是六度万行。

我们要成佛,一定要行菩萨道,广度众生,积累福德,才能圆满圣果。不然,福德不全,功行不满,不能成佛。行菩萨道就是自度度他,自觉觉他。"菩提萨埵"是梵文,简称为"菩萨"。中文意译就是"觉有情"。就是要把自己的情见觉破,并使有情人都能觉悟。我们人都有情见,自己的父母、子女,就尊重爱护。别人的父母、子女就不睬不顾了,这都是私情作怪。尤其是男女爱情,更是生死的根本。我们人为什么有这个身体?就是因为爱欲,即男女的情欲浓厚,才有这个臭皮囊的。这个爱欲不断,生死就不断。"觉有情"即自觉觉他,自度度他,这就是菩萨道。光成菩萨道还不行,还要历劫修行,上上升进,愿众生都成佛,才能圆证佛果。菩萨里面还有很多等级。十信、十住、十行、十回向、十地等等。大菩萨

一一十地菩萨和佛还差一级。作个比方,度众生时,菩萨还有出没 六道之见,还有进彼道、出此道之见未断。佛呢?是尽管出入而未 出入,尽管度众生而未度。佛与大菩萨就相差这么一点。所以觉行 圆满即福德智慧圆满是佛,故又称佛为"两足尊",两足即福德、 智慧圆满具足。觉就是大智慧,行就是救度众生的福德,觉、行都 圆满才能成佛。

佛是具足三身四智的。所谓三身者,第一是法身,第二是报身, 第三是化身。现在我们所修的,都是修法身,就是要打开我们的本 来面目,见到法身,所以净土宗也好,禅宗也好,密宗也好,都是 为证见法身修行。报身要怎样证得呢? 证得报身叫后得智,就是要 度众生积累功德。我们现在打开本来面目,见到法身,这是根本智, 根本如此。后得智就是度众生而得的。众生习性不同,就比如有人 喜欢吃辣的,有人喜欢吃甜的,有人喜欢吃酸的,口味不同。同样 学佛也有凡夫禅、小乘禅、菩萨禅、大乘禅等种种的不同。众生根 性不同, 愿望也不同。那么学的法也不同。度众生的时候, 我们把 这一切法门都学会了,就能应机随缘,就能得心应手而不致格格不 入了。因广结善缘,尽做好事,我们福德圆满就感得报身了。假如 不为众生做事情,我们的福德从何而来呢?不为人类造福,光为自 己,那是自了汉,没有福德。谚云:"罗汉供应薄",光为自己了, 是不能成佛的。所以报身是因地发心,福德圆满后得的果报。《华 严经》说得很清楚,善财童子看见弥勒菩萨(就是我们说的兜率天 的弥勒菩萨)的报身时感叹:多么庄严,多么美好!弥勒菩萨对善 财童子讲:"你根本智是得到了,后得智还没有得到,报身还没有。 我呢?就是度众生的缘故,才福德圆满,感召弥勒阁,感召这个光 明报身"。报身也有两种,一种是自受用报身,一种是他受用报身。 自受用报身就是功德巍巍所感得的大身, 他受用报身就是吸引菩萨

向上用功的,大小不一定,小菩萨现小报身,大菩萨现大报身。菩 萨看到这光明美满的报身,会激发勇猛精进心,更加努力用功,以 希早日也证到这美好的报身。以前,释迦牟尼佛看见另外一尊佛, 入光明三昧叫火光三昧,身相好得不得了,非常羡慕,心想,我也 要有这个报身! 他精进用功,不懈的努力,于是提前七劫成就。所 以,一个人成佛时间的长短,不是一个定数。我们说"三大阿僧祗" 劫成佛,这个阿僧祗,就是不可知之时,时间长短不是一定的,就 看我们怎么做功夫,我们用功勇猛精进,时间就短,如果懈懈怠怠, 因因循循, 时间就长。最好的例子就是阿难尊者, 他和释迦牟尼佛 是同时发心学佛的,等到释迦牟尼佛已经成了果地佛了,阿难尊者 还未开悟呢! 你们看相差多大。《楞严经》就是度阿难的。可见成 就早晚,就看我们怎么用功,懈懈怠怠的不行!阿难尊者是多闻第 一,他只喜欢听这个佛如何讲,那个佛如何讲,听了很多很多,他 知识很丰富, 但没有用功, 所以不行。我们要勇猛用功, 勇猛精进 时间就短了。要证得报身,要得后得智,就要度众生,不然只成个 罗汉果,不得报身。化身呢? 化身圆满自在,变化无碍,是应众生 之机缘而显现的,就像《观世音菩萨普门品》里所说:"应以居士 身得而度者,即现居士身而为说法: 应以室官身得度者,即现室官 身而为说法"。如何证得化身呢?就是功夫要做到微细流注断灭, 什么叫微细流注呢? 就是法相宗所说的五遍行心所(就是作意、触、 受、想、思)中的意,即作意。这个作意最坏,时刻在分别,什么 事情它都要分别,而且它像潜水员一样,在深水底下动,不在上面 动,看不见,动得快的很,要到我们最后做到金刚萨埵定,也就是 大定,才能把这个微细流注斩断。那我们就能现百千万亿化身,度 百千万亿众生了。要圆成佛果,就是要成就这三身。"四智"呢? 就是由八识转的, 叫转识成智, 即转第八识为大圆镜智, 转第七识 为平等性智,转第六识为妙观察智,转前五识为成所作智。八识转

为四智,要分四步,就是六、七因中转,八、五果上圆。我们现在 在事境中做断除习气的功夫,就是转六识、七识。转第六识就是把 我们的分别心, 转成不分别而只观察的心。我们生来就喜欢分别, 这个怎么样,那个怎么样。好的要,坏的就不要,人我是非太多, 一天到晚都在分别当中生活, 所以妄念纷飞, 生死不了。第七识是 传送识,等于我们单位的门房,把六识送来的信息都传到第八识里 去。第八识是储藏识,等于我们的仓库,接受第七识的信息,把它 藏到里面。第八识的种子多得不得了, 多生历劫的种子都在里面。 要把这些种子都断掉,这可不容易,要到十地菩萨才能断光。所以 我们要加紧做功夫。"六、七因中转",就是现在因地修行时须着 力转换,才能进而转八、五识,圆成佛果。也就是说,第八识和前 五识要到后来才能转成大圆镜智而圆证佛果。现在一切众生的第八 识是昏啊,它什么东西都要,不论好坏,它都抓住不放。到大圆镜 智时,它就只照不动了,就不要了。前五识就是眼、耳、鼻、舌、 身。它是对外的。我们平常说:"兄弟八个一个痴",第八识是痴, 不管好坏它都接受。"五个门前做买卖",就是我们的眼、耳、鼻、 舌、身。眼贪色,耳闻声,鼻嗅香,舌尝味,身触境,都是对外的。 "一个往来传消息"就是第七识,接受前面六识传给它的信息,送 往第八识里藏起来。"其中一个最灵利"就是第六识,势力最强。 所以要圆成三身四智才能成佛,不是一悟道就成了,还差得远呢! 要好好用功才行。

佛教的根本是大乘教义,不是小乘教。小乘教是为自己,大乘教是为大家。"愿众生先我成佛",是大心菩萨。你们大家都先成佛,我最后成佛。就要这样发心。现在的人不是这样想,别说成佛了,就是一点小利益,都争先恐后往前抢,哎哟!我第一个,我第一个,排队我站第一个,他要捷足先登,这就是凡夫心。所以学佛

心量要大,越大越先成佛。要发大心,才合乎佛教为法为人的精神。

前面这些道理,都是佛教徒容易知道的,但是生死问题如何解 决呢?学佛从何处下手呢?使很多学佛人都感到茫然。有一些老太 公、老太太只知道念佛烧香,对这个问题并不知道。还有一些人用 功打坐得到点境界和消息,去向某些大师请教,大师说:"抱歉, 我不知道,不敢瞎说"。他不敢讲,因为他自己未修法,没有功夫, 怎么知道生死问题如何解决呢? 实际上佛教把这些道理讲的很清 楚。一个是竖出三界(欲界、色界、无色界),就是通过学禅、学 密,把我们执着的习气,贪、嗔、痴都消了,就出去了。一个是横 超三界,就是学净土宗——念佛。求佛慈悲接引往生西方极乐世界。 所以很多人学禅、学净、学密等,这些人知道从何处入手,但对于 成佛有什么把握? 他们没有深入理解佛教的深奥道理, 当然就不知 道了。至于有没有把握,其实是有办法测验的,就是两头取证:一 个是顺境得意头,一切都顺当符合自己心意的时候:另一个是逆境 烦恼头,任何事情都不遂心,处处倒霉、失败。顺境时,心能不动, 不喜而忘形,还是佛念当前,逆境烦恼时,也不忧忿难当,仍是佛 念当前。这两样能做到,念佛人临命终时,往生西方就有十足把握。 假如处顺境就得意忘形, 忘乎所以, 佛号一点也提不起, 只知道开 心、快活:处逆境烦恼时,又是痛苦不堪,提不起佛号,那么生西 就没有把握了。可能有人会问:"恐怕不对吧!我们死后中阴身出 来,佛要接引我们的,不是就有把握了吗?"唉!要知道佛是不说 谎话、假话、不打妄语的。佛是一定要来接引我们的。但是由于我 们颠倒烦恼执着的缘故,就像喝醉了老酒,昏昏迷迷的,佛来接引 我们,我们却看不见,那我们怎么去呢?所以莲池大师说:"念佛 者多,生西者少"。莲池大师是净土宗的大德,他是不会说谎话吓 人的。为什么"念佛者多,生西者少"呢?就是念佛心不痛切故。

嘴上念佛,脑筋、思想却在不断地乱转,想这想那,我们看见很多老太太、老太公一面念佛,一面还在说张家长、李家短,这样念佛能起什么作用?没有一心念佛,思想还很乱。所以,释迦牟尼佛教导我们:执持名号,若一日、若二日乃至七日,一心不乱,彼佛现前。我们若能一心不乱,就看见佛现在我们面前了,我们心乱糟糟的,佛即使来了也看不见哪!永明寿禅师说得很清楚:"念佛人的心,好比一盆水,佛就等于天上的月亮。"水清净了,月亮就现在里面了。我们心乱,即如这盆水浑浊,月亮就现不出来。我们也看不见佛。佛是无所从来,亦无所从去的,只不过在我们心中现出形象叫如来。净土宗的行人,净业成熟,快要往生时,佛就在他心中现起形象,我们念阿弥陀佛,佛就在西方现形应我们,故名感应道交。说到佛显相接引众生也有等级,因为功夫不同,所见相就不同。所以往生西方分九品。下品人只能见到化身佛,中品人看见报身佛,上品人才能见到法身佛,也就是常寂光佛。

修法、了生死,有三种实证功夫。第一种我们真能做到念起不随,念头一起就化去,毫不停滞,就像水上画图一样,在水上一划,水就合拢了。没有一点影子,没有一点痕迹。如鸟过长空,无有行迹,就能于生死岸头得自在,要到哪里就能到哪里,不为业力所支配,就是受生自在。第二种,我们能够于前面讲过的两种境界,好的一头,坏的一头,都是平平常常,心一点也不波动。我们的心没有好的喜欢,不好的就烦恼,那么分段生死就了了。所以说,参禅刚开悟的人分段生死并没有了。为什么呢?因为习气重,还未消除,心还不能不逐境生情,教下说为思惑未除,分段生死未了,所以净土宗的人批评禅宗,说禅宗人虽然开悟了,但分段生死未了,不如净土稳妥,即是这思惑未断之故。教下将粗分无明为见惑与思惑。思惑就是思想对境而生心;见惑就是知见。认识了什么是正路,什

么是邪路; 什么是真, 什么是妄, 再不走错路, 再不颠倒执著, 就 是见惑断了。见惑容易断,思惑难断哪!人的习气总是见到好的爱, 见到坏的就厌恶、烦恼,心不平衡,总在妄动,住执难舍,所以生 死不能了,还是要在六道中轮回,出不了生死。做到第一种,念起 不随,就能做到受生自在。"受生",就是投胎能作主了,要到那 里就到那里,要到西方就到西方,要到东方就到东方,不受业力的 牵缠,自己能作主了。做到第二种,心不随境牵,即能变化自在, 了脱生死了。第三种是微细流注断灭,一切化空,唯有圆觉大智现 前,就能现百千万亿化身,度百千万亿众生了。这就是一切用功人 修法证道的真实验证。我们修心中心法和参禅一样,都是从第八识 下手, 在心地上用功。这和其它密法不同, 所以称为禅密, 只和禅 宗同一鼻孔出气, 但在入手修法时略有不同。心密是用六个手印一 个咒打开本来,然后再用禅宗的保任方法,勤除习气,时时观心, 处处觉照,而与禅合辙。一俟观照圆熟,证成寂而常照,照而常寂, 归家稳坐,就不用觉,不要观了。这方是做一切功夫的真正最后把 握。这样的功夫,讲起来容易,要真正做到,还是要费点力气的。 不费点力气你也做不到。说到做不到,只懂理,事上做不到,没有 用处。所以在修法的途程上、分事法界、理法界、理事无碍法界和 事事无碍法界四个不同的过程。事事无碍法界,就是任何事情都无 妨碍,不管哪里都能去得,还要更进一步,连事事无碍的意境也不 立!这样才是真正的禅和子,真正的明心见性者。这就是解决生死 问题的根本,成佛的关键!

#### (二)三界唯心、万法唯识

前面我们讲了,成佛了生死不外有两种方法:一种是竖出三界, 一种是横超三界。三界就是指欲界、色界和无色界。

欲界就是指有淫欲心的世界。主要包括: 天人、修罗、人、畜 牲、饿鬼、地狱这六道,欲界众生有生命、有肉体,就是因为有淫 欲心。中阴身(就是我们平常说的灵魂)看见男女同房,淫欲心起, 充当了第三者(谈恋爱也有第三者,不过这儿是指中阴身)。因为 中阴身是以风大为主,同房的男女看不见,在男子射精时就把中阴 身冲进女子的子宫里,于是他就投胎了。所以要了生死,必须要断 除淫欲心。现在大家都讲开放,也讲"性开放",乱得很。我看淫 欲心还是不能开放,我们不能像西方国家一样搞性开放,弄乱了不 好。还是中国的性保守要好一些。欲界越高,淫欲心越淡。欲界仅 天界就有六层,亦称六欲天。淫欲心相应也有六种,即:受欲、交、 抱、握、笑、视。第一层是四天王天, 四天王天在佛经说来是在须 弥山腰。须弥山是个大山,这是形象说法,只是打个比方。太阳和 月亮都在须弥山腰转。四天王天分东南西北四天王。这里的天人还 是有淫欲心,即"受欲"。受欲就是接受淫欲心,和我们人差不多, 淫欲心还很浓, 只是稍微淡一些。第二层是忉利天。忉利天就是玉 皇大帝住的地方。"忉利"两个字翻成中文就是三十三,所以也叫 三十三天。这层天不是说有三十三层, 而是分东南西北中五方。东 南西北每一方横向有八天, 四乘八得三十二, 加中央一方就是三十 三。玉皇大帝就住在中央一方统治东南西北四方,也管理我们人间。 这层天的淫欲心比四天王天又减少了,但男女还是要相交的,即 "交"。太阳在四天王天(即须弥山腰)下照人间,上照忉利天。 在这些地方太阳升起来是白天,落下去是黑夜,一升一落就是一天, 时间较短。第三层是夜摩天,在夜摩天不论日夜都是亮的,它是以 莲花开了作为白天,莲花合起来作为黑夜,所以这里的一天就很长。 夜摩天的淫欲心比前两层天又减少了,少到什么程度呢? 只是拥抱 一下就行了,即"抱"。就像西方人要好,见面拥抱一下。第四层 是兜率天,淫欲心又淡了一些。男女两人只需拉拉手就行了,即"握"。 就像我们见面握手一样,抱也不用抱了。第五层是化乐天,淫欲心就更淡了,只是相对一笑就行了,即"笑"。男女两人相对一笑,碰都不用碰,手也不用拉了。第六层是他化自在天。他化自在天是天顶,这地方男女两人笑也不用笑了,只是相对一看就好了,即"视"。所以受欲、交、抱、握、笑、视都是淫欲心。这些淫欲心都断了就生色界天了。

色界比欲界要好,有很妙的色相,只是形象稀薄,我们肉眼看不见。色界有四禅天:即初禅、二禅、三禅和四禅。在达摩祖师未来之前,中国禅宗讲的都是"四禅八定"。在初禅天就能升腾放光;到二禅天就是喜悦无穷,即人们所说的法喜充满;三禅天则快乐无比,这个快乐是世间任何事情都无法比拟的。功夫做得好就可以尝到这个味道,快乐得很;四禅天叫舍念清净地,就是禅定功夫深了,乐也没有了。西方极乐世界中的"极乐"就是指都化空了,乐也不可得。假如你还有乐在,还是有心,还是有妄想妄念,还是没有成道。到了四禅天就连色也不住了。有的人说,我淫欲心没有了,但碰到好看的人还是想看一看。这就是色心还在。所以淫欲心是粗妄,色比较微细。我们除习气要先断淫欲,后断色相。假如没有什么美,没有什么丑,都平等了,那么我们就出色界到无色界了。

无色界并不是什么形象都没有,只是越高越微妙。越高越微薄。 无色界即四空天,就是空无边处,识无边处,无所有处,非想非非 想处。如果我们认为有空可得,住在空上还是出不了空界。所以要 无所住,空也不可得,那么就出了空界,即出无色界了。

假如欲断了,色断了,空也不住了,这样就竖出三界了。由于 竖出三界很难,因此有一个方便法门净土宗可以横超三界。不用这 么一层层地竖出。比如破竹子,竹节很多,竖着一节一节地破开很 难。横着只要破一层就行了。修净土就是要破开这一层,横超到西方极乐世界去。我们不论竖出三界还是横超三界,都要做功夫。即使是一层也要破开才行,不然还是出不了三界的牢狱。现在的净宗行人不好好用功,以为敲敲唱唱就行了。连这一层也破不开怎么能生西方,出三界呢?所以修净土的人还是要做到"一心不乱",要得"念佛三昧"才行。佛在《阿弥陀经》中讲得很清楚:"执持名号,若一日,若二日,若三日,若四日,若五日,若六日,若七日,一心不乱。其人临命终时,阿弥陀佛与诸圣众现在其前。"这样才能往生啊!另外密宗的"颇哇法"也是教我们横超的。它是假佛力加持的一个方便法,比较简单,只要我们把脉管明点观想成功就行了(关于"颇哇法"在本书54页作了详细介绍)。修"颇哇法"用心痛切的人七天就能修成。假使我们不好好用功,七十天也不行。所以要好好用功才行。

假如功夫做得好就应当有空、乐、明三种妙明境界现前。但是我们不能着相,如果着空相就不能出空界,着乐相就不能出欲界(这个乐就是淫欲心的乐),着光明相就不能出色界。禅宗有个公案讲:一个和尚修法修的很好,时时刻刻如朗月当头。就是时时刻刻头上像有一个明亮的月亮大放光明。他去请教曹山祖师(洞山的徒弟叫曹山——即曹洞宗):"朗月当头如何?"曹山祖师答道:"犹是阶下汉"。就是说他还在色界之下。他又请求曹山说:"请师父慈悲接引我上阶"。曹山答道:"月落时相见"。这个公案讲得很好。那么?"月落时",是不是指月亮没有了,黑暗了呢?不是!而是说我们在光中要不觉得有光。就像鱼在水里不觉得有水,我们人在空气当中不觉得有空气一样,就是要求我们既不住着身体化空,也不住着快乐无比,更不住着大放光明。如果事事无住,那就成就了。一有住着就落窠臼而不能圆证佛果。

佛在《金刚经》中讲: "凡所有相,皆是虚妄",有人理解为凡所有相都是空。其实空并不是没有相,这一点大家要注意。对于空的理解有很多种:凡夫认为是相对空,也叫顽空;外道认为是断灭空;二乘认为是析法真空,也叫偏空;初入门菩萨认为是体法真空;而佛所证得的是妙有真空。下面我们分别解释:

凡夫认为空是针对有来讲的。杯子放在这里是有, 拿走了就是 空: 杯子里装水是有,水倒掉了就是空: 人活着就是有,人死了就 是空。机械地将空和有对立起来,这就是凡夫对空的理解,就是相 对空。外道认为凡有相的都是虚妄,任何相都不要,认为这就是空, 死在那里了。要是这样的话,房子不要烧掉算了,衣裳不穿脱掉算 了,连饭也不用吃了,都空掉好了。所以这样理解是错误的,这就 是断灭空。二乘人所证的空是析法真空(析就是分析)。他们经过 分析认为: 所有事相都是假的, 只有我们的法身是真的。离开了相 另外有个法我在,这样就把色法和心法分成两个部分。认为色法是 色法,心法是心法,要证成妙体,就要离开色相。这就好比镜子和 影子,他们要避开影子而执取镜光,实际是偏空了。我们知道色法 有形体、颜色、有相可见,心法没有形体无相可见(比如我们的思 想)。两者可以分别,但不可分开。他们不知道色法就是心法所显 现的,偏执心法,执取法我,这样就偏空了。所以二乘人逃避世法, 躲到深山里修行,这样就不能圆满。初地菩萨(又称初入门菩萨。 天台宗和华严宗均分五教。天台宗分:藏、通、别、圆、小乘:华 严宗分:始、终、顿、圆、小乘。天台宗的通教和华严宗的始教都 是指初地菩萨。)认识到任何事相本来没有自体,当下即空。不用 离开事相就是空。杯子放在这里,不需要把杯子拿掉就是空。因这 这个杯子本身并没有, 它是由因缘合和而成。比如这个保温杯是由 塑料壳和玻璃胆合起来做成的。杯子本身并没有,房子本身也没有,

就连我们的身体本身也没有(也是地、水、火、风四大假合),一 切相都是因缘合成的。所以不用离开事相方能修行,事相本身就是 空。虽然理解了这一点,就不需要离开世间就能修行圆满,但他们 还不知道这个色相妙用无边,这就叫体法真空。佛所证得的是妙有 真空。初入门菩萨虽然知道色法与心法不二,但还不知道有妙用。 如能知道色相妙用无边,利用色相就是真空妙有了,比如五蕴(色、 受、想、行、识)是遮蔽我们本性光明的坏东西,所以要"照见五 蕴皆空"。但反过来五蕴又是妙用。成所作智就是利用五蕴来成就 一切事业。比如,释迦牟尼佛降生,投胎王子,现了一个妙相—— 三十二相八十种好的色身(这就是色)。他为救度众生,不离开众 生,不放手众生,就要摄受广大众生(这就是受)。众生的根基不 同,要说不同的法,所以他要思考怎样说法能才对机(这就是想)。 什么时候、在什么地方、用什么方法去度脱众生,就要具体去做。 还有的众生与佛无缘,佛就让另外有缘的众生与他说法。有一个城 东老母,佛给她说法(佛说法说的最好),她却不听。还把耳朵捂 起来说: "不听,不听"。佛说: "那我现神通给你看"。她把眼 睛闭起来说: "不看,不看"。佛知道与她无缘,就叫一个同她有 缘的童子来给她说法,她倒接受了。所以佛为救度众生,行持也有 所不同(这就是行)。识就是知识,积累的经验,对我们来说就是 要转识成智,识和智其实是一个东西,就好比水起波浪,水就是波 浪,波浪就是水。波浪就像识,水就像智。佛的智慧最圆满,知识 最渊博,他识得各种众生的根基(这就是识)。佛正是利用色、受、 想、行、识来度脱众生,这样五蕴反过来就成妙用了。初入门菩萨 对空的理悟上还差这么一层,所以还不究竟。要到佛所证得的妙有 真空,真空妙有,有就是空,空就是有,这才究竟。

真空妙有就是说既然有佛性, 就应该起妙用, 妙用就是指所现

的各种差别相;妙有真空就是说这些相都是由法身所显现的,本身 并没有,本身就是空。所以体(佛性)、相(色相)、用(妙用) 三者不可分割,有体必现相,有相必起用。比如,没有房子我们怎 么遮蔽风雨呢?没有相,法性又在什么地方体现呢?所以理体(法 性身)是成就万物的根本,也是成佛的根本。这就叫"事以理成(理 体成功其事相),理以事显(理体由事相显现出来)"。所以《金 刚经》说: "凡所有相,皆是虚妄",即是真空;而《弥陀经》讲 西方极乐世界的庄严妙相,即是妙有。有人不懂,就认为这不是矛 盾吗?其实并不矛盾。真空者正是妙有,妙有者正是真空。镜子里 总是有影子,没有影子就不称其为镜子。不能现相起用,就不是佛 性,所以,佛性有种种的妙用。双身、饮血、裸体、愤怒等形象都 是我们的心所显现的,不是心外另有的。心外无法,法外无心。我 们的佛性本来就具足一切妙用,既不是从什么地方生出来的,也不 会在什么地方灭掉。它无始无终, 本来如此。就是因为我们不知道 而迷于色相,向外追求,造业受报,而枉受六道轮回无有了期。我 们现在应该马上觉醒,不要再迷误了。既然我们本性有如此广大之 妙用,为什么只捞取外面一点点假相而忘记我们博大的佛性呢?明 白这个道理之后,大家就不要再去追求外面的境界,应随缘任运就 好。由于前世造的因不同,这一世所受的果就不同。这就是"欲知 前世因,今生受者是。欲知来世果,今生做者是"。都逃不脱因果 法则。所以现在我们每个人的缘分、业力、身体条件等等都不相同。 只要我们随缘度日就好,今天的因缘如此,今天就这样过。明天的 因缘如彼,明天就那样过。心里不要有芥蒂,不要去追求,不要着 实惠,做一个"绝学无为闲道人"。只要能一切放下,就一切无碍 了,那就是佛了! 六祖慧能大师讲的很清楚: 我们前念着相、前念 迷就是凡夫, 后念觉悟了就是佛。就这么快, 不需要怎么修, 只要 能觉悟、一切放下、不着相就行了。所以绍国师做的一首四句偈就

很好。他说:"通玄峰顶不识人间,心外无法满目青山"。通玄峰顶,就是说又妙又高的山,表示我们的佛性。不识人间,就是说人间万物都是假象,都不可得,不要着相。我们坏就坏在着相,物欲高涨没有满足的时候。心外无法(佛教里的法字用的很广,可以说一切事事物物乃至于抽象的思想都属于法),就是说法就是心,心就是法。一切事事物物都是我的心所显现的,都是我自己。所以"会万物归己者,其为圣人乎?"一切都是我,一切都是佛。桌子也是佛,椅子也是佛,房子也是佛……无一不是佛。因为都是我们自性所显现的。明白这个道理就不要再追逐色相了。放下来随缘度日,这样很轻松,很愉快,很自在。该多好啊!所以说:"君子坦荡荡,小人长戚戚"。小人就是常常患得患失:哎哟,这下我不成功,万一失败了怎么办?整日忧愁啊,烦恼啊。所以学佛就有这个好处,能使我们快乐轻安,能使我们得大自在,可见佛教对于我们人类真是太好了!

在佛教经典上讲: "三界唯心,万法唯识"。三界我们前面讲了,就是指欲界、色界,无色界。因为我们有淫欲心所以有欲界,欲界里有六欲天,淫欲心就有六种: 受欲、交、抱、握、笑、视。天界越高淫欲心越淡。到了笑也不用笑,看也不用看的时候,淫欲心就完全没有了。这样就到了色界,色比欲要微细一些。这时虽没有淫欲心,但仍然执着在色相上。好看的就喜欢,不好看的就厌恶,这就没有出色界。假如没有什么美,也没有什么丑,都平等,就出色界到了空界。如果住在空界上认为有空可得那么就出不了空界。所以"三界唯心"就是说三界都是由我们的心所创造的。"万法唯识"就是说一切事事物物、思想都是我们的识所变现的。一切事事物物、思想就是法,我们的分别心就是识。从前憨山大师入定到兜率内院问弥勒菩萨: "什么是识?什么是智?"(智是智慧,识是

知识。) 弥勒菩萨说: "分别是识,无分别是智"。讲得既简单又 清楚。我们人总是在分别这个好那个坏,这个大那个小,这就是识。 所以一切事事物物、思想都是"唯心所现,唯识所变"。只要我们 能"舍染归净,转识成智"(此语见法相宗《唯识论》)就能成佛 了。"舍染归净"就是说把染过的东西(即着相的东西)都舍弃掉, 都放下, 归无所得。净是指无所得, 而不是指清净。有个清净在还 是有所得。所以这里的"净"就是大势至菩萨教导我们的:"都摄 六根,净念相继"(此语在后面作了详细说明)。"转识成智"就 是要把我们的八识转成四智,转第八识成大圆镜智,转第七识为平 等性智,转第六识为妙观察智,转前五识为成所作智。只要能转识 成智,就能恢复我们的本来面目,重现我们的明妙真心。这个妙明 真心不是我们胸腔里的肉团心,而是我们能起见闻觉知的性能。这 就是佛!所以说:"是心作佛,是心是佛"。我们只要修心,时时 处处不着相,就必定能成就。净土宗的念佛也是指念心。净宗行人 应明白土就是心,心就是土,心外无土,土外无心。要"阿弥陀佛, 阿弥陀佛……"用心去念这句佛号。正如莲池大师所说:"声声唤 醒主人公"。就是用这句佛号来唤醒我们的心。从前净土宗的一位。 大祖师先是敲木鱼念: "阿弥陀佛,阿弥陀佛……"。后来他心空 净明白了,就念:"我的阿弥陀佛,我的阿弥陀佛……"。这就是 "是心作佛,是心是佛"。佛就是我们的心,我们的心就是佛,不 要再去求心外之佛。这样往生净土就是上品上生。如果你着相,心 外求佛,心外求土,顶多下品下生。所以我们应该做到心、佛、众 生三无差别,心佛道交打成一片。就是说我们的心,成就的佛,广 大的众生都是一体,都是平等平等又平等,毫无分别。释迦牟尼佛 就是阿弥陀佛, 阿弥陀佛就是弥勒佛, 也就是众生。因诸佛与众生 具有同样的知觉性。只是大家不知道,迷了,就是众生。一旦觉悟 不再着相就是佛。所以成佛并不是难事,因为我们本来是佛,并不

是后天修成的。只要肯放下,就能返本还源恢复我们的本来面目,就能成就。所以说:"放下屠刀,立地成佛"。

我们本来是佛,还向外去求,还不肯放,那就成就不了。就好 比我们煮米饭,用大米来煮一煮就成,如果用砂子来煮,再煮也煮 不成。所以说: "外道练身终必坏"。因为身体不是佛,终究要坏 掉。现在练气功的人执着在身体上就走岔路了,永远也不能成就。 有人说:"佛教、道教中不是也讲气功吗?!"说的没错。但那仅 仅是初步,主要是以气来摄心的(净土宗也讲摄气念佛法)。就是 用气把你的心抓住,但不是住在气上。而气功搞的小周天,大周天 是住在气上,住在身体上,那就完全错了。他们不知道是心是佛, 不知道我们灵活的思想就是佛。身体就好比是房子, 灵妙真心是房 子里的主人。外道不知练心只练身体,所以大错特错而不能成就。 比如吕洞宾修练的功夫很好,已大丹成就。他身背宝剑,云游四方。 当来到黄龙山时,只见山顶紫云覆盖,就知道山上有成道的人。此 人正是黄龙玄机禅师,他是个悟道的大禅师。吕洞宾决定上山夫看 看。正好黄龙禅师的弟子们请他上堂讲法。黄龙禅师往法座上一坐, 一拍桌子说: "今天不讲法,有人盗法!"吕洞宾想: 那肯定是指 我了。因为你们都是和尚,而我是道士。我已经成道了,难道还怕 你们吗?! 他是艺高人胆大,立刻站出来说: "和尚,我请教你一 个问题: '如何是一粒粟中藏世界,半升裆内煮山川?'"一粒粟 就是一粒米。这么小的一粒米要把整个世界都藏在里面,看你如何 藏得进去? 半升裆,就是指很小的锅,只能煮半升米,要把高山大 河都放在里面煮,看你怎么煮?他想:我已成道,能变现神通,看 你黄龙禅师会不会?黄龙禅师用手一指他,说:"你这个守尸鬼!" 因为外道都是练身体,要长生不老,所以说他是守尸鬼。吕洞宾哈 哈一笑,反驳说: "奈何我囊中有不死之药"。囊是口袋,这里是 指身体,臭皮囊。意思是说他体内采大药炼金丹已炼成阳神,已有不死之药,可以不要这个身体了。黄龙禅师答道: "纵然百万劫,依旧落空亡"。就是说他只不过比别人能多活百万劫(劫是指时间。一个大劫是四个中劫,一个中劫是二十个小劫。一个小劫是人从八万四千岁过一百年减一岁,减到十岁,这叫减劫; 然后再反过来过一百年长一岁,再长到八万四千岁,这叫增劫。这么一个增劫和一个减劫就是一小劫。有人计算了一下,一小劫是十三万三千四百四拾三万年),但是到最后还是完蛋。吕洞宾这时不耐烦发火了,飞剑取黄龙。黄龙禅师用拂尘一掸,把他的剑敲到了地上,这是什么缘故呢?并不是黄龙禅师用神通与之斗法,把剑掸掉了。在这还是用来表法的,就是指把吕洞宾的知见打掉了。所以吕洞宾就顶礼黄龙禅师,请黄龙禅师为他开示。黄龙禅师对他讲: "你练的阳神,不过是第七识所化的身体。还是假的。凡属有相终必败坏。只有认取真空妙有的佛性,才是真实的"。后来,吕洞宾就归依了佛门。所以,只有佛教才是最彻底、最究竟的。

我们要明白以上讲的这些道理,要知道一切境相都是我们的自性所变现的。正如《心经》所说: "色即是空,空即是色"。色是指一切色相,空是指我们的本性。也就是说一切色相就是我们的本性,即所谓"青青翠竹无非般若,郁郁黄花皆是法性"。我们通达空性后就知道一切色法都是由我们的空性升起的,没有我们的空性也就没有色法。色法就是我们的男女老少、山河大地,它就是由我们的空性产生的。因为无相可得叫空性,因空之故才能生万法。如果不空,有个实体就不能再生别的法了。比如:这个杯子在没有做成之前,它所用的材料可以做成其他各种各样的东西。一旦用这些材料做成这个杯子后,就再也做不成其它东西了。所以本性空才能生万法,就是这个道理。

通达空性后,明白我们本身就是佛,才能懂得"中阴救度法" 而不至怀疑。因为本法是教我们一下证成报身佛的,假如我们不明 白, 当佛光显现时就会有疑虑: "我是佛吗?我是凡夫,怎么能成 佛呢?"把自己看成是凡夫不能成佛,那就变成外三乘了。有些人 甚至惧怕佛光的强烈还躲避,那就更糟了。所以大家要明白并记住 这些道理,在中阴阶段佛光显现时与之合上去,就能证成报身佛了。 不只是升到西方极乐世界而已, 到西方极乐世界已是次一等了。明 白了这些道理之后还要按这些道理去做,证成理事无碍才行(理即 理体无相可见,事即事相有相可见)。有人说: "《金刚经》不是 '讲'凡所有相, 皆是虚妄'吗?所以我看这事相是假的, 不是真的"。 这种看法就不对了,这样就是理事相碍,一方面所有事相都是本性 所显现的妙用,事就是理,理就是事,理事不二,怎么是假的呢? 另一方面,如果执着于事相,把事相当成真的也不对,也是理事相 碍。所以佛教是不二法门。其实没有真也没有假,就像天台宗讲的 空、假、中。空是指没有色相,但有假相在,假相就是妙用。空、 假相都不住即是中,中也不立就是中道义。所以假就是真,真就是 假,不要分!分也分不清。事相现前都是我们的心所显现的,比如 看见茶杯,茶杯就是佛,看见桌子,桌子就是佛。没有我们的理体, 哪里会有这些事相呢?! 所以明白了这个道理做事的时候就不会有 妨碍了。我们的缺点就是着相,追逐物欲,贪求享受,同别人攀比, 别人有的他就要有,为达到享受的目的不择手段。所以不要执着于 事相,追逐虚假的外境而忘记了理体,即使是做了皇帝也是假相, 不可得,转眼就完了。我们的心真空净不着相就时时见性了。有人 说:"我就是时时见性,烦恼一来就能照破它"。这是时时见性吗? 真时时见性就没有烦恼了。烦恼来的时候就没有见性。可见这都是 说大话,说假话。所以我们要时时刻刻在事境中磨练自己才行。因 为道理说得再对没有用,一遇到事情就不行了。这种人被大慧杲禅 师呵为: "药水汞,遇火即飞"。只会说道理就像水银一样,一遇到火就挥发了,那就不行。所以要时时督促自己,捶练自己,才要住相就赶快放下,归于本来,归无所得。

## (三)禅、净、密三宗的修法

释迦牟尼佛和孔子差不多都是出生在周朝时期,佛教是在东汉时传到中国来的。经、律、论被誉为佛教的三藏经典。经是由佛讲述后人记载下来的;论是菩萨根据自己修行的心得编写的,如《大乘起信论》、《大智度论》等;律就是戒律,如比丘戒、沙弥戒、比丘尼戒等。三藏经典博大精深,像海洋一样难以探测。

佛教最初传到中国的是禅宗(禅宗是佛教至高无上的正法门, 净土宗是横超三界的方便法门)。禅宗可分为外道禅、小乘禅、世 间禅和大乘禅。比如现在做气功的人,为把身体气脉打通,练气打 坐,目的在气上。这样带异计而修者就是外道禅。"异计"就是不 是为了了生死,而是求其他的目的。比如: 让我们的身体健康些, 长寿些。更有甚者是为了得到神通,来炫耀自己,获得点名闻利养 等等。这些都是带异计而修的,都是外道禅。如果是为了了生死, 但只懂得色身无我,以偏空之理而修的是小乘禅。因为他法执未除, 执着佛性七大种性(地、水、火、风、空、根、识)当中的地、水、 火、风四大种性为我,是为法我,叫做法见未除。这种以偏空真理 而修者,是为小乘禅("偏空真理"有的字典称为"偏真空理", 即偏执我空之真理而不知法亦空,若悟我、法二空,无可执取,则 空有双融而代偏空矣。此种偏见亦可说为"我空偏真"之理)。以 四禅八定的禅法而修者,是为世间禅。假如明白了人法俱空,人我 没有了, 法我也没有了, 以此而修者, 是为大乘禅。当然没有法我, 不是说没有法身, 而是说法身的四大种性也不执着。就像我们人有

眼睛、耳朵、鼻子、嘴巴, 既不执着局部的感官, 也不住执整个身 体。我们的法身本来就具足地、水、火、风这四大种性,但不可执 着这四大种性为我,一有所住,就是法有我。学大乘禅的人悟人、 法双空,毫无偏执。了人无我,可了分段生死;了法无我,则了变 易生死。分段生死就是六道轮回的生死。以每次生死皆有个身形, 在世上生存一段时间。人有人身,马有马身,狗有狗身。这个身体 生存就是生,坏了就是死,这就叫分段生死;变易生死就是我们的 思想一生一灭,变化无穷。了了六道轮回的生死,叫了分段生死。 了了思想变易的生死,叫了变易生死。一切法根本不可得,认为有 法可得,法有真实受用,那就是法见未除。就是法有我,就不能了 变易生死。所以罗汉是证偏空真理。而证入人法都空的真理就是菩 萨。再进一步,就是认识到我们的法身(就是能够见、能够闻、能 够嗅、能够触、能够知的觉性)与诸佛无二无别,用这个真理来修 的,就是最上乘禅。修此禅者,须时时刻刻观照,一点妄念都不起。 妄念一起,就把它化空,不跟着它跑,任何境界变现在前也不为所 动, 久久地这样锻炼下去, 就会将身心、世界化空, 而亲证本来 ——佛性。当然一下子做不到,这个念头才息下来,那个念头又来 了,须要不停的与它斗争下去。在起念时,我们要看见它,不跟它 跑,不理睬它,它有一百个起,我有一百零一个不理不睬,在这样 不理不睬的斗争当中,念头就不期然而然的化掉了。当你一念不生 时,忽然"唰……"的一下,能所双亡,根尘脱开了。当下身心(就 是思想)、世界与虚空,一齐消殒无存,天真的佛性也就历然现前 而亲证本来了。如此修习,就是无上的、最高的"大乘禅"!达摩 祖师传给我们的就是这种禅。前面几种禅,趣入虽有门户次第,然 如能一门深入,虔诚修习,皆得功用,不可轻视蔑弃也。达摩未来 之前,行者都是修"四禅八定"的禅法,成道的人很多。唐、宋以 来,大都修达摩祖师的所传的祖师禅,因我国固有的儒教与道教的

高深文化,集合达摩所传的禅法,酿成独特的禅风,因之证道的人更多。这些都有历代相续的、真实的历史记载,可以追踪查考。

达摩所传的祖师禅不立文字, 直指人心, 见性成佛。就是直接 告诉我们什么是佛。那时候人的根性好,只怕不知道,一旦知道了 什么是佛,就会绵密保护,不让习气沾染上去。时时观空不再着相, 用不了几年就能成就,快得很。所以达摩祖师所传的顿悟禅非常好, 用不着怎么修法,因为我们本来是佛,就是我们不知道。比如六祖 大师指示惠明说: "不思善,不思恶"一切放下,什么念头都不动。 "惠明良久",就是停到那儿不动了。不动的时候一念不生,六祖 大师就直接指示他: "正与么时,那个是你明上座本来面目。"就 是正在这个一念不生的时候,你不是木头石头(木头石头没有知觉) 而是了了分明, "那个"就是你的本来面目。这就是直接指示, 多 好啊!后来人不明白这个道理,"那个"就变成了"哪个"了。 "'哪一个'是你明上座本来面目?"就成问话叫你去参了。就像 猜谜一样:哪一个?哪一个?其实六祖大师不是这样问的,他是直 接指示。就像于岫大夫问紫玉禅师: "如何是佛?"禅师就喊他: "于岫大夫!"大夫答应道:"唉"。"即此是!"紫玉禅师说: 就是答应的这个就是。于是于岫大夫就开悟了。多么简单痛快啊! 那么于岫大夫是不是真正开悟了呢? 脚跟是否点地呢? 后来药山 禅师(即石头希迁的徒弟)想考考于岫大夫就说:"哎哟,恐怕大 夫埋到紫玉山中去了。"于岫大夫听到之后想:是不是我悟错了? 赶快又去参拜药山说:"请大师开示?如何是佛?"药山也是这样 喊他: "大夫!"于岫大夫答应道: "唉!"这回药山换了一句话 问: "是什么?"于岫大夫,"噢……"这次他真的开悟了。紫玉 禅师说:"即此是!"就是告诉于岫大夫这就是佛。药山反问:"是 什么?"也是告诉于岫大夫这就是佛了。这些都是直接指示。后来

就不行了,因为后来人根陋劣,你这样直接告诉他,他反而不以为 奇。就像祖上遗下的财产一样,不是自己血汗挣来的就不当一回事, 滥花滥用。如果直接指示他,他还说:"这就是佛呀?那怎么没有 神通,没有辩才呢?恐怕不是吧。"他就不能承当,更谈不上保任。 所以禅宗到后来就变成起疑情参话头了,直到现在就参一句死话头: "念佛是谁?"参几十年都得不到消息。因为根本起不了疑情。参 话头是要起疑情:念佛究竟是谁念的呢?是我念的,那么什么是我 呢?身体是我吗?身体是地、水、火、风四大假合,假如我们一口 气不来了, 肉身实体没有烂掉, 那时为什么不能念了? 所以身体不 是我。思想是我吗?思想是外界客观环境在人脑中的反映。没有外 界客观环境就没有思想,所以思想也不是我。那么"阿弥陀佛"这 句佛号究竟是谁念的?要把这个问题的答案找出来,就要起疑情。 因为疑情一起,一直思索这个问题,究竟是谁?这样就把思想妄念 截断了。思想被这个疑情抓住,就不会胡思乱想了。不然我们妄念 多端,一分一秒都没有停止过。即使是睡着了也没有停止的时候, 还是妄念多端, 乱梦横生。所以禅宗人说的: "大疑大悟, 小疑小 悟,不疑不悟。"就是这个道理。因为疑情不起,思想总是在动, 就抓不住,就不能深入禅定,妄心就息不下来,本性就不能现前。 因为真心都被妄念包裹着看不见了。我到过几个寺院,看他们在那 里念念有词:念佛是谁,念佛是谁……。哎!真糟糕,他们没有起 疑情,在那里念"念佛是谁?"还不如念阿弥陀佛好呢!念阿弥陀 佛还有佛号的果地感应,还有佛因地发心功德的加持,比念"念佛 是谁"要得力的多。

现在是末法时代,佛法衰微,大家都不肯好好的用功修法。现在的禅宗说起来真凄惨,所传之法,都不是自己亲自证到本性后,再传给他人,而以法卷代传。就像我们画图画的画卷一样,用一张

长长的画纸,在上面写上四个大字:"正法眼藏"。然后写第一代祖师是谁,第二代祖师是谁,第三、第四·····传到我这儿现在是第三十四代,我传给了你,就写第三十五代,把这卷子传给你,就算是把法传给你了。传的人既没有悟道,受的人也没有悟道,大家就这样糊里糊涂地把卷子传下去,就算悟道了,就算法有传承了,这样的传接法,禅宗哪得不扫地?!

禅宗产生很长时间后,才出现了净土宗。净土宗是在东晋时, 由庐山东林寺的慧远法师设立的。当时, 慧远法师看很多人参禅不 对机,就设了两个佛堂:一个是禅堂,一个是依据三经(即《阿弥 陀经》、《无量寿经》、《观无量寿佛经》)设立的念佛堂。让参 禅不对机的人入念佛堂,于是就产生了净土宗。净土宗比较方便, 借佛的慈悲力量接引,横超三界,往生西方极乐世界。但要真正做 到一心不乱才行。关于一心不乱在净土宗里横起纷争。有些人说: "我们全仗佛力,不要一心不乱,散心念佛就行了(散心念佛就是 一面嘴上念,一面思想乱动)。"还有的说:"恐怕不行吧!佛说 要执持名号一心不乱,才能彼佛现前接引往生。"所以净宗行人也 有分歧。是不是要一心不乱呢?假如马马虎虎念佛就能往生,为什 么憨山大师还说: "口念弥陀心散乱,喉咙喊破也徒然"呢?所以 还是需要一心不乱的。关于一心不乱也有深浅,分起来很详细:有 事一心, 理一心, 理事一心, 事事一心。我们不讲深的, 讲最简单 的,就是佛号要时时刻刻在心中念:阿弥陀佛,阿弥陀佛……。遇 到再好的境界也不乐而忘形,还是阿弥陀佛,阿弥陀佛……;遇到 再坏再烦恼的境界也不烦恼,还是阿弥陀佛,阿弥陀佛……,心不 动摇。这是事一心不乱。要能做到这样才行。假如连这个也做不到, 我看生西方就很困难。因为佛不是跑到你面前来接引你。永明寿禅 师曾在《宗镜录》中讲: 佛就好比是天上的月亮, 在千江万水中都 显现,我们的心就好比是千江万水。一心不乱就像清水,阿弥陀佛只能在清水中显现。假如我们的心污七八糟就像一潭浑水,佛就是来了你也见不到。因为大家都不肯好好用功,所以本书中说:在现在的末法时代,连"普遍通行的'净土宗'念佛法门也难方便实行了"。

净土宗其实是很容易方便实行的,就是念一句佛号: "阿弥陀 佛"。但为什么又说:"难以实行"呢?因为现在的修行人不肯用 功念佛,都是在装模作样,上上早殿,上上晚殿,敲敲唱唱就算功 课做好了。这还是比较好的,差一些的,连殿也不上,只想做经忏 挣钱。这样修行有用处吗?一点用处也没有!念佛求生西方,要念 到一心不乱才行。佛说:"欲净其土,先净其心;随其心净,即佛 土净。"心不清净,与净土不相应,是不能往生净土的。佛在《观 经》中讲,念佛法门有十六种观法,最后一观叫念佛观。应该怎么 观呢?就是念佛时,须心念耳闻,就是说念佛时,耳朵能够清清楚 禁地倾听自己的念佛声音。这种观法,不是用眼睛看,而是用耳朵 来观照我们念佛的声音。以耳根摄定意根,使其不生妄念而达到进 入念佛三昧的目的。我们真能证入念佛三昧, 当腊月三十日到来时, 绝定能生西。否则,就很难说了。因此,念佛须一切放下,静静地 念:"阿弥陀佛、阿弥陀佛……"同时用耳朵静听自己念佛的声音, 才能摄心入观。现在的人念佛不入观,不肯照佛教导的方法来切实 实行,所以收效其微。

大势至菩萨教导我们: "都摄六根,净念相继。"就是教导我们念佛,须把眼、耳、鼻、舌、身、意这六根,都摄在这一句佛号上。眼睛不看别的东西,耳朵不听别的声音(只听我念佛的声音),鼻子不闻什么香臭,舌头也不尝什么味道,不说话。竭尽心力,"阿弥陀佛、阿弥陀佛······"静静地一直念下去,自然渐渐息下妄心而

安然入定。可惜现在净宗行人不肯这样做。说到"净念相继"这句 话,意义深长,确实很难做到。因为不是照字面看起来那么简单, 不是只静静地念这句佛号, 就叫净念相继, 而是很深的, 像禅宗开 悟后保任到家的功夫一样。所谓净者,要能所双亡,根尘脱落才叫 净。就是念佛时能念的心和所念的佛号,一时脱落,无能无所,廓 尔清净,才是一念净。有念佛的心和所念的佛号,有能有所,这是 相对的。相对的都是虚妄不实的。绝对的才是真的。唯有我们的佛 性是绝对的。你现在念佛,心、法、佛号都是相对的,所以这不是 净念。要等念佛念得入定了,念得能所脱掉了,就像我们修心中心 法一样,持咒持到最后,"啪——"脱掉了,法没有了,人也没有 了,心也没有了,世界也没有了,都空净了,但灵知了了,这才是 一念净。一念净就是一念相应,这一念就是佛。一念相应一念佛, 念念相应念念佛。念念都是如此不动,念念都是佛,这才叫做相继 不断! 你们看这是何等的功夫啊! 讲到"相应", 还有静中的相应 和动中的相应不同。静中相应,就是我们打坐的时候,能所双亡, 打开了本来,与佛相应。但下座动中又忘记了,跟着外境跑了,就 不相应了。所以这只是静中相应,动中不相应还是不行。功夫须做 到动静一如,动中不跟境界转,仍然是了了分明,如静中一样才行, 这就更难了。相继就是继续不断,就是不问动静,时时如此,不只 是一时如此,而他时如彼。因为我们旧习深重,打坐用功,常是今 天能脱开, 明天又脱不开, 要等多少天后才脱一次, 以后不再脱开, 那是瞎猫碰着死老鼠, 非但不是相继的功夫, 也不算开悟。纵然功 夫增进,静中能相继了,动中有走着,还不能算相继成片的功夫。 真正的相继,须动中也如静中一样相继。就是在做事时尽管在做, 却等于没做,丝毫不住着。做过之后,更没有丝毫做的痕迹。做到 这样动静一如的相继, 才叫净念相继。

禅宗功夫也是要做到这个地步才叫打成一片。参禅打开本来之 后要进一步保任,长养圣胎,使他发育长大。保任功夫是两个阶段。 保就是保护,就是当我们打开本来了,认识了法身,要严密地保护 他,不让他粘染物境而停滞不前,须时时照看他而不忘记。等保护 圆熟了,就不须再保。放任他,独立自主而无犯触,以法性本来如 此,非有意做作。功夫做到这里——动静一如的相继功夫,非但净 就是禅,禅就是净,禅净不分家。就是儒教孔夫子最后也说:"七 十而从心所欲不逾矩。"可见功夫到家,是不分什么宗派的。有些 不懂佛教真理的人,总在分别说:"你是禅宗,我是净土。"其实 不相干。又有些人分别说: "净土好,稳妥;禅宗不好,危险!" 不知道都是一样的。你说禅宗危险,是你不竭尽心力修行故。你不 专心致志的念佛,净土也一样危险。不见莲池大师道: "念佛者多, 生西者少"吗!你说净土好,禅宗也一样好,六祖大师以来,见性 了道的人, 不是也很多吗? 所以大家不要互相诽谤了, 法都是好的。 就看这个法是否适合你的根器,适合根器就是好法。另外,人们之 所以有分别,是法没有修圆满,死守在一门,着在一点上,才生出 差别见。如真正打开来,见到本性,就圆满了,就知道各宗都相同 而无异议了。所以说我们心中心密法,就是禅宗,就是净土,和中 国的十大宗派,没有点滴分别,只是在下手用功时有些不同罢了。 我们心中心密法所讲的道理,和禅宗完全一致,也讲打开来见到本 性后, 了见、思二惑, 圆满三身四智, 更讲心净佛土净, 发愿往生 西方极乐世界,并且更进一步,可随愿往生其他诸方净土,不是只 能往生一个净土。所以我们心中心法既是禅,又是净土。但真正实 行起来是要专心致志的用功,不是说说即能办到的。

其实净土宗也是如此,也须一心精念佛号,不可懈怠。但现在人讲的净土宗与净土原意大相径庭,非但念佛不入定,连念佛三昧

也不要, 甚至说不念佛也不要紧, 只要耳闻一句佛号, 即能往生西 方。把净土宗糟蹋、破坏得体无完肤,真是披着佛衣的逆种、魔子, 这种人不下地狱、受刀山油锅之苦才怪!净土宗本有"十六观"、 "念佛三昧"、"般舟三昧"等等修法,可见须行人认真修习的。 修"般舟三昧"要一天到晚走着或站着念佛。不许坐,不许睡。这 是很辛苦的,很难做到。所以本书说:"普遍通行的'净土宗'念 佛法门,也难方便实行。"这话讲得很有道理,是很难实行。所以 到临命终时都是乱七八糟。舍报安详,一心不乱,更是做不到,因 为他没有好好修行。能够安安稳稳的,一点无挂碍走掉的人,当然 是有,不能说一个都没有,只是很少很少了。我曾见过一位老太太, 她是接受救济的,生活很苦没有钱。那时候,政府每个月只给她八 块钱。她只有到菜市场拾一点菜叶吃。在热水瓶里放点剩米饭,到 开水房要点开水一胀,变成稀饭喝喝。她一天到晚念佛:"阿弥陀 佛,阿弥陀佛……",提前一个星期就知道自己要走了,这就是预 知时至。她告诉那个开水房的人说: "今天我泡过了,明天就不来 了。"开水房的人问她:"你要去哪里呢?"她说:"唉,我要出 远门了。"以后一个星期大家都没有再看见她。有人说,这个老太 太晚上进屋,就没有见她出来过。于是,把她的房门破开一看,老 太太已坐在床上坐化了。这就很好啊!

由此可见,净宗行人还是需要一心不乱才能往生西方极乐世界,而禅宗人要做到断惑证真才能证成佛,才能了脱生死。断惑证真就是要把见惑、思惑、无明惑都断除而证见本性。开悟就是已经见到本性,但只是刚到法身边,了了见惑(就是知见)。知见正了心就不会再动摇了,但思惑(就是思想)还未了,对境还要生心,分段生死就不能了。所以净土宗常说禅宗这一点不好:"禅宗人参禅虽然开悟了,也不能了生死。还是净土宗稳妥,'但得见弥陀,何愁

不开悟',往生西方极乐世界就证到阿俾跋致,一生补处(就是证成等觉菩萨),不再六道轮回了。"禅宗是有很多人得到一点知解就以为开悟了,实际功夫并没有跟上去。有些人用功打开本来见到本性,那也只是初到法身边。就像刚刚登上舞台的边缘,还没有到舞台的中间呢!要继续努力用功,心里彻底空净了,才能真正证悟。所以要在境界中锻炼身心,达摩所传第二代祖师神光大师,就是在妓院酒楼里锻炼身心。别人说他:"你是个和尚,怎么还往妓院酒楼里跑?"他说:"我到这里是来炼心的,看看我的心还动不动。"所以这才是练真功夫。当然净土宗人把禅宗说的这么不好也不对,因为这样一说别人就无心学禅宗了。

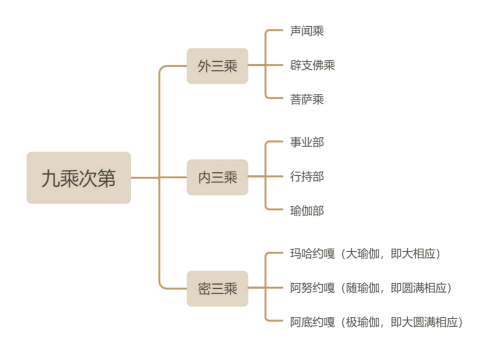
其实禅宗的立足点和净土宗不同。禅宗假如真的见到本性,纵然习气未了,也只需七升天上七到人间就能了了。他会上上升进,不会再到三恶道中,这就很好啊!现在有人讲:"五祖戒,草堂青。"意思是说五祖山的戒禅师虽然开悟了,但并没有了生死,再投胎就是苏东坡。并说苏东坡娶了几个老婆,也不能出家修行。其实苏东坡还是不错的,他并没有忘记修行。他是又修道又修佛,也很用功啊!他做了很多诗词歌赋都是与佛法有关的。据说他再转身投胎就是憨山大师了,这不是很好吗?所以禅宗有禅宗的不同,不要再彼此诽谤,应当互相赞叹才好,因为各有各的缘份,各有各的根基。就像我们吃东西,你喜欢吃甜的,他喜欢吃辣的,各有所好。所以说是法法平等无有高下。

佛在世时就预示,末法时代只有净土宗和密宗最应机。禅宗门 风高峻,要上上根人才能相应,中下根人就不行了。现在禅宗都是 法卷传法,不是开悟传法,有其名而无其实。真是遗憾、太可惜了! 其实禅宗是佛教的正法门,其他都是方便法门。净土宗简易方便, 横超三界。密宗法门很多,但真正修大法的人很少,都是修求神通

的法,来炫耀自己。例如,海灯法师在学佛前,是和他舅舅一起练 武的,他舅舅是四川青城山的剑客。有一天,海灯法师在四川边境 看见两个小喇嘛抽鸦片,就对他们说:"哎!你们还是和尚呢,怎 么抽鸦片,不学好!"一个小喇嘛说:"你别看不起我们。别看你 有刀,有剑,我们念一个咒,你这刀剑就砍不破我们的手臂。"海 灯法师摇摇头表示不相信。小喇嘛说: "你不相信?等我抽完,让 你试试。"这个小喇嘛"呼呼呼——"地把鸦片抽完,精神足了, 嘴里嘟嘟嘟念个咒,然后把袖子卷起来让海灯法师砍。海灯法师开 始不敢砍,只是用刀背轻轻一碰,"啪"刀被弹起来了。他又用了 一点力,刀又被弹起来了。海灯法师想:咦?还管点用!小喇嘛说: "嗨,你用刀刃使劲砍,我这个法很灵的。"这次海灯法师用刀刃 轻轻的一碰,"啪"刀又弹起来了。小喇嘛说:"你用劲砍,没关 系。"海灯法师这回用力一砍,"啪"刀又被弹起来了。这下海灯 法师信服了, 开始发心学佛法。海灯法师讲他学佛的因缘就是这么 来的。所以宗喀巴大师看到密宗日久弊生,红教的弟子们尽弄这些 小神通, 而不修习正法, 把红教弄得乌烟瘴气。于是他去其糟粕, 取其精华, 整理教规, 穿黄衣, 另立黄教。现在密宗的派别很多, 有红教、黄教、白教、花教等。但目前学密法的人大部份都是为求 神通,不是想了生死,走到斜路上去了,真可惜!其实我们修行到 一定程度,自然会显发神通,自然会六通具足。外道也有神通,但 只有天耳通、天眼通、神足通、他心通和宿命通这五通。没有漏尽 通。漏尽通称为道通,就是一点都不着相,烦恼都光净了。只有佛 才是六通具足,比如莲花生大士就是肉体飞升成佛,威力神通不可 思议。还有大势至菩萨也是威力神通很大。就像我们心中心法修到 一定程度就会有神通,但还不知道是从什么地方来的。因为神通是 我们本来具足的,本来就没有来处。只要不着相,一切放下,神通 就会自然显发,要去求反而求不到。

针对本密法,孙景风居士讲:"听闻的人,至少要明白'九乘教义',具有瑜伽初步的智解,才能心印相合,融会贯通,事理无碍。"这就要求听到这个法的人要有相当的智慧才行(并不是阿猫阿狗都能听得懂)。所以在这里我们先讲一下密宗的"九乘教义"。"九乘"就是指外三乘,内三乘和密三乘

## (见下图):



外三乘就是显教的声闻、辟支佛和菩萨。主要讲的是教理,让 我们明白怎样才能修成罗汉?怎样才能修成辟支佛?怎样才能修 成菩萨?如何才能证成佛?先要知道这些教理,然后才能精修密法。 假如我们在修密法前,一点教理都不懂,修起来就很困难。就像我 们要去一个地方,先要问清楚路该怎么走,乘什么车,然后才能出 发。这样就不会兜圈子走弯路。

内三乘就是事业部、行持部和瑜伽部,讲的是实修的一些具体

方法。事业部(又叫作部),就是一些息灾增益的法。现在世上的 灾难很多,息灾法可以帮我们息止灾难(比如地震、火山爆发、水 灾、旱灾等)。增益法可以帮我们得到某些利益:比如身体健康长 寿、减少疾病、财产丰富、五谷丰登等。行持部就是指修初步的观 想法。修密法一般开始就是修观想法。比如修"嗡、阿、吽",就 是用白光、红光、蓝光分别观想顶部、喉部、心部。还有'颇哇法', 首先要从我们的下丹田观想一个仰月坛城(像月牙一样,是向上弯, 不是朝下弯,非常明亮。)。从这个基础上起一个脉管,下面小上 面大,像一个喇叭口,直通我们头顶的梵穴。要把这个脉管观亮, 看着像日光灯一样亮,从会阴直通梵穴。这个脉管底下有一个明点, 这个明点就像绿豆大小,比黄豆稍微小一些。月牙、脉管、明点观 亮以后,再用三字诀来修。先用'嘿'字。这个'嘿'字是从下丹 田里喊出来的。一喊'嘿——'就把下丹田的气都往上提,肛门自 然就提起来了。密咒就起这个作用,字音鼓气:把气鼓上来,明点 就由下面升到顶上了。但不能出去,一出去命就没有了。这个明点 就是第八识。这时候要观想阿弥陀佛的一只脚(这就叫阿弥陀佛颇 哇法)或者观世音菩萨的一只脚(这就叫观音颇哇法)踏在我们顶 门梵穴上,明点就出不去了。'嘿——'气到了顶上,再用'嘎' 字。'嘎——'气就下来了。大家可以试一试,'嘿——'气就上 去了,'嘎——'气就落下来了。到最后要走的时候,就用第三个 字, '啪——'就出去了。比如, 临终要走时, 先用'嘿——'字 把明点升到头顶,然后把阿弥陀佛(或观音菩萨)踏在头顶上的脚 拿掉。最后'啪——'顶开了,这个明点出去,就到阿弥陀佛或观 音菩萨的心中,就生到西方极乐世界去了。这就是'颇哇法'。净 土宗里面也有观想法,在《十六观经》中就讲了十六种观想法。瑜 伽部就是指相应。就是说我们的心要和佛的心相应,心佛道交打成 一片,做功夫要言行一致,就是相应。不是说的很多,做的很少,

贪嗔痴还是重得很,那就不行。所以要上与佛、下与众生,慈悲喜 舍时时刻刻都相应才行。

密三乘是指玛哈约嘎、阿努约嘎、阿底约嘎。玛哈约嘎(玛哈是大,约嘎是瑜伽)是指通过持真言(即念咒)入定证入妙明境界。这个妙明境界就是指空、乐、明。空就是把身体化空,乐就是乐趣无比,明就是放大光明。按"四禅八定"的修法,到第二禅天是喜,到第三禅天就是乐,这种快乐是一种轻安宁喜,是世间的任何快乐都无法相比的。证入妙明境界,出现空乐明之后不能有所住着。住在空上就不能出空界,住在乐上就不能出欲界,住在明上就不能出色界。所以尽管证到妙明境界也不能住相,要归无所得。阿努约嘎就是圆满相应(阿努是圆满之意),是说佛性本来如此,本来就是妙明境界,任何众生本来都具足空、乐、明,而不是因修法才有的,当一悟到:"噢!佛不是我们修法修成的,而是本来如此!"就开悟了。所以说道不是修,而是悟。阿底约嘎比阿努约嘎更高了一层。阿底约嘎就是大圆满相应(阿底就是大圆满)。就是说我们本身是佛,本来具足一切妙用,这就是大圆满心要。虹光法,大手印法,还有我们的心中心法等都是大圆满法。

"大圆满"是密宗红教最高的法,和"大手印"是一个法。 "大手印"是修"大圆满"的前行,藏文译为"彻却"(意为"立断")。大手印把我们的本性比做一个大手,尽虚空遍法界。比如孙悟空一个跟头可以翻十万八千里,但翻来翻去还是跳不出如来佛的手掌心。我们的心量就是如此之大,这就是我们的佛性。修"大手印"就是要证成三空相应,也就是要明心见性。三空就是指内虚空、外虚空和密虚空。内虚空是指要把我们的身体化空。所以我们常说:修心中心法,身体没有化空还有身体在就不行。外虚空是指身体外的空间。密虚空是指我们的本性,即佛性。我们的佛性本来 是空,本来就没有东西。没有什么男女老少,青黄赤白。但它又不是断灭空,不是一点东西都没有,而是灵妙真心,就是妙有。妙有者,有而不有,不有而有,无相可见。所以它具有很大的功能,很大的能量。我们将内虚空、外虚空、密虚空化为一体时,就是一个大空。这个大空并非是一点知觉都没有,而是了了分明,灵知了了。这就是彻却界,即大手印。

大手印的三要素就是见、定、行。要做到见、定、行三合一。 我们首先要见地正确,要明白什么是我们的本性。知道本性是一切 众生都具有的,它不生不灭,不增不减,不垢不净,不动不摇。这 样就知道这个世界上的所有东西都是虚妄不实的,都是"因缘所生 法,我说即是空"。我们只要把自己所执着的一切东西都放下,恢 复我们活活泼泼的本性就成就了。所以见地正确就有了定力。因为 我们知道外面的色、声、香、味、触、法都是假的,都是不值钱的 稻草,就不再着相了。有了佛性这个大宝贝就不要外面的稻草了。 我们最珍贵的佛性,在佛经上被誉为"摩尼宝珠",能予众宝。它 能生出一切东西来。我们的心安定了,行为就能合拍,这就是瑜伽, 即相应。假如我们说的是一套,做的是另一套那就不行,因为我们 的行为没有修上去。所以"行"就是指要能真正证到。

修大手印明心见性后,再进一步修大圆满脱嘎法(意为顿超,亦叫虹光法)。禅宗是先开悟,开悟后再在境界上把自己的习气磨光,把所谓的见惑、思惑、尘沙惑、无明惑全磨练光净,一点也不着相了,这样就成就了。密宗比禅宗多了一个方便接引法,就是脱嘎法。脱嘎就是用我们身内的五种光和外界的五种光合起来,光光相映,合为一光。我们身内的五种光就是:一、远通水光,就是从我们眼睛里放出的光。我们的眼睛不是水汪汪的吗?这是由于有脉管直通到眼睛的缘故。二、白柔脉光,就是各种脉管所放的光。练

气功的人不是讲任脉、督脉、中脉等等。这些脉管都放光,就叫白 柔脉光。三、肉团心光,就是从我们的心脏放出的光。四、法界体 性光,就是我们自性的光明。五、界性净光,就是我们的整个身体 是一个法界,身体统统是光。外面的五种光就是:太阳光,月亮光, 灯光,水光和黑光。黑暗也是一种光。修虹光法就是用外面这五种 光,激发我们身体里面的五种光。我们现在不是有激光吗?就是把 能放光的红宝石放在激光盘里面,用强烈的电光打上去,把宝石本 身的光激发出来,这就是激光。激光很强能穿透钢板。修虹光法就 是用外界的光刺激我们的本性光。这样外面五种光和身内五种光合 为一体,就使整个身体由量变到质变,变成一个光明体。到临终时, "轰——" 化成一束光就走了,这就是即身成佛,与即生成佛不同 (一个是身体的"身",一个是生命的"生")。即生成佛是指活 在世上这一生能成佛,但临终时没有化成光还有身体遗留下来:如 果身体化成光也成佛了,就是即身成佛。修成虹光法最好的情况是 爪发不留,身心都融于法界而变成光明体;修得不太好的还有指甲 和头发留下,其余都化成光了:修得最坏的情况是身体不能化成虹 光,而是缩阴,就是身体缩小了。比如供养在九华山百岁宫无暇禅 师的报身,就是缩得很小,不足二尺,装金后供在佛龛里面供人瞻 仰, 那就是缩阴。

要修虹光法就不能工作,要闭关,要从早到晚不停的修才行。如果修一修又去上班了,那就不行。因为这个法不是看太阳光就是看水光,不是看水光就是看月光,不是看月光就是看灯光,不是看灯光就是看黑光。总之要一天到晚打坐修法才能成就,不然就化不成光。所以没有时间或不具备好的外部条件都不能修。比如你现在要看水光,那就必须有水才行啊!所以虹光法修起来很难。即使虹光法修成后,也不能有所住着,如果住着在虹光上,也只不过是法

界一游魂,不能圆证佛果。因为佛性本来是空的,我们的心,就象整个大虚空一样一丝不挂,一尘不染。一切相都是我们本来具有的佛性所显现的。佛性是具足万相,具足万能的。因为一切都没有,所以才能有一切。佛教的教理是最圆满最彻底的。而其他宗教总有个东西,总有点住着。如果住在一点东西上,其它就不能圆满具足了。

可见密宗到最高层和禅宗讲的完全一样, 也是无相的, 有相法 都是导引法,都是初步的摄机法,无相法才是上上法。禅宗其实也 是密法,并不是显教。密者就是如来密因,无法可见也。《楞严经》 中不是讲:大佛顶如来密因修证了义吗?我们的佛性就是无相可见, 无声可闻。既然无声无相又怎么能见到呢? 所以说大佛顶是见不到 的(只要心心相应就是)。这就是如来密因,这就是秘密。就像惠 明问六祖大师: "还有更密的吗?"六祖说: "密在汝边,与汝说 者即非密也"。意思是说秘密在你自己,和你讲的就不是秘密。前 面我们讲过禅宗有外道禅、凡夫禅、小乘禅、上乘禅、最上乘禅。 外道禅是带异计而修的,心外有法,欣上而厌下,他们不知道上下 都是平等的, 众生就是佛, 佛就是众生: 凡夫禅不是带异计而修, 是正信因果而欣上厌下: 小乘禅是悟了偏空真理而修的, 认为这个 身体不是我,偏空了:上乘禅(又称菩萨禅)是悟法、我二空之理 而修的: 最上乘禅就是悟了我们本身就是佛, 佛就是我们。如来自 性我们一点也不缺少,同佛一模一样。这样来修就是最上乘禅。这 和密宗的大圆满不是一样吗?! 所以讲到最高处,密宗和禅宗完全 一样。

## (四)朝闻道,夕死可矣

"相传在西藏密部中,有不修而成佛的法门两种:一种是迁识

往生的'颇哇法';另一种即本法。"。不修就可以成佛,那该多好!大家都想得到这样的法。不修真能成佛吗?其实不行啊!关于"颇哇法"我们前面讲过,所谓不修是不需要修禅观,但还是要修观想的。而这本《中有教授听闻解脱密法》虽如本经所说:"此法为不需要修习禅观法即得解脱之甚深教授。"。但我们熟悉本法的内容,时时刻刻不忘记,也等于是修啊!所以大家不要贪便宜。

我们现在修法都不离禅观。观就是观照,就是看着念头起处不 跟着它跑。净土宗的"般舟三昧", "念佛三昧"就是禅观。《观 无量寿佛经》中就讲了十六种观的方法:观太阳、观净土圣境、观 阿弥陀佛等等,其中最容易的念佛观是第十六观。就是耳根要听着 自己念佛的声音, 字字分明。现在的净土宗人散心念佛就不能入观。 他们一面念佛, 一面妄念乱动, 还说废话, 所以修得不得力。以为 反正阿弥陀佛发大愿要来接引我们,只要相信有西方极乐世界,再 念念佛就行了。因为我们是带业往生嘛!业造了可以带走,带到西 方极乐世界去。真这么便宜吗? 其实错误了。带业往生是不错,但 应明白业就是心念动。心念一动无明就起。所以《起信论》中说: "无明为因生三细"。这三细相就是业相、转相、现相。心念一动。 无明起就是业相,即造业之相。我们本来没有相,因为法身无相, 一点东西都没有。在《四书》中也讲: "混沌初开。"混沌的时候 本来是没有相,就是我们大家不安分,妄念乱动。这就叫真如不守, 自心乱动。认为有觉性就应当有所见到,怎么没有见到东西呢?怎 么是空呢? 因为追求有相, 动得就更厉害了, 动上加动, 所以业相 就是动出来的。从无要转到有这个过程就是转相。最后于混沌中现 出相来这就叫现相。所以"无明为因生三细"中的三细就是业障。 这个业障不是我们一生一世修行就能了光的。到了等觉菩萨位(十 地之后就是等觉、妙觉)还有最后一分无明未破,这就是业,要生

西方极乐世界还得带着走, 所以叫带业往生。不是说我们一面打坐 念佛,一面修法,一面做点坏事造点业不要紧,不能这样理解。我 们假如已经信佛修法就不能再造业了。再做坏事那就是知法犯法罪 加一等。做坏事就要下地狱,不是说可以带着往生。所以我们要小 心,千万不要错会"带业往生"之意。我们要众善奉行,多做善事。 诸恶不做,坏事再微小也不要做。现在修净土宗的人认为:我们带 业往生,临终十念就可以生西了,现在不修行不要紧。现在不修行 到临终时你能念吗? 临终能念就要靠我们现在做功夫才行。我看到 很多人临终时四大分散,非常痛苦,根本就不能念了,甚至听也不 想听: "哎哟! 烦死了, 我的心乱的很。"这是什么缘故呢? 因为 他心里不清净,舍不得离开这个世界。他生于斯,死于斯。他的亲 属、金银财宝,名誉地位都在这个世界上。再加上四大分散苦不堪 言,那时叫他念佛他念不出来了。临终时能念佛就要靠现在做功夫。 要有很好的定力, 病痛来了也没关系, 还能念佛, 正念还能提起来。 现在不用功靠临死那一会儿怎么行呢? 从前我们有个师兄弟也是 这样说: "现在不用功不要紧,等我快死的时候用一个星期的功就 行了。《阿弥陀经》不是说: 若一日、二日……乃至七日, 一心不 乱,彼佛现前吗?"后来我看他非但一个星期的功夫用不上,还痛 苦混乱得已不知道用功了。所以不是这么夸夸其谈就行的,临终十 念带业往生不是那么简单。我们要想稳妥,还是现在要好好用功, 要做到一心不乱才行。

禅宗也是一样不离禅观。比如法相宗要修唯识观,天台宗要修 大止观,还有参话头,都是禅观。参话头要起疑情,整个身心都观 注在这个疑情上凝做一团,果真能如此,好消息就来了。就怕你心 散乱起不了疑情,所以一定要深入禅观才行。密宗更是注意禅观, 它是以身(印)、口(咒)、意(观)三密加持。手结印脚敷坐, 手脚都不动了这是身密;口持咒不停,这就是口密;意就是观照,这就是意密。所以密宗也离不开观。有相密更是不离禅观:观种子、观光、观佛、观月轮、观日轮、观气脉明点等等,没有一个法不用禅观。

而这本《中有教授听闻解脱密法》与其它法不同,它直接指示 我们,每一个人到死的时候,都有死光发现,都要放光明。不是因 为修而放光,不修的人死后也要放光。因为本性是具足光明的,只 是因为我们被色相所迷而不觉。所以我们只要把经中所述的经过情 形记得很清楚, 到死的时候, 识神一出来, 边上再有道友给我们提 醒,我们一醒悟,与本性光明合上去,就能成就了。这就像我们演 戏时,一个角儿在台上忘了台词,边上有专门提词的人给他一提醒, 他就想起来了,就知道该如何去做。从这个意义上来讲,本经的确 是不需要修禅观就可以解脱的法门, 但是大家不要贪这个便宜。一 听不用修, 你们就不修了, 放放野马! 这样可就坏了。因为现在你 不用功修法,一点功夫也没有。到死的时候就像喝醉了老酒,昏昏 迷迷、糊里糊涂的,即使边上有人提醒你,你也不能醒悟。由于光 明显现的时间不长,只有一顿饭的时间,顶多半个小时之后,生前 所造的业就像电影一样,一幕一幕地现前了。这样你就跟着这些业 障走了,而错过了解脱时机,那就太可惜了。另外临命终时没有好 的因缘也不行。佛在《阿弥陀经》中再三叮嘱:不可以少善根、福 德、因缘得生彼国。所以时节因缘很重要。比如快死的人被送到医 院去抢救,医生用很长的强心针给他打进去,还"砰咚、砰咚"的 为他做人工呼吸。快死的人已经很难受了,这样做他还能安稳吗? 还能给他行这个法吗?就不能做了。所以还是要小心谨慎为妙,大 家还是要好好用功才对。另外,人的根性各不相同,有的人很早就 听到净土宗的修法,可是没有很好的修行,只是随随便便的做做早 晚课。而有的人一直不知道有这个法,在临命终时才听到善知识和他讲:念佛可以生西方极乐世界。他有大善根,那时候就能一切放下,马上正念提起:阿弥陀佛、阿弥陀佛······这一念也能生西,也能超脱。所以不能一概而论。不修禅观的确可以解脱,但是我们现在能多用功还是多用用功好,以防万一我们到临命终时不具善缘而未得解脱,错过此生。

我们活的时候,修法修的不得力,修未成佛,就得靠本法在中 阴时期得度。就连藏密黄教的祖师宗喀巴大师也是靠中阴救度法成 就的,因为他在世时要整理红教的教规:去其糟粕,取其精华,严 持戒律。他作为一代导师要领导群众,为大家奔忙,自己修持的时 间少, 耽搁了自己。所以我们一定要用功才行, 不可大意! 为什么 我们活的时候修未成佛呢? 老实讲还是自己不肯用功,不肯放下一 切。贪、嗔、痴还很厉害。假如我们果真肯放下,没有一个不成功 的。"放下屠刀,立地成佛。"只要肯放,当下就是!因为我们本 来是佛。我们开悟了,就明白了:实相是无相的,就是了了分明的 灵知。它是包含一切的大能量。所有相都是假的,都不可得。要在 境界中磨掉自己的习气,才要着相,赶快凛觉,禅宗称此为"牧牛"。 就是把牛的缰绳抓紧, 鞭子高高举起, 才要着相就抽打过去。这样 做一定能成就。所以在有生之时修未成就者,都是因为自己不肯努 力用功。现在图个惬意, 吃吃大鱼大肉, 跳跳舞, 搓搓麻将, 多开 心啊!哎,着相着的厉害,不肯放手一切。不好好用功怎么行呢?! 我们本来是佛,只要我们把习气除掉,把无明打破,不再执着,哪 能不成就呢?不要分别这个法高,那个法低,成佛了就知道:"是 法平等,无有高下"。释迦牟尼佛早就知道末法时代的众生都不肯 好好用功, 专为我们设了净土法门, 依仗佛的慈悲力量接引往生, 不然也不需要净土法门。后来莲华生大士又为我们说,《中有教授

听闻解脱密法》,作为人生的最后一次救度。种种法门都是佛菩萨 慈悲心切,根据各种人的根基而设的,并不是法有高下。

现在大家有缘看到这本书真是要庆幸万分。因为多生历劫在六道中轮回,现在终于有解脱的把握了。我们能得到如此大的福报,绝非一佛、二佛、三佛所种的善根。诸位不要等闲视之,要时时刻刻地回忆,记熟本经的内容才行。到临命终时一经提醒就可以解脱了。

无论什么人,聪明也好,愚笨也好,没有一个不是贪生怕死的, 都想多活几年。俗话说:"好死不如赖活着"。就是说再好的死还 不如活在世上受受罪好。我们平常说害怕,其实就是怕死。如果你 死都不怕了,还有什么可怕的呢?有人说:"怕鬼怪"。怕鬼怪把 你抓去——还是怕死。其实"死"只不过是这个身体坏了,本性是 不坏的。所以,"孔子云:'朝闻道,夕死可矣。'此语正可为本 法的写照"(见原书四十一页)。儒、释、道有许多相通之处。尤 其是孔子著的《论语》,我们应该好好学习,因为讲的都是世间法 啊!"佛法在世间,不离世间觉。"世间法中的纲、常、伦、理我 们都要通达。假如世间法不通,人格都不够,还能成佛吗?所以伦 理道德于学佛人更为重要。"朝闻道,夕死可矣。"就是说早上能 听到这个大道,明白了这些道理,晚上死了也不怕,没有什么可遗 憾的。因为我们没有虚度此生,我们的法身得度了,慧命得救了, 就能出六道轮回,就不会死了。其实我们本来就没有生死,因为佛 性是不生不灭、不去不来、不动不摇、不增不减、不垢不净的。有 的人说: "佛法只修性不修命,不好,还是道教讲性命双修要好一 些。"哎,这些人真是糊涂!我们的佛性就把性和命都包括了,就 是性命双修。因为佛性是万能的,它亘古长存、不生不灭,这不是 长命吗?还有什么命能比这更长呢?而道家练出的阳神却是"纵 饶百万劫,依旧落空亡。"它怎么能和我们的佛性相提并论呢?阳 神只不过是第七识所生的意生身,还是假的。佛性才是无量寿。阿 弥陀三个字解释起来就是无量寿, 无量光。无量寿不是把寿命包括 在内了吗?还需要什么性命双修!肉身终究是要败坏的,因为有成 必有坏,有生必有死。这是辩证法。《金刚经》中所说: "所谓佛 法者,即非佛法。"也是辩证法。所以恩格斯说:"辩证法最初来 源于佛教"。有些人还不满足,还要什么性命双修,去修这个身体, 其实错误了。这就叫外道苦修身必坏。身体是房子, 修房子有什么 用?我们应该修房子里的人——就是佛性。所以我们真正闻到大道, 得到这个旨趣就不怕死了。尤其是读了这本书, 到死的时候识神一 出来,看见中阴境界,自能了悟实相。因为佛性本来就是大光明。 我们不能放光是因为有迷误,有妄想颠倒。断气时四大分散,痛苦 得迷闷了。妄念动不出来,那时候就放光了。这就叫死光发现。这 时我们虽然放光,但就像喝醉了老酒一样,什么都不知道。这个光 明持续一会儿,业障就像电影一样,一幕一幕地现前了。我们的识 神就跟着这些景象动,这样就被业障拉走了。这一段迷闷时候的光 明和我们打坐打开时候放的光是一样的。我们要认识它,这就是我 们的本来面目。到那时一经提醒,与光明合上去,就能证成报身佛 而得解脱了。所以强的光好,昏暗的光不好,喜欢昏暗的光就堕到。 三恶道里去了。明白了这些就不致误入迷途,不至于走错路,看见 境界也不害怕了。怕都是怕死。我常常和修法的人讲: "你们见到 什么境界都不要怕,不死怕什么呢?"我们有位同参修法的时候气 脉发动,"啪!"爆开了。"哎哟!不得了了,命没有啦!头要爆 开了。"他非常害怕。其实不要害怕,头是爆不开的。那只是气脉 发动帮我们打通脉络,就是练气功的人所说的打通任脉、督脉、奇 经八脉等。打通时要发生振动,这是身体在发生变化。你怕什么呢? 假如身体不发生变化,说明我们没有修好。功夫做得好身体是要起

变化的。如果见到定中的境界更不要怕,都是假的。有人看见蟒蛇、猛虎,狮子:哎哟!吓死了。怕什么呀!都是由于我们心里不空净,第六意识才变现出这些境界,只要我们不理睬它,它马上就消失了。从前我们一个师兄弟打坐的时候,有一个大毛手像蒲扇一样大,"啪——"闷在他的面孔上。"哎哟,大毛手要把我闷死了。"他赶快念这个咒、那个咒,统统都念了还不行。最后没办法了就想:"死就死吧,反正听师父讲过色身是假的,不要这个色身闷死算了。"这个念头一动,大毛手马上就没有了。可见这些都是虚幻不实的东西。一切法、一切咒都不如我们心空净。心真空净了,一切境界就消失了。所以打坐时,看到什么境界都不要怕,都是假的。要记住"凡所有相,皆是虚妄"。即使看见佛来也不要喜欢。佛来斩佛,魔来斩魔,都不可得。

佛的教理很圆融,越是有知识的人越爱看,现在很多欧美人都不信天主教、基督教而改信了佛教。因为佛法是科学的,是能够证实的。在佛的教理中最令人难以接受的就是六道轮回。有的人说: "死了之后怎么还有六道轮回呢?我们也看不见摸不着,恐怕没有吧。"实际上确确实实是有!只要我们依照一定的方法去做去修,修到一定程度就能看到六道轮回真的是有。只是它们的形象稀薄,我们肉眼看不见。比如色界、无色界的相我们就看不见,色界的相是妙相,比欲界要好。无色界也不是什么形象都没有,只是越高越微妙,越高越微薄了。等科学更昌明更发达的时候,就能照见中阴身。那时大家就会相信不再疑惑了。中阴身就是我们平常说的魂灵,就是识神,它的的确确是存在的。它就是这么转来转去,做善事为人类造福就升天,做坏事造恶就下地狱,一点不假。还有的人说: "那人为什么不知道前世的事情呢?是不是喝了迷魂汤了?"其实不是。而是经过入胎、住胎、出胎就昏迷了。入胎就是在男子放

精的时候,把中阴身冲进母亲的子宫里。男子的精液很臭,母亲的子宫里也是血肉模糊,中阴身在这样浑浊的环境里住九个半月就昏昏沉沉的了。这就叫住胎中阴(以后再详细介绍)。生出来的时候,头朝下脚朝上翻个颠倒,从骨盆里像两座大山夹着一样硬被挤出来。这样经过入、住、出这三个过程就昏迷了,就不知道前世的事情了。经过入、住、出能不迷者只有佛能做到。那么有人要问了: "怎么有的人知道前世的事情呢?"的确是有,报纸杂志上曾报导:美国好莱坞的明星转胎到了保加利亚,他就知道自己前世的事情。他把他前世的事情讲出来,人们经过验证一点也不错。在我国的云南、贵州等地也有好几个孩子知道自己前世的事。这是什么缘故呢?那是因为他们的缘分好,在小孩刚要出生的时候,把前面一个中阴身赶出去,而自己抢住进去,这就叫抢胎。就像文革时期抢房子,把别人赶出去,自己住进去。所以他没有经过入、住、出这三个阶段就知道前世的事情。由此可见,六道轮回一点也不假,不是死了就完了。

佛说的话不是空口无凭,都是自己亲自证实的,大家一点都不 应怀疑。不然的话,佛在世的时候也没有显微镜,佛怎么说: "人 看一杯水,佛视千万虫"呢?!那时也没有望远镜,佛怎么说: "天 空中有很多很多的太阳,很多很多的世界。"现在这些都能验证了, 水里是有很多的细菌,太阳也有很多,世界也有很多。现在我们不 是能乘宇宙飞船到月亮上去吗,他们说月亮上没有人,也没有生物, 其实月亮上、太阳上都有人。大家会说: "哎哟,不对吧?太阳上 有人不是被烧死了吗?"其实太阳、月亮上的人都不是我们这样的 身体。我们的身体需要氧气,没有氧气就无法生存。他们的身体烧 不死,我们也看不见。人的肉眼连我们人间的鬼都看不见,还能看 见太阳、月亮上的人吗?你们要想看见就必须好好修法,但千万别 着相,一着相就成魔了。所以佛说的话一点也不错,佛是如语者、实语者、不诳语者。这部《中阴教授听闻解脱密法》也是不容怀疑的,即使是不理解的地方也不要怀疑。太虚大师说:"不理解的地方先放到一边,不要去怀疑、诽谤。"以后慢慢深入地去修,修到一定的程度就明白了。佛说的话没有错误,不是假的。不像现在的人都是骗人。药是给人治病的,人命关天,还有人弄假药来害人,真是不得了。

## (五)中有闻教得度释义

《中有教授听闻解脱密法》这个题目翻译的很啰嗦。简单的讲 就是"中阴闻教得度法"。"中有"两个字就是指中阴身。所谓中 阴身就是前面一个身体已坏,后面的身体还没有形成,当中以风大 为主的阴身。我们现在的身体是以地大为主,都有躯壳拖累。中阴 身少了这个大包袱, 所以他有小小的神通, 但不像佛那样神通俱足。 中阴身是七天一个生死。人死后,头一个七天中阴身还高大些,到 第二个七天的时候,前一个中阴身死了,第二个中阴身又重生。但 比前一个中阴身要矮一些。越到后面越矮,投胎也越坏。所以救度 要越早越好。而本法就可以使中阴身在听到教授就得到解脱。所以 本法是西藏秘密部的宝经之一,是莲华生大士创建的无上大法。莲 华生大士从印度来到西藏,奠定了宁玛派(就是红教),所以他是 西藏宁玛派的初祖,但不是西藏教的初祖,他的传承是以心印心(佛 祖都是以心印心):我这样理解,这样成道,别人这样理解也这样 成道。大家成道都是一样的,就像同一枚图章印出的文字一样,没 有什么不同,这就叫以心印心。因莲华生大士是肉身飞升成道的, 所以他把人在死的时候是什么样的境界,看得清清楚楚。 莲华生大 士慈悲我们,因为人身难得,为了使生前修法不圆满的人,不要再

错过此生,使我们临死的时候能有最后一次机会得度,他便把在中阴阶段看到的情形以及如何得度的方法记录下来。写下来之后,藏在山洞里面并没有传授,也没有人知道。这是什么缘故呢?因为一切法的传授都需要时节因缘。就像我们做功夫,也要时节因缘成熟才能打开本来,亲证佛性。后来,莲华生大士自己化身成羯磨洲大师,把藏在山洞里面的这部密法拿出来流通。我们中国密宗的由来也是这样,佛在当时把密本写好后,藏在铁塔里面。后来,时间因缘成熟,才由龙母菩萨(即龙树大师菩萨)从铁塔中取出来弘扬。

大家知道, 三世诸佛都未曾讲过人死后七七四十九天的过程, 更未提到死后如何才能解脱。佛经里面的很多法都需要经过修持才 能成佛, 而不需要修持就能成佛的法, 唯有莲华生大十的这本《中 阴教授解脱密法》。因为莲华生大士看见我们众生(尤其是末法时 代的众生),都不肯死心塌地的用功修行,他悲心痛切为我们留下 这部无上密法。的确,现在能有几人肯死心塌地的修行用功呢?都 是在那里马马虎虎, 敷敷衍衍的。因为没有真用心, 所以很好的法 也修不相应,身体化不空。比如有些人念佛,就不是心口相应的念, 而是口念心不念。一边念佛还一边算东算西, 思想乱得很。我看见 很多老太太、老太公嘴里一面念佛,还一面议论张家长、李家短。 根本没有好好念佛!所以憨山大师说: "念佛的人要像推重车上山, 极力追顶。"就是思想上要有这个佛号,一个字一个字在大脑里过 才行。持咒的人也要这样,把咒文一个字一个字的在大脑里过,耳 朵要听清爽念咒的声音,这就叫"心念耳闻",这样做必定能入定, 身体必定能化空。不这样做身体怎么能化空呢?有的人还有身体在 就以为是空了,问他: "你还能听到外面的声音吗?"他说: "听 得见"。那就没有空啊!真空了,声音就没有了,整个世界都没有 了, 唯有历历孤明, 历历者就是了了分明, 孤明者就是绝对真心没 有第二个。他又说:"能听到声音,但他讲话的内容我没有分别。" 这不算入定,还差得远呢!因为你没有化空、没有空净,你没有脱 开怎么行呢?所以莲华生大士悲悯我们,写下这部中阴救度法,使 人在死的时候能被唤醒。

当然如果我们真正能做到断惑证真,就可以不要这个法了。因为我们遇到境界心不动不着相,活的时候就成就了。古德云: "真正开悟,生为福德本,死是报身佛。"就是说真正开悟了,在世的时候就能为大众造福,到死的时候就是报身佛,就没有中阴身。所以说上根人不落中阴。真正往生西方极乐世界的人也没有中阴身,他一断气就看见阿弥陀佛来接引,就生到西方极乐世界去了。可见真正的上根人就无需中阴救度法。

但是要知道横超三界、生西方极乐世界很不容易,断惑证真竖出三界更不容易。因为法身成就不是中下根人所能证到的。我们多生历劫的习气很重,就像臭马桶,多年的积粪在里面,臭气很难一下消除。这就叫做"真理虽然顿达(理我们知道了),妄情难以了断(执着的习气、妄情还重得很)。"可见有些用功修净土、禅宗和密宗的人认为不一定要熟悉《中有教授听闻解脱密法》是错误的。比如参禅,中下根人就不容易开悟。参禅人要起疑情,但很多人疑情起不起来,在那儿念话头。这样还不如修净土宗念佛法门,有佛接引,命终时往生西方极乐世界,这个还容易做到些。但是念佛没有做到一心不乱也不行。佛接引众生是无缘大慈,纵然你不信佛、不念佛,佛菩萨也会慈悲地来接引你。只是到那时你心里混乱得就像一潭浑水,看不见佛来接引。甚至看见强烈的佛光还吓的逃避。所以末法时代人根陋劣,就是往生净土,也不是个个都能做得到。就连天台宗的开山祖师智者大师,为了接引众生,设立教观,耽搁了自己的修行。在临终生西方极乐世界时他说:"我仅得中品"。

这样看来,我们还是需要依靠这本《中有教授听闻解脱密法》。通过熟悉本法,你就知道死后中阴境界究竟是怎么一回事,当中阴境界显现时,边上有人一提醒,你就可以得度了,差一点的也可以生到佛的净土,得真实受用。

关于"莲华生大士的应化事略"书上都有,在这只稍微讲一讲:莲华生大士是在释迦佛圆寂八年之后,降生在西印度陀囊俱舍海中的一朵莲花上。他是由阿弥陀佛的大愿,观世音菩萨的大悲,释迦牟尼佛的大智综合起来化生的。我们常说:"莲花出淤泥而不染。"因此莲花在这里是表法的,表示清净无染,因果同时,圆满无碍。莲花生大士具足一切佛菩萨的智慧。他从西印度来到西藏,奠定了藏密的基础。所以他是西藏密宗红教宁玛派的大祖师(那时西藏的密教是不正规的黑教)。以后从密教中又分出黄教、白教、花教等。莲华生大士是肉身飞升成佛的,不像禅宗的祖师圆寂后都有色身留下。有的是色身不坏,就像禅宗六祖慧能大师的肉身现在还在南华寺。还有石头希迁祖师(他是六祖大师的徒孙,本来是徒弟,因为他去拜见六祖时,六祖快圆寂了,叫他去参拜师兄青原行思)也是肉身不坏。在日本侵略我国时,被日本的一个牙科医生偷去,现供养在日本的博物馆,每年开放一次,供众人瞻仰。

在我国流传的经,都是从印度文翻译过来的。如《楞严经》没从印度传来时,智者大师(天台宗的开山祖师)听到这部经的名字,就每天向西方朝拜,希望这部经能尽快传到中国来。而在当时寺院中流传的各种大藏经中(如《碛砂藏》、《龙藏》、《大正藏》等)不但没有"中阴救度法"这部经,甚至连名字孙景风居士也没听到过。在翻译这部经的三十年前,孙景风居士归依了金刚上师诺那尊者。所谓金刚者,它能摧毁一切,而一切不能摧毁它。这里还是表法的,表示坚固不坏。上师表示能够为我们摧毁一切邪魔,让我们

圆成佛果。真正的金刚上师需具备这样的功德。诺那上师从西藏到内地传法时到过上海。在西藏传法的几位大德当中,诺那上师是最有智慧的。他精通"般若"。其他的上师只懂得西藏密教的仪轨,对"般若"还不精通。那时候康藏两个地方佛教昌明,以密宗最为殊胜。普遍传了"颇哇法",当时在上海修"颇哇法"的人就很多。"颇哇法"很简单,在西藏密乘里,大多先修这个法,再修别的法。别的法假如修不成也不要紧,还有"颇哇法"做保险。可以生到西方后再修。

后来孙景风居十又拜了个蒙古师父叫宝堪布上师。宝堪布上师 告诉他,有一部密而又密的宝贝经,就是现在讲的这部《中有教授 听闻解脱密法》。但在当时宝堪布上师秘密得连经名也不肯说,并 告诉他只要听过七遍的人不必修也能成佛。孙景风居士听了之后疑 惑不解: 哪有这么便宜的事? 不要修就可以成功, 恐怕没有。大概 是宝堪布上师骗骗我的,其实不是。为什么说要听七遍呢?因为听 一遍、两遍人往往不注意, 听过七遍就耳熟能详记住了。基督教里 也讲: "七天而成就。"从始至终是一周,一个循环。但这个数字 不能说死:一定要七遍,八遍、十遍就不行?而是说要圆满,要把 经文听熟才行。假如我们听七遍还不熟,那就要多听几遍。就如同 禅宗人做功夫"打七"一样,也是这个意思。"打七"就是表示从 头至尾自始至终要立竿见影, 打坐成功, 克期取证。如果七天不成 就,就再打下一个七。就这样"一七"、"二七"……一直打下去, 直打到圆满为止。听熟了之后还不能忘记,要常常想着经里的教导。 要把这些教导记住:我们到什么时候开始放光,而光明就是我们自 己,在中阴阶段看到光明后与之合上去,那就必定成佛了。所以本 经真是功德无量!没有福报的人是听不到的。大家今天能听到真是 无上的福报! 无穷的福报! 要做难遭遇想。

宝堪布上师秘密得不肯讲经名,并不是保守,而是因为尊重之 故。恐怕轻轻易易地告诉大家,人们不重视,反而等闲视之了。比 如我们讲明心见性,说:"见性不难,明心也很容易"。一些人听 到后觉得这么简单,就不注意、不尊重、轻轻易易地放过去了。其 实见性是不难。前面讲了,所谓"性"者就是我们见闻觉知的能量 或性能。眼睛能看见东西, 耳朵能听到声音的功能就是我们的佛性! 没有什么稀奇,很容易。但一些人听过以后不当一回事,这个耳朵 进去,那个耳朵出来,变成耳边风了。古人则不然。他除非不知道, 而一旦听到: "就是这个!"他马上很珍惜,绵绵密密地保护它, 时时刻刻不放松。我们现在的人以为"这个"并不稀奇,还有些人 也没福去想、去接受,还怀疑说:"这个是佛性?假如这个是佛性, 我怎么没有得神通呢?"唉!他并不知道仅仅是听到一点消息,还 没有把色身世界都化空,还没有真正的亲证。要把色身、思想、世 界、虚空都粉碎无余才行。但只化空一次还不行。因为多生历劫的 习气深重,不是这一下就行了。当然也不能说死,也有大根器的再 来人,一下子就能到底,就能成功。但这种人很少很少。

所以,针对修行,佛在《楞严经》中说: "有两种修法"(《楞严经》是部宝经,讲得很详细。)一种修法是: "理属顿悟,乘悟并销"。就是瞬间懂得了见闻觉知之性就是我们本来面目的道理,乘开悟的时候一切都销光殒尽,神通大发。这种人纵然有,但少而又少。都是顿悟渐修的多,即《楞严经》中讲的另一种修法,"事非顿除,因次第尽"。"事非顿除"是指在事上要渐渐地修习,把多生历劫的习气一点一点除光。即"无明分分破,法身分分证。"证到圆满时神通会自然大发。"因次第尽"的意思是要慢慢的一步一步的修证。所以禅宗人说: "理虽说顿悟,妄情难以卒除。"妄情就是指我们执着虚妄的情知情见,我知我见。这些一下消除不了,

要慢慢来消除。换言之就叫历境练心。我们刚刚懂得了一点道理,不可能马上发神通。懂了理之后要按这个理去实修实证才是最重要的!要在境界中磨练自己,常需觉察,损之又损。把执着的习气和贪、嗔、痴三毒除光消尽。等到习气一毫都没有了,那就成道了。所以说我们要成道,种种方法都有。有顿悟的、有渐修的,就看你如何来承当。如果习气不改,承当不了,到生死关头怎么办呢?就要靠"中阴救度法"来救度!

孙景风居士在翻译本经的二十多年前就看到了一本书叫《中有 听闻解脱密法》,是英国牛津大学教授伊文思博士和喀齐达瓦桑杜 喇嘛由藏文翻译成英文。后又由中国的张妙莲菩提妙定居士根据英 文本翻成中文。再后来又见到一个版本是赵洪铸居士根据英文本翻 译成中文,但中文是四字一句的偈文。偈文就像诗、颂一样,比张 妙定翻译的要高一筹。但因为要押韵, 所以意思就有点出入。这本 书的藏文名字叫"巴多脱卓"(又名"西藏度亡法")。"巴多" 意为中有,就是前身已坏,后身未成当中的阴身。"脱卓"就是让 中阴身听到教义后可以得到解脱,即听闻解脱之意。大家可能会奇 怪,人死了还能听到吗?能听到!因为我们的见闻觉知并不是眼睛、 耳朵、鼻子、舌头、身体,而是我们的佛性。现在科学家也讲:看 见东西的不是眼睛,是大脑。大脑不起作用眼睛就看不见东西。同 样,听到声音的不是耳朵,也是大脑。大脑不起作用,耳朵也听不 到声音。而且耳朵听到的声音是粗的,叫听。大脑听到的声音是细 的,叫闻。所以本经的名字中就有"听""闻"两个字。有人做过 实验,给人开刀的时候,用很微弱的电流通到大脑上,大脑就能听 到人耳听不到的空中的音乐声。而在他边上的人却听不到。因为边 上的人是用耳朵而不是用脑神经来听,所以听不到。由此可见我们 看东西也不是用眼睛看。眼睛就像眼镜一样,要通过大脑起作用才 能看见。谚云:"心不在焉,视而不见,听而不闻"。就是说当我们不专心的时候,既看不到面前的东西,也听不到耳旁的声音。这里讲的大脑和中阴身都是第七识所变现的。因为在第七识中形成了我相和我执。假如功夫做得好,第七识就能离开肉体出来,这就是意生身。也就是道家所说的阳神。他有神通,不用躯壳,不用眼、耳、鼻、舌,就能看,就能听,就能闻。所以我们对中阴身讲话他听得清清楚楚。其实他也在同我们讲话。死了之后,灵识(中阴身)就出来了。他本来还不知道自己死了,当他听到家人在很悲伤地哭喊,看到他的尸体睡在床上,才想到:我死了!他也喊家里人,也很悲伤,舍不得离开家人。还想往躯壳里面钻,但钻不进去了。因为肉体已经坏了。就好比电灯,电灯泡坏了,电来了也不会再亮了。所以这个时候他悲哀哭泣,四处乱转。中阴身就是这样一个阶段。所以你们要好好同他讲,不能哭。你们哭,他也在边上哭,哭得他心乱如麻,就不能得到解脱。净土宗也讲:人死的时候,大家不要哭,帮他助念,帮他往生西方极乐世界,就是这个道理。

当孙景风居士看到翻译的这两种版本时,知道确实有这么一本书,但藏文原本还没有见到。他非常感慨: "这本书在传到素有大乘佛教之称的中土之前,竟先传到了西欧!"目前欧美许多国家都在研究佛法,他们有许多高级知识分子看了佛经之后,与基督教的《新、旧约全书》(即圣经)相比,觉得佛经讲得很圆融,非常好。所以很多人都改信了佛教。可见一切法的弘扬都需要时节因缘。这本书既然已传到欧美,就没有必要再守秘密了。现在我们能看到,总算大家有福气。张、赵两居士弘法的功德,确实值得推崇。但由于东、西方文化不同,所表述方法不太一样。就姓名来讲,中国人是姓在前名在后,而西方是名在前姓在后,表述的方法就不同。而且一句话所隐含的意义很多,不是一句一意。尤其是中国字,往往

一字多义。所以西欧学者翻译东方高深的佛学,容易产生一些隔阂。 另外,在佛教密部里,佛是无量数的佛,名字也很多。就像《阿弥 陀经》中所说的六方佛, 名号就很多。经文的专用术语及名词则更 多。要把词义解释清楚,不着在字义上,非常困难。我们常说:"依 文解义,三世佛冤。离经一字,必同魔说"。就是说不能光依照文 字解释意思,内含的经义没有解释出来就不好。所以讲经最难之处 就叫"点中言"。就是要把中心要义点出来,点出什么是最重要的 中心思想,怎样可以使我们开悟,见到本性。名词可以抛开,要把 中心思想拿出来,这就叫遣辞定名。假如你自己还不理解,怎么可 以把它写出来呢?而张、赵两居士的翻译,先从藏文译成英文,再 从英文转译成中文。所以孙景风居士推想:纵然用同一原本,如果 用直译法或用义译法,或直译与义译兼用,即使是一个人前后翻译 尚难尽同。何况是经过两次转译呢?!难免有些错文略义。最好能 看到藏文原本,按原文翻译成中文,可以使内容更为充实。由于孙 居士精通藏文(在本书里他说粗知藏文,是谦虚),所以他想得到 藏文原本再核对一下。他有这个志愿,想得到这部经的原文又得不 到,像有个东西埋在心中一样,耿耿干怀。

"有志者事竟成!"在宝堪布上师圆寂后,整理他经箧的时候,竟然发现此宝经的原文。孙居士如获至宝,总算圆满了多年的愿望!全经是手抄本,不是印刷出来的,因为这部经是由莲华生大士写在梵页上(西藏或印度的经都是写在菩提树的叶子上,叫梵页)。原本内容要比英译本多,共有十四种名目(这些名目后面我们再讲)。如书中的"答卓咒本",有很多咒(书后都附有),可以使中阴身从痛苦的罪业中解脱出来。这些咒在张、赵两居士的译本当中仅有其名。还有"解业集颂",是除业障的颂文。颂文就等于是偈语。四个字、五个字、七个字一句等等。这些内容在张赵两居士的译本

中都没有。经过对照,发现张、赵两居士的译本不够全面,于是孙景风居士发心要尽他毕生的精力重新翻译。开始只译出草稿,以后又恐怕有用辞不当、不完善的地方,经过多次修改整理后藏在箱子里面。等他到七十岁的时候(翻译时还未到七十岁),恐怕译稿有散失,又重新整理,编好顺序,完成了这部宝经的翻译工作。

为了使读者能够理解并记住经文,孙居士把经中的名词都作了注释,另外还附加了两部曼荼罗表。这样全经的脉络就贯通了。我们做文章写书就要脉络贯通,就像人体的血脉经络也要贯通一样。我们人体当中就有阴极和阳极,当我们思想紊乱、妄念多端时,阴极和阳极不相合。所以要做功夫,做到心真清净了,阴极和阳极自然会溶合,奇经八脉自然会贯通。但是不能有心去求。有心去求就是妄想、妄念,这样反而使气脉不通。只要一切放下,气脉自然就会畅通了。

"曼荼罗"就是佛、菩萨以及眷属圆满具足聚集在一起的道场、坛场。修密法的人都有曼荼罗。我们心中心密法的曼荼罗是以释迦牟尼佛为上首,下面是弥勒菩萨,弥勒菩萨下面是观世音菩萨,观世音菩萨下面是光明童子,两旁是文殊菩萨、普贤菩萨和四大金刚等。由于佛坛的建立属于光明童子,他向佛偷学了心中心法的密咒之后,就能起大作用,所以心中心曼荼罗里就有光明童子。曼荼罗的名目很多,一种是三昧耶曼荼罗,一种是大曼荼罗,还有事业曼荼罗(就是羯磨曼荼罗)。大曼荼罗就是前面讲的眷属圆满聚集的坛场;三昧耶曼荼罗就是佛菩萨持不同的器械,结不同的手印聚集在一起的坛场,以表示每一位佛菩萨所发的誓愿不同;事业曼荼罗就是显示佛菩萨成就各种事业的坛场。总而言之,曼荼罗就是眷属圆满聚集的道场、坛场、方位图。它通常分东、西、南、北、中五方五佛,表示我们的五大智慧。属于中央的是最重要的法界体性智,

即我们的本性光明。其余的四大智就是转第八识成大圆镜智;转第七识成平等性智;转第六识成妙观察智;转前五识为成所作智。其实我们的佛性本来没有什么方位,它是一个大圆。方位是用来表法的,比如西方极乐世界在我们世界的西边,在西方极乐世界的西边还有西边,相对来说西方极乐世界不就在东边了吗?! 所以不能说死。

在本经中有诸佛裸体双身像和饮血忿怒像,为大多数人不能接受。他们怀疑:佛经里怎么还会有这些形象?下面我们着重讲一讲。

为什么诸佛要现裸体双身像呢?一方面是为了应众生之机而 显现的, 因为藏密是针对西藏人讲的(当然也是为广大众生讲的), 西藏人非常着相,说我们都是佛,他们就不能接受。他们认为:"假 如我们是佛,怎么不能显神通呢?也不具足万能嘛!所以我们不是 佛,是凡夫"。要给他戴上皮绒帽,穿上佛的衣裳,装扮一下,这 样他们才相信自己就是佛。所以他们需要有一定的形象才行。他们 还说: "要了生死,要成佛,没有阴阳怎么能化生呢?"所以佛顺 应他们的机缘而显现双身像。其实我们人体本身就有阴阳,我们的 身体是由地、水、火、风四大假合而成、火属阳、水属阴。平时因 为妄想、颠倒、执着、追逐外境之故,阴阳不相合,也感觉不到。 假如功夫做得好,心真空净了,就能清清楚楚地感觉到体内像两股 电流"哗……"合到一起了。这就是道教所讲的婴儿吒女,黄婆为 媒。就是在我们心包里的中黄庭观想成一个"婴儿"——即所谓的 阳神。这完全是观想的功夫,只要用心观想就能成功,因为一切唯 心造! 所以我们每个人都有阴阳,并不一定非要佛父佛母才是阴阳 相交。另一方面双身是用来表法的,佛在《圆觉经》上讲:"一切 众生皆因淫欲而正性命"。我们人有色身就是因为有淫欲心。在中 阴阶段同样有淫欲心,并没有减少丝毫。当它看见有缘的父母同房

时,浮欲心动就飘过去入胎了。所以生就是从浮欲而来的。我们现 在要脱离生死轮回,要成佛,还是要从此处出。双身像就是表示生 从此处来,了从此处出,所以是表法的。假如你们还有淫欲心,遇 到这种境界时心还在动,就不能了脱生死。只不过是嘴巴上说说而 己。我们要在淫欲当中能脱离欲乐,看见双身像时一点都不动心, 那才是真了脱生死,否则不行。所以密宗里就有双身法。莲华生大 士讲: "双身法不能轻易地尝试"。这个法是两头蛇,一头是直接 超升,一头是直堕地狱(因为只要心一动就会下地狱)。有很多人 为满足他们的淫欲心,欺骗别人说:"我们来修双身法,可以了生 死"。殊不知这非但不能了生死,是要下地狱的。所以明白了这个 道理,就不要轻易地尝试。平时要多加观照,看见双身像千万不要 动心。佛在《楞严经》里讲得很清楚: "裸体相呈,味同嚼蜡"。 就是说裸体呈现在你面前,就像把蜡烛油放在嘴里嚼一样,一点味 道都没有。所以最高深、最重要的是事实的考验,绝不是儿戏。佛 没有一定的相,是应众生之心而显相的,叫应化相。佛为度化我们 而显现双身像,看我们是不是真有定力,是不是能在欲乐当中入定。 这就叫欲乐定。所以要明白双身像是应众生之机而显现的,也是表 法的。大家不要疑虑。

为什么要现饮血的忿怒形象呢?因为佛有两轮身:一种是正法轮身,另一种是教令轮身。正法轮身就是三十二相、八十种好,智慧福德之相,众生见了都心生欢喜;教令轮身(也称明王身)就是忿怒、恐怖、饮血等相,是为了让魔王看见害怕,警告他,不让他来捣乱。所以忿怒像同样也是表法的,大家看到忿怒像也不要恐惧。

我们讲这些就是为了防止有人对双身、忿怒等相发生疑惑而致 堕落。防止将来境界现前时,心生邪念而怀疑、诽谤佛法: "怎么 还现双身像呢?不对吧?"要知道佛是应众生之机而显相的,就是

表示我们生从此来, 死从此去。一切都不可得, 都是我们自己的心 所显现的假相。我们心果真清净了,一点相都没有,就是无上大光 明,就是报身佛。我们心如果不清净,那就要现各种各样的相。所 以这些相现不现,就看我们的心清净不清净。比如西方极乐世界就 分四种净土:最下面的是凡圣同居土,上面是方便有余土,再上面 是实报庄严土,最上面是常寂光净土。往生到什么净土,就要看我 们功夫的好坏。常寂光净土就没有相,因为佛性本来如此。只因为 我们着相,才会现相。就拿做梦来比,假如我们功夫做的好,平时 心里清清净净不着相,睡觉的时候就没有梦境。平时对境生心,想 这想那,睡着之后就会做梦,这样那样的境界就都现前了。从前高 峰祖师的师父问他: "你平时做得了主吗?"他回答: "做得了 主"。这就很好,平时能做主就不容易了。比如这里有一锭金子, 我们心就跳了:"哎哟!这金子能归我就好了!"好色的人看见漂 亮的女人心一动,就跟着她跑了。这就叫色不迷人人自迷。好喝酒 的人闻到酒香,就馋涎欲滴。这些就是做不得主。如果遇到这些境 界能不动心,还只是初步。所以高峰祖师的师父又问他:"做梦的 时候作得了主吗?"他答道:"睡梦中也能做主"。做梦的时候是 半昏迷, 死的时候是大昏迷(因为四大分散很痛苦)。能在梦中做 得了主, 功夫就进步了。有人平时倒可以做主, 但睡梦中就糊涂了。 所以高峰祖师梦中能做主已相当不错了。他师父进一步问他:"无 梦无想时作得了主吗? 无梦无想时主人公在什么地方!"就是这时 既不做梦,也没有思想,主人公在什么地方?他答不出来了。"哎! 不行不行, 赶快参!"他师父说。所以做功夫得上上升进才行。

我们了解了双身像和忿怒像的含义之后,在中阴阶段看见这些相时,就不要再起颠倒妄见。要知道这些相都是我们自心所显现的。我们的心就像一面镜子,所有的相都是镜子里显现的影子,任何境

界都能不动心, 在中阴阶段与光明合上去, 就证成报身佛了。活的 时候要修成报身佛很不容易, 当然只要老老实实的用功, 活着就能 证成法、报、化三身: 我们做功夫打开本来见到自性, 就是法身佛; 再做功夫勤除习气,心真空净了,就能转化境界,就能转化色身, 就能发神通证成报身佛;再进一步就能出意生身,即化身成就。证 到三地菩萨就可以现意生身(第七识意根所生之身叫意生身)。证 到五地菩萨就能出三个意生身,就是道教所讲的"一气化三清"。 所以道教和佛教也有很多相通的地方。只是道教讲的不究竟,不彻 底,总是着一点相。因为第七识所化的意生身还是假的,只是佛性 本体所起的妙用,不可执着。到了八地以上的菩萨就能现种类具足 的意生身。不光是现人身, 要现什么就能现什么(如高山、大河、 树木、房屋等),可以现一切种类。这就是变化自在。就看我们怎 么用功了。第一步要能做到念起不随。念头一起就能看见不跟它跑, 仍然是清清爽爽,了了分明,一点影子也不留。这样就能做到受生 自在, 想到哪里投胎就可以到哪里投胎; 第二步要能做到好坏都平 等,好的不喜,坏的不恼,就能变化自在了,第三步要能做到微细 流注断灭,一切化空,圆觉大智朗然现前,那就能现百千万亿化身, 度百千万亿众生了。所以在我们活的时候, 按大圆满、心中心等层 层入胜之法去修,就能证到这些。假如在我们有生之时没有修好, 到最后还有"中阴救度法",可以使我们证成报身佛。我们今朝有 缘能听到这个无上大法,真是无穷的福报啊!

世人传说,人在死后会看到各种各样的境界。有的人死后会看 见阎王鬼卒、黑白无常、牛头马面等恐怖景象;还有的人坏事做多 了,在没死的时候就看见这些恐怖景象。我见过好几位,还是佛教 徒。当然他们破坏戒律,没有很好的修行。在临死时地狱境界现前, 感到非常害怕,就自言自语道:"哎哟!某某人讨债来了,某某人 讨命来了"。这是什么缘故呢?这就是由于人们生前造业,死的时候自识作祟,才变现出这些境界。人们被这些境界缠住就解脱不了。其实都是我们的识神在作怪,因为一切相都是我们自性所显现的,不是自身以外另有一个阎王鬼卒。所以说心外无法,法外无心。当遇到这种情况时就要安慰他,提醒他:赶快念《地藏经》,求地藏菩萨保祐。这样就可以帮他消除业障,帮他解脱。只要他心安了,恐怖境界就会化掉。如果他心不安,就真的堕到地狱里了。

地狱真的有吗?没有!也是假相。但是身临其境的人就不是没有。比如做梦,我们梦到好的境界就高兴,梦到坏的境界就害怕。醒了之后才会想:噢,刚才只不过做了一个梦,其实什么都没有。但在没醒的时候还是有。假相不无,唯业所现,唯识所变,都是业识所变现的。只要我们心真空净了,这些境界就消失了。有人说:"那我尽管做坏事好了,反正都是空吗"。哎!心真空净的人就不会做坏事了,心不空净还有贪、嗔、痴的人才会做坏事。做坏事的人,到境界现前,受良心的谴责,想空都空不了。比如一些造业深重的人,在中阴时期就会看见七条恶狗追着咬他(这就叫七犬吠逐),或者看见夜叉来叉、虎狼来追,把他往坏的地方赶。这时他心慌意乱,就被追到地狱或畜牲道里去了。还有那些杀鸡、杀鸭、杀猪的人,由于杀业太重,临死时就会看见红帽子、绿帽子都追来了,吓得东躲西藏。所以我们劝大家吃素,不要杀生就是这个缘故。能吃素就尽量吃素,不能者暂时吃一点三净肉(即眼不见杀,耳不闻杀,不为我杀),不要再杀生造业了,以免受报。

可见,由于我们心里不空净,着相造业才会出现这些恐怖景象。如果我们心安了,就会现圣像佛像。如果我们心里彻底空净了,连佛像也不可得,因为法身是无相的。正如《金刚经》所说:"凡所有相皆是虚妄",就是我们不觉悟以为真有!不要以为现在可以抓

得住、摸得着、看得见就是真的,以为我们真的有夫妇、有儿女、有金银财宝。我看到很多男男女女抱在一块,一担臭粪桶抱一担臭粪桶,肉麻当有趣,其实都是假相。就和我们睡着了做梦一样,都是梦境!明白了这些道理,平时就要在境界中磨练自己,使自己在任何境界中都能不动心,不着相。只有这样好好用功才能醒悟。比如我们用功念佛,深入念佛三昧,身心世界都化空了,只有了了分明的实相现前,那个时候就等于我们做梦被喊醒了一样,一点境界都没有。哪有什么山河大地、男女老少、金银财宝呀!功夫要做到这个地步才行。而不是说打坐要看到什么好的境界,那些都是假相,不是真的。实相无相,所以我们不要上当!

本经提到: "中有身时,漂泊无依,终见三大悬崖绝壁,一白、 一黑、一红,深不见底,此即其人生前贪嗔痴三毒所感"。人死后 第七识所变现的中阴身,看见他的尸体睡在床上,听见家人哭喊他 的名字,这时他才知道自己死了。可他还是想要身体,想往尸体里 钻,但已钻不进去,因为身体已经坏了。于是他就心慌意乱、无依 无靠、东漂西漂。所以劝大家不要着相,其实我们可以不要身体。 比如超度亡灵时就是劝告这些亡灵: 色身是苦本, 赶快舍弃这个色 身吧,不要再执着了!现在为你念"往生咒",送你走,以免再受 苦了。但因为执着之故,中阴身还是想要身体,就漂泊不定。在漂 泊中,看见三个悬崖峭壁:一红、一白、一黑,深不见底,挡住了 去路。这是什么缘故呢?这就是由此人生前贪嗔痴三毒所感招的。 贪是贪得无厌, 属火, 是红色的。嗔就是嗔恨心, 是白色的。痴就 是愚痴,没有智慧,是黑色的。贪嗔痴具足是地狱种子;贪重嗔痴 比较轻的是饿鬼道,所以饿鬼嘴里都喷火; 嗔重贪痴较轻的是修罗 道: 痴重贪嗔较轻的是畜牲道。所以看见这三个悬崖峭壁也不要害 怕,只要把贪嗔痴三毒息掉,三大悬崖峭壁就没有了。

如果大家贪嗔痴还很厉害,将来就会变现这些恶境界缠住我们。 所以看了这部经之后,大家就要醒悟了,要督促自己赶快用功。不 要再贪嗔痴,都不可得。还贪什么呢?!家财亿万,到临死时一分 钱也带不走,留给子孙实际上是害子孙。"积德胜积金",积德给 子孙,将来子孙的造诣都很好。留很多钱给子孙反而不好,因为子 孙不知道钱来的艰难,滥花滥用还造很多业,福报很快就会消光。 从前上海银楼的小老板叫杨经武,乱花钱把他父亲留给他的整个银 楼都花光了,最后自己成了瘪三在马路边冻死了。所以,我们应明 白这个世界上的东西都是虚幻不实的,不要再执着、再迷恋色相了, 要赶快放下来。我们迷于色相就是迷信。不懂佛教的人说我们是迷 信,其实他们才是迷信。他们迷于色相,唯有自私、把色相当成真 的去追求。这样做就会造业受报、轮回六道、无有了期。所以他们 才是迷信。我们明白这一切都是假相,都不可得,就不要再和别人 攀比了。各有各的缘,他现在享福,是因为他前世做得好,我们现 在生活差,是因为前世做的不好,从现在起再做好就行了。有些人 放不下要和别人攀比,得不到就去贪污盗窃,最终必然受到法律的 制裁。所以我们应随缘度日才好。

我们在六道轮回中头出头没,糊里糊涂的沉沦在生死苦海之中。 就像粪坑里的蛆一样翻上翻下,还自以为开心快活呢。其实我们人 看了这些蛆就会想:"哎哟,真是肮脏死了"。佛菩萨看我们也是 这样想:"你们这些众生真可怜,就像粪坑里的蛆一样,还自以为 开心呐!其实你们真是太苦了"。我们真的是苦啊!比如我们在这 个世界上为了活着就要吃饭,为了吃饭又要去购买,买来之后还要 洗,洗完了还要烧、煮,烧好了才能吃。买、洗、烧之前还要去工 作挣钱,没钱怎么能买东西呢?所以整天忙忙碌碌。天上就不是这 样,天上的果报好,要吃什么一想就来了,不用买、洗、烧。所以 我们现在做好事,将来就能生到天上享福。但这些福享完了还要下来受苦,如果造了业还要下地狱,就更苦了。所以这个福报也不究竟。只有出了六道轮回才究竟。我们现在修佛法,就像是在六道轮回的苦海中遇上了救命的船,可以帮我们渡过苦海登上彼岸,这就叫慈航普渡。万一遇到狂风大浪,怕船翻了,船上还备有救生圈、橡皮船等设备来帮助我们。所以佛教有很多方便法,如禅宗、密宗、净土宗等等。尤其是密宗方便法最多,五花八门样样都有。前面我们讲的九乘次第就什么都包括了。这些法就可以防止我们沉沦,能使我们尽早出离生死苦海。而本经就是最方便最稳妥的法,它非但装有救生圈,而且装有推进器(即电动机)可以完全自动化,不用人费力就可将我们推上彼岸,所以被称为径登彼岸的保险法门。

大金刚持佛云: "日杀波罗门,积造五无间,若遇此教授,俱解脱无疑"。日杀婆罗门,是印度婆罗门教的一个派别。就像天主教、基督教一样也是派别很多。我们佛教的宗派也很多:有净土宗、禅宗、密宗、法相宗、曹洞宗等等。日杀婆罗门是一种最低下的教派,他们做的是下五无间地狱的罪恶。无间地狱有两个意思:一是说受苦没有一分一毫的间隔;二是说房子里面没有间隔,一百个人挤在这房间里挤的不得了,一个人在这房间里也是这么挤。大金刚持佛告诉我们:即使是造了下五无间地狱这么重的罪,只要遇到这本"中有解脱密法",也能够解脱,为什么呢?就像我们睡觉做恶梦,非常害怕,这时只要把你叫醒,恶梦就没有了。本经就是将我们从恶境中唤醒,一醒就解脱了,就这么快!因为一切都是假相,都不可得。不要以为现在是真的,现在也是假相,同样不可得。功夫做得好的人就会知道,心一空净,大地平沉,虚空粉碎,哪里还有这个世界呀!一切都没有了。所以我说根本就没有地狱,就看你们能不能醒悟。

我们能听到这个法真是万分庆幸, 纵然在修法时没有成就, 临 终还有这个保险法门。我们现在就要把本法搞清楚熟记于胸中,将 八识种子培养成熟, 到最后时刻, 边上有人一提醒, 就能醒悟得度 了。可见本经非常殊胜。所以见到本经的人,断不可执一己之见而 生疑谤。一己之见主要是针对经中讲到的双身法。我曾听到有几个 人讲: "这本经别的都好,就是双身不好"。还有人讲: "还有什 么佛父佛母双身法呢?不好不好"。这样讲就不好了!我们要了生 死,应该没有男女之见才好。有男女之见生死怎么了呢?关于双身, 我们前面已经讲过了,第一,是表法的。就是我们人体本身就有阴 阳,生从此来,死从此去。生死就是从父母同房中来的,我们现在 要脱离生死,也是要从这里出啊!第二,佛是应众生之机而显现的。 如果众生死的时候,心里空净了,真能够一丝不挂,就不显什么相 了,就是因为我们心里不清净,才看见七犬吠逐,夜叉来追,豺狼 虎豹,十殿阎罗等恐怖境相。与其这样,还不如现些好境相(如佛 父佛母双身相) 把我们救度了。这样多好! 第三, 本经是莲华生大 十根据西藏民族的习惯、执着的习气写的。因为西藏人文化程度比 较低, 非常着相, 说没有相他们不相信, 他们会想: 没有相我怎么 生出来呀! 应当有父母才能出生啊。所以佛就给他们化身成佛父佛 母。正如《观世音菩萨普门品》中说:应以宰官身得度者,即现宰 官身而为说法: 应以女人身得度者, 即现女人身而为说法。双身就 是应众生之机缘而显现的。第四,我们要真能了脱生死,就要经得 起事实的考验。不是嘴巴上说说,理上理解就算数了。双身在你面 前显现,看你能不动心吗?要事上能了才能成报身佛。事上不能了 只能得法身! 而本法就是让我们超过法身证成报身佛的。法身只是 初步,要证得报身,进而证成化身,那才能圆满。要证成报身佛就 要经得起事上的考验,看到双身相就等于没看到一样,心一点都不 动。这就是最后的考验。再说我们心真清净了,哪有什么单身相、

双身相?什么相都没有,就是一个大光明。所以密宗的法很深,千万不要以一己之见而疑惑甚至诽谤这个法,这样做是要遭恶报的。从前弘一大师刚出家时,看到密宗双身法说:"密宗是什么妖魔鬼怪,怎么会有这些东西?"后来,他经过深入研究才明白了,并做了一篇《忏悔文》。他在《忏悔文》中说:"从前我不明白乱说,诽谤了密宗。现在我将深深的忏悔"。还告诫后人不懂的就不要瞎说。大家如有兴趣,可以去查看一下弘一大师的《忏悔文》。我们不明白的事情很多,大家断不可以一己之见而诽谤本法。

因为这部大法是秘密部中至高无上的宝典,所以非常珍贵。可以让我们立刻证成一大法界的自性本觉圆满智。一大法界就是一真法界,具足十法界。就是我们的自性、法身。我们的法身本来就是大觉,唯一圆觉,不是后来才觉的,所以又称为本觉圆满智。六祖大师曾说: "何期自性,本自圆满;何期自性,本自具足"。所以它是圆满具足一切,无所不能,无所不知。那么众生现在为什么不知呢?就是因为迷于色相而忘记了我们本来的佛性。一天到晚吵吵闹闹,颠颠倒倒,把假的当真,真的当假,烦恼重重,智慧就被遮盖住,光明就显发不出来了。我们做功夫就是为了恢复本来面目。所以这部法就是要我们打开本来,证得法身成就,进而报身成就(报身是光明身),再进一步化身成就。它教导我们在中阴阶段大放光明时与诸佛的光合为一体而证成报身佛,圆成一真法界之自性本觉圆满智。所以是密而又密的大法。

这部大法又是阿达尔玛普贤王如来的心髓。阿达尔玛佛是一位 大佛,译成中文就是普贤王如来。因密法注重实修,也很注重形像, 所以密宗人认为阿达尔玛佛是最初成就的第一尊佛。在显教里没有 第一个成就,也没有最后一个成就的佛,是无始无终的一个大圆。 这样讲比较圆满。如果有第一个,人们就会问第一个是谁教他的 呢?就像有人问天主教的教徒: "人是上帝创造的,那上帝又是谁创造的?"这样就不很圆满。其实一切众生都是佛,哪有什么第一尊不第一尊呢?就是哪位佛列出教规来教导众生,哪位佛就是第一尊。在密宗里就是指普贤王如来。本法就是他的心髓,所以非常珍贵。就像达摩祖师收了很多徒弟。他临终时考徒弟,想看看他们的见地如何。考了之后他说:你得我的皮,你得我的骨,你得我的肉,只有神光大师得我的髓——就是指佛法的心髓。所以神光大师才能成为中国禅宗第二代祖师。

这部法也是莲华生大士创建的西藏宁玛派无上密中密的大法。 宁玛派的法很多,有证体的,有起用的。而这部法不是转弯抹角间 接的法,是可以直接成道的至高无上的大法。比如,我们现在要修 密法,首先让你磕十万八千个大头,念十万八千遍"四皈依",念 十万八千遍"百字明",供十万八千遍曼达等。修完这些法就需要 十几年。然后再修初步的观想法,再修相应法。相应法又分很多种, 都是转弯抹角的,不像这部法立即就能成就。现在大家能听到这部 密法真是非常幸运!

孙景风居士完成了本经的翻译工作,了了自己的心愿,也实现了张妙定、赵洪铸和屈文六老居士(法名法贤,人称法贤大师,是孙景风居士的师兄)的宿愿,可以普利众生。孙景风居士非常谦虚,说自己学识浅薄,修持不够,年纪也大了,精力已经衰退,所以疏漏之处在所难免。因此,他一方面希望贤达、大德通家(即贤者智者,修法在未登初地至十地菩萨之前有三贤位:十住、十行、十回向)好好地对本经进行审查、批阅、纠正错误。另一方面,希望读者对本经不要马马虎虎地看过去,要静下心来专心致志地悉心研习。看懂了之后还应当告诉别人,帮助别人。大乘佛法好就好在这一点,不是自度就算了,应该自度度他,自觉觉他。不能自己当个宝贝藏

起来,不给别人看。时节因缘到了,就应该广布流通、广为宣传、广为详说。现在很多佛门弟子坏就坏在搞封闭。到庙里要买门票,不然就不能进门。买门票进去了也没有宣传佛法,还要拿钱来,才给你念经做经忏。所以佛法扫地,真是太可惜了!还不如基督教,既不用买门票,也不用做做祈祷就交钱。他们敞开大门拉人进去听道。和基督教徒比起来我们佛教徒差得太远!在社会福利方面做得更差。基督教的同道之间互相帮助,而我们佛教徒之间彼此你说我不好,我说你不好,互相诽谤。佛教的大门应该敞开,不应分彼此,要为一切大众详详细细的解说,宣传佛教的真义。要救度众生脱离苦海,这才是佛教的本怀。如果只做做佛事赚赚钞票,这种佛教对社会、对世道人情有什么益处呢?!这样就流于迷信了,反而不好。

最可怜的是有病快死的人,更要详细为他们解说,让他们明白。对于亡者要在他耳边给他讲,让他不要害怕。声音不要过低,要大一点,但不能太大。因为亡者的耳根比我们灵敏九倍以上。我们现在都有一个躯壳,亡者没有躯壳,所以具有五通:天眼通、天耳通、神足通、他心通和宿命通。千里万里他一飘就到。我们和他讲话他都能听见,同时他也在和我们讲,可我们却听不见。尤其当他看见他的尸体横到床上时,他明白自己死了,就非常着急,想要有身体,于是就到处乱跑。另外造恶业的人业障现前,恶相追逐就更加慌乱,就被赶到坏的地方去了。所以要在亡者耳旁,对他说明:你现在见到什么境界都不要害怕,这些境界都是假相。只有光明才是真的,与光明合上去,就能出六道轮回成道了。多么痛快,多么方便,所以这个法真是太好了。再用这种救度众生的功德回施(就是送)给一切有情,希望他们能把情见斩断。因为众生都是有情的。所以菩萨(即菩提萨埵)两个字就是觉有情。就是要把情见觉破,把爱根斩断。爱是个坏东西。因为爱生水(比如要好的人分别了,就哭哭

啼啼舍不得离开。见到爱吃的东西口水就流出来了),水性是朝下流的,不能往上流。除非用水泵把它抽上去,才能由下往上流。所以要生西方极乐世界的人,一定要斩断情见。情见不断还恋着家庭、儿女,就生不到西方去。因为西方极乐世界是净土,在天上。朝下流就不能飞升到西方。所以《楞严经》中说: "纯想即飞"。就是说假如情见都断了,只想西方极乐世界,那么就能飞升。在飞行中西方极乐世界的圣境就会现前。紫柏禅师和憨山大师也说: "念佛要念到把爱根斩断才行。如果斩不断爱根,念佛就没有用。"

以上就是"翻译缘起"。通过"翻译缘起"希望现在及将来的人,都能明白本经的由来及大概内容,明白它的珍贵之处,切不可等闲视之。

# 二、卷头语

# (一)中有的种类

在密部中,中有分"前三"与"后三"六种。前三者是指生处中有、梦境中有和静虑中有;后三者是指死位中有、法性中有和轮回中有。

下面我们分别介绍:

#### 1. 生处中有(亦名处胎中有)

就是指男女同房时中有身淫欲心动,充当了第三者,就在男子 射精的时候被冲进子宫里形成了胎胞,这就是处胎中有。这段时间 共有九个半月。因为母体是血肉之躯,子宫里很浑浊,中有身在里 面住九个半月就昏愦了,再加上出生的过程很痛苦,所以人出生之 后就不知道前世的事情了,而不是喝了什么迷魂汤。

#### 2. 梦境中有

就是指我们睡着做梦时所现的各种境界。在梦中我们也是六根 具足,既能看、又能听、还能摸。什么都能抓住,见到好的境界就 喜欢,坏的境界就害怕。非常逼真,和我们醒的时候一模一样。大 家看小人书或连环画,上面画得就很形象:有人做梦了,画几个圈 圈"咦——"识神就出来了。做梦就是这样,识神跑出来就见到各 种各样的境界。这就是梦境中有。

## 3. 静虑中有(亦名禅定中有)

就是指我们打坐用功入定时,识神出来所见的境界。我们前面 讲过,第七识本来是能够出来的,但由于我们的六根不清净就把它 束缚住了。六根(眼、耳、鼻、舌、身、意)与六尘(色、声、香、 味、触、法)根尘相对,就生心动念,现出各种各样的境界,这就 是识。而在我们打坐的时候,心里比较清静,六根(眼、耳、鼻、 舌、身、意)不接受外境(色、声、香、味、触、法),没有东西 遮盖,识神就能够出来。但这时出来的是阴神,不是阳神。别人看 不见这个影子(中阴身你们也看不见,因为它是以风大为主的)。 这就是静虑中有。

#### 4. 死位中有

就是人在刚断气时,像喝醉了老酒一样,昏昏沉沉的,处于迷闷状态。这个阶段大概有三天半到四天的时间,就叫死位中有。我们平常在人死后给亡者"做七"是从断气这一天算起。但本法是从亡者死后第五天才开始算第一个七。因为处于迷闷阶段的中阴身,对什么事情都不清楚,我们给他做佛事,他也不大知道,所以"做七"的时候,死位中有这段时间不应该算。

#### 5. 法性中有

就是人死了四天以后,亡者的识神渐渐从迷闷状态中清醒过来。 这时他的神通要比我们大,见闻觉知的能力要比我们现在强九倍。 比我们看得远,比我们听得清楚,想到哪里一飘就到。他这时候的 神通就是业通,即业障、报障所现的神通。这段时间从第五天算起 共有十四天,这就是法性中有。与前面死位中有的四天加起来共计 十八天。

## 6. 轮回中有

就是指人死了十八天之后(即法性中有过后),至投胎前的这段时间。在轮回中有时期中有身就要投胎,生死轮回又要从头开始了。

## (二) 密法成就的种类

在密法中,成就的种类可以分为三种:1.即生成就。2.中有

成就。3. 转身成就。下面我们分别介绍:

#### 1. 即生成就

一切法不论禅、净、密都可以即生证成法、报、化三身。就是说在我们活着的时候就能修成法、报、化三身。

禅宗直指见性, 当下开悟即可证见法身, 是最直接了当的法门。 密宗的法门很多, 可大致分为生起次第和圆满次第两步。生起次第 就是先从没有开始,观想气脉明点,修九节佛风,练深呼吸,观想 成功之后就从无到有生起来了。 圆满次第就是再把有化空,最后连 空也不住,这样就证成了法身。但在密法中要先修生起次第,再修 圆满次第,不能一开始就修圆满次第,也就是说先要修有相密,然 后再修无相密,所以比禅宗多饶了一道弯。而我们的心中心密法直 接了当,一下子就到了圆满次第。没有走弯路。因为一切都不可得, 身体是假的, 世界也是假的, 都是虚妄不实的。修心中心密法就可 以使我们的身心世界都消殒,那时大地平沉,虚空粉碎即可证见法 身。所以心中心法说起来是密法,实际是禅法,故又称为禅密。净 土宗也可以即生证见法身, 只是他们不这样讲。 而是换了一种说法, 叫"念佛三昧"或"花开见佛悟无生"。花者即心花也。我们的肉 团心长得就像莲花蕾一样, 莲花蕾没开的时候就像市场上卖的猪心、 牛心的形状。心花开有两种情形:一种心花开是指在我们人死的时 候, 当最后这口气一断, 就触动心脏边上的死穴, 这时这个心蕾"哗 ——"就开了,八识就能走了,八识一走人就死了,还有一种心花 开是指我们打坐用功,用到气脉打通时心花就开了。所以花开就是 指心花开,见佛就是指见到自己的本性佛,就是见到无相之相,那 时就是证见法身。由此可见,禅、净、密都是相通的。禅就是净, 净就是密,密就是禅。但现在的净土宗人不讲这些,也不肯好好用

功修行。还说:"什么一心不乱?不要不要。我们临命终时,十念生西带业往生。"这么一说就坏了!大家都不肯好好的用功。所以莲池大师早就说:"念佛者多,生西者少!"他反问自己:"何也?"为什么呢?"念佛不痛切故。"就是说念佛念得不痛切!不肯用心,不肯放下一切,执着色身不舍,执着家庭不舍,执着世上的快乐不舍。不知道世上没有快乐,我们活在这个世界上就如少水之鱼,这是佛讲的,就像鱼活在水里,水在一天天的减少,还有什么快乐呢?要死了还快乐吗?!所以不论修禅、修净还是修密都要一切放下,好好用功,证见法身才能生死自在矣。

是不是光证成法身就为止了,就万事大吉了呢?不是!前面我们讲过;初到法身边还不行。要到法身向上,法身正住才行。只悟到了一点点道理,事上透不过,还非常着相,遇到坏的境界就很慌乱、烦恼;遇到好的境界又喜欢高兴得忘其所以,还能成道吗?所以事上透得过色身才能转,才能变成光明报身,证成报身佛。不是活着的时候不能证成报身佛,就看我们怎么用功。佛在《楞严经》中说得很清爽:一切事相,山河大地都是妙明心中物。就是说一切事事物物及山河大地都是我们本性所显现的,都是我们自己。我们的身体当然也是妙明心中物。我们能转山河大地同样也能转色身啊!所以事上能透得过,色身就能转了,就能大放光明证成报身。当然光明是一点一点显发的,不能一下子放得很大,很圆满。如同本经描述中阴身所见的光明一样:先是看见像迷雾一样的光;慢慢的看见像东方太阳升起时鱼肚白色的光;再慢慢地光亮出来了;再慢慢地现出月轮;再慢慢地显出日轮;再慢慢地现出像千百万个太阳那么亮的光。就这样慢慢的证成了报身佛。

那么化身呢?也可以即生成就。佛在《楞严经》上没有讲,但在《楞伽经》中讲了。所以要多看几种经。佛在《楞伽经》中讲得

很清楚, 证到三地菩萨就能出意生身了, 这就是化身。要证成化身 就要在境界中磨练,时时刻刻不忘观照,勤除习气。明白一切事物 都是假的, 都是我们的妙明心中物, 都不可得, 就不会再和别人发 火斗气了。他要这个就让他拿去好了。为什么要争争夺夺的呢?都 是我们各执己见不肯放, 以为这个对那个不对就发生了争执。其实 本来就没有对错,就看我们从哪个角度来看。看的角度不同,认识 就不同,这样就会相互抵触。其实大家放下来心平气和的讨论一下, 你怎么看,我怎么看,弄清楚了,就不用再争争吵吵了。比如这个 杯子,他说放到这里好,你说放到那里好。假如他不同意,那就按 他的意见办也没关系。我们应舍己从人。《普贤菩萨行愿品》里不 是说:要恒顺众生吗?!我们学佛的人就是要恒顺众生,要在这一 方面锻炼自己,上上升进就可以证成化身佛了。如果总以为自己对 别人错,那么你的习气几时能消除?何时才能证成化身佛啊?!纵 然打开见到一点法身, 生死还是不能了, 还是不能证得报身, 更不 能证得化身。所以真正的成就要在事上时时刻刻的锻炼自己,没有 一己之私才行。王阳明曾说:"格物致知",就是要把物欲之情见 除掉,把我见拿掉。我见最坏,总觉得自己对其他人都不对,以我 为主。家庭不和睦也是这个原因。要是把我见除掉,家庭就会和睦, 法法就会流通了。

所以我们活在这个世上,不是不能证成法、报、化三身,就看我们怎么用功。本书说:"即身成佛成法身佛。"这只是一种说法,我们把它再发展一下:不是只能即生证成法身佛,而是法、报、化三身都能即生证成。

#### 2. 中有成就

如果我们活的时候, 法没有修好, 没有证成法、报、化三身,

那么我们死后还有机会成就。这部《中有教授听闻解脱密法》就是让死者在中有期间(就是死后五十三天),听到本密法的教导而超出轮回得到解脱,这就叫中有成就。活着未修成就,死后再错过这五十三天那就太可惜了。生死又要从头开始,又要投胎受报沉轮于六道轮回之中,不知何时才能解脱。因为人身难得佛法难闻,在芸芸众生之中,能得到人身的不到百分之一。我们地球上只有几十亿人,而那些细菌却不知道有多少!得人身能听到佛法的人又有多少呢?上海有一千三百多万人,有多少人能听到佛法!能听到佛法真正信仰正法的人就更少了。都是到庙里去烧烧香,拜拜佛,求求保佑,这样的人占大多数。所以我们活着的时候就应该用功修行。如果修行不能成就,到中有时期还可以借助本法成就。可见这本经非常珍贵。

这部《中有教授听闻解脱密法》中的"中有"二字,是针对上述中有种类中的后三者而言。它是指前身已坏、后身未成当中以风大为主的阴身。它每过一个七天就是一个生死,共七七四十九天,就有七个生死。第一个七天中阴身比较高大一些,每过一个七天就矮一些,以后就越来越矮,越来越小。最好让它在第一个七天就能超度解脱,拖得时间越长越不好。但以下几种情形没有中阴身:做善事直接升天和做恶事直接下地狱的人没有中阴身;修道直接往生极乐世界的人也没有中阴身。除此之外都有中阴身。

人死后的中阴身按时间长短可以分为死位中有、法性中有和轮回中有三个阶段。在每个阶段如何解脱成就呢?下面我们再分别介绍。

# (1) 死位中有时期可成就法身佛

死位中有就是人死后三天半或四天之内, 这段时间亦称为识闷

绝位。识就是识神。人刚死时就像我们休克或开刀前打全麻,昏过去了什么都不知道,这就是识闷绝位。大家要记住这段时间是人死后三天半或四天之内,要放两次大光明(具体怎样放光?我们后面再讲)。这两次放光的时间很短暂,不过是一顿饭的时间,光明就没有了。因为没多久我们所造的业障现前,光明就被遮盖了。在这段时间内,如果经过讲法、教导和开示,我们能醒悟,就可以证成法身佛。因此成就很快。但在死位中有时期能成就的人很少,因为绝大多数人这时处于昏厥状态。所以要想在识闷绝位成就者必须有一定的定力和功夫。这就要靠我们现在用功修行才行。在世时真正证到法身,到识闷绝位就能成就了。如果功夫做得深,那时,既使没有人给你念诵、提示,你也能成就。所以现在好好用功最为重要。

## (2) 法性中有时期可成就报身佛

在人死了三天半或四天之后就进入了法性中有时期。这时人已经清醒,不再昏沉迷闷了。法性光明会多次现前。这段时间共有十四天,加上前面死位中有的四天共十八天。法性中有时期导示的方法有二十一次之多,因为每天的境界都不同,所以每次导示都不一样。大家看佛菩萨是多么的慈悲啊!经过这么多次的教导就是业障再重的人也应该得度了。所以我看大家以后就不必再到庙里去请和尚放焰口。因为焰口是指饿鬼道的饿鬼,他们嘴里喷火不能吃东西。放焰口就是供养饿鬼道的佛菩萨,请佛菩萨慈悲这些鬼魂,让他们能得食,能得度。人刚死的时候还没有到饿鬼道,根本不需要放焰口。难道死者都有这么大的罪,都必定要到饿鬼道里去吗?!所以对刚死的人放焰口不对。还是应该根据本经来教导他:"现在你是什么样的情况,如何放光,怎样和光明合上去。现在有什么佛来度你了"等等。这样给他导示比较好。在法性中有时期,由于没有躯壳的拖累,没有什么东西遮盖,本性光明就现前了。当然光明是一

点一点显发的。正如本经所描述的一样: 先是看见像迷雾一样的光; 慢慢的看见像东方太阳升起时鱼肚白色的光; 再慢慢地光亮出来了; 再慢慢地现出月轮了; 再慢慢地现出日轮; 再慢慢地现出像千百万 个太阳那么亮的光。能认取这光明, 和光明合上去, 你就证得光明 报身而成就报身佛了。当然法身佛也在其间。因为法身是根本。就 像一棵大树, 法身是大树的树根, 报身是大树的树干, 化身是大树 的树枝树叶。中有身成就报身佛, 就是指在法性中有时期这十四天 之内证成的。法性中有时期能够直证报身佛, 多么殊胜啊! 这是莲 华生大士慈悲我们(佛经中都没讲到), 给我们讲这样深妙的法, 大家真该万分庆幸!!

#### (3) 轮回中有时期主要是"闭胎"和"选胎"

亡者经过法性中有这十四天之后,就降入轮回中有时期了。轮回中有时期的境况就比较差。在法性中有时期前七天是由佛菩萨的正法轮身来接引,后七天是由佛菩萨的教令轮身即明王来接引。明王就是怖魔的愤怒身,形象很恐怖、很害怕。如果我们业障重,前两期中有都没得度,只好落到轮回中有时期。到轮回中有时期业力幻现的各种境界都现前了,所以前面我们讲过越到后面救度越差。轮回中有时期的救度方法主要是指"闭胎"和"选胎"。轮回中有时期导示的方法有二十四次之多,比法性中有还要多三次。选胎就是选择一个好的地方去投胎。闭胎就是把胎门关闭掉,坏的地方不能去。从前玄奘法师到印度取经,经过喜马拉雅山的时候看见一个山坡,他说:"这里面有一个大修行人。"于是他们找啊找,找到一点痕迹像是个山洞。由于年深日久,山石、泥土、树木、草丛把洞口都堵实了。他们就把它挖开,果然里面坐了一个修行人。这个修行人入了灭尽定,想等佛出世的时候给他说法。入灭尽定一定就是几千年,乃至几万年。玄奘法师把他叫醒。他看见玄奘法师来了

"呀!佛出世来度我了。"玄奘法师说:"我不是佛,佛已 就说: 经圆寂多年了。你怎么躲在这里?"他说:"哎呀,我在等佛出世 度我呢!"没想到他入灭尽定太久了,错过了机会,他很伤心就哭 了。玄装法师说: "你不要哭,你的身体这么多年已没有用了。你 到震旦(就是中国)看见高大的楼房,琉璃瓦黄墙头,就到那儿去 投胎。"这就是帮他选个胎门。于是他就去投胎,投到尉迟恭的家 里。后来就成了唐玄奘的大弟子窥基法师(也称三车法师)。本法 在轮回中有时期的导示就是让中阴身投胎到好的地方,有好的因缘 能听到佛法, 而不是投生到坏的地方, 生到边地听不到佛法。这就 是本书说的"转胎成化身佛"。其实并不是一转胎就能证成化身佛 了。因为转胎来再修行也不一定就能证成化身佛。就像我们大家都 不是一时一世学佛法了。假如是一时一世学佛法也不可能修心中心 法,也听不到这么殊胜的中阴救度法。所以本书中的转胎成化身佛 意思就是转胎投生到好的地方,能碰到学佛的机缘,好好用功修行, 上上升进,法、报、化三身都能成就,三身四智都能圆满。

由此可见,有了这部《中有教授听闻解脱密法》,在世时纵然 没有证成法、报、化三身,到死后还有机会成就。但要求我们一定 要懂得该密法的教导,将本法的内容熟记于心中;同时在临死时还 要有善缘,这一点很重要。比如有很多人是横死的,在外面突然被 车子压死了,又忘记了本经的教导,这时又不具善缘,到哪里去听 法呢?!所以这些事项在我们活着的时候就要多加注意,平时要好 好修法,到中阴境界现前时,即使没有人提醒,当光明显现时也自 然能醒悟,能承当!这样就能成就报身佛。

# 3. 转身成就

就是我们活的时候没有修成佛,但在死时可以往生佛的净土再

继续修行成佛。比如净土宗和密宗的"颇哇法"就是转身成佛的法门。因为他们转生到西方极乐世界时是凡夫,还不是佛。还要继续修行,上上升进,从凡圣同居土升到方便有余土,再从方便有余土升到实报庄严土,最后升到常寂光净土,这样就成佛了。这就是转身成就。

# (三)本法是中、下根人,凡夫或大罪者最方便的解脱法

上根人平时曾修习大法,如密宗的"大圆满""大手印"和我们的心中心法(在密乘中心中心法是最高乘,是大圆满的心髓)等,已经证到了法身,这种人就用不着本密法了。因为死的时候法身一显现我们就能认取了。所以平时打坐坐得好,到时候根尘脱落,一切都没有了,呼吸断了,就好像死了一样。每个人到那个时候都有点恐惧:"哎呀!呼吸怎么断了?"以为要死了,心就慌了,其实我们不会死,不要害怕。还有的人说他那时候是胎息。就是鼻子里没有了呼吸,但下丹田里面还在动着。我对他说:"定境是有了,但还没有化空,还有胎息在,不行。还是没有明心见性,没有开悟。"开悟时什么都没有,只有了了觉知的灵性,哪有什么胎息不胎息?我们果真做到这一步,到临死时就不害怕了,因为气都断过了,知道临死是什么样,到时候一点也不会慌乱,安然而逝。这就叫"坐脱立亡"。所以修到这个程度的人,就不需要本密法,他自己就能做主成道了。

这本《中有教授听闻解脱密法》是专为中、下根人,诸凡夫或 有大罪者而设的。为什么有大罪的人碰到这个法也可以成就呢?因 为一切本来空!罪障并不是真有。所谓的地狱也是空不是真有,就 像我们在梦中杀人,执着迷惑了以为是真有。醒了之后才知道是梦 境,根本就没有。所以一切罪障本来就是自己的妄情、妄想、妄念 所造的。我们如果没有妄想颠倒,怎么会去杀人放火?怎么会去抢别人的东西呢?我们现在也都是在做梦啊!大家整天争争吵吵的固执己见,你说我不好,我说你不好,一定要吵个究竟。其实都不好,都是在做梦。假如大家不做梦了,明白一切都是假相,就不会争吵了。我们用功修法修得好,真入定了,身心世界就会完全化空,只是灵觉昭昭,那就是梦醒之时!所以奉劝大家赶快放下,一切都不可得。本法的目的,就是在我们命终后看到坏的境界时,把我们赶快唤醒。就好比我们睡着了正在做恶梦,别人喊我们:"快醒醒!快醒醒!"我们一醒,恶梦马上就没有了。不过要到命终时才醒悟,还不如现在就醒悟好。现在就应该赶快修法打基础,不要再着相再执着,到那时由他人在旁边给我们念诵本经,我们的识神一听到就醒悟了,就能在法性中有时期得到解脱而证成报身佛。不然我们执着的太厉害,到那时昏昏沉沉的喊也喊不醒。

这本经非常殊胜,即使我们不识字或者没有见到也不要紧,只要我们能听到(假如能看到当然更好)中有教授的口诀也能解脱。哪怕只听到一次,纵然犯有五无间罪也可以解脱。五无间罪就是:杀父,杀母,杀罗汉,出佛身血,破坏僧众。在社会上我们常常听到有人把自己的父母杀了,这就是杀父杀母;杀罗汉就是指杀死已证到罗汉果地的人;出佛身血就是伤害佛的身体致使流血;破坏僧众就是破坏僧团。由四五个出家人聚集在一起的称为僧,也叫和合僧,一个出家人不能称僧,而是称和尚(和尚是清教士,又称比丘)。本来大家住在一起,一心一德一块用功修行,互相督促,互相鞭策,共同成道,这样该多好。可现在庙里不是这样,都是分派别,你说我不好,我说你不好,挑拨离间破坏团结,这就叫破坏僧团。这五种罪最大,叫五无间罪。犯五无间罪是要下无间地狱的。地狱共有十八层,其中最大的地狱是阿鼻地狱。无间地狱是阿鼻地狱中的一

"无间"有两个意思:一个是说受罪的时间没有间隙,没有一 种。 分一秒的停止:另一个意思是说房子有多大你的身体就有多大,把 你挤住卡死。在这房间里无论是成千上万的人,还是一两个人,都 是这样无间隙,挤得要死。就像在我们中国挤公共汽车一样,挤得 透不过气来。果居无间的人,刚一死就到无间地狱里去了。没有中 阴身。纵然犯了如此重的罪,只要听到本法的教导就可以解脱。你 们会说这么便宜呀? 犯了这么大的罪的也可以解脱吗? 的确是这 样!我们前面讲了,因为一切罪障本来空,都是空花水月梦幻泡影。 就是我们不醒悟,只要我们一醒悟,业障就没有了。所以说:"了 则业障本来空,不了应需还宿债。"了就是明了,了悟。你明了了, 心真空了,业障就空了,地狱就消失了;你不明了,不明白,心不 空还着相,那么你的罪障就在,就应还宿债,就要下无间地狱去受 罪。所以,这部经就是在最紧要关头把我们喊醒: "哎,××人, 赶快醒悟,这些都是假相,都是业力所显现的,都不可得。现在佛 菩萨放大光明接你来了,与光明合上去,你就成佛了!"这不就解 脱了吗?! 所以说再大的罪障也能解脱。但是人的执着心很厉害, 从前,有一个修行人修到四果罗汉出宿命通了,知道自己过去世曾 杀过父亲, 属五无间罪之一。他心里很难过, 自感罪业深重, 坐也 坐不住了。佛知道了,就对文殊菩萨说:"这个罗汉发了宿命通, 发现自己过去世杀了父亲,心里很不安。我们两个串串戏,来救救 这个罗汉。"于是文殊菩萨拔剑杀佛。哎哟!出佛身血更不得了啊! 比杀父还厉害。大家在旁边看到就说:"文殊菩萨要跌到铁围山外 去了,要下地狱了。"佛说:"大家不要紧张,文殊菩萨没有杀佛 之心,一切都不可得。"这就是教导我们只要不着相,一切都空不 可得,如果还着相,就会从你的心里生出种种罪恶。即"心生种种 罪生,心灭种种罪灭。"心一空净就没有罪了,就好比我们梦中杀 人,醒来之后什么都没有一样。文殊菩萨醒了,他就没有罪。没有

罪,怎么会跌到铁围山外呢?!这时那个罗汉醒悟了,心也就平静了。所以救人要救心。听我讲这些,你们可不要说:"我去杀个人好了,不要紧。到临死你们喊我一声我就得度了。"这样可不行!学佛就是让我们心空净,让我们醒悟。你醒悟了,心果真空了,为什么还要去杀人呢?你要是去杀人,就证明你的心并没有空啊!所以劝大家一定要注意,不要再着相!

即使是犯了这么大的罪也可以解脱,而且剎那之间就能证得等 觉菩萨位(等觉菩萨在十地菩萨之上)。这个道理很深,一般人是 不容易理解的:这么大的罪怎么一下子就成了等觉菩萨呢?其实, 这就是佛所说的一切唯心造!我们真正开悟明白了,就是等觉菩萨。 六祖大师在《六祖坛经》里说的很清楚:"前念迷就是凡夫,后念 觉就是佛。"就是说在刹那之间,前念还迷着后念觉悟了,就是佛 了!就在转换之间,很快。所以净土宗念佛就是这个道理。"阿弥 陀佛,阿弥陀佛……"这就是转换!本来我们念贪、嗔、痴,现在 我们念佛不就转换成佛了吗?! 大家知道赵孟頫是个大文学家、书 画家。他的字写得非常好,画也画得好。有一天他画"八骏图", 要画八匹形态各不相同的马。他就思索着这些马都应该是怎么样的 形态。这时他夫人送莲子汤给他喝,推门一惊:"砰"的一声,碗 掉到了地上,把赵孟頫吓了一跳: "哎哟!怎么了?"他夫人说: "刚才我看见你都变成马形了!"赵孟頫想马想的过深了,他自己 的身体都变成了马形。于是他想:我想马就变成了马形,那想佛我 不就变成佛了吗?好!我不画马了,我画佛。赵孟頫很聪明,以后 他就画佛了。所以说一切唯心造。我们时时刻刻的观想就是这个缘 故。一切都是我们自性所造的。十法界最坏的就是地狱界(你总做 坏事就要下地狱),也是我们自己造的。只要我们时刻想着成佛, 就能成佛, 道理就这么简单。并不是靠别人来帮我们, 而是要靠我 们自己的心念转换。别人对我们的帮助只是唤醒我们。只要我们能 马上清醒,转换过来,再大的罪也能消除。这样,从前做过坏事的 人,心里就不要再有所挂碍:只要一切放下就行了。但从此以后, 再不要做坏事!

"中根以上密乘真言瑜伽士,曾修'生''圆'两次第,具有 持诵心咒等诸种修持者,不必待到法性中有期间,即为持明勇士空 行等众,迎归净土。"生起次第就是无中生有。比如我们现在看不 到身体里有什么东西,通过观想脉管、明点、佛菩萨等,观想成功 后就可以看到了。圆满次第就是从有再到无。就是生起来之后再把 有化空。因为有相的都是假的,比如明点只不过是我们的第八识, 还是识神。要把它也化空才能证成法身佛。最后再从无生有就生起 神通妙用,就变化自在了。这就是圆满次第。我们修无相法,一开 始就是修圆满次第。把有化空证成法身佛之后再勤除习气。除习气 这个过程就是从无再生有,习气除光消尽,就可以起妙用显神通了。 所以生起次第是初步入门的有相法,而圆满次第是无相法。修过生 起与圆满两次第的中根以上密乘真言瑜伽士就是指修密宗持咒相 应的人, 他们曾经修法持诵过各种佛菩萨的心咒(像最普遍的六字 大明咒,即四臂观音心咒:嗡嘛呢啤咪吽,阿弥陀佛心咒:嗡,阿 米爹瓦啥, 莲华生大十心咒: 嗡贝嘛别渣吽), 就不必等到法性中 有期间,在死位中有时期即为持明勇士、空行等众迎归净土了。持 明就是怖魔的明王,很勇猛,魔王看见非常害怕,就不敢来捣乱了。 空行就是护法的一切神祇。净土不光是指西方极乐世界, 十方世界 都是净土,都可以去。所以大家还是生前努力用功修法好。

纵然根器不好,是下下根人,但对于密宗的法能深信不疑,不 生邪见,能朝于斯、夕于斯的修持,这样的人一经听闻本法亦可以 解脱。现在有很多人诽谤密宗,尤其是净土宗的人说:"密宗不好, 要入魔的,净土好。"这样说密宗就是破坏密宗,就是诽谤佛法。他们不知道这样做有罪啊!净土宗是好,我们不能说净土宗不好,但净土宗同样也离不开密宗,也要念"十小咒","往生咒","大悲咒","楞严咒"。净土宗既然离不开密宗,还说密宗不好,这不是胡说吗?!所以不要对密宗生疑虑,不要有邪知邪见,破坏密宗,这样很不好!其实这些人很可怜,他们还不知道密宗是怎么回事就乱说。就像我们前面讲的弘一法师,他不知道的时候也说密宗不好。后来他看到密宗的经文时说:"哎呀!多么圆满,样样都具备,我真是罪过!"为此他专门写了篇"忏悔文"。有些人就是人云亦云,还不知道密宗是怎么回事就诽谤,这就是邪见。假如对密宗能够真正相信,能不生邪见,这样的人一经听闻本法即得解脱。所以成道最要紧的就是信仰和信心。在显教里不是也讲要具足十信位吗?!菩萨就是依次先入十信、十住、十行、十回向,最后到十地。如果信也不具足,怎么能成道呢?所以听到本法之后深信不疑者,即使是下下根器也能解脱。

对于学习显教的诸法师,本"中阴救度法"也是非常重要的。 净土宗、禅宗、法相宗等都属于显教。尽管学习这些显教的诸法师 持戒很精严(不像现在都是破戒和尚多),说法也说得天花乱坠, 但由于他们没有用心修持佛菩萨的心咒,也不知道密咒(即真言) 的真正含义,更没有和哪些佛菩萨结过缘(像我们修心中心密法的 人,每天要念四十九遍"慈氏咒"和弥勒菩萨结胜缘),所以等到 了中有境界识神出来之后,懵懵懂懂的一点也不知道。有时看到很 凶很害怕的忿怒相和佛父佛母合抱到一块的双身相,就会胡想: "佛菩萨怎么会有这样的相?不对不对,大概是魔王"。把佛菩萨 的这些忿怒相都当成了魔王。他们不知道佛现忿怒相是用来怖魔的, 像密宗里的玛哈格拉护法神(汉地称大黑天),就是口啖鲜血,脚 踩女人,左手拿塔,右手拿头颅,非常害怕。不像护法神韦驮菩萨是慈祥庄严相,因为韦驮菩萨是正法轮身,而玛哈格拉护法神是教令轮身。大家不要一看到忿怒相、双身相就像碰到冤家敌人一样,立起嗔心。甚至有些人还诽谤说:"密宗不好","密咒不好","只有我们这个法最好",贡高我慢。现在就有所谓的"青海无上师",她说:"你们不用念观世音菩萨的咒,也不要念阿弥陀佛的咒,就念我青海无上师就行了。"这就是大慢语,就是个大魔王!因为诽谤密法的缘故就要下恶趣涧,堕到恶道深层阿鼻地狱里去("涧"就是无底洞,"趣"就是道,恶趣就是恶道)。所以对本法大家生前一定要好好的学习,要弄明白,对于显教诸法师,实在说来,这也是必不可少的重要环节。

# (四)本密法的殊胜功德

我们死后就到了幽暗无光、冥冥不知东西的幽冥界中,而这本经就像是幽冥界中的灯塔,在阴间为我们指明了方向,使我们不至于误入迷途,不至于坠入深渊。进一步还可以超出生死轮回,所以本经又被称为永恒长久的人寿保险单。现在有很多修净土宗的人,对于能不能生西方也没有把握,也很担心,因为念佛生西方要念到一心不乱,起码要念到事一心不乱才行。那么现在有了这个宝贝经,纵然佛没有念好也不用害怕了。到临命终时,只要有人给我们说法、引导,我们就可以解脱得度了。所以能听到这个法,就像是在大海中得到一根救命的稻草,就等于是拿到了保单,真是幸运得很!所以对于这部非常殊胜的无上密法,要常常诚心诚意虔心阅读。对于这本书上的文字句义要涵咏玩味(涵就是意义深藏,咏就像我们咏诗一样要深深的思考,玩味就是要把本经真正的经义、妙味显化出来,深深的理解),不要马马虎虎地看过去,要把每个字义都弄通,

要真正了解本法的诣义。

对于本经的两部"寂""怒"曼荼罗和百尊海会要熟记观察。 寂是寂灭,怒是愤怒。我们前面已经讲过几次,佛有两部身:一个 是庄严肃穆慈祥的正法轮身,即寂静部;一个是忿怒可怕的教令轮身,也叫明王身,即忿怒部,就是教导众生、魔王令其归顺佛教的。 曼荼罗就是佛菩萨及其眷属圆满聚集的坛场,也是我们现在大家说 法的一个道场。百尊海会就是指人数多的一个大海会,不是具体的 一百个人。就像《阿弥陀经》中西方极乐世界的莲池海会,就可称 为百尊海会,对于这些形象我们要仔细观察,熟记在脑子里。

对于本经中佛父佛母合抱的双身像,绝对不可生颠倒妄见: "哎哟,那个时候还有这些带淫相的东西啊?"淫心一动就坏了。 或者说: "这本书不可信吧?"诽谤这个法。本来能获得很大的利 益,但是一生颠倒妄见,就得不到利益,得不到解脱了。而且更有 谤法之罪,这就叫"更罹谤法之咎"。"罹"本来的意思是灾难, 在此是具有、获到、受到之意。你诽谤本法就是罪孽深重,那就糟 糕了。关于这一点我们已讲过多次了,现在再稍微讲一点。双身像 是表法的,表示我们本来具有阴阳合体的双身,我们的佛性法性(一 切法的根本叫法性,成佛的根本叫佛性)本来具足这个阴阳合体的 功能。六祖惠能大师不是说: "何期自性能生万法"吗?! 这就是 说我们的性体本来具有能生万法的功能,万法就是阴阳合体而生的。 所以双身佛像含有至高无上的秘秘密意义。对此无上密义绝不应作 邪想,不应作淫乐想。比如我们现在的身体是由地、水、火、风假 合而成,火大是阳,水大是阴。道教里也讲婴儿姹女,黄婆为媒。 所以我们身体本身就有阴极和阳极。平时我们人体的阴极阳极不碰 头,等到我们修法修到入定时,就能清清楚楚的觉察到身体里有两 股电流"呜——"合到一起了,这就是阴阳合体。所以我们现在的

色身本身就是阴阳合体,为什么大家对此还要去诽谤怀疑呢?!因此对于双身像我们不要做邪想,不要做男女交媾想。假如我们真正理解懂得这个密义,不胡思乱想,那么到死的时候由于生前已经薰习(薰就是我讲你们听,习就是熟悉)之故,就不会忘记了。有一次我问大家: "关于双身我们已经讲过很多次了,你们讲一讲什么叫双身?"结果一个人也讲不出来。真糟糕!你们就没有熟悉。所以我们要熟悉,理解,明白本经的内容才行。

如果我们真正明白理解了以上这些道理, 再加上自己本身的智 慧(就是指我们的佛性,它本来就具有无穷大的智慧。这个智慧是 从自己内心本性里发出来的,这就是"般若",又叫自内证智。不 是从外面吸收来的什么经验知识, 那些是世智才聪, 是小聪明, 与 真正的大智慧不相干。)到中阴境界现前时就能豁然开朗,"自然 对于经偈文字,记诵如流: 寂怒诸相,不惊不怖: 双身佛相,生起 正信:即可无二交融而证佛位"。这本经里有很多偈文。偈文就如 同四个字一句、五个字一句的诗、颂,可以像唱歌一样诵出来。那 个时候中阴身记忆力特别强,要比我们现在强九倍。你一说它就明 白了,就能对于这些经偈文字念得像流水一样快,对于佛的教令轮 身一点也不惊怖害怕了,对于佛父佛母合抱的双身相,就能生起正 信并钦叹: "真不错! 这是表法的。法尔如是,我们本来就是具足 阴阳的。"这样,佛是我们,我们是佛,就水乳交融合为一体了。 不是我之外有佛,佛之外有我。净土宗也是这样讲的:心佛道交, 打成一片。念佛念到这个程度, 你就是阿弥陀佛, 阿弥陀佛就是你。 不是你之外有阿弥陀佛, 阿弥陀佛之外有你。这就是无二交融、合 为一体而证佛位焉。

"中有之身,六根具足,具有业通(因为业力所感之神通), 聪明伶俐九倍于生前,特别是耳根最敏,生前重听之人,此时虽在 远地,亦能应呼而至,一切无阻"。我们前面讲过,中阴身眼、耳、 鼻、舌、身、意六根都具足,不是说丢下尸体就没有六根了。因为 他的八识还存在。八识是根子,生起七识、六识和前五识。因为有 业力所感的神通, 那时的中阴身看得更远, 听得更细, 但是只有五 通,没有漏尽通。这个五通也没有佛那么深远,没有佛那么广大, 但比人活的时候要聪明伶俐九倍,特别是耳根最灵敏。《楞严经》 中佛让文殊菩萨讲一讲在我们娑婆世界众生的六根当中,用那一根 修法能得益最快、最迅速? 文殊菩萨选的就是耳根, 即"此方真教 体,清净在音闻"。比如某某人睡着了你轻轻地喊: "××人"他 一听就醒了。你让他看,他也看不见,更不会醒。你给他吃东西, 他也不知道,更不能吃。我们醒的时候即使是隔一座山你一喊,他 也能听到。而眼睛仅隔一张纸就看不见了。可见耳根最利。同样中 阴身也是耳根最利, 你喊他的名字, 同他讲话, 他都听得见。就是 耳聋的人(即重听之人),死后虽然在很远的地方,也能应呼而至。 比如一个人死在外地,恶报传来,你喊他的名字: "××人,请到 这里来受供。"他虽死在远地,因为有神足通,也会一飘就到,一 切山河都不能阻碍。这就是经中所说的: "六根觉能齐赋有,行动 无碍仟游行"。我们的色身是以地大为主,所以有障碍,想上高上 不去, 想要过河, 没有船、没有桥也过不去。而中阴身是以风大为 主,已经脱离了血肉质碍之体,少了一个包袱,没有形质,所以就 能行动无碍了。中阴身就是第七识所化的识神,识神有阳神和阴神 之分。阳神就是功夫好,能够现相。阴神就是功夫差,不能现相。 假如我们真能出神的话,一切都不能阻碍了。有人说假话,我们一 听就知道。有人说:"我出神了,碰到一条大河,没有桥,我不能 过去,只有求观世音菩萨,后来观音菩萨把我扶过去了。"我说这 真是胡说八道,这哪里是出神,是出鬼了。如果真出神就能飘了, 怎么连大河还过不去呢? 可见这就是在骗人! 现在外面的邪教很多, 邪知邪见不知道有多少,都不是神通,都是假的,都是为了骗骗人而己。

中阴身在闷绝中有(死位中有)时期还是昏昏懵懵的,就像睡 着了一样。等到了法性中有时期就清醒了,这时它独自漂泊没有伴 侣。它为什么要漂泊呢?因为这时业障带来的恐怖境界就像电影一 样,一幕一幕的现前了;再加上身体没有了,不知该到哪里去?到 哪里才能找到一个身体呢?于是它就恐怖惊疑,莫知所适,东漂西 漂了。这个时候一旦听到有人和他讲法,指示他,教导他:你应该 怎么样……。他就欣然依从了。比如我们按本经所讲的内容告诉他: "不要害怕,这些相都是你自性所显现的,都不是真的。"他一听 不是真的就不会害怕了。或者对他说:"这时光明显现了,这就是 你自己的光。佛也放光来接你了,与这个光合上去你就解脱了。" 他听到后与光合上去就能成就了。在这本经中有很多根据佛光所做 的偈子,都是为了教导亡者的,只要别念错字句,亡者听到后就可 以恍然大悟。明白了这些现象都是假的,就不会害怕了。所以用不 着请什么人来放焰口,因为亡者刚死并不是马上就到饿鬼道。还是 应按本经的教导来救度亡者比较好。本经在法性中有时期对亡者有 二十一次教导,在轮回中有时期有二十四次教导,加起来共有四十 五次之多。经过这么多次的教导,"纵使蠢如畜牲,也可令其皈依 三宝"(原文五十页)。我们知道畜牲是最愚痴的。人太愚痴了就 会转胎为畜牲。我们前面讲了人有贪、嗔、痴三毒。贪、嗔、痴都 具足的是地狱种子, 贪心重的是饿鬼种子, 愚痴重的是畜牲种子。 经过本经这么多次的教导, 就是再愚痴的人也可以让他皈依三宝 ( 皈者, 归家, 回来。依者, 依靠。三宝就是指佛、法、僧 ), 至 少可以使他不失人身! 大家可不要小看这人身, 人身难得啊! 不得 人身者千千万,万万千,得人身者只是极少数。整个世界不过几十 亿人,不得人身的不知道有多少。能够不失人身,而且能够生到善 道的人就更少了。我们这个世上有善人、有恶人。有的家境很好, 有的家境很苦很差,那就是恶趣人。比如刚从地狱里出来的鬼魂, 就不能马上投胎为人,都是先投生在畜牲道里,就像蚊子、苍蝇等, 让人一下子打死,然后再慢慢投生为人。初投生为人时都是很愚蠢、 生活很苦。本法就可以使这些最下下根的人也能够不失人身,并能 生到好的、有善缘、有佛法的地方,修习佛法直至成佛。而那些贤 者,虽然在世上做人做得很好,但在活着的时候没有听过本经的教 授,也仍然出不了六道轮回。我们修佛法有圣贤位:十住、十行、 十回向称为三贤位,十地称为圣位。在人世间也有圣贤位。成圣很 难,成贤还比较容易。比如孔夫子就有七十二贤。就是有七十二个 好学生,他们都是对人很好,肯帮助救济别人。虽然是好人,很贤 德,但因为没有听到过这部经,或者没有理解本经的教义,更不知 道死后中阴时期的各种境界, 也只能是在生死大海中流转而已。纵 然十善升天(十善并不是做十桩善事,而是指我们的身、口、意三 个方面: 身有三个坏处, 就是杀、盗、淫; 意也有三个坏处, 就是 贪、嗔、痴:口有四个坏处,就是两舌、恶口、绮语、妄语。身三 口四意三,这十个方面都好就是十善),生死也不能了。至多升到 忉利天,就是玉皇大帝住的三十三天。等福享完了,又掉下来了, 还是出不了六道轮回。

本法是不需要我们入观、修道就可以成佛的最好的秘密法门。 我们只要把本经熟读七遍,平时常常回忆不忘记,临命终时就能得 度。所以又被誉为不修就能成佛的唯一法门。说是这样说,其实我 们现在时时刻刻想着经中的话就等于是修。如果我们看书,看过又 忘了,那就糟了,临终就不能得度。所以现在要常常记忆,要熟悉 经中的内容,就等于是不修而修。本法亦"为一切法中续部的心 要"。"续部"就是指一切法中最后一步,"心要"就是指心地法门。心地法门是练心的,最为重要(不是相法,像做气功是为了锻炼身体,这就是相法)。因为我们本来都具有佛性,到那个时候本来就要放光,光明就是我们自己——这就是一切法门中最后一步的心要。这些道理非常重要,它不仅仅是为救度亡灵用的,还可以做为人世间生死常识的指南。我们佛法(人称佛教)实在就是为了教育活在世上的人,不光是为了度死人的。现在的佛教徒搞错了,庙里都是在做佛事,赚钞票度亡灵。他们不能讲经,不能教育人。其实真正的佛教应该教育大家,在社会上怎样处世为人,怎样积极为大众服务,死的时候怎样才能解脱,应该让大家知道、了解这些常识才好。可见佛教既是宗教,又是哲学;既是科学,又是社会学。

## (五) 度亡时期注意事项十四条

这十四条注意事项,我们要一条条的记熟,错了就不好。下面 我们分别讲解:

第一条: "中阴救度法"是藏地超度亡者通用的办法,而在我们汉地超度亡者都是请和尚念念经,放放焰口,因为汉地很多人都不知道有这个法。在这本经里讲了我们死后每一天所见的不同境界,以及到时我们应该如何去做;还讲了我们应该如何教导亡者以及亡者得度之后的情况。根据西藏修道人的传述:有一个大喇嘛修道修得很好,已经证到"生死一如"的最高境界。即生就是死,死就是生,没有生死。"如"者即不动也。证到这个地步的这位大喇嘛,他体验了一下死亡的整个过程:断气时是什么样?到什么时候放光?到什么时候看见什么佛?他对经中所述每一天的境界,一一进行了体验,结果与本经所说的情况完全一致。这就充分证明了本经是正确的,是不容怀疑的。就像吕纯阳祖师成道后,想体验一下杀

头是什么滋味?究竟有多么痛苦?体验之后他说:"就像头上顶着滚烫的油锅,走了四十里路,烫死了。"这就叫"游戏三昧",西藏的这位大喇嘛也是如此。所以无论是读经或行法的人(超度死者的人),都应该有至诚之心,要充分相信这本经。要专心致志虔诚地按照经文读诵或按经文给亡者讲解,不要马马虎虎的。这样"则存亡俱获大利"。给亡者讲法的人就是"存",死的人就是"亡",二者都会获得很大的利益。因为死者得度成佛当然得到很大的利益,行法的人救度众生也有很大的功德。另外行法的人一遍一遍地给亡者读诵,对经文就熟悉了。他读一遍印象就深一点,这样经文就深深地印在他的八识之中,基础就稳固了。到临命终时纵然没有别人为他行法,遇到中有境界现前时,他也能马上明白,自己就可以救度自己了。

第二条: 佛法三藏十二部,汪洋浩瀚,博大精深。如果没有研习过的人,不免望洋兴叹,无从下手。其实千经万论无非是直指众生自性,故明白自己的本心,见到自己的本性,就是佛法的精髓,成道的关键。本经为密部至高无上的大法,其中有许多义理与专有名词在显教的经典中都见不到。孙居士恐怕度亡时,行法的人对死者能否领悟经义没有把握而产生疑虑,所以他再次提请读者注意:如果是为了自己研习本法,则应当对于经文义理,通达熟悉理解为上。如果是为他人行法,只需要依照本经高声宣读即可,但必须心念专一,口齿清晰,字句分明,亡者必可得度。为什么呢?一是因为此法有大威力加持,诵本经的功效和念密咒(即真言)的功效一样;二是因为在中有时期亡者六根聪明伶俐九倍于生前,即使是生前愚痴迟钝的文盲,一旦听闻到本经的教导,也可立即解脱。

**第三条:**在我们汉地人死之后,要超度亡者常有延僧放焰口的习俗。放焰口是密法中的一部大法,也叫瑜伽焰口施食。"焰口"

这两个字有两种含义。一种含义是形容饿鬼道的饿鬼。因为饿鬼道 的饿鬼嘴里都喷火,像火焰,不能吃东西所以叫"焰口"。佛在《盂 兰盆经》中讲到,目犍莲的母亲因为业障重,落入饿鬼道,不能吃 东西。目犍莲想救他的母亲,给她送东西吃,结果她一拿到手里就 变成了焦炭,不能吃。所以饿鬼都很痛苦。"焰口"的另一种含义 是特指主宰饿鬼道的佛。在六道里每一道都有佛来主宰。因为佛是 大慈大悲的, 要利益一切众生。饿鬼道的饿鬼这么苦, 佛也想救度 他们,于是就化身成饿鬼,他也是满口喷火,和这些饿鬼一样。因 为他要恒顺众生,和饿鬼们相近,才好给他们说法。就像文殊菩萨 要度猪,就化个猪身和猪在一块。这样化身同类,才便于接引他们。 所以住在饿鬼道,主宰饿鬼道的佛的名字就叫"焰口"。瑜伽焰口 施食就是请佛以法力加持,让饿鬼嘴里的火焰能够熄灭,可以得到 法食,得到救度。这个习俗好不好呢? 当然假如亡者真的变成了饿 鬼,没有东西吃饿得要死,给他放一台焰口帮助他,这是一件好事。 对于饿鬼有很大的利益。佛法就是要对活在世上的(阳间)和死亡 的(阴间)众生都要有利,叫冥阳两利。饿鬼本来不能吃东西,现 在能让他吃了,能从饿鬼道里超度出来,这多好啊!但要注意瑜伽 焰口施食是针对饿鬼道的饿鬼,不是超度亡者通用的方法。因为在 中有时期, 死亡的人并不是个个业障都这么重, 都要堕到饿鬼道, 尤其是在中阴阶段(七七四十九天之内)更不是这样! 六道是随业 轮转的, 在世上做好事修善业的就升天, 善恶夹杂的就投胎人道, 地狱、饿鬼、畜牲是三恶道,是最坏的道。死了之后都放焰口,岂 不是认为人人都这么坏,都要堕到饿鬼道里去了。所以这样做不对! 我们修心中心法,六印做完之后借法力的加持和佛力的加被,就不 会堕入三恶道。这样我们放焰口还有什么用呢?! 所以在中有时期 不需要放焰口,还是应以《中有教授听闻解脱密法》对亡者施法为 好。对他说明死亡的经过情形,教他认取光明,就可以被超度,可 以证成报身佛。这是对亡者最有利的救度方法。所以还是应以本法来代替放焰口更好。

请和尚放焰口做佛事,看起来是做好事,其实并不好。因为你 也请和尚做佛事,他也请和尚做佛事。弄的和尚没有时间来修法。 以前南山宗的祖师就针对当时的社会现象说: "现在这些居士都来 请和尚做佛事,实际上是害了这些师父!他们非但没有功德而且还 有罪。"因为他们出家并不是为做佛事赚钞票的。他们是为了修行 成道,了脱生死,出六道轮回的。你们害得他们没有功夫修道,一 天到晚赶经忏还来不及, 所以你们非但没有功德还有罪。因此我劝 大家还是不要这样做。另外这些师父接受你们的请求,没有功夫或 来不及做时,就难免夹杂一些虚伪的东西。我亲眼见到有些庙里做 法事时,人数不够,就随便拉两个乡下人来凑凑数。他们也不知道 怎么念经,怎么敲打法器。给他们把袈裟披上,边上的人说敲,他 就叮叮咚咚地敲, 也不知道什么时候停, 边上的人叫他停时他才停。 这些都是很虑伪的。另外他们念的经忏是不是就算数呢? 也不算数。 因为"打水陆"时要出黄榜。黄纸上都写着:什么经要念多少部, 什么经念多少部。但因为一趟一趟的水陆接踵而来,他们根本来不 及念, 所以就念得少了。有两个法师亲口对我说: "唉! 我们欠的 经债,不知道怎么来补偿!榜上都写了《法华经》要念多少部,而 我们来不及没有念,都用《观世音菩萨普门品》代替了。"所以这 些师父们当然也有罪,因为他们与经不相应,欠下了经债。欠债难 还啊!那么这个罪还是由居士们造成的。所以还是以本法代替放焰 口比较好。大家要把本法弄熟悉、弄精通, 当什么地方有人死了, 就可以去帮助他们来超度亡者,这样比较好。这样做更有利于亡者, 使亡者能够真正得度, 所以功德更大。

焰口并不是佛说的,是一些大祖师根据佛所讲的经义,用一些

相关的咒语组织起来的(比如在放焰口用的本子里,就有很多苏东坡写的句子。苏大学士的文学、诗词歌赋都很好)。放焰口用的本子并不相同,但里面的咒语是一样的。在焰口本子里有各种各样的咒(像变食咒等等),这些咒语都很好。在我们的功课本里这些咒也都有。任何一个法门不管是净土宗,还是禅宗,还是其他什么宗,都离不开密法,都离不开密咒。

实施中阴救度法"最好由曾学密宗或具有戒行之高僧,或居士 娴习颇哇法及本法者专门为人教授念诵,执以为业"。在西藏的喇 嘛非常多,但在内地喇嘛及阿阇黎金刚上师却很难遇到(阿阇黎汉 译就是金刚上师,他能够教授众生,能传法)。有道行的人也很难 遇到。现在中国的出家人很多,但大半都是对佛法不大通的人。有 戒行的高僧就是指具足戒行不破戒。现在的出家人都是破戒者多, 持戒者少。十个当中就有八九个都是破戒的。我就曾看见,礼拜六 快下班了,他们把和尚衣服脱掉,便衣一穿,帽子一戴就出去了。 不知道做什么事情去了。有的是坐小汽车回家看老婆孩子去了。我 在普陀山说法的时候,曾看见有个师父正在帮人家做佛事,他的老 婆孩子一大群都来喊他:"我们现在要收稻子了,快回去吧。"这 还成和尚吗?!都破戒了,看着就不像个和尚。如果不具足戒行就 不能称其为和尚! 所以现在具足戒行的高僧的确是很少。在家居士 如果对颇哇法或本法很熟习(娴习就是熟习),也可以请这些人来 为亡者念诵。但在家居士平常有工作,也没有时间专门从事念诵。 所以我劝大家都来学密宗,因为本法后面都是密咒,念这些咒就是 学密宗。因此最好有一些阿阇黎、喇嘛,或具足戒行的高僧、或熟 悉本法的在家居士能以此作为自己的工作(这是孙景风居士讲的)。 三百六十行, 也可以把这件事执以为业。假如把这件事执以为业, 收钞票赚钱也不好。因为这样做就是贩卖如来! 就是以佛菩萨的法 作为营业的工具。佛在世时也没有给人诵经念咒超度亡灵。佛经上 也没有这样的话,那么做佛事是怎么来的呢?因为从前的和尚都是 在山林里用功修法,有的在山上搭个茅蓬,有的住在庵或庙里。因 为这些师父们不工作,无法生活,所以山下的居士们常常给他们送 供养。师父们受到供养就要有所报答。这样居士家里有什么事情, 师父们就帮他们念几句经, 诵几句咒回向回向。做佛事就是这么来 的。渐渐的就变成拿钞票了。再渐渐的就定下规矩来:水陆一堂五 万块, 普佛一堂五百块等等。其实佛经上没有这么回事。如果执以 为业,不拿钞票帮助别人超度亡者,对于死亡的人是很有利益的。 因为你利于别人, 无形当中就做了大功德, 反过来如果你是为了拿 钞票就坏了,就没有功德。所以我们说:"随喜功德最大。"今天 碰到这个事情,好!我来帮你忙,给你念一念咒,并不希望得到人 家的报酬,这样最好。多给别人念,自己也熟悉了。多念一遍就多 熟悉一次。将来临死的时候不要人家的帮助,自己就明白了。光一 发现,和光合上去,自己就解脱了。所以做这个事情是一举而两利, 就是冥阳两利,这样多好啊!

## 第四条:全部密法施行时可分为四个阶段:

第一阶段: 就是濒死之人(即快死的人,濒即临近)应有死相出现。死相有两大类:第一个死相为五根败坏。就是我们的眼、耳、鼻、舌、身要坏了。眼根坏的时候视觉不明。本来我们的眼睛都有亮光,到眼根坏的时候就像退了光的珍珠一样没有光彩了,眼珠也呆滞不动了。有神经病的人眼珠也是呆滞不动的。人要死时眼根坏就是这个样子,可以看得出来。耳根坏则听不见声音了。你喊他,他也听不到。这就是耳根坏了。鼻根坏则鼻柱歪斜,就是鼻梁歪了。舌根坏则语言涩滞。就像大舌头,讲话也讲不清楚。喝醉了酒之后也是这样讲话讲不清楚。身根坏时身体重的搬也搬不动,这是第一

种死相——五根败坏。大家一定要记清楚,看到这些现象出现时就知道他快死了,就要给他行法了。不要错过时间。第二个死相为四大消融。我们活的时候四大是融合的。现在快死了四大就要消融(融就是融化),就要坏了。我们的皮肤、肌肉、骨头都属于地大。地大坏时身体就僵硬了,变得非常沉重,动也动不了了。血液、唾液等流动的属于水大。那时候血液凝止了,心脏就要停止跳动。体温属火大,坏则身冷。我们每个人都有三十六、七度的温度,身根要坏的时候就是火大要坏了,身体就变冷了。所以我们只要摸摸他身上还有热气,那就还好。如果慢慢变冷就是火大消融了。气息就是我们的呼吸,属于风大。坏的时候就只有出气,没有入气(即不能吸气了)。人要死的时候,喉咙中都有口痰,叫海底痰,"呼噜……呼噜……"作响,吸也吸不清爽。最后这一口痰一落就断气了。这就是两种死相,病者的家属及行法者都要特别注意。

当这些现象出现时就要给他修"颇哇法"。"颇哇法"怎么修呢?我们前面讲过了,就是要把中脉脉管观想明亮,像日光灯一样,中间有个明点。用"嘿——"把它升起来,再用"嗄——"把它降落。到走的时候用"啪——"把这个明点打出去就解脱了。死者在世时曾修过"颇哇法",脉管已经通了,并已有验证的人,在他死相现前时只要提醒他:"现在时间已经到了,注意用'嘿——'升起,升起之后用'啪——'破掉,这样你就能往生极乐世界了"。只要这样提醒他就行了,但这必须是对于修"颇哇法"已有验证的人。现在,在西藏不是有用吉祥草插头顶梵穴的吗?我们的身体有九孔,梵穴是其中一孔。只是大家不知道这个孔,用吉祥草分开之后一插就插进去了。但这并不是脉管真正的通了。只不过是让修法的人心里有个安慰:"噢,我的脉管通了"。其实不是!他还没有观怎么就通了呢?要把脉管观通、观亮才行。插吉祥草只不过是象

征性的开顶,不是真正的开顶。真正的开顶,顶上要有黄水流出来。 人死的时候也是这样,总有一孔要流黄水。真正开顶是要有验证的。 真正修法有验证的人就无需他人再来帮助,他自己就能解脱了。我 们只需提醒他一声就行了。另外我们还可以帮他多念度亡等咒,就 是我们后面所说的很多咒,如"六道金刚咒"、"听闻解脱咒"、 "本觉大密咒"等等。

如果是没有修过"颇哇法"的人怎么办呢?也有个办法可以帮助他。我们修过密宗的人都知道运气和发气。这时要观想他的灵性从他的脚底由下向上推移,一直上到头顶上,然后"啪——"的破开就出去了。可以这样帮他修。但一定要由修密法有相当程度的人才能做到。不然你的气放出去没有力量。如果是平时没有修过密法,对密法素无研习的人怎么办呢?孙居士也想了个办法,就是对他应作下面的念诵。第一、指示明光寻求大道文。第二、四大融入指示文。第三、发心证认死位明光文。第四、明光直指教授。我们现在只要知道这些经文的名字是什么就行了,内容以后再讲。对于生前已修过"颇哇法"的人就不用念这几段文字了。对于素无研习密法的人就要一遍一遍的念,不计遍数。我们度亡要分好几个阶段,这是第一阶段。要在这个人还没有断气时做,等断气再做就来不及了。所以这几段文字大家一定要把它弄懂、念熟,这样才能帮助别人。

第二阶段: 当亡者死相(就是前面讲的五根败坏、四大消融) 全现,气息已完全断了(上面讲的是气息还没有断的时候,现在讲的是气已经断的时候,这一点大家要注意),这个时候,再经过二、三十分钟就要加诵以下的经偈。即:第五、本尊道场观。第六、法性中有指授及六句要偈。第七、令其认识本来面目教授。这三段文字和我们前面讲的四段文字加起来共七段。这七段文字要轮番念诵 直至死位中有时期结束。要度人就不要怕麻烦,不能随便念两遍就算了。要不计遍数的念。因为前面的念诵他没有听到,后面的念诵他也许能听到,那样他就能得度。所以在死后三天半到四天之间要不计遍数的天天念诵。不要去请和尚放焰口。因为这四天之内是死位中有时期,亡者还处在迷闷阶段,识神还是昏昏沉沉的不清楚。所以要多次念诵希望他能听到,听到了就解脱了。这就是第二阶段的行法。

以上这七段偈文都是为了教亡者认识本来面目的。关于本来面目我们应该现在就能认识清楚才好。本来面目就是没有面目的面目,这一点大家要注意。不是有男相、女相;老相、少相;长脸、圆脸。一切相都没有!实相无相,就是大光明。我们修法明心见性就是要认识本来面目。从前禅宗人参禅就参"父母未生之前是什么样?"父母现在把我们生下来,有男、有女、有肥、有瘦等相。那么没有生之前是什么样呢?有位师父时时刻刻参这个话头,参了好几年也不能开悟。有一天他出去游玩,正好碰到两个邻居打架。你打我,我骂你,丑秽不堪。有一个人出来劝架:"哎呀,都是街坊邻居,天天见面怎么能这样没有面目!"他一听:"怎么这样没有面目","噢——"他开悟了。原来就是没有面目的面目!有个面目就不是了。曾经有人问我:"我今天打座打得很好,看到了精灵像,我大概是个精灵吧?"我说他这是见鬼了!凡是有相的都不是。所以现在就要认识本来面目,这样到死位中有时才容易得度。

第三阶段:到了死者断气的第五天,就是死位中有时期已过,不再昏沉迷闷了。这时中阴身渐渐的清醒过来,有点明白了。这就到了法性中有时期。法性中有时期就是本性光明大现的时候。如果这时他醒悟了,马上与光明合上去就能超脱成报身佛了。在这段时间应当依照本法的规定,每天各诵经偈一种。应当诵什么经,诵什

么偈子,诵法在后面都讲的清清爽爽。但是要按照顺序念,不要前后颠倒。这样要念诵十四天。与前面念的三天半到四天加起来共计十八天。此为第三阶段的行法。就是说在临死前有一种行法,死后在死位中有时期有一种行法,现在在法性中有时期又有一种行法。加起来是三种行法,大家一定要记熟。

第四阶段: 法性中有时期过了之后(就是死了十八天之后)就 到了轮回中有时期,要投胎了。本性光明显现的十四天时间已过, 这时生前所造的业障就像电影一样,一幕一幕的现前了。造善业者 跟善业跑,造恶业者跟恶业跑,入于六道轮回之中。所以解脱的时 间越早越好, 越晚越坏。最好在前四天解脱就能成法身佛。解脱不 了,在第五天到第十八天之内解脱就能够证成报身佛,也很好。但 到第十八天以后还不能解脱,那就入于轮回中有时期,这就不大妙 了。在这个时期本经里也有救度的办法,就是帮助我们选胎和闭胎。 就是帮助我们投胎到好的地方去,转身再来修。这样总比落入三恶 道要好。在本经中分上、下两卷。上卷是死位中有和法性中有时期。 的救度方法,下卷是轮回中有时期的救度方法。轮回中有时期就要 把下卷的经文全部念完, 连诵三十五天。与前面合计起来共是五十 三天。我们现在的做七是做七个七,共计四十九天,不算前面的四 天时间。如果把这死位中有四天算上,总共就是五十三天。一定要 把这五十三天都念完。我们现在的人往往诵经只做一个七,就是头 七。临到二七到第七天才做,不是天天做,这样不好。在这五十三 天内天天要念诵, 天天要供奉。不能到第七天才念那么一次。《中 有教授听闻解脱密法》实施时可分四个阶段。轮回中有就是第四个 阶段。孙景风居士怕人天天念嫌烦,嫌文字太冗长,就让大家分次 序来念。三天念一卷。第一天开始念到导示第十二为止。第二天从 导示十二念至导示第十九。第三天从导示第十九念至卷末。三天念

一卷,周而复始直到七七念满为止。这样就比较少了。我看还是每天都念好。从前我们没有得到《中有教授听闻解脱密法》的时候,都是念《地藏经》和《金刚经》。把《金刚经》、《地藏经》全部念完要比本经下卷长得多,那时还要天天念。现在家里有亡灵在,应该天天念,不应该嫌烦!应该把它全念完才好。分三天念完是孙景风居士姑息大家,怕大家嫌烦。亡者到了轮回中有时期是从断气后第十九天算起,这时候不光念下卷全文,为了安全起见,还要把上面三个阶段的救度法加在一起一块念诵则更为圆满。你们是不是又嫌长了,更心烦了。为了救度众生我看还是不要怕麻烦。因为我们利益别人就是利益自己,作为自己将来往生的资粮。一有功德,二又熟悉,这样多好!所以不要怕麻烦。

第五条:在我们行法的这五十三天当中,死的人哪一天能得度呢?什么时候能解脱呢?我们大家都无从知道。除非我们修法得了某种神通,不然大家都是糊里糊涂的。只好从头到尾依次念诵。从死位中有念到法性中有,法性中有再念到轮回中有,就这样天天念过去,太冗长了。孙景风居士怕大家嫌麻烦,帮大家想了个办法,就是按照死者生前的情形酌予减少。这也是孙景风居士的苦心。死者生前好事做的多就不会堕入三恶道,那么就可以少读一点。假如这个人生前坏事做的多就很危险,就要多给他读一点。所以要斟酌行事。这个人生前修行很好,只要念到死位中有就行了,后面法性中有、轮回中有根本就不用念了。他生前如果没有用功,那么就要给他全部念完。所以念诵要根据亡者生前为人、修道的情形来斟酌减少。如何减少,经文本身并没有规定,这是孙景风居士自己想出来的主意。他是根据经文的涵意,把经文不明显的意思挖掘出来,拟定了一个减少的方法。下面我们分别讲述他拟定的甲、乙、丙三种方法。

甲:这一种方法和我们上面所说的差不多。就是对生前曾修过 密法(所以生前多修密法还是好),或者没有修密法但把《中有教 授听闻解脱密法》读的很熟,并具有戒行者,这样的人给他诵到死 位中有(第二阶段)结束就行了。具足戒行,这一点很重要,就是 说这个人众善奉行,诸恶不做。假如密法修是修了,还做坏事,那 就不行! 你做坏事就等于没修法。我们只可利益群生,不可做一点 点坏事。不要因为恶小就去做,不要因为善小就不做。善虽然只有 芝麻大小我们也要做。恶虽然只有芝麻大小我们也不能做。我看现 在很多修行的人就不具戒行。不然世间也不会流行这么一句话: "要看黑心人, 吃素道里寻。"吃素道就是指我们信佛的这些群众 啊!就是说有很多信佛的人,一面信佛还一面做坏事。这样就是不 具戒行。做坏事就是造业,业障就像乌云一样遮蔽了本性光明。在 死的时候本性光明就显发不出来,这样你就不容易得度。如果不做 坏事,真正是具足戒行的人,气量非常大,慷慨豪放,本性光明就 容易激发。因为没做什么坏事,就没有业障遮蔽本性光明。这种人 只需要在死位中有, 念诵三天半到四天的时间帮助他一下就行了。 就是提醒他一下:这时候你要放光了,有明、增、得、近得四种变 换。到最后就像是万里无云的睛空一样大放光明。与光明合上去就 行了,你就解脱了。后面法性中有及轮回中有的经文就不需要念诵 了。

乙:这种方法是针对活的时候没有修过密法,但是曾修过显教 (比如净土宗、禅宗就是显教),并具有戒行的人讲的。具有戒行 这一条很重要,就是说他持戒很精严,这样的人可给他念诵至第三 阶段(法性中有时期)结束为止。他就可以往生西方极乐世界了。这种方法的施实为期只有十八天,以后轮回中有的经文就不需要再 念诵了,因为生到西方就不再轮回了。

丙:这种方法讲的是最坏的一种情况。就是针对活的时候一点法也没有修持,佛也没有念过,咒也没有诵过,并不具善行的人而言。不具善行就是只知道沾便宜。哎!人人都想沾便宜,这是最坏的。所以我们常说:"吃亏是福"。其实,我们并没有吃亏啊,吃什么亏呢?我们让人就是好,就是有德性。有德性的人就具善根。要是只知道沾便宜,让别人都受到损害,损人利已,那就是缺德,不具善根。不具善根将来就不得好报。所以对于生前不信佛、不念佛,还做坏事不具善行的人,在他死亡之后,为了帮助他,就要从头至尾把经文全部念完,为期五十三天。不能懈怠,不能减少。并且对这样的人,在刚死亡之后就要连同下卷全经统统念诵。注意:不是从第十九天才开始念下卷全经。因为他做坏事,不具善行,业障重,不可能等到十八天,轮回中有的恶境界就要现前了,就要把他拉到地狱里去。

以上所说的三种情况,增加还是减少什么经文,全在死者的家属及行法者斟酌情况而决定。要斟酌情况,不要弄错了。由此可见,还是生前多做善事,多修密法,好好用功,证见本性最为重要。这样就不需要念到第三阶段,在第一、第二个阶段就行了。那多好啊!

前面我们说过,亡者何时得度?无从获悉。孙景风居士为我们想了一个办法:于每一期中有完毕之后,用拈阄的办法来求佛菩萨指示。就是将几个阄写好(写上"已经超度"或者"没有超度"),在佛菩萨面前冥心祈求、祷告,求佛菩萨指示:××人是否得度?然后拈一个阄出来。如果这个阄上面写的是"已经超度",就说明这人已经得度了,以后就不用再行法了。如果写的是"没有超度",那么你还要给他行下面的法。比如,死位中有时期(四天)过了之后,用拈阄法求佛菩萨指示一下。如果亡者已得度,就可以停止行法了。如果没有,那就要行法性中有时期的法了。法性中有时期(十

八天)过了之后,再用拈阄法请求佛菩萨指示,如果得度了,就不 用行轮回中有时期的法了。如果没有得度,那么还要行轮回中有时 期的法。用拈阄的方法最好偶一为之。不要今天问过,明天又问: 明天问过,后天又问。这样不行!这样就变成儿戏了。要诚心诚意 的,很虔诚的祈祷佛菩萨指示一下,下面的法还需不需要做?这种 方法还是很适用的。从前延寿大师(就是永明寿大师)是禅宗的大 德, 也是净土宗的大德。禅宗有临济、沩仰、曹洞、云门、法眼等 宗, 永明寿大师是法眼宗的弟子。因为他后来归依了净土宗, 法眼 宗到他就没有了。当时他决定不了是修"禅宗"还是修"净土宗", 就用拈阄的办法在佛前请示。他写好"禅宗""净土"几个阄,在 佛前诚心祈祷。他拈一次、二次得的阄都是净土宗,但他还是不放 心,共拈了七次都是净土。所以他就决定修净土宗了。佛菩萨很慈 悲,只要我们诚心诚意请佛菩萨指示,无不感应如响。就像我们敲 钟, 敲一下响一下, 这就是感应如响, 就是感应道交。所以只要我 们心诚就能感应。这是孙景风居士想的办法,经文里并没有。这个 办法也可以用用。

第六条:如果是出门在外,在异乡死亡的人,有电报或来信通知说:"××人×年×月×日已经死了"。家里事后得讯,则应当按照经中的规定从死亡之日算起,看亡者这时是处于哪个中有时期,就用哪个中有时期的经文来教导亡者,使他能够得度。假如死亡发生在三天半或四天之内,那就是死位中有时期,如果是在第五天到第十九天之内,那就是法性中有时期,如果到第十九天之后(包括第十九天)那就是轮回中有时期了,就这样来计算。因为从电报或来信获得的信息较迟,不是马上死我们马上就能知道,其中已过的各种经偈就不必再补诵了。比如电报来的时候已经到了第十九天了,这时亡者已处于轮回中有时期,那么前面的死位中有时期,法性中

有时期的经文就不必再补诵了,因为念了也没有用处。

**第七条:** 行法的时候,一切布置都不要过于复杂。依经中的规 定: 亡者面前供养一点果品饭食就行了, 佛前也要供养。因为我们 要念经偈, 要求佛力的加被, 所以要供养。在病人面前或停尸处, 不要人多语杂,要保持清静。只需要行法之人给亡者念诵经文和咒 语就行了。若人多语杂,杂乱无章,亡者或病人就听不清楚经文了。 我看见很多净土宗人帮助亡者或病人来念佛,叫做助念团,声音好 响啊!还敲起木鱼来:"咚咚……阿弥陀佛,阿弥陀佛……"。太 吵了! 这样使病人或亡者的神识烦乱而不能安静。所以还是应该清 静点,不要念这么响,木鱼也不要敲,这样太嘈杂。安安静静的念 就好了。尤其忌讳家属号哭。嚎啕大哭最坏,使死的人识神更加慌 乱,这样不好!不能哭!一哭反而动了他的爱心。我记得很清楚, 从前苏州有个功德林,是素菜馆。这个老板是一心修净土宗的。所 以他开素菜馆,不杀生做好事。他临终时善相现前,已经看见阿弥 陀佛来临了。可是正在这时,他的小老婆来哭他了: "亲人呀,你 死了以后我怎么办哪?"这么一哭,他的心就乱了。他的心一乱, 就起颠倒妄念, 业相就会现前。净土的善境界就消失了, 佛相也没 有了,都被他的小老婆给捣乱了。这样就不好。所以家属不要号哭。 另外还要注意不能宰杀生命。不要以为这个人快死了,给他杀两个 甲鱼补补身体,这样就坏了!这样做是送他的命!还有办丧事,做 什么"豆腐饭"。多杀点生,多办几桌饭菜,最不好!我见过很多 家做豆腐饭,都是大家来吃荤菜、喝酒、划拳像是办喜事一样,没 有一点哀思。这样做和丧事一点也不相干,对亡者一点益处也没有, 我们不能做这些事情。

**第八条:** 大家要注意,死者在呼吸还没有断时,家属应移动其体作狮子卧式。狮子卧式就是吉祥卧,就是朝右睡。因为我们的心

脏在左边,不要压住心脏。人在死的时候心包络(就是本经中所说 的"都帝")就要开了,第八识就出来了。所以不要压住心脏朝右 睡。左手放在左腿膝盖上,右手托在头下。本经还说,弄个鼻塞, 塞住右面鼻孔, 让左鼻孔出气, 我看这个倒不必了。吉祥卧就可以 了。狮子睡觉时就是这么睡的, 所以又叫狮子卧式。显教中有一本 书,叫作《临终时的景象》。这本书讲了人临死时的十种景象以及 到那时我们应该怎么办。其中有一点就是说在人将要死的时候,四 大分散,不宜触动其体,增其痛苦而生嗔。人马上就要死的时候, 你动他的身体,他很痛苦。就像我们睡觉刚要睡着的时候,你碰他, 他也会发火的:"哎呀!真讨厌,我刚要睡着,你一碰把我碰醒了。" 从前有位国王, 他临终的时候, 是在夏天。别人拿着扇子帮他赶茶 蝇,一不小心,扇子碰到他的鼻子上。他本来很安静,就要生西了。 这一碰, 他发火了, 嗔心一起就变成了毒蛇。这样就把他害了。所 以死者临死的时候要安静,不能碰他,不能戮他的身体。大家注意 搬动他的身体成狮子卧式,要看情形。在他还能动,还没有真正断 气的时候,帮助他搬成狮子卧式是可以的。假如他这个时候正要断 气,就不要动他了。他是什么样就由他去了,朝左就朝左,朝右就 朝右,不要管他。这点大家一定要注意!快死的人送到医院最不好。 医院在人快断气的时候,给他打强心针,做人工呼吸,动得他痛苦 死了。就是要生西方,也会被拉回来的。再就是给他穿衣服也要等 到断气至少八个小时之后。八个小时还是有点短, 最好要等二十四 个小时以后才行。因为那时他处在迷闷阶段,外气断了,内息未绝。 我们打坐用功的人就知道,坐得真入定的时候,外气就断了,没有 了,内息还是有。这个时候还是不能动他,动他他还是要发火、要 生嗔恨心的。所以移动他的身体要斟酌,要看情形。大家要有经验, 不要马马虎虎的。我看到很多人临死的时候,大小便都拉出来了: "哎哟, 赶快给他擦干净"。这时他一眨眼就要走了, 不能动, 由 他去。你搬他、动他,他一发火就坏了,西方就生不上去了。所以这时候千万动不得!

第九条:平时大家修什么法,以哪一位佛、哪一位菩萨为主,就把他作为依止之尊(依是依靠,止是我们靠上之后就不动了、入定了),即为本尊。"本尊"就是指自己平时所信奉修习的某一尊佛或某一尊菩萨。比如我们修六字大明咒,本尊就是观世音菩萨(四臂观音)。我们修净土,阿弥陀佛就是我们的本尊。我们修心中心法,本尊就是大随求菩萨。大随求菩萨就是观世音菩萨所显现的。西藏的习俗不论红教、黄教、白教、黑教都是念六字大明咒。和我们汉地人念"南无阿弥陀佛"一样,大家都会念。现在就是连小孩也会念。因为有部电视连续剧《济公传》,里面有首歌就是唱"南无阿弥陀佛,南无阿弥陀佛……。"现在连小孩也会唱了。能给他们种种善根,这也很好啊!

假如亡者在生前没有修过什么法,没有什么本尊,那怎么办呢?那就以大悲怙主和阿弥陀佛为本尊。大悲怙主(怙是拥护、爱戴、保护我们的叫怙主)就是指观世音菩萨。他发大悲心,要救度一切众生。为什么以观世音菩萨为本尊呢?因为我们此地人都晓得观世音菩萨,家家供观世音菩萨。所以容易印到死者心里去。就是不信佛的人,作为装饰品家里面也供观世音菩萨。我看到很多人家里面的钢琴上放一尊观世音菩萨,作为艺术品。这也很好啊!赞叹赞叹观世音菩萨的尊容吗!另外在汉地,一般人甚至连小孩也知道阿弥陀佛,所以行法时,在大悲怙主后面再添加一尊西方极乐世界的阿弥陀佛为本尊怙主,也很好。这样可使死者容易明白领悟:"噢!我要到观世音菩萨、阿弥陀佛那里去了。"所以我们可以灵活应用,只要不违背本经的旨趣就行。

第十条:如果亡者七七之后,就是五十三天已过,我们用拈阄的方法看他是不是得度:哎哟!坏了,还未得度,也未沦转他道。就是六道当中哪一道都没有去,还在到处飘泊。这时的中有意生之身变易心念,就有可能幻化为饿鬼,或者幻现为空间的鬼魅(这就是我们平常说的孤魂野鬼,不一定到饿鬼道才是鬼),无人超度,非常痛苦。

在我们的周围,上下空间都住有罗刹、恶鬼、邪道等鬼魅。魑 只要我们心里正直光明,不理睬它们,鬼看见我们老远就避开了。 如果这个人心里昏暗老做坏事,鬼便有机可乘。所以做人都要正直 为好。四维上下所住的罗刹邪魅之身,都有神通,能现种种神变。 现在有很多炼气功的人说: "我有特异功能了", 其实不是! 都是 这些邪魅罗刹之身附在他身上,他就能现种种神变。刚从地狱里出 来的鬼魂,在生前(未堕地狱之前)就想要种种神通。在地狱罪受 完出来后,他就专门附在人身上变现神通。很多人着相,想要神通, 正好与这些鬼魂相迎合。你心一动,他就附到你身上。你就有神通 了,就可以在人前炫耀了。其实这些都是鬼魅之身所为。比如"观 亡"就是一种鬼魅附身。并不是某某人的家属真的被观亡婆请来了, 而是孤魂野鬼在作祟。观亡婆都是心里不正常、不正当、阴气重重 的人。这样鬼魅才好附到她身上,互相利用来骗人:我帮你现点小 神通赚些钱, 你供养供养我。因为孤魂野鬼无人超拔, 所以他就要 供养, 想被超度。那么观亡婆怎么能知道别人的家事呢? 因为附在 她身上的鬼有点小神通,可以问当地的土地神。比如,明天张三要 来观亡婆这儿。这个鬼就去问土地: 张三家里有多少人? 明早要来 的是什么人?什么样的情形等等,他就知道了。第二天,张三来观 亡了。观亡婆被鬼附身后,她就讲了:你家里有多少人,什么样的

情形等等,讲的一点也不错。这个观亡婆还真灵呀!大家就相信了。 其实就是这些鬼魅在作祟。从前,我认识一个观亡婆。附到她身上 的鬼自己直接说:"我是无处栖身的孤魂野鬼,我这样帮她,她也 帮我,互相利用利用嘛!"所以大家不要去相信观亡婆,都是假的。 我们用功的人,首先不要追求神通,要完全心空无住。因为本性是 无相的,是万里无云的晴空,一点东西都没有。要时时空净我们的 心,方能成道。我们一着相,一有所求,魑魅魍魉这些东西就都来 了。所以大家要注意这一点。

在我们这部经的下卷讲轮回中有时,就有"防护追命鬼卒法 门"。追命鬼卒就是因为人们在世的时候,坏事做的太多,死后而 感得的一种恶境界。这些恶境界把我们往最坏的地方赶, 往地狱里 赶。所以叫追命鬼卒。那时候:冰雹、狂风、猛虎、毒蛇、追命鬼 卒等等,很多恶境界处处显现。这都是亡者生前做坏事所感召的, 叫作"业镜台"。我们看《十殿阎罗品》里就有"业镜台"。在"业 镜台"里,我们所做的坏事就都现前了。在这个时候,如果我们第 七识所生的意生身(第七识是意根,执着有我。假如不执着有我, 就没有这个阴身了,就是大光明身、法身,那就成佛了。所以还是 第七识在作怪、在作祟,才有意生的中有身),就是中阴身,还没 有投到哪一道里,还是漂泊无依,因为恶境界现前之故,他就十分 忧虑、害怕,做不了主。他一会儿想:我到这里去吧?一会儿想: 我到那里去吧?这样忐忑不安的心念就叫变易心念。这时变易的心 念,就有可能幻现为满嘴喷火的饿鬼了,或者变现为罗刹、邪魅、 恶鬼等孤魂野鬼。所以这些都是自己在恶境界的追逐下,心念变化 所造成的。因为一切唯心造嘛!这些恶境界真的有吗?并不是真有, 是我们所做的坏事、业障所感得的,是自己的妄心所现。只要我们 心里明白:一切都不可得!马上清醒就好了。所以,这时候行法的 人就要依照本经,呼唤亡者的名字,告诉他,教导他,让他不要害怕:"这都是你自性所显现的,都是假相。"叫他赶快醒悟,从恶境中解脱出来就行了。这就是"防护追命鬼卒法门"。就是预防、保护我们不受追命鬼卒的驱使,能从恶境界中脱离出来,不至于堕入恶道之中。

因为亡者可能在五十三天之内未能得度,变成孤魂野鬼非常痛苦。所以在西藏有个风俗,就是在亡者百天之内还要供养,或者逢亡者的生死纪念日(即亡者出生日和死亡日),或者逢年节(像汉地的清明节、七月半、十月初、大年夜等),都要供养供养亡者,给他念念经文,超度超度。就是害怕亡者没有得度,落在孤魂野鬼之行列。所以要这样做做纪念。在我们汉地也同样如此。对已经死亡的父母或六亲眷属,或其他无依无靠的孤魂野鬼,或见他人杀鸡、杀鸭、杀猪时,我们如何超度他们呢?在本经附编当中有一些方法,可参酌采用。什么情形用什么经,什么情形用什么咒,可以自己去斟酌使用。比如我们要追忆父母或亲属,可以念"大光明咒"、"听闻解脱咒","本觉大密咒"、"六道金刚咒","地藏咒"、"百字明"等等。用这些咒追忆父母和亲属最好!由此可见本经的内容非常全面。

第十一条:这一条是孙景风居士为我们解释附编中的各种真言密咒。密咒就是佛菩萨的心在禅定中所化的符号,汉语称为真言。就是摄一切法,集一切勇。念咒就等于打电报和佛菩萨相通。咒就等于是电报的密码,威力很大,念法也很简单。他举了几个例子:如"听闻解脱咒",只有五个字:"阿比甲当嘎"。这个咒我们要出声念,亡者一听到就会得到解脱。很简单!因为我们念这五个字就和念诵全部经的功德与威力一样。这就是佛菩萨力量的加被!还有另外一些咒,如"本觉大密咒",是普贤王如来的心咒。我们前

面讲过, 普贤王就是阿达尔玛佛, 在密宗里, 他是最初的一位佛, 即法身佛。这个咒只有七个字,就是"嘛嘛果林萨曼达"。"六道 金刚咒"是"啊啊下萨嘛哈",还有"寂、怒百尊海会圣众咒", 寂就是寂静部,是慈祥庄严的正法轮身;怒就是愤怒部,是愤怒可 怖的教令轮身,即明王身,百尊海会就是说有很多佛菩萨,不只是 一百位,就像西方极乐世界的莲池海会一样不可胜数!这个咒就是 本经寂静部和愤怒部曼陀罗的总持(曼陀罗就是道场),念诵一遍 就等于读诵全部经文,非常好。所以读咒的力量很大。我们说念《地 藏经》还不如念地藏咒。地藏咒一念就等于念《地藏经》的全文。 既简单扼要,又威力无穷。"能断金刚咒"就是能断金刚陀罗尼。 陀罗尼就是总持(总一切义,持一切法。就是真言、密咒)。"能 断金刚咒陀罗尼"念一遍就等于念九千万卷《金刚经》。念一卷《金 刚经》威力就很大了,念九千万卷就更不得了了。《金刚经》的威 力的确很大,我给大家讲一个事实,是一位同事讲的:有对夫妇很 要好,丈夫已经死了,就托梦给他妻子。他说: "我死后很痛苦, 你给我念念经超度超度吧!"他活在世上不需要,死了之后倒让他 妻子帮他念经超度超度。他的妻子想:我怎么能给他念经呢?我是 共产党员啊! 再说我也不懂得怎样念经。于是她的妹妹帮她想了一 个办法: 到庙里去设个牌位。我们现在庙里都设有牌位。延生牌位 是用红纸做的,要一千块钱。度亡牌位是用黄纸做的,要五百块钱。 她就为丈夫设了个度亡牌位。三天后,她又梦到她的丈夫。这两次 现身都只是看见上半身,下半身看不见。他说: "你给我设了牌位 不错,但是我很不得力。因为那里的牌位很多,念经的人又不是专 心致志的念诵。"这是真的。那些念经的师父们都是马马虎虎、敷 敷衍衍的。"还是你自己给我念吧,念三卷《金刚经》。"她回答 说: "我不会念《金刚经》呀。"他又说: "你去请一本《金刚经》, 你又认识字,就照着字念好了"。于是她和她的妹妹商量,去请了

一本《金刚经》。她每天早上,天不亮,就起来给她的丈夫念经。 她不能让人看见!因为她是共产党员,怎么能念经呢?!所以只好 在天不亮的时候,起来为丈夫念。三天之后,于梦中看见她的丈夫 就不是半身像了,而且很高兴地告诉他的妻子说:"好了,你帮我 念了《金刚经》,我已经得到超度了。"由此可见《金刚经》威力 很大,而"能断金刚陀罗尼"的威力就更不可思议了。

在密法寂静部曼陀罗方位图中有五方五佛。比如东方是不动佛, 他的咒就是"东方不动佛往生咒":西方是阿弥陀佛,他的咒就是 "阿弥陀佛往生咒"。阿弥陀佛大家都很熟悉,因为修净土的人要 往生西方极乐世界,都要念阿弥陀佛。释迦牟尼佛是我们的本师。 释迦牟尼佛的法身就是毗卢遮那佛,报身就是卢舍那佛,化身就是 释迦牟尼佛。他的咒就是"灭一切恶趣王咒",可以帮助亡者消灭 他们的罪孽, 使他们能够招生而不堕入三恶道(就是地狱、饿鬼、 畜牲这三道,每一道都有主管)。这些咒均为度亡时不可缺少之咒。 有人说,东方不是琉璃光王佛吗?是的,但要知道东方的佛很多, 仅琉璃佛就有七尊, 琉璃光王佛是其中的一尊, 就是我们平常说的 消灾延寿药师佛。所以佛有很多很多,不是一方只有一尊。就看哪 一尊佛与我们娑婆世界最有缘,我们就选哪一尊佛。所以东方我们 就选不动佛,就是金刚萨埵。在密宗里,他是最重要的佛,又叫大 日如来。这些我们以后再介绍。现在,大家只要知道,佛有恒河沙 数之多,不止是一尊。实际上一切众生本来都是佛,就是自己迷了, 把佛性遮蔽了。看到什么东西好看就想要,听到什么声音好听就想 听。迷于声色而忘记迷失了本性。所以说大家都是佛,本具如来智 慧德相。只要我们能够一切放下,知道这些色、声、香、味、触、 法都是尘劳, 都是梦幻泡影, 都是假相, 都不可得, 回光返照自己 的佛性,不跟着色、声、香、味、触、法这六尘跑,回归本来,就

成佛了! 所以说四维上下有很多很多的佛。四维就是指东南西北四 方,上下是两方,东南角、东北角、西南角、西北角是四方,加起 来总共十方。我们修行的时候,有的人不是上升而是下降,他就害 怕了: "我要下去了,要到地狱里去了!"不要怕,下方也是佛土 啊!并不是到地狱里去了。有个公案说的很清楚:一个女子在释迦 佛身边入定了。大家心里都有点惊慌、不坦然。因为在当时女出家 人被称为二僧,男出家人是大僧。女子应该是后退后退又后退,不 能在前面。所以大家都认为这个女子不应该这样做。这时,文殊菩 萨(是表智慧的,他是七佛之师)就想叫这个女子出定。他想尽办 法: 把她举到三十三天, 她不出定: 把她打下十八层地狱, 她也不 出定。释迦牟尼佛说:"你不能叫他出定,下方有个罔明菩萨能叫 她出定"。话音刚落,罔明菩萨就从下方来了。这就说明下方也有 佛菩萨。《阿弥陀经》里不是也说有六方吗! 所以不要说到下面去 就是到地狱里去了,不是这样的。其实方所本来没有,没有什么东 南西北、四维上下,就是由于我们有分别心:上去了,下来了,这 才分出方位。佛性本来就是一个大圆,什么都没有,各方都是一样。 所以超度亡者的时候,念一方佛的咒就行了。修净土宗的人念阿弥 陀佛的咒就行了。假如所有的咒我们都知道,并把这些咒都诵给亡 灵, 超度他, 使他能得一切诸佛力量的加被, 那就更不得了了。度 亡诵咒时最要紧的就是要有坚定的信念。要坚信不疑!假如你有一 点疑惑, 甚至来试法: "我念这个咒有用处吗? 恐怕没有用处吧?!" 那就坏了。你的力量就减少了。所以不能存有丝毫的疑惑。像净土 宗生西方极乐世界一样,要具备信、愿、行三个条件。这三条如鼎 之三足,缺一不可,最为重要。第一,要有信心。当我们为亡灵施 法加被他们的时候,要相信我自己就是佛,这个咒的威力一定很大, 一定能够超拔他,让他升到净土去。要绝对的相信,一点也不要疑 惑。我们在为亡者施"颇哇法"的时候也是这样。观想自己就是佛,

以我的法力将他的气从他的脚底往上推移,推到顶门上从梵穴出去。 一点也不要疑惑,不要说: "我的力量不够吧?恐怕不行吧?"那 就不好了。我们信佛信心是最重要的。所以在修法的次第中,第一 个就是十信位。但在没有真正证到本性之前,都有细微的疑惑,不 是很相信。只有真正证到本性之后才能真正相信。所以我们施法的 时候要相信,不能存有丝毫的疑惑之心。就是我们现在修法也是要 相信我决定能成佛。要有这个信心你就能成就。因为我们本来就是 佛,只因为颠倒妄想,误认外界的色相为真有实有而抓住不放,才 迷失了本性。现在我们修法就是把妄念妄心息灭,知道外界所有的 色相都是假的,都是虚幻不实的,就一定能成就。第二,有了信心 之后还要发大愿。大愿就是菩提心,就是发愿一定要成佛救度众生, 这个力量也很大。我们说有几种力量非常大:一个是法力无边;一 个是业力无边,就是我们所造业的力量很大,六道轮回就是由于业 力的牵引使我们不能解脱; 再一个就是愿力无边, 真正发了大愿力 量是非常之大。修密宗、禅宗、净土宗都要发大愿。禅宗就因为愿 力加持之故,这一生纵然没有开悟,下一轮再来就能开悟,愿力加 持他就能不失人身,就能在出生之后一闻千悟,上上升进。禅宗人 在真正明心见性之后,纵然习气未了,思惑未断,顶多七升天上, 七返人间生死也就了了。所以净土宗人不要再说禅宗不好了。我们 只要有愿力就能和佛菩萨的力量打成一片, 感应相通。你感诸佛, 诸佛应你。同样的道理,你感亡者的识神,亡者的识神也要应你。 换句话说,就是亡者的识神被你的力量摄住了,就要听从你的教导, 就能证成报身佛。第三,发大愿之后就要具体去做了,这就是行持。 就是要真正做到断惑证真,才能圆证佛果。如果只发愿不好好的修 行,那等于发空愿。即使是超度亡者也要认认真真,一丝不苟地行 法才行。所以信、愿、行这三个修行必备的条件对我们超度亡者也 同样重要。

所以,我们念上述这些咒,只要能信心不渝,就能够与亡者感应相通。亡者得到咒力的加持就能够解脱。一切业障都拘不住他。他可以不受业障的牵缠而证得报身佛。因此我们在度亡灵加被他们的时候,要念附编里的每个咒。这些咒,字都不长,但威力很大,它们所具有的功德在本经附编里讲了很多,这里就不再一一讲述了。

第十二条:曾有人问:"密法是秘密灌顶传授,不能公开宣讲。现在我们公开讲这个法是不是违背了密宗的规矩呢?"的确,密法必须经秘密灌顶才能传授,这是因为:第一,密法非器莫传。就是说传密法要看被传人的根器是不是相当。如果这个人的根器不相当,即使传了他密法也没有用处,因为他修不上去。第二,密法匪人莫传。就是要看被传人是否真正正直,真正善良。因为密法有很多种:有启用的法,有证体的法等等。尤其是启用的法,假如传了匪人,就是心地不正的人,他会滥用这些法去做坏事,去害人。对于真正正直善良的人才可以传给他密法。不然传了匪人之后,他用密法去害人就是你传法人(师父)的罪过。鉴于此,密法不能瞎传,要求秘密传授。就像我们的心中心法、红教里的大圆满法等都是秘密传授的,虽然如此,但我们度生的心却是平等无二的。

而这部《中有教授听闻解脱密法》是救度亡灵用的,是在人死的时候对亡者做最后一次救度,不是什么启用的法,也不会对别人产生危害。因此本法不同于其它密法,可以公开流通,广为宣传,广为详说,不必秘密的只对一个人讲。即就是有很多人在房间里,也可以为亡灵高声朗诵。让大家都听到,在八识田里种个种子,结个善缘: "噢,密法里还有这个救度法呢!"这样大家都能知道这个法,都能脱离生死轮回,这多好啊!因此,要详详细细地对大家说,要把经文的意思都解释出来。当我们为垂死之人念诵经文时,因为有佛菩萨的加持,不必拘泥行法的人是不是修过密法,是不是

有道行,是不是有法力。只要他能够了解经文中句子的意思,口齿伶俐就行了。如果对经文糊里糊涂的就不行,糊里糊涂是要出错误的。另外口齿不伶俐的人读诵也不行,因为说话说得不清楚,亡者不容易明白,万一听错就把亡者害了。所以这两点大家一定要多加注意。

其实, 佛法中所说的"密"者, 就是指我们佛性这个秘密宝藏。 即所谓: "我有一宝,秘在形山"。就是说我们有一个大宝贝,秘 密的藏在我们这个有形的、以四大为体的色壳子里面。我们修法就 是要把他打开,把他找出来,但必须用功修行才行。现在的人,根 器很浅, 业障很重, 都不肯好好用功, 都是敷敷衍衍的。我听到很 多人说: "我一面念佛持咒,一面思想还乱动。想这个想那个,叫 他不要想了,但就是息不下来。"为什么息不下来呢?就是因为我 们在白天的日常动用中太执着。不知道这些都是幻想,都是假的, 追逐不舍、不肯放。所以坐下来的时候思想妄念就一刻也不停。假 如白天我们真能做到时时处处用心观照,知道一切色、声、香、味、 触、法都是幻影,都不可得,不理睬它,随缘应用,那么坐下来妄 念就一定很少。所以只要我们真肯放,没有一个不成功。因为我们 本来是佛嘛!"放下屠刀,立地成佛"这句话一点也不错。人就是 不肯放,都在那儿计算利害得失:我怎么样可以发财,怎么样可以 升官,怎么样才能享受得好。这样白天乱动,坐下来的时候妄念能 不来吗?!睡着的时候能不做梦吗?!都是乱梦颠倒,这样不行! 所以还是要现在用功,万一用功不得当,最后还有这么一个救度方 法。中有时期得度是最容易的,因为色壳子已经没有了。灵识一出 来聪明伶俐的很,他一听到指示,和本性光明合上去就成道了。我 说这话并不是鼓励你们现在不用功。不是说现在不用功不要紧,将 来我还有这个法可以最后得度。我们现在越用功越好。因为现在功

夫真做好了, 在死位中有时期就得度了, 不需要等到法性中有时期 了。我们一断气从色壳子里出来就超脱了,不需要别人给我们照这 个经文来念诵就能得度。这样多好呢?! 所以还是现在用功好。现 在不肯放,将来到中有的时候还是要放,到中有的时候,你恋着家 庭不放行吗?还能超脱吗?所以古来大德都说:"要生西方一定要 舍得离开这个娑婆世界,否则,犹如抱桩摇橹。""抱桩摇橹"就 是把船的缆绳扣在岸边的木头桩子上, 然后去船上摇橹。这样船能 走吗?假如你想生西方极乐世界,还恋着家庭,舍不得离开,就犹 如抱桩摇橹一样, 徒废心力。所以要放, 不放到死时也得放, 与其 那个时候放还不如现在放。因为根本就得不到呀!本身都没有还有 身外之物吗?还有妻子儿女、金银财宝吗?大家都是念念不忘,不 知这些都是妄想, 都是在做梦, 不肯觉悟。可见这个情见很难觉破。 所以菩萨叫"觉有情",就是要把这个情见觉破、除尽!所以释迦 牟尼佛就做了个榜样给我们看。他是王子,可以做国王,有妻子儿 子,但他照样出家,离开他们。而我们有很多人像钻头蜜蜂一样, 想高高在上做皇帝, 做总统, 大权在握, 要啥有啥。这样是要造业 的。我们的妻子儿女与我们只不过是一场因缘和合。什么因缘呢? 就是债务的因缘。不是你欠他,就是他欠你。子孙对你孝顺就是他 欠你,子孙对你不孝顺就是你欠他。都是一场债务的缘牵缠在一起。 人就是迷而不觉,只要大家真能够醒悟,一切放下,没有一个人不 成道。所以说来说去我们在中阴阶段还是要不迷才行。后面的经文 也是这样要求我们的:不要恋着家庭儿女,一切都不可得,更不要 恋着身体了。这个身体是个大祸根! 大包袱! 你背着它就是业障的 根源。人之痛苦、人之所患就是因为这个身体。假如没有这个身体 就好了。所以我们现在就要明白这个道理,不要再认取色身。禅宗 有一个偈子说得很好: "应以空寂为体,不要认取色身;应以灵知 为心,不要认取妄念"。空寂为体就是说:像虚空寂灭不动,没有

东西,这才是你真正的本体。色身是假的,不要认取色身。灵知为心就是说:了了分明而不着相,把妄念息下来。妄念就是分别不停,执着不放。所以本经就教导我们:要一切放下认取光明。这样就解脱了。

第十三条: 上一条说只要口齿伶俐, 对本文能解释清楚的人就 可以行法。在这里又着重强调密宗首重师承,这是讲一步的说法。 的确密宗最重要的是师父的传授,即师承。所以超度亡灵的时候, 应该很有礼貌殷重亲切的去请(不是马马虎虎、轻轻浮浮的),"曾 得此法的金刚阿阇黎上师来传授本法,方为合法。"阿阇黎就是金 刚上师。金刚者表示不坏,是正法之智慧。所以请金刚上师来传授 此法最好。"方为合法"这四个字用的有些太固定,不大恰当,应 该是: "比较合法"要好些。假如没有这个因缘、没有金刚上师怎 么办呢?就要恭恭敬敬、挚挚诚诚地观想我就是莲华生大士,我来 为亡者讲这部经、超度他。所以密宗注重观想。修什么法就观想自 己是哪位本尊。本法是莲华生大十传的,就观想自己就是莲华生大 士就行了,这点不能疑惑。不要说: "我是凡夫,哪能是莲华生大 士呢?"不可以这样想。现在我为亡者传法度他,我自己就是莲华 生大士,一点都不要疑惑。就像我们放生一样:买鱼、螺丝、乌龟 等等,放生超度它们时,就要观想自己就是佛。所以不要疑惑,要 观想自己就是莲华生大士。如果你对莲华生大士不熟悉, 那就观想 自己是观世音菩萨。这是对我们汉地人讲的。因为汉地最重视观世 音菩萨,你们看家家都供观世音菩萨,因为观世音菩萨与我们娑婆 世界的众生最有缘。佛临圆寂时嘱咐观世音菩萨: "你和娑婆世界 最有缘。我圆寂后,你来照顾娑婆世界的众生,保护他们。使他们 都能离苦得乐,遇难呈祥"。还不只嘱咐观世音菩萨一人,还嘱咐 地藏王菩萨: "你对这个世界的众生也有缘,你要对娑婆世界的众

生普施救度。"所以地藏王菩萨要在地狱里广度众生。假如你不能 观想自己是莲华生大士,就观想自己是观世音菩萨,也就是观自在 菩萨。为什么又叫观自在菩萨呢?因为观世音是这位菩萨的因地法 名。这位菩萨在修法的时候是由耳根圆通入手的,就是通过听世界 的音声而成道的,所以叫观世音。这种方法就是观照自己听到声音 的是谁?问自己:是谁听到声音的呢?她那时是在海岛上修法。海 水有时涨潮有时落潮。涨潮的时候,海水"哗哗哗哗…"的响, 她听见了。就问自己: "听见声音的是谁呢?"潮落了,风平浪静, 没有声音了。她又问自己: "听不到声音的又是谁?"于是,她悟 道了:声音是声尘,声尘是有生有灭的。海水涨潮的时候,"哗哗 哗哗"的响有声音。海水落潮的时候,风平浪静,没有声音。所以 海水的声音是有生灭的,但我们的闻性没有生灭!就是能听到声音 的性能,即功能是没有生灭的。听不到声,不是还听到了一个"没 有声音"吗!不是没有听到。我们一般人认为听不到声音就是没有 听到。实际上你虽然听不到声音,但你的能闻之性还在。所以观世 音菩萨是因地为名,观自在菩萨是观世音菩萨成道后的名字,也是 用功的一种法门。就是时时观照,以法性为自己,而不是以妄念颠 倒的色身为自己。所以禅宗就问:念佛是谁?念佛不是我们的色身。 这个色身不能念佛,因为一口气不来了色身还没有坏,怎么不能念 佛呢? 其实能念者是我们的性能、功能,就是佛性,观照我们的佛 性,无在无不在,处处都在。不是说在某一处,不在某一处,这就 叫观自在。观世音菩萨成道了,就得大自在了。我们离苦得乐、得 大自在也叫得自在。所以观自在菩萨是果地法名。她大悲心痛切, 看我们一切众生都像她的子女一样。而我们这些娑婆世界的众生却 私心重重,只认自己的子女,人家的子女就不睬了。自己的子女, 哎哟不得了,一点也不能碰。人家的子女,打死他也不关我的事。 而观世音菩萨不是这样,她悲心痛切,时时刻刻的照顾我们。所以 生西方极乐世界的净土宗人,也不能离开观世音菩萨,也要念观自 在菩萨,念"六字大明咒",时时得观世音菩萨的保护。所以要观 想你自己就是观自在菩萨。如果自己不敢承当自己就是观自在菩萨 (或莲华生大士),那么就观想观自在菩萨(或莲华生大士)是你 的上师, 在你的头顶上或者面前空中。在度亡的时候, 你就是跟着 观世音菩萨在念诵经文,有观世音菩萨的佛力加持,你的疑虑就解 除了,就可以大胆放心地念诵了。实际上,我们不应该有疑虑,要 认定自己就是观世音菩萨。尤其是在中阴阶段,要能够认取光明就 是我自己,与之合上去就成报身佛了。如果不敢承当就差一点了, 那就认为这个光是佛放的光,是接引我们的,这样我们就跟着去到 西方极乐世界了,还不能证成报身佛。所以一个人的成就要看你的 胆识,要看你的心量!胆识大、魄力大、心量广阔就能成大器。如 果你胆识小,心量狭窄,那你就不行。所以根器非常有关系。不敢 承当你就是观世音菩萨,那就观想观世音菩萨在你顶上或者面前空 中, 你是跟着她念的, 这样也可以得到加被。孙景风居士也是苦心 孤诣,他把我们众生大大小小的心量都考虑到了。这样做使存者(就 是为亡者说法的人)和亡者(就是死亡的人)还有在一起听到此法 的其他人都能得到利益。当然, 在以后遇到因缘, 还是应该请个金 刚上师补传一下。因为密宗的规矩是这样的。

这个法完全出自于莲华生大士的大悲心,因为他要超度亡者,希望死亡的人能脱离苦海,脱离六道轮回而达到彼岸,所以我们不能利用本法来赚钱。这一点大家要注意。现在有很多人做这些事是为了赚钞票。比如有很多人并没有出家就跟着去做佛事,为亡者念经赚钱。这些人真是不得了啊!不是我吓唬你们。不要为了一时的利益而造下地狱的因。不可以这样做!我们超度亡灵应该像莲华生大士一样是出自慈悲心,而不是为了赚钱。

莲华生大士、观世音大士都是这个法的主人。因为莲华生大士 就是阿弥陀佛、释迦牟尼佛、观世音菩萨三位之体合而成就的,所 以莲华生大士就是观世音菩萨。他和观世音菩萨一样也是不离开我 们。但是我们汉地人对莲华生大士很陌生。像莲华生大士的本尊咒 大家都不知道念,就是:"嗡啊吽别渣古鲁贝嘛悉地吽"。西藏人 念熟了就成了:"嗡贝玛别渣吽"。我们常常念,莲华生大士就时 时现在我们面前,时时在救度我们。使我们能离苦得乐,往生他的 国土。他与其他佛一样也有国土,即佛土。在我们此地,说到大悲 观世音菩萨的灵感,大家都很相信。正如《观世音菩萨普门品》中 所说: 你有什么灾难, 只要念观世音菩萨就能解脱。观世音菩萨"无 时无刹,恒能寻声应念而至。"时就是时间,刹就是空间,恒能就 是一直能,经常能做到,不是今天能明天不能,刚才能现在不能。 所以这句话就是说:无论什么时间,无论什么地方,只要我们念观 世音菩萨, 观世音菩萨就能现身, 就能寻声应苦。她就能够闻众生 之苦, 观世人痛苦的音声来救度世人。你在那儿念: 观世音菩萨、 观世音菩萨……。她就听到了,就能够应念而至。你想她,她就能 够在你面前显现。有本书叫《观音灵感录》,记载的事都是很灵验。 的。有的人去做试验,那就不好了。《观世音菩萨普门品》中不是 说: "入火不焚,入水不溺"吗,有人就来试试看:把蜡烛点起来, 念:南无大慈大悲观世音菩萨……。然后把手放到火上烧。"哎哟! 痛死了。不是入火不焚吗?怎么还烧得痛呢?"哎!不是诚心诚意, 而是在考验观世音菩萨那就不好了。对于经文我们不能依文解义, 要讲活,不能讲死了。"入火不焚"有很多意思,这个火在这是指 烦恼火。我们心里乱,就是火烧功德林。当你起烦恼烈火时,就念 观世音菩萨,就知道一切都是空的,烦恼也就消失了。这不就是入 火不焚吗?! 所以我们讲法不能完全照字面意思解释。"入水不溺" 中的水是指什么呢?是指爱水。你看要好的人分别了,就要流眼泪。

把你喜欢吃的东西放在你面前,口水就流出来了。所以这个"水" 是指爱水。倘若在这些时候,你念观世音菩萨,知道一切都是虚无 缥缈的假相、幻想,就像空中的花,水中的月亮一样不可得,这样 爱水就没有了。这不是入水不溺吗?! 所以经典讲活了都能通,照 句子讲死了就不好。所以大慈大悲观世音菩萨是无所不在,时时刻 刻都能现身。我们真正苦难的时候念观世音菩萨,就能得到解脱。

第十四条:按照我们国家过去的风俗:人死后前三天都放在床 上不入殓。三天后就放在棺材里摆一摆,这时候棺材盖子不盖,钉 子也不钉,这就叫小殓。七天后就把棺材的盖子盖起来,钉子钉好, 这就叫大殓。所以从前的风俗就是三天小殓, 七天大殓, 但现在做 不到了。现在在医院里,气还没有断透就说: "不行了,不行了, 马上送到太平间里去。"所以现在死在家里还比较好一点。但在家 里也要看时间因缘。假如是夏天,天气很炎热,也放不到三天,这 时就可以在殡仪馆的冷藏库中放一放。孙景风居士猜测我国的这种 风俗大概也是因为在三、四天之内,死者的识神还没有完全离开尸 体,还处在迷闷阶段。禅定功夫越好的人走得越慢。功夫越差的人 走得越快。但在这前三天半到四天之间绝对不能烧。假如这个时候 送到殡仪馆一烧,那就糟糕了。因为三、四天之内他的识神还没有 完全离开,还可能假死,有可能又活转过来。这种情况的确是有! 我在黄崖讲经的时候,有一个人告诉我说: "从前我一点也不相信 六道轮回。现在我真的深信不疑了"。我问:"那是什么原因呢?" 他说: "我生病住院的时候,遇到一件事情。当时我的病并不重。 那些病友在打牌, 我没有事就在旁边看。这时我看见空中有个女子 向我一招手,我就跟着走了。那时候我的身体也没有知觉,就飘啊 飘,来到一个地方。有一扇大铁门,门上钉了很多钉子,上面写着 '冥界'两个大字。这个女子关照我说: '你在门口等着我,不能

进来,我去叫一个人来'。说完她就进去了。我等啊等啊,等了很 长时间她还不出来。我就跑进去了,看见里面阴森森的,一间间的 房子。咦,我看见我的一位朋友。这个朋友说: '是我请你来的, 因为有桩事情要托付你:我的母亲为我离开了她,哭得不得了。一 只眼睛哭瞎了,另一只眼睛快要瞎了。所以我请你来帮我传个消息, 告诉她我在这里很好,叫她不要再悲伤。再一个就是我母亲在家没 有人照顾。你是我的好朋友,我想托你照顾我的母亲。你肯答应 吗?''答应!答应!'我说。'好!那我赶快把你送出去,呆在 这里不好'。于是他把我送出来,我又飘啊飘,到了医院。'扑通' 一声我又落下来了。这时我看见那些医生正在给我输氧气, 打强心 针。他们说: '唉!好了好了,活过来了'。我问: '怎么回事?' 他们说: '哎呀!你刚才都死掉了'。有一个打牌的人说: '刚才, 扑通一声, 你的身体就扑到我的身上。我看到你的气脉都没有 了'"。他的识神走出去了,色身就扑到打牌人的身上。大家看到 他没有气了,就赶快去喊医生来抢救。他说: "我还不知道会有这 种事情,没想到是真的!因为我当时已经死过去了,他们就打电报 把我母亲喊来了。我告诉我母亲发生的事情,并问: '我们隔壁某 某人的儿子是不是死了?她是不是为此哭瞎了一只眼睛,另一只眼 睛也快瞎了。'我母亲说:'就是'。以后我就照他的要求供养他 的妈妈。碰到这件事情我才相信真有六道轮回"。这个人所讲述的 就是假死。他的魂被这个女子一招就跟着飘出去了,并没有真死。 因此三、四天之内色身可能是假死,还有可能活转过来。

佛的制度是出家人死后不放入棺材,而是坐缸火化。大家都见过吧:一个火化缸,外面贴好火化者的名字。因为要烧火,所以缸底下有一个洞。要死的人盘在里面坐好,下面堆上木材,浇上油,放上供香,然后再点火烧起来火化。因为有供香,所以烧起来有香

味。但这要经过二十一天之后才举行,不是当下就烧。如果三、四 天没过就烧,他的识神还没有走。你要烧他,他会痛苦死了,所以 不能这么快就烧。因为依照本经的开示, 人死了之后外气虽断(就 是指鼻子的呼吸断了),内息未绝(就是指胎息还有)。我们做功 夫也是这样, 功夫做得好入定了, 呼吸就没有了。但胎息还是有, 还在下丹田里转动,第八识还没有走。第八识又叫"暖寿识",如 果摸摸身上还有热气,那就是还没有死。入灭尽定的人,他的第八 识就没有走。他身上都冷了,但心口还没冷。第八识还在心包络里 面,内息(胎息)还在。做功夫的人证到胎息并没有见性。因为这 个身体还没有化空。要完全化空了,连虚空也不存在了,唯有绝对 真心现前,那才是见性!所以做到胎息只是禅定功夫很好,但并不 是见性。胎息也称识闷绝位。就是识神闷到里面,没有脱开这个色 身,就像被别人打昏了,或者生病休克了一样。休克也是不呼吸了, 世俗上称为昏厥。通常人死后这段时间有三天半至四天, 修行有定 力的人可以维持四至七天。七天之后识神才能完全离开,不再闷在 身体里面了。所以人死后不能马上就烧。送到殡仪馆后,最好给他 用防腐剂或放在冷藏库中保存几天。马上烧很不好。

现在全国各地都举行火葬,这个方法很好,很清爽。从前我们都是要买棺材,买坟地土葬,很浪费!有些人还很讲究,要什么兰板棺材、硬木棺材,还要很多的陪葬,真是不得了!现在挖古墓挖出很多的宝贝供人展览,对死者有什么意义呢?!所以还是火葬好,付之一炬烧光算数。人死了,家里本来就有很多事情,还要出殡,这样很麻烦。以前都是大出丧,我记得上海那个时候出丧,不知道要多少人,就像出兵一样,真是不得了!现在火葬这个办法很好,优点很多。可以节省财力、物力和时间,省下的土地还可以种庄稼。从前坟墓造得很考究,像一个大花园,真是浪费。佛的办法就是要

节省,都烧掉。但佛制不是马上烧,而是坐在佛龛里或者坐在火化缸里,后来是在一个木头龛里坐几天。如果是有功夫的人,可能过很长时间身体都不腐化。像九华山百岁宫无瑕禅师的应化身,就是一直不坏。我记得从前常州天宁寺的冶开和尚,在清朝是翰林出家,他的功夫也很好。他临圆寂时就预先关照他的徒弟: "三天之后你们开缸看看,假使我的色身不坏,那就可以装金。如果色身腐化就火化好了。还有这串佛珠是×××的,你们帮我还给他"。他安排好后就自己走到火化缸里,盘脚坐好。念佛僧众围绕他的火化缸给他念: "本师释迦牟尼佛"。因为他是禅宗不是净土宗。三天之后打开缸一看,身上有黑斑了,表明身体已经开始腐烂。于是,大家就把冶开和尚的肉体烧掉了。

孙景风居士再三苦心关照: "惟为死者安全起见,决不可朝死而夕即焚"。人死之后识神还没有走,把他烧了,他痛苦的不得了。这一痛苦就把他害了,嗔心一起就投到毒蛇猛虎异类道里去了,不能再生西方。非但他的肉身痛苦,害得他的法身也不能成就。所以为了安全起见,绝对不能早上死晚上就去焚烧火化。应该送到殡仪馆冷气间里放几天,不要马上去烧。至少三天之后,我们再在殡仪馆里开追悼会火化。如果殡仪馆里没有冷气设备,暂且买个薄皮棺材,不要考究。因为薄皮棺材比较省钱,将来要烧的吗,买厚棺材有什么用处呢? 所以买个薄皮棺材暂且收殓起来,经过七天之后再烧。或者依照回教的办法。回教的办法很好,把死者刷洗清爽之后,用白布从头到脚统统缠起来,以盒盛之。回教徒的棺材就是个盒子,用很薄的板钉成,下面一抽,底就掉了,所以叫脱底棺材,很小很轻。临葬时将盒底抽出去入土,就像你们搓麻将的盒子一样,一抽就脱开了。不像我们民间的棺材做得很厚很笨拙。回教徒的棺材都是到清真寺去租。租用一下,用过之后再还给清真寺,也不埋掉。

不过我知道,若不是回教徒,你到清真寺,人家不租给你。收殓起来摆过七天以后,识神已经走掉了,这时再烧。这样死者既得安宁,活人也可以节省财力物力。事情少了,麻烦少了,家属也可以轻快些,不妨碍工作了。这一段话是孙景风居士附加上去的,就是希望大家注意不要朝死而夕焚。要摆过一个礼拜,最少要摆过三、四天再烧。

以上就是"卷头语",下面开始讲正文。

## 第二部分 正文

#### 中有教授听闻解脱密法 (藏名巴多脱卓)

西藏密教初祖莲华生大士心传宝典 取库藏者持明羯磨大师自黄金河畔堪波达山请出流通 诺门金刚乘弟子寿固金刚孙景风敬译

本经由密宗红教初祖莲华生大士所著。由于时间因缘不成熟, 他将本经写好后,藏在山洞里面,并没有马上流传。后来他又化身 成持明羯磨洲大师,到藏经的地方(即黄金河畔堪波达山),把经 文取出来流通。现在由金刚乘弟子孙景风居士翻译完成。

## 正编上卷 死位中有与法性中有

皈做偈

法身阿弥多婆无量光 报身莲华寂静忿怒尊 化身莲华生师众生怙 三身上师尊前我敬礼

死位中有就是人刚刚断气后的三天半到四天之内,这段时间中 有身处于迷闷阶段,还没有脱离肉身。到第五天中阴身从身体里出 来,就清醒了,这时就到了法性中有时期,为期十四天。

"皈敬"就是皈敬求加之意。皈者,皈依也(皈即归家,依即依靠);敬者,敬礼也。求加就是请求加被。皈敬偈就是依靠我们的法祖莲华生大士,向他敬礼,请求他的加被。阿弥多婆无量光就是说阿弥陀佛具有无量光、无量寿。他具足一切,法力无边,光明不可限量。这就表示我们的法身(即佛性),它是诸法的根本。"莲华"就是指莲华身。"寂静"尊就是正法轮身,妙相庄严,有三十二相,八十种好。"忿怒"尊就是教令轮身,即明王身,是专门怖魔的。所以在这里"莲华""寂静""忿怒"尊都是指我们尊贵无比的佛菩萨,代表我们的报身。"化身'莲华生师'众生怙"就是说莲华生大师是由释迦牟尼佛、阿弥陀佛、观世音菩萨合起来化生的,所以叫化身"莲华生师"。众生怙就是指佛菩萨是广大众生的依靠和保护者。所以这段"皈敬偈"就是说我们要在具足法、报、化三身的上师面前,恭恭敬敬地再三顶礼,诚心诚意地祈求佛菩萨的加持。

诸中根瑜伽士,中有解脱方便,即此"听闻解脱密法"。凡义 有三:即前导、正述、结归三分。

文中为什么说诸中根瑜伽士,而不说上根瑜伽士呢?因为上根人修法修得好,他们在未死之前已经证到自己的佛性,不必等到中阴境界现前即可解脱。所以本密法是诸中根人最方便的解脱法门。瑜伽士就是指修法修的相应的人。中根瑜伽士生前未证法身,活的时候不能了生死,但死后中有时期听到本法的教导就可以得到解脱。这本《中有教授听闻解脱密法》共分三个部分,即前导、正述和结归。前导就是在为亡者说法之前的导引。正述就是本经的正宗分,就是告诉我们一步一步的如何解脱。结归就是最后的归纳与总结。就像我们讲经一样也有:序分、正宗分、流通分。前导就相当于序分,正述就相当于正宗分,结归就相当于流通分。

#### 【初】前导

此中敷陈"中有教授听闻解脱密法",在密乘中,修法行者, 分为上、中、下三根,诸上根人,依"引导次第"(引导次第者, 谓行者初由显教入手,俟有相当修持,通达空性以后,次入密教坛 城灌顶,授以大法,由"生起""圆满"二次第循序进修,追命终 时,即仗引导次第而得解脱)。最初入手修持,即仗"引导",定 得解脱,若或未能解脱,则于"死位中有"(命尽时谓之死位中有) 时,不必修颇哇法(迁识往生法名颇哇法),迳修成佛。

敷就是铺出来,陈是陈述。前导讲述了在《中有教授听闻解脱密法》中,上根人、中根人以及下根人如何解脱。上根人能够解脱的法,中根人就不能解脱,下根人则更不能解脱。所以上、中、下三根人的解脱方法都不一样。

译者在括号里将密法的修行次第作了解释。就是说修密宗的人开始修行的时候都要由显教入手,假如不懂得显教的教理,就不能修密法!因为教理是通理,密法是事行。就像读书,先要明理,明理之后才能具体去做。净土宗同样也是先要懂得教理,然后再念佛一一这就是修持。如果一点道理都不不懂,怎么去做呢?所以修行先要由显教入手。研究教理达到一定的程度,最好能够通达空性以后再入密教。通达空性就是指明白了色就是空,空就是色,不再把空当成是顽空、断灭空或析法真空、或体法真空等等,而是理解了妙有真空,真空妙有的道理(此段可参见本文"翻译缘起(二)")。但如果对显教没有相当修持的人是不容易通达空性的。所以应该通达空性以后,再来实修密法。密法是通过持咒、结印等方法来修持,比显教多了一个方便加持——即佛菩萨的加持力。关于咒,我们前

面讲过了,是佛菩萨的心在禅定中所化的符号。我们念密咒就等于 和佛菩萨通电报,咒就是密电码,印就像天线一样。我们通过结印、 持咒就能把自己本身的能量和宇宙间的能量接通,也就是和佛菩萨 的能量接通。这样佛菩萨就会加持我们。显教就完全靠自力, 比如 参禅就没有佛菩萨的加持力。所以密宗有这样的方便法, 比较省力, 也比较容易成就。进入密教须经"坛城灌顶,授以大法"。坛城就 是道场,就是设个道场来为受法者灌顶。灌顶是个仪式。因为佛教 是在印度创立的。当时印度王子继位(就是要做国王了),就要请 个大臣来为他举行仪式,这个仪式就是灌顶。所以为了尊重之故, 传授密法时也依照这个习惯举行灌顶仪式。每个法的灌顶都不同, 因为用的咒语不同。灌顶授法之后,再由"生起""圆满"二次第 循序渐修。"生起"者就是从无到有,修有相的观想法。最初步的 观想法是观想本尊、坛场等等。比如修"嗡、阿、吽"就是观想红 光、白光、兰光分别从本尊顶上、喉结、心里放出来, 收到我们的 心中。再把我们所有的习气、污秽都消光、除尽。这就是从无生有, 是生起次第中的一个方法。圆满次第就是把从无观想出来的有再化 空,光也不可得,就像我们整日在空气当中不觉得有空气一样,要 归无所得。所以《心经》中讲:"以无所得故,依般若波罗密多, 得阿耨多罗三藐三菩提"。无所得是真得,有所得就不对了。所以 圆满次第到最后就是归无所得。

修习密法应按次第循序渐进,不可跨越。现在有些人初步的还没有修好,就要修下一步的。比如修大圆满法,大圆满法分彻却、脱嘎两部分。有些人连彻却还没有修好,就修脱嗄了。这怎么能成就呢?!彻却没修好,心还在动,心动就像我们照镜子时镜子在摇动,这样照的像就不清楚了。所以先要把初步的修好。修好后你的心就像静止不动的镜子一样,照的影像就逼真现前了。有的人还没

有修过彻却,也不知道修成彻却是什么境界,就修脱嘎了。这不是胡来吗?!所以不得师承胡来是不行的。

我们修法,不管是净土宗、禅宗还是密宗修到一定程度都是一样的,都能证到自己的光明,都能明心见性(修到这种程度的人就是上根人)。我们平时修法用功,快打开本来见性时,呼吸是要断的。一般人到这时都很心慌:"哎呀,我怎么要断气了,要死了!"一害怕就退回来了,很可惜!所以到这时千万不要害怕,要证见本性,要脱开这个色壳子,气是要断的,这就叫"虚空粉碎,大地平沉"。上根人已经证到这个地步,到死的时候就不害怕了,因为他已经"死"过,已经熟悉了,就能安安稳稳的解脱了。所以上根人就不需要中阴救度法,也不需要颇哇法了,即使他到死的时候有点迷闷,只要依照"引导次第"也可以解脱。引导就是告诉他:你现在已经放光,与光明合上去就能解脱。他一听到就会马上醒悟:"哦!我的光明显现了"。他就成就了。所以在世的时候用功最为重要!

诸中根瑜伽士,临命终时,由此密法,决定解脱,又若未能解脱,则于法性中有(命尽后,经过三日半或四日期间,即为法性中有。)起现时解脱,故此听闻解脱密法,必须殷重修持为要。

中根人即使活的时候没有证到本性,也不要紧。依靠这本"中阴救度法"也决定能得到解脱。因为这个法很殊胜,它能够一遍一遍地提醒我们:现在是什么阶段,放什么光,是什么佛来接引你,什么菩萨来护持你……。使我们在中有时期(即死位中有、法性中有、轮回中有)得到解脱。所以借助本密法,即便是下下根人也不害怕了。中根瑜伽士中的"瑜伽"就是指相应。就是我们修的法要和我们的心相应;凡夫的心要和佛的心完全相应。上和佛的心相应,下和众生的心相应。所以在我们修法时要专心致志、毕恭毕敬,非

常的虔诚,才能把妄念打断,才能和法相应。比如修净土宗的人念佛,也要念得相应才行。光是嘴上念念佛号,心里还在乱动,那就不是相应。念佛要做到"心念耳闻",持咒也是一样,要把咒音听得清清爽爽,心佛道交,打成一片,这才是相应。中根人在临命终时,假如在死位中有这三天半到四天之内没有得到解脱(死位中有有两次放光,假如这时候你业障重,经过很多次的提示,还没有醒悟,没有解脱),那也不要紧,还可以在法性中有(就是死后第五天到第十八天之间)光明显现时得到解脱。因为那时还有佛多次放光来接引,还有菩萨来护持我们,所以到法性中时期仍然可以得到解脱,但要求我们对本法要虔诚,要恭敬,不要轻看。应时时刻刻拳拳在心,不要忘记。

#### 一、颇哇法

初、瑜伽人、于诸死相(凡人在未死以前,先现死相。请参"卷头语"——"度亡时期注意事项之(四)")。当依观察死相自解脱法,善为观察。迨死相特征全现时,当施颇哇法,如教回忆,自行解脱。

在卷头语中我们已经讲过了,不论是谁在未断气之前都先要现死相。就是身体重了,呼吸急促了,舌头大了等等的现象现前(可参见本文"卷头语"度亡时期注意事项之(四))。在度亡的时候我们要注意仔细观察死者,对于生前曾经修过颇哇法的人,在他死相现前时就要教导他:"这个时候你不要心慌,不要痛苦,不要舍不得离开你的家庭。生老病死是人之常情。有生必有死,每个人都会死,这是辩证法。所以要镇定,不要悲哀,心不能散乱。现在到了关键时刻,千钧一发,你曾修过颇哇法,现在要注意观想用'嘿

一一'把明点提起来,升到头顶上,再观想把阿弥陀佛或观世音菩萨的脚拿开,然后'啪——'明点就出去了,就到了阿弥陀佛或观世音菩萨的心中。你就可以生到西方极乐世界去了。"假如亡者生前没有修过"颇哇法",那么在他死相现前时,就要由度亡的人来帮他修。到时还是用观想法,度亡的人把气集中到手上,然后把气从他的脚底往上推,推到心脏,再推到喉咙,再推到头顶。一边推一边观想,最后"啪——"观想他的识神从头顶出去了。这个方法很有用。人到最后这一关非常重要,所以大家为帮助死者可以用这个办法。

若已证迁转(即神识已经因修颇哇迁往净土),则不需修此听闻解脱密法。若或未证,则当于亡者尸旁高声朗诵此法。若无尸在(详见附注一),则坐于亡者床榻或其住处而行此法。

怎么能知道亡者的识神已经迁到西方去了呢?有个办法:就是测量亡者的体温。看他是不是脚底先凉,然后腿上再凉,肚皮再凉,心口再凉,到最后头上还是温温的,那就证明他的识神已经从头顶出去了,这就叫顶圣,就是升到佛的净土去了。但是摸的时候要轻轻地试,不能戳得太重。也不能左一次,右一次的戳。因为人到最后要断气的时候很痛苦,你若碰他,他心里很窝火。从前有个国王,也是修佛法的。到最后要走的时候,让别人给他扇扇子赶苍蝇。不小心,"啪"一下子扇子打到了他的头上。这下坏了,国王一发火变成了蟒蛇,西方就升不上去了。所以不要左一次,右一次地去量他的体温,这一点大家要注意!假如亡者的识神经过修"颇哇法"已升到净土去了,就不需要再修《中有教授听闻解脱密法》了。下面的经文、咒语也不必再念了。假如亡者的识神没有从顶上出来,就证明他没有到西方去。那就要在亡者的旁边为他高声朗诵本密法。假如亡者的房间里有很多人,最好由一个人领诵,其余的人跟着念,

声音不要太嘈杂。

#### 【附注一】

按: 亡者如在远方,亦可函索其生前相片或其贴身衣服一角,或取亡者生前用物,并列于前,呼亡者名,则亡者亦可应呼而至。

"附注一"告诉我们:如果亡者不是死在家里,而是死在外地,即"无尸在",这也不要紧。可以取他的照片,或者取他贴身衣服的一角(剪下一只角就可以了),或者取亡者生前用过的东西,摆在他的牌位面前,喊他的名字。他叫张三,就喊:"张三,请你来受供,我给你讲法,可以帮你解脱"。就这样和他讲,亡者即可应呼而至。因为死的人识神一出来,就脱离了躯壳,没有了障碍,所以就有神通(当然不像佛那样神通具足,没有漏尽通),哪怕远隔千里万里,他也能感受得到。你喊他的名字,他一飘就到,快得很。所以遇到这种情况就这样来行法。

#### 二、诵法须知

此时行法者,先念下文"谛实力偈"三或七遍,钩召亡魂,来 前听法。

#### 谛实力偈

(此偈应于每一次行法之前,必须念诵。)

以我意乐力 如来加持力

及法界力等 凡所思维境

皆随其所应 无碍速现前

行法的人(就是超度亡者的人),在每次行法之前都要先念"谛

实力偈"三到七遍。"谛"是真谛,就是真理。"实力"就是说我们本来具足一切妙用、神通,拥有真正的力量。只要我们发心,呼喊亡者的名字,就能够把亡者呼唤过来,和他讲法,并且能够让他听懂。下面讲述"谛实力偈"。

"我"是指行法者,"意"是指乐意、诚心诚意,"力"是指 力量。"以我意乐力"就是说我诚心诚意,非常乐意超度这个亡灵, 作这件好事。我本身就具足这个力量。因为人人都具足万能的法性。 只要我们诚心诚意地去做,再加上佛菩萨的加持力,我们就有这个 感召力。因为一切时、一切处,不论我们修不修法,都离不开佛菩 萨和十法界(指四圣六凡)的加持力。所以净土宗人不但要念阿弥 陀佛,还要念观世音菩萨,以求观世音菩萨时时刻刻的加持。佛在 《法华经》中也说:此人是行《法华经》的,修法华定的,要如何 如何加持他。如果我们做好事,鬼神都会护持:如果我们做坏事, 非但佛菩萨对我们摇头:这个众生怎么在造恶?!就连鬼神也要责 罚我们。所以我们平常说: "三尺顶上有神明", 就是这个道理。 这是真的! 不要以为一个人做坏事没有人看到。其实鬼神都看得清 清爽爽, 你瞒不了人! 因此, 我们现在要救度亡灵, 做好事, 就会 得到佛菩萨和十法界力量的加持,天龙八部都会护持我们。"凡所 思维境"就是指我所想象的、所要求的。"皆随其所应"就是说都 能得到感应。"无碍速现前"就是说没有任何障碍,能迅速现前。 所以"谛实力偈"就是说以我自己的力量,再加上佛菩萨的加持力 和十法界的加持力,使我所要求的都能得到感应,我就能做好这件 事,就能将亡者超度,不会有任何障碍。所以我们只要一点不疑惑, 把这段偈文一念,亡者就能随感而至,很快地在我们面前显现。

上偈诵已,即已钩召亡魂,当即观想其来住面前听法,开始朗诵经文。斯时亡者亲属及恩爱夫妻等,不得哭泣,以碍行法。行法

时,若有尸在,则于亡者外气将断时,由刺嘛或大德尊者、或亡者 生前信崇之友、或同学侣伴等,引唇附耳(但不可近触其耳),而 为诵此听闻解脱密法。

我们把"谛实力偈"念诵三至七遍,就可以把亡魂钩召来。这时我们就观想亡魂已来到我们面前听法。我们就可以为亡者朗诵经文了。经文大义就是告诉亡者:心不要乱,一切放下,与光明合上去就可以超脱了。所以这个时候死者的家属,就是死者的夫(或妻)、子女、父母等不能哭泣。一哭死者的心就乱了,也就听不进去本法了。我们在这里哭,舍不得离开他;他也会哭,舍不得离开我们。这样就妨碍他往生西方极乐世界了。所以净土宗人也是这样讲:死的时候,大家不能哭,只能帮他念佛。有佛菩萨的加被,可以接引他生西。假如我们这个时候忍不住,就到外面去哭。因为在房间里哭,既妨碍死者又妨碍行法者。

在为亡者超度的时候,假如有尸体在,就在死者外气将断未断的时候,由喇嘛(就是西藏的出家人,我们汉地称作和尚)或大德尊者(就是修道有成就的人)或亡者生前信崇之友(就是死者活的时候很相信、很崇拜的人)来为亡者行法。如果找不到上述这几种人,就找一个和他意气相投、合得来的伴侣来为他行法。行法时,为使他能听清本密法,不要离亡者太远,要靠近他的耳朵,但不要碰着,要离开一点。

#### 【次】正述

#### 三、诵法实施

兹说解脱听闻密法者,初,供养三宝。若富饶者,有力设供, 当广为陈献;若力不充裕,可以一心思维,观为意所变现无量上妙 供物,遍满虚空(谓非实有供物、而由心意中观想所成、变现上妙 供品、为数无量、遍满虚空中)。次举诵下列各种念诵:

- (一)启请诸佛菩萨加被偈
- (二)救脱中有怖畏险峡偈
- (三)中有六纲
- (四)中有救怖愿

以上四种偈文(均见下卷末附编中)。各念三至七遍,当视时 间之长短而定。

在我们为亡者诵听闻解脱密法前,首先要供养三宝。这是为亡者行法所要做的准备工作。供养要看个人的经济情况。假如家里很富有,有能力设供,就可以多供养一点。因为修密法要设坛场,要供养,所以密法可以说是富贵人修的。那些年纪大的人可能见过密法的坛场。从前,在上海的静安寺就设了一个密法坛场,布置的很庄严,供养的很丰富,非常讲究。所供的物品都是金银财宝和珍珠玛瑙,需要花很多钱,在曼荼罗像上,涂的东西都很珍贵,不是普通的颜料:黄的都是黄金(把黄金碾成粉装上去),绿的都是翡翠,白的都是白银,红的都是玛瑙,所以富贵者就有能力供养。假如我

们比较贫穷,没有能力供养,那就随力随份。佛菩萨是不会嫌好道 歹的。不会说你供养的好,我就多加被你,你无力供养我就不理睬 你。这是我们凡夫的见解。那为什么还要设供养呢?这是为了表示 我们的真心诚意。佛经里曾讲过:有一个乞丐来供养佛。他讨啊讨, 好不容易讨了点米。他把整整的、圆圆的好米一粒一粒的捡出来。 在释迦牟尼佛给他说法的时候,他就供养了这一点米,而那些富足 人家,供养十担八担的大米也不在乎。但是释迦牟尼佛却说:这个 乞丐功德非常大。虽然他很穷,但心却非常诚恳。所以我们供养是 尽力而为,不一定要很奢侈。有力供养者就多供养一点。假如力量 不充裕,就把自己供养的一点礼物观想成须弥山大,变现成无量无 边的上妙供品,尽虚空遍法界,来供养诸佛。这就是观想供养。因 为我们的法性就是布满虚空、周遍法界的,所以我们就有这个力量。 没有实在的东西不要紧,只要我们尽心尽意,诚心诚意地观想就可 以了。因此我们说,时常以心香供养,就是顶好的无上供养。坛场 供养设好后,我们就开始念诵上述四种偈文。

第一个偈文就是启请诸佛菩萨加被偈。

第二个偈文是救脱中有怖畏险峡偈。

第三个偈文是中有六纲。

第四个偈文是中有救怖愿。

下面我们分别讲解:

#### 启请诸佛菩萨加被偈(此文在施法前念诵)

凡亡者在临命终时,即当先作启白发愿,于三宝前,尽力陈设实有供品,或依自力观想所成之广大供云海,手执妙香,竭诚致敬,如下启白发愿:

我们上面已经讲过,行法前要设三宝供养,尽我们的力量,富有者多供一点,贫穷者少供一点。实在没有也不要紧,就一心观想供养像海洋一样广大,像天空的云一样多,并在手里拿着很好的香启请诸佛菩萨,竭尽我们的诚心向佛菩萨敬礼。然后按照下面的文字告白发愿(上面的这段文字只是说明,不要念,下面的才是启请诸佛菩萨加被偈的正文)。

### 诸佛及菩萨 十方常住世 具足大慈悲 前知及圣眼

这几句偈文的意思很简单,大家都能看懂。就是说请十方诸佛菩萨要常常住世。佛菩萨其实并没有离开我们。释迦牟尼佛圆寂时就说:我并没有离开你们,眼清净的众生就能看见我,眼混浊的众生以为我离开了。其实,佛菩萨是不舍众生、时常住世的。但并不是住在一个地方不动,而是无所住处涅槃。

佛菩萨都是有益于众生的,具足大慈大悲。我们就是要靠众生才能成佛。假如没有众生受苦,我们怎么会起大悲心呢?!没有大悲心就不会发大愿,没有大愿就没有大行。在《普贤菩萨行愿品》中的"行"字(念 heng, 道行的行)就是从愿来的。所以说众生是我们成佛的资粮,我们要具足大慈大悲,没有慈悲是绝对不能成佛的!

佛菩萨能够知道过去曾发生过什么事,将来会发生什么事,这就是"前知"。佛菩萨具足肉眼、天眼、慧眼、法眼之用,一切皆见,这就是"圣眼"。我们众生被妄想、颠倒、执着所蒙蔽,不能发掘这些功能。只要我们用心修法,把我们的妄想、颠倒、执着打破,就能显发这些神通。人死后离开了躯壳,也能够前知,也有天眼,也能看得很远,但不像佛菩萨那么圆满。

## 为众生依怙 不舍大悲愿 祈降临纳受 实陈意献供

"怙"就是依靠,就是说佛菩萨是我们的依靠,一直在护持我们。佛菩萨的确是不舍弃接引众生的大悲愿,时时刻刻闻声救苦。 所以我们应祈祷请求佛菩萨降临到我们的坛场,来接受我们真心诚 意的供养——实际(就是我们自己的本性)所持的供养,来帮助我 们超度这个亡者。

### 诸具大悲尊 智智与慈悲 所作诸事业 威力不思议

诸具大悲尊,就是指很多的佛菩萨。在下面我们就可以看到东、南、西、北、中五方各有什么佛菩萨、什么圣母,非常多。智智是三智之一。三智即一切智,一切智智,一切种智。一切智就是说我们的本性是具足一切智慧,能知道一切。它包含了小乘道,就是罗汉、僻支佛的智慧在内,统称为一切智。一切智智就是撇开小乘的罗汉、辟支佛的智慧不算,只有佛菩萨的智慧叫智智。一切种智就是指差别界的所有种种不同的智智识识。要明白所有诸法的色相最终都归一,就是归到我们的佛性。所以一切智、一切智智、一切种智有这样的区别。佛菩萨是无比的慈悲,智慧圆满无碍,威力很大,不可思议。比如大势至菩萨的威力就很大,无所不能。我们修到那个程度就会有这么大的威力。这个力量不是我们思想所能想象得到的,所以叫"威力不思议"。

# 今有某姓名 舍现世往彼 离此界至他 已脱血肉躯

我们度亡的时候,不能说:"今有某姓名",要说"今有张三"或者"今有李四"。亡者叫什么名字就说什么名字。这一段就是说

亡者已离开现世的血肉之躯要到别的地方去了。

无依复无怙 无救亦无援 最极大痛苦 今所现境相 已日暮穷途 离家去异乡 如入幽冥地 迷惘赴悬崖

人死后,中阴身一出来就四处飘泊,无依无靠了。因为人执着惯了,认这个身体是我。一旦脱离身体,看见尸首停在床上,听见家人在哭泣,他就知道自己死了。这时他心里很悲痛,还想要身体,想往身体里钻,但躯壳已经坏了,已钻不进去了。于是他六神无主,忐忑不安,东飘西飘,像无头苍蝇四处乱转。既没有依靠,也没有人护持他,援助他。真是痛苦极了!再加上这个时候,他生前所造的一切业障像电影一样一幕幕现前:恶犬追逐,黑风暴雨,冰雹交加,夜叉虎狼……,非常恐怖。还有像雷一样大的声音"轰、轰、轰——"作响,还有强烈的光照射。真是无路可走,就像太阳要落山了——日暮穷途。家已不再是他的,恋着也没有用。只好离家去异乡,到另外一个黑暗无人的地方(幽是无人,冥是黑暗)。迷惘(惘就是不知所措)之中,看见自己贪、嗔、痴所化的三座大悬崖挡住他的去路,真是痛苦惊慌极了。

# 惊狂奔林莽 业力追逐故 或落无边荒 或漂流大海

莽是指无边无际。就是说亡者惊慌失措地往漫无边际的森林里奔跑。因为后面有很多的恶相追逐他:虎、狼、鬼、夜叉等等。这些都是他自己生前造业所变现的。有的人身不由己,为躲避这些恶境界,跑来跑去就被赶到地狱里,或者落到漫无边际的荒野里,或者躲到大海里去了。

# 身不得自在 业风推荡故 或入战阵中 被恶仇执住

业风就是指业力所感的大风。在《法华经》里就有这么一句话: "业风吹堕罗叉鬼国"。就是说你们要做坏事,这个业风就会把你吹到罗叉鬼国,就是吹到饿鬼道里去。从前有一个大夫问一位禅师: "这个'业风吹堕罗叉鬼国'是什么意思?"这位禅师说:"你不配问这个问题"。这个大夫一听,就火了:"啊!我不配问这个问题呀?!我虽然不是大善知识,总归是个大文学家,怎么不配问这个问题?!"这时这位禅师说:"哎!这就是业风吹堕罗叉鬼国。我说你一句不配问这个问题,你马上就发火了,不就是业风吹堕罗叉鬼国去了。所以千万要当心!有的人说:"发一次火可能不要紧吧?"还不要紧呢!发火就是业风,就会烧毁你的功德林,把你吹堕到罗叉鬼国去。由于业风吹荡之故,就会使中阴身不得自在,做不了主,或者被吹到了打仗的阵战里面,被敌人抓住吊起来,非常痛苦。

## 无地可容入 或遭阎罗使 鬼卒备残酷 望之极可怖

你们看,人到了这个地步,已没有地方可以容身,真是痛苦到了极点!或者是遇到阎罗王派出来的使者,就是白无常、黑无常、夜叉等等,这些鬼卒都残酷的很,他们把你扔进油锅、叉上刀山、打入十八层地狱。哎!真是不得了,令人望而生畏。

# 业果诸苦受 无间死复活 撑扎力已穷 颠连极孤苦

中阴阶段所受的种种痛苦,都是我们生前造业的结果。所以我们不能做坏事。造业包括善业和恶业。我们做好事就是善业。比如

我们念佛、修法是净业,这是很好的。造善业就可以升天享福。做坏事就是造恶业,就要下地狱受苦。在无间地狱里就是让你永远的死又永远死不了。用刀子把你戳死,然后又让你复活。为什么?就是让你不停的受苦啊!活了之后又被扔下油锅,在油锅里被炸死后又活了,活了之后又该受炮烙刑罚,炮烙刑死后又复活,再去受泥泞刑罚去了。无间地狱就是让你死了复活,活了再死,没有一分一秒的间歇,叫你永远受苦。苦得你力已穷尽,再也没有力量支撑了。这就是我们常说的颠沛流离之苦。所以人在中阴阶段真是苦不堪言。

愿诸佛菩萨 悲愍垂救护 于此待救者 为彼作依怙 赐彼加持力 护免中有苦 遮止业红风 遣回阎罗怖

我们发大愿祈求佛菩萨慈悲、可怜、救护这个死者。这个死者 也正在期待着被救度。请诸佛菩萨恩赐他,加被他,保护他(这就 是加持力),让他有所依靠,免受中有境界的诸种痛苦。把中有境 界的红风(就是业障所刮起来的大火光)止住,把阎罗的使臣(追 命鬼卒等)都差遣回去,把业障所现的恶境界都变灭掉。

### 

亡者处在中有险峡道(被两山夹住很危险的地方叫峡,就像长江三峡一样被两山夹在当中),很危险。要把他们安全地拯救出来,使他们能脱离危险。"嗟我"就是叹息,"大悲尊"就是指佛菩萨。这段就是祈求佛菩萨不要舍离大悲的誓愿,可怜加被这些亡者,把他们都拯救出来。

## 不忘宏誓愿 令彼脱诸苦 哀求佛菩萨 愿慈光照住

佛菩萨发了宏誓愿之后,是不会再忘记的。我们众生也应该这样,要常常铭记四宏誓愿,即:众生无边誓愿度,烦恼无尽誓愿断,法门无量誓愿学,佛道无上誓愿成。"令彼脱诸苦"就是为了让亡者能脱离痛苦,我们虔虔诚诚地哀求佛菩萨,愿佛菩萨慈悲的光照耀死者,加被一切众生。

以大悲光钩 不令入三途 三宝最胜尊 愿慈悲摄受 恩施大悲力 令脱中有苦

这是形容佛菩萨大慈大悲的光就像钩子一样能勾住死者,不会 让他落入三途。三途就是三恶道,即地狱、饿鬼、畜牲。在佛、法、 僧三宝中最殊胜的就是佛。我们愿佛发大慈悲摄受死者的亡魂,施 恩加被,以大悲力令死者脱离中有的痛苦,把他从中有恶境界中拯 救出来,进而证得法身或报身,脱离三界和六道轮回。

以上就是"祈请诸佛菩萨加被偈"。这段偈文里面有很多内容 是重复的,我们念的时候可以重编一下,简明扼要的几句就可以了。 只要不离开它的重要意义就行。

#### 救脱中有怖畏险峡偈(此文在施法前念诵)

(-)

## 十方常住 诸佛菩萨 普贤寂怒 海会圣众

佛菩萨是十方常住。不是住在某一方,而是东南西北四维上下 无所不在。偈文中的"普贤"不是我们内地所说的普贤菩萨,藏文 是指阿达尔玛佛,中文翻译就是普贤如来,也就是密宗所说的大日如来,即法身佛,在密宗里被奉为第一尊佛。"寂"我们讲了是慈悲、庄严、圆满的正法轮身。"怒"就是金刚身、愤怒身,是怖魔的,所以"'普贤''寂''怒'"就是指普贤如来的正法轮身和教令轮身。"海会圣众"就是指佛菩萨周围的眷属,多得就像大海一样。每一位佛都有很多眷属。比如我们说西方极乐世界也是海会圣众:教主是阿弥陀佛,上首是观世音菩萨,下首是大势至菩萨,还有其他很多很多的菩萨。

### 上师本尊 空行护法 降临于此 哀请听许

我们修一个法就有一个本尊。比如我们修"颇哇法",如果修 观音颇哇法,就以观世音菩萨为本尊;如果修弥陀颇哇法,就以阿 弥陀佛为本尊。再比如修"准提法",就以准提菩萨为本尊。本尊 就是我们最高的上师。本尊下面的菩萨眷属就是空行,就像我们画 的飞天一样。我们哀请诸佛菩萨,空行护法能答应我们的要求,都 降临到这个坛场上,来帮助我们救度亡者。

# 至心皈命 上师空行 以大悲心 愍垂接引

"至心"就是恭敬之至,没有一点虚妄之心。"皈"是回来, "皈命"就是所有的生命都交给了上师及空行护法等众,就是说我 们的本命元辰要完全依靠上师,所以我们祈求本尊上师以大悲心哀 愍我们,接引我们。

(二)

缘于迷妄 流转生死

#### 闻思修三 如实照耀

一切色相都不可得,都是梦幻泡影,而众生却偏偏迷于声色之中,把它当成真的,生出种种妄情。妄情的根源就在于执着这个色身为自己,所以见到好的就我要、我爱。爱就是妄情,爱生水往下流。要生西方极乐世界的人不能有爱情,有爱情就不能升天,所以爱最坏,是流转生死的根本。我们要出离六道轮回,就要听佛法,听过之后还应通过大脑来思维:佛法讲的是不是真理?我从前所做所想是不是有错误?应不应该改正?想过之后就该实际修行了。如果只是听一下,大脑没有思维,就等于没有听到。听也听了,想也想了,但不实际修行也等于没有听到一样。所以闻、思、修三样缺一不可。"如实照耀"就是按照我们所听到、所理解的实实在在地去做。照耀者就是指观照。我们用心观照,光明就会现前。

### 传承上师 导引在前 胜母空行 护持于后

传承上师就是给我们传法的上师,他会帮助我们,导引我们如何去做。"胜母"者能生万法。我们前面讲过,佛父表示佛性的主体,能生出种种的妙用的就是佛母。母者,能生的意思。小孩都是由母亲所生。所以说一切妙用都是由母体所生,而母体又是主体所具有的,这就是双身法。对此我们千万不可起淫欲心。这段偈文就是说有传承上师在前面导引,胜母和空行(一切天龙八部都包括在内)在后面保护我们。

### 祈脱中有 怖畏险峡 送我往登 正觉佛土

我们祈祷脱离中有的种种痛苦和恐怖的恶境,护送我们到佛菩萨的净土去。正觉就是成佛。

(三)

## 噴恚炽盛 流转生死 大圆镜智 光明照耀

嗔是发火,恚是发脾气。"嗔恚炽盛"就是发怒、暴跳如雷,像猛火一样燃烧。这就是流转生死的原因之一。假如我们一点都不发火,那该多好。可就是做不到啊!人往往不由自主的发火,能不发火是很难做到的。我们修法的人就是要损之又损,把这个恶习消掉。当然一天、两天做不到,一天一天的做下去就能做到了。我们转第八识为大圆镜智,就能朗照大千,就转识成佛了。

## 金刚萨埵 导引在前 玛嘛几母 护持于后

在密宗里有东南西北中五方五佛。金刚萨埵是东方的一尊佛。东方有升起之意,金刚表示不坏也。我们读过《金刚经》就知道,金刚能摧毁一切,而一切不能摧毁它。萨埵者是指觉有情,就是使一切有情都能觉悟。金刚萨埵和我们内地说的普贤菩萨同体异名。因为普贤菩萨为诸佛的长子。他在接受大日如来(密宗的普贤如来)摸顶授记时,大日如来给他手中一个金刚杵。所以叫金刚萨埵,也叫金刚手。金刚萨埵在密宗的地位很高,是密宗的第二尊佛。第一尊就是大日如来。这段偈文就是说金刚萨埵在前面引导我们,护持在后面的就是"玛嘛几"母。"玛嘛几"有的地方写成"盲盲几",还有的地方写成"嫫嫫几",虽然翻译的不同,但意思是一样的。"玛"者,母义。"嘛几"者,能生义。"玛嘛几"母就是能生诸种妙行的母亲。她在后面保护我们。为什么这样呢?这是表法的,还是指佛父佛母双身。佛父在前引导,佛母在后护送。

#### 祈脱中有 怖畏险峡

#### 送我往登 正觉佛土

意思同(二)后四句。

(四)

## 我慢炽盛 流转生死 平等性智 光明照耀

贪、嗔、痴、慢、疑就是五钝使,很难消除。我看大众一百个人就有一百个嗔。每个人都是这样想:只有我最好,我最高,你们都不行。贡高我慢!脾气很大,执着的很厉害,这就叫我慢炽盛。就是因为有我慢,不谦虚,心中不空净,光明就显现不出来了,生死轮回就无有了期。佛就没有我慢,他看一切众生都是佛。所以要是我们看任何众生都平等,就没有我慢了。但是我们人看人还不平等呢,更不要说看其他众生了。都是我高高在上,别人都不及我。其他种类的众生,像鸡呀、猫呀就更不相干了。所以这就是我慢。要转第七识为平等性智,把我执除掉,看一切众生都平等平等又平等,就能放大光明朗照大千了。

# 宝生如来 导引在前 佛眼佛母 护持于后

宝生如来是南方的佛。因为我们的本性就是摩尼宝珠,能生众宝。修成就了,什么宝贝都有,就是宝生如来。宝生佛在前面导引,佛眼佛母护持于后。这个佛母的名字叫"佛眼",《金刚经》中就讲有佛眼、天眼、法眼、肉眼、慧眼。佛眼佛母就是指无所不见,无所不包。

祈脱中有 怖畏险峡 送我往登 正觉佛土

#### 意思同(二)后四句

(五)

## 贪欲炽盛 流转生死 妙观察智 光明照耀

我们人就是迷痴, 贪得无厌, 欲壑难填。有一千想一万, 有一 万想十万、百万、千万、万万。没有满足的时候,越多越好。可是 贪的再多你也带不走! 空空而来, 空空而去。为什么说在天上享受 之后还要下地狱? 因为钞票太多,太享受了就是犯罪!我看还是多 做善事好,可人们都不肯做。所以说贪欲炽盛,流转生死。这样就 出不了三界。我们要转第六识(即我们的意识)为妙观察智。在我 们的八识当中第六意识势力最强,特别容易着相,因为它无时无刻 不跟着前五识跑。假如不是第六意识作怪,前五识都很好。比如我 们的眼睛是眼识,它就像照相机照相,从不分别这个相是什么东 西?也不分别这个相是好还是坏?更不会说这个相要不要?它只 是将现量交给第六识,就是将信息传给第六识,让第六识来做主。 第六识就时刻在分别:这是什么?这是好还是坏?这个要不要?然 后它把信息再送到第七识,第七识又把信息传到第八识藏起来。就 这样因循贮物。第八识种子越藏越多,永远不会饱满(就像我们的 电脑,小小的一个软盘上不知道有多少信息藏在里面)。当一遇到 有缘的事情,就反映出来了。所以第六意识势力很强。我们修行就 是要从第六识下手。就是时时刻刻观照第六识,让它不要动。境界 现前不理睬它,都是假的还执着什么?!随缘度日就是了。这样做 就可以"六、七因中转,八、五果上圆"。第六识、第七识在因地 上转换了,第八识和前五识才能圆满。因此我们不要追求享受,享 受就是造业。我们的心应时时空净,以慈悲为怀,救度众生才是最 要紧的。要时时刻刻观照做功夫,这就是观心法门,就是禅法,就 是禅宗。假如我们时时刻刻不忘观照,不用三年到五年就能成道。但人就是时时刻刻忘记,一遇到境界现前就忘记了,就跟着境界跑了。所以我们用功难就难在不忘记。假如能于行、住、坐、卧四维当中时时不忘观照,没有一个不成佛的。另一方面就是用功用死了也不行。我们做功夫还要活泼泼的。所以六祖大师说:"对境心数起""不断百思想",就是这个意思。我们做功夫应"内不随妄念迁流,外不为事境所转",即:对任何事情,不留在心里面盘算个不停,对任何境界不住着,都是过而不留。这样做功夫我们必定能成就。所以用功第一难就难在不忘记观照,第二难就难在不能死守,死守就是死水不藏龙,要活泼泼的才行。假如我们真正证成妙观察智,不住相了,就能大放光明而无所不照。

### 无量光佛 导引在前 白衣佛母 护持于后

无量光佛就是阿弥陀佛,是西方的一尊佛。阿弥陀佛翻译出来就是无量光、无量寿。就是阿弥陀佛在前面导引,白衣佛母在后面护持。白衣佛母就是观世音菩萨。我们都说白衣观世音,是因为清净无染叫白衣。

祈脱中有 怖畏险峡 送我往登 正觉佛土

意思同(二)后四句

(六)

嫉妒炽盛 流转生死 成所作智 光明照耀

嫉妒是我们最坏的习气。人的嫉妒心都很重。别人比我好一点

点,我就要嫉妒。所以说人最容易得"红眼病",就是嫉妒的眼发红。你比我好一点我就要造谣言中伤你,把你拉下来。这样做很坏! 所以嫉妒就像燃烧的大火一样厉害。我们流转生死都是由于贪、嗔、痴、慢、疑造成的。把前五识(眼、耳、鼻、舌、身)转成成所作智,到时无需分别,要看什么东西,什么东西就会现前;要听什么声音,什么声音就可以听到。这样就是光明照耀。

## 不空如来 导引在前 多罗佛母 护持于后

不空如来就是北方的如来。真空是空而不空,有而不有,不是 断灭空。所以我们说的真空是空空,就是把这个空也要空掉。如果 你住在空上就变成断灭空了。空也要空掉就叫不空如来。不空如来 导引有前,多罗佛母护持于后。多罗者是指无所不有,没有一点点 缺陷叫多罗。

> 祈脱中有 怖畏险峡 送我往登 正觉佛土

意思同(二)后四句

(七)

## 愚痴炽盛 流转生死 法界性智 光明照耀

人都有贪、嗔、痴。人之所以有贪、嗔还是因为痴的缘故。我们假如不愚痴就不会去贪了。知道都是空的假的,还贪什么呢?!就是因为我们不明白一切相都是空的假的,以为是真有就贪得无厌。所以贪、嗔、痴中痴是根本!假如真是愚痴炽盛的人,将来就会流转生死而堕入畜牲道。畜牲就是很愚痴。所以痴是流转生死的根本,

法界体性智就是指我们的本性光明,它是本来具有的。去掉贪、嗔、痴本性光明就会显现。

### 毗卢遮那 导引在前 法自在母 护持于后

毗卢遮那就是法身佛。就是大日如来,也就是普贤如来。是中央一方的佛,他在前引导。法自在是所有法样样都自在,根本连法也没有。法本无法,都空掉了,所以就无所不自在。法自在母就是指一切法根本没有。所以释迦牟尼佛传法偈曰: "法本法无法,无法法亦法,今付无法时,法法何曾法"。哪里有什么法?! 只要有个法在,还是法执! 法空了,法执也没有了,都不可得,就叫法自在母,她在后面护持。

祈脱中有 怖畏险峡 送我往登 正觉佛土

意思同(二)后四句。

(八)

# 五毒炽盛 流转生死 四智和合 光明照耀

五毒就是我们前面说的贪、嗔、痴、慢、疑。因为炽盛之故, 所以流转生死。四智光明就是指大圆镜智、平等性智、成所作智、 妙观察智。四种智慧的光明合到一起(不算法界体性智),当然是 光明朗照了。

五部如来 导引在前 五部佛母 护持于后

我们前面讲了东、南、西、北、中五部佛,东方是金刚萨埵, 南方是宝生如来,西方是阿弥陀佛,北方是不空如来,中央是毗卢 遮那。就是五部如来在前面引导,五部佛母,就是"玛麻几"母, 佛眼佛母,白衣佛母,多罗佛母和法自在母在后面护持。

> 祈脱中有 怖畏险峡 送我往登 正觉佛土

意思同"二"后四句

(九)

迷境炽盛 流转生死 解除恐怖 光明照耀

迷境炽盛,是指生前的迷境和中有的迷境。我们生前着相,迷相就是迷境。死后的中阴身也迷在中有境界上,也是迷境。因为我们迷境,所以就造业受报流转生死。我们要解除中阴境界的恐怖相就要以光明来照耀,使我们能得到解脱。

诸忿怒尊 导引在前 诸忿怒母 护持于后

"怒"就是忿怒身,也是明王身,会令人非常害怕。就是忿怒尊在前面引导,诸忿怒母(有佛父就有佛母)也现的恐怖相在后面护送。

祈脱中有 怖畏险峡 送我往登 正觉佛土

意思同(二)后四句。

## 习气炽盛 流转生死 俱生智慧 光明照耀

习气炽盛就是说,我们每个世俗人执着的习气都很厉害。总以 为这样就好,不这样就不行。比如四川人、湖南人、贵州人都喜欢 吃辣的。他慢慢就习惯于吃辣的,没有辣的,饭就吃不下去。习气 就是这样慢慢养成功的一个习惯。这个习惯养成以后就很难改。比 如吸烟。很多人改了又吸,吸了又改,三番五次都改不掉。最后还 是要吸。所以俗话说:"江山易改,秉性难移"。就是指我们的习 气很难改。我们学佛的人就是要改这些习气,常常要拗犟,违背它, 和它做斗争。它要这样你非不这样,看它过不过得去。这样习气才 能改掉,智慧光明才能显现。所以初初开悟的人,习气只是稍为摇 动了一下,还是很深很重。要把习气改光必须在境界中经过多次磨 练,不是一天、两天就能改过来。所以圭峰禅师说:"常需觉察"。 这是古来大德用功所得的结论。"常需觉察"就是长时期时时刻刻 地观照考察自己,还犯不犯这个习气。损之又损,才能相应。人的 习气就是太重了。比如人们要吃鸡、要吃虾,天天杀鸡不知造了多 少业:一碗虾不晓得有多少生命。还有的人说:"我不吃大荤,不 吃猪肉,吃小荤,吃螺丝"。唉!你吃一碗螺丝不知有多少生命呀! 所以习气至深一定要改。

俱生智慧就是指我们本性光明是生来就有的,无始以来就有的。 但俱生无明也随之而来。俱生智慧常常为俱生无明所遮盖。有人问: "我现在用功修行成就了,将来会不会再有无明呢?"他不知道无明是俱生无明,就是无始以来随着佛性就有的。就像牛的两支角一样。小牛生出来就有两支角,不是一个一个生出来的。是这个俱生无明遮盖了我们的智慧,叫我们着相受报。假如我们把无明打破除尽了,就不会再迷误,就不会再造业受报了。就像出矿之金,金子 没提炼之前是和砂石混在一起,经过提炼变成纯金,它就不会再和砂石夹在一块了。所以打破无明我们就不会再迷了。

### 勇士持明 导引在前 空行会众 护持于后

勇士是比佛菩萨低一等的忿怒身。但都是保护佛法的善众。比如夜叉很怕人,但他护法也很好。现在人做香功:"香、香、香·····"香从何来呀?他是天龙八部之中的一众,乾闼婆,焚香众。天龙八部都是保护我们的,就很好。他们导引在前,空行会众护持于后。

祈脱中有 怖畏险峡 送我往登 正觉佛土

意思同(二)后四句

(+-)

愿诸空大 勿为我敌

愿我亲见 蓝光佛土

愿诸水大 勿为我敌

愿我亲见 白光佛土

愿诸地大 勿为我敌

愿我亲见 黄光佛土

愿诸火大 勿为我敌

愿我亲见 红光佛土

愿诸风大 勿为我敌

#### 愿我亲见 绿光佛土

佛性有地、水、火、风、空、根、识这七大种性。现在这段偈 文讲的是五种: 地、水、火、风、空。根、识就不讲了(根就是我 们的五根,识就是我们的分别心)。地、水、火、风、空这五大种 性是最重要的。所有的山河大地、草木丛林都是由地、水、火、风、 空形成的。人们只是不知道,不相信山河大地怎么也是我呢?这个 身体才是我, 山河大地跟我不相干。他不知道山河大地也是地、水、 火、风、空形成的。地、水、火、风、空就是佛性当中的五大种性, 所谓种性者就好比种子,能够长出东西来。比如:稻种种下去,稻 子就能长出来,结出很多大米。同样地、水、火、风、空的种性能 生出很多很多东西。地球、日月、星辰都是由它生出来的。你们看 地球就很明显: 地壳就是地大; 海洋河流地下水就是水大; 地下有 火会产生火山爆发就是火大;地球自转公转,属风大;地球里面是 空的(不空它怎么转呢?!)属空大。所以任何事物都是一样,都 是我们自己。就是因为无明,取了小部分的地、水、火、风为自己, 认这个色身为我。其实这个色身是父精母血结合成的一个脓胞,在 子宫里面长了个人体,人们就认这个身体为我。这都是因为妄想执 着的缘故! 佛性是布满虚空,周遍法界,无所不在。我们只要妄念 不动,身心世界都化空,就什么都没有。那时我们就明白了,这个 地球原来就是我自己! 所以说: "会万物归己者, 其为圣人乎?!" 圣人他明白这个道理,一切万物都是他自己。就像庞居士的妻子所 说: "易易易,百草头上西来意"。百草不光是指草,而是形容一 切事物。就是一切事事物物哪个不是我?! 都是我自己。我们要明 白这个道理才行。

经中说: "愿诸空大,勿为我敌"。我们看见空洞不要害怕。 有人告诉我: "打坐的时候,忽然出现一个大空洞。我就要跌下去

- 了。吓死了!"那就是空大现前,不要害怕。现在打坐用功还害怕, 到了中阴境界就更害怕了。
- "愿我亲见,蓝光佛土"。我们知道天晴的时候,天空就变蓝了。万里无云,蔚蓝色的晴空就是蓝光。为什么这样说呢?因为我们的本性本身就具有七彩光明,空大是属于蓝光佛土。
- "愿诸水大,勿为我敌,愿我亲见,白光佛土"。水大是属于白光,也是我们本性所具有的,所以我们看见发大水也不要害怕。
- "愿诸地大,勿为我敌,愿我亲见,黄光佛土"。地大为什么是黄光呢?因为佛的国土是黄金铺地,所以称黄光佛土。这些都是我们本性光明所具有的。因此当我们看到大地荒无人烟,没有边际时也不要害怕。
- "愿诸火大,勿为我敌,愿我亲见,红光佛土"。大火是红光, 我们看见大火也不要害怕,都是我们自性所显现的。
- "愿诸风大,勿为我敌,愿我亲见,绿光佛土"。风大就是绿 光现前,看见大风起了也不要害怕,这也是我们自性所显现的。

## 愿诸虹光 勿为我敌 愿我亲见 一切佛土

地、水、火、风、空过了之后就有虹光发现。虹光就是以上各 色佛光合为一体而放射的大光明,就如同太阳的七彩光合在一起放 射一样。愿此虹光,不要与我为敌,愿我亲见一切佛土。

惟愿诸辉 知为自辉 愿中有相 自己证知 愿中有境 三身亲证

在中阴时期还有爆炸声、雷轰声,大炮仗的声音。要知道这些声音都是自性显发出来的,不是外来的。所以不要害怕!我们的自性就具有这个本能,就具有这些声音。我们看见的红光、蓝光、白光、绿光、黄光等一切光明,也都是我们自己放的光,也不是外来的。辉是放射的光彩。闪闪烁烁射出来的光就叫"辉"。中有时期的一切境相都是我们自己的本性所显现的,不是别的东西。愿中有的一切境相和法、报、化三身,我们都能亲自证到。

(以上内容根据元音老人讲解录音整理,中有六纲、中有救怖 愿可见附编。以下为孙景风居士编译原文原序。)

#### 第一章 命终时变化状态

#### 第一节 死位中有教授

#### 甲、初期中有第一光明指授

初,于"死位中有"(明光者,即法性中人人具足之本光,此时起现。详注附五。),如经中指示尚难娴习纯熟者,或诸凡夫已受引导次第者,为行此法,令其认识本体光明,于无实义空性中,透彻本源,扶摇直上,立证无生法身。作法如下:

#### 四、行法须知

若逢亡者,曾请传承密法灌顶上师来前,最为殊胜,次则当求一同受三昧耶戒之同学法侣,或同一法统之真善知识。如皆难遇,次则当求一智慧之人,于此文字句义,了解明白,口齿灵利声音清朗者,依照经本,如法读诵多次。彼垂死之人,一闻此法,定能忆念上师所指授意义,当下无间,即可认取本体光明而得解脱,决无疑义。

行法之时,要在外气已断,风智之光,融入"中脉都帝"(风智之光,即张赵两居士据英文本所译之"灵热"。梵文都帝,又称阿哇都帝,在人身之中脉管内,吾人之命脉,即藏于此,外来之风,亦聚于此,而被持命根之风气所卷裹(即风智之光),永远不动,一动即病,一开即死矣。),神识更现为离戏光明(谓离戏之本体光明)。次则气息逆转,由中脉逸入左右两脉,斯时"中有"境相,豁然起现,行法之时,必当左右二脉气息尚未消失之间,方适为之。所需之时,为内息尚存,约为一餐饭顷(大约二三十分钟)。

行法之人,于亡者气息将断未绝时,先修迁识往生之颇哇法, 令证迁转。若未证者,当呼亡者之名,念诵下文而告之曰:

(1)指示明光寻求大道文(此文在外气将断未绝前念诵 之)

嗟!善男子(某某)(如为女性,则改称善女人。以后均同此例。):汝今寻求真实大道之时期已至,今汝气息,断而未绝,汝于"中有",所谓最初光明,先当忆念上师所指授义。今后气息断绝,于一切法,湛然空寂,无遗馀中,起现明空,无中无边,通

体透明,赤裸无垢。尔时,汝自内证智(此智乃吾人从本以来灵明之智,自内证悟之相。即自心智慧明体。详见般若华严等经。)忽然起现,当知即汝本来面目。我亦同时,佐汝指示。

如上嘱告,于外气将断之前(即最后一次出息之先。)附亡者 耳,反复叮咛,不计遍数,深刻印入亡者之心。次于外气未断以前, 即宜预移其体,当令右侧而卧,如狮子卧式(向右侧身而卧,屈其 左腿,而以左手掌覆在左腿盖上,以右手上托右腮,而以其小指塞 闭右鼻孔,只留左鼻一孔出气,即密法中吉祥卧式。)遂数其脉搏。 设若亡者如入沉睡状,中间脉搏停止,亟强压之,止令勿眠。尔时 风智之光,得留"中脉都帝",不复逆转,其神识定由顶上梵穴(祥 附注二)一道而出。

### 【附注二】

按:人之全身,其有九孔道。即两眼孔,两鼻孔,两耳孔,一口,一尿道,一谷道。九孔道之外,顶上正中处,尚有一孔,名为梵穴。修颇哇法者,所谓开顶扦草者,即此孔穴也。凡人在垂死时,其神识从此穴出体,方为往生之正道。若从其他处孔道出体者,即落在轮回道中。如经中说:"顶圣眼升天,人胸饿鬼腹,傍生膝盖离,地狱脚板出。"此谓人当死亡时,外气已断,若从上而下,冷至脚心,抚之犹有暖想者,即为生地狱之相。因其恶业深重,其神识即从谷道卑下处而离体,故知堕落地狱。若从眼孔中出,则生天道。其中因果轮回上下升沉之理,固如是也。

先虽指示,届时仍当行法,其时所谓最初中有法性明光,亦即 法身心印,不复返回。一切众生,轮回相续,同一根源,于中起现。

又外气已断,内息未绝之际,即风(此风即指风智之光言)融入阿哇都帝之时,此即常人所谓"闷绝位"也(泛称昏厥,或称闷绝。西医认为假死。斯时神识尚未完全出窃)。其停留时间,久暂

无定,视身胜劣,及脉风之次弟。大抵修持有素,寂定坚固,脉道 较胜之人,则停住时间较久。当趁此重要关头,以此教授指示,不 计遍数,殷勤嘱告,令其发心,须在诸根孔窍黄液未出之间(风人 在外气已断之后,必有一窍流出黄色液质。其在生前,多行恶行, 色力定功劣弱者,此液流出特速,最快者,气断后即流出,稍缓者, 能经食顷之久。但以迟缓为佳。),反覆施行。亦有罪大恶极及脉 道劣弱等人,出液特速,弹指之间亦不住者。亦有能住一饭之顷者。 依经教中说:"常人闷绝为三日半"(其他经中亦有传述四日为期 者,若有定力者,可延长至一七。),以故常人可住三日半始证光 明。于此指示,亟当殷重为之。

行者在垂死时,若有力能自修,自即投合,证入明光,无须他 人佐助。若自无力者,则择一心慧相合之法侣(意谓行者之心,与 亡者之心合一者),留在身旁,为四大(详附注三)融入指示,再 呼亡者之名,念诵下文而告之曰:

(2)四大融入指示文(此文在处气未断以前合前(1) 文同时念诵)

今者即为"地大"融入"水大"之徵相起现矣! (按此处尚有"水大"融入"火大", "火大"融入"风大"两句,凡为修法喇嘛,俱能自行加入念诵,原经略而未载,但行法者必须次第诵之。)

# 【附注三】

人身为四大和合所成。四大者,谓地,水,火,风。人到死时,四大解体,有一定先后次第。最初地融为水,此时感觉如山压之痛苦。次则水融为火,感觉寒湿如浸冰水中。次则寒湿消失,变为潮湿,如在汤中。次则火融为风,感觉体被风吹,化为微尘。四大解体之时,犹如生龟剥壳,最难忍受。惟平时有

修持之人, 预知时至, 诸佛授手来迎, 威力加持, 可以减免。

亡者之死相,一一呈现时,行法之人,务必软语低声,叮咛呼告,附其耳曰:

善自作意!善自作意!请发胜心,谛听勿乱。

如亡者为师长前辈,则但加嘱曰:师尊!(或尊长)请善自专意作念!

为同门金刚弟兄或平常人,当呼其名念诵如下发心证认死位明 光(详附注四)文而告之曰:

(3)发心证认死位明光文(此文在外气将断时,连同前(2)后(4)两文念诵之)

嗟!善男子(某某),所言死者,今临汝矣!汝当作意思维, 发起如是胜心,而自念言:呜呼!我今死时已至,于兹死缘,惟当 猛发慈悲菩提之心。为利乐尽虚空界一切有情,即于其中,证得大 手印最胜悉地(大手印为西藏大成就法之一。悉地为成就义。), 证已,当利一切有情。此纵未证,当于"中有"位中认证,而证"中 有双运大手印身",随缘应化,利乐等空一切有情,专意作念,发 心投合,坚持勿舍。汝先前所修上师所传教授,及平时自修常课, 亦当忆持勿失。

# 【附注四】

初死时四大融入次第,已见前【附注三】中。当风大消融后,次则融入【空大】。在最后之一呼吸了时,身中之血,皆收摄于中脉都帝。斯时有血三滴,依次悸动,向外呼出长息三次。第一次呼出距离一肘远,第二次距离二肘远,第三次距离四肘远,而外气始断尽。乃从顶上有入胎时父所赋予之白分明点,

由顶上急遽下降,于是生起能知之各种觉境。此分内外两觉性:外所觉者,有 如月光朗照之景象;内所觉者,则如烟雾迷离之状。此为初死时光明起现之相。 在密法中术语,称为【明】【增】【得】境,为初死时所必经历之过程。初历 明境,又从脐下有入胎时母所赋予之红分明点,急遽上升。外所觉者,有如日 光照耀之景象;内所觉者,则如流萤之光。是谓"增境"。未几之间,又转入 "得境"。此时白红两明点会合,心中之识,亦同时会合。外所觉者,有如月 蚀日时,日中所现黑月光影;内所觉者,则如油灯外蒙半透明之罩,是谓"得 境"。由此又转入"近得之境"。此时一切皆空无所有。外所觉者,现为如黎 明时东方曙光景色;内所觉者,则如万里无云之晴空天色。以上明,增,得三 境,乃至"近得",是在五大消融后,由"地大"而至"近得",为死后初历 之经过。至"近得"时,即为明光出现之境相,又称"死明光",为时极暂, 若平时有修持者,睹见此死光明,便可认识,如子遇母,母子两光,融会为一, 则不经中有而现法性,否则中有又现矣。从风大融入空大.....至近得境相起现 时,是为死后第一刹那。所谓上根人不历中有,法身成佛,即在此时。此后降 入第二刹那,故即为报身中有。人在死后呼吸全断,知觉全失,惟耳根听觉独 明,生前耳聋,此亦无碍,故施此明光教授法,最易领悟而得救度也。

行法者以唇附耳,声音务极明朗,无一刹那涉及妄念,令其体验。当其外气断尽,即当紧压其两旁脉位,明言相告。如为师长,或较已尊之善知识,则言:尊长,今有如是本体明光,起现于前,请即开始修持。

如为同辈或他人,则以下文明"光直指教授"而告之曰:

(4)明光直指教授(此文在亡者外气将断未绝时,附耳 念诵多次。)

**嗟!**善男子(某某):谛听勿乱!汝今已有法性妙明净光,开始起现于前,亟当体认。

嗟!善男子(某某):汝今当下心识,自证智体,明明晃晃,实体,相状,形色,自性均不可得,空湛朗然,此即法性普贤佛母也。汝以自内证智,于本空中,空寂坦然,自内证智,寂照不灭,晃然灿然。此即证智普贤如来也。(普贤佛母普贤如来句,见后附注。)自内证智,全无实体可得,体相空寂!自内证智,灿然明住,无可分别。此即如来法身也。明空无别,住大光蕴,此即无有生死光明不坏佛也。认识此故,是为最胜。自内证智,体性空明,认识为佛,即于自内证智中自己亲见,此即住于佛心印中也。

上文朗声念诵,三至七遍,亡者一经领悟,最初忆念上师指授; 第二体会自内证智,赤裸无垢,证知即是明光;第三认识自己本来 面目,成为无有离合之法身,决定解脱。

# 乙、二期中有第二明光指授

若亡者于最初明光(即以上所视初期明光)能认取者,当下即可解脱。设若不能认取,惊疑恐怖者,所谓第二明光,即现其前,其光来时,为外气断后一餐饭之顷。随其生前或善或恶之业力,风智之光,由中脉逸入左右两脉,自诸根孔穴外出,心识豁然开朗,约为一餐饭顷,亦视脉道胜劣及修持有无而定。尔时,其识离体外出,自己已死,尚未认识,或见亲属,一如生前,亦闻哭声,斯时业力幻惑,凶猛境相尚未显现,阎罗怖畏,尚未来临,行法之人,亟当指示如次。

此中又分"圆满次第行者"及"生起次第行者"(已授密法之瑜伽士,初步入观本尊坛城修习者,谓之生起次第行者;次修自己

身中气脉明点者,谓之圆满次第行者。)。如为圆满次第行者,当 三呼其名,依照前节(4)"明光直指教授"以导示之;若为生起 次第行者,则当为其朗诵彼平时熟修娴习之本尊道场观,即呼亡者 之名,念诵下文而告之曰:

(5)本尊道场观(此文在亡者气断之后约半小时起,为 之多次念诵。)

嗟!善男子(某某):汝当入观於汝自奉本尊(此指亡者生前所修奉之本尊。如修观音法,则观世音菩萨即其本尊,如修文殊或弥陀法,则文殊菩萨,阿弥陀佛即其本尊也。)心勿散乱,励力渴仰,专注本尊。当观一切境相,皆无自性,如水中月,切勿观为实质。

以上明告,如为常人(即未受过显密各法之普通人。),则告 之曰:

汝当观修大悲观自在菩萨(藏密所传观自在菩萨,两头四臂, 见本经卷首之图像。)

告已,指示亡者如何观想。如是纵於"先期中有"未认取者,此时亦能认取勿疑。又在生前,虽有师授,然未能熟修,於"中有位"不能自证"光明"者,当必由上师或同门道侣,导令解释。又自己虽能熟修,然以死时重病所缠,不能记忆而认取者,则此"中有教授",在所必需。又在生前,修道虽熟,然以曾坏律仪,退失三昧耶(誓语),遂入恶趣者,则此嘱告,万不可少!总之,"初期中有",若得证认,是为最上。若不能证,则於"二期中有",明白导示,证智开朗,仍能解脱。又在"中有"时,所具一种"幻身",对于自死或未死,尚未认知。迨其心识豁然开朗,尔时,体

会所说教授,则法尔母子两光(详附注五)会遇,炳然照耀,无能为染。譬如日光破除冥阁,光明照耀,摧破业力,即得解脱。次则所谓"二期中有"乃渐起现为"意生身",亡者能见境相,犹如生前所见。尔时若能证认此教授,自能获益。因在此时,业力迷境,尚未现前,任何一切,易於转变也。

#### 【附注五】

母光是自己法性中所出,而非由外而来者,子光是由平时修持功夫所得,而非由内所出者。换言之,母光是自己的本光,子光乃是佛光。死后三日半中,有两次明光起现,在心识豁然开朗时,体会行法者所宣读此中有教授意义,母子两光,互相摄入,如子遇母,投入怀抱而成佛矣。行者在生前修生起次第时,为练习两光融合起邮,乃观想本尊之佛光请来,与自己之母光融合。如是由观想力所观想之光,名为"空光",而非真正之子光。假使生前修法,练习有素,则死后初期中有起现,真正之子光请来时,可以如子遇母,欢然会合,而无见面不识之虞矣。此为超度素无修持之亡人,故用此教授以导之。

# 第二节 法性中有指授

# 丙、三期中有指授(三期中有,即法性中有。)

以上导示,虽未体认本体光明(即初期中有光明),而能认证 二期中有明光者,当得解脱。若亡者为业所缚,经过以上多次导示, 不能感其心识,未获解脱,次即所谓"三期中有",亦即"法性中 有",立即起现。此三期中有,系从死位中有三日半或四日后计算, 有业力所现之幻惑迷乱境相,现临于前,尔时亟当诵此法性中指授 密法,是为至要!此法威力,胜利极大。此时亡者灵识,如从睡梦初醒,较为清朗,凡其亲属哭泣哀号,以及撤除食器,脱换衣服,扫除床具,清洁卧室,自虽能见,而彼诸人,无能见已;他人所言,自虽能闻,而呼诸人,竟无应者。心遂懊丧,并知已死,将求重生,逡巡欲去。尔时"声"、"光"、"辉"三种境相,俱现于前,遂疲劳于"怖"、"畏"、"惧"三种情况之下,莫能所适。尔时亟当施此"法性中有指授密法",高呼其名,念诵下偈,朗声明告:

(6) 法性中有指授及六句要偈(此文在亡者四日以前, 尽力为之多次念诵。)

嗟!善男子(某某):心勿散乱,励力谛听! 夫中有者,凡有六种:所谓生处中有(一名处胎中有),梦境中有,静虑中有(一名禅定中有),死俭中有(一名命尽中有),法性中有(一名实相中有),轮回中有(一名生身四大轮回中有)。善男子,汝于此时,当历后三种中有,所谓死俭中有,法性中有,轮回中有,三皆现前。昨日以来,汝于死俭中有所现法性明光,未能认取,故复于此,飘泊无依。今者法性中有及轮回中有二者已起,汝当于此教诫所指授者认取勿乱。

**嗟!**善男子:所谓死者,今兹已临。夫脱离此世,非汝一人,一切皆尔。汝当于此生世,勿贪,无著,纵欲贪著,亦无能久住。汝于流转生死轮回中,切勿贪恋,惟当忆念上师三宝。

**嗟!**善男子:汝于法性中有境相,纵有如何恐怖现前,汝当于此文句,记持勿忘,至心正念,依文义行,此有指授要偈云:

呜呼!

此时法性中有现我前 惊惧怖畏境相皆当断

所现境相认为自证智 当知即是中有之境界

于此正逢阻碍大利时 自识所现寂怒勿生怖

如上教授,说令听闻,俾其心中忆念其文,纵有种种恐怖现象, 决定认识,知即我本来面目,牢记勿忘。

(7)令其认识本来面目教授(此文在亡者死后四日前, 多次念诵。)

嗟!善男子(某某):汝于身心分离之时,法性清净净相,自性微妙明光,灿然照耀,惊心动魄,犹如春日原野,阳焰闪动,此中景象,人人皆现,勿怖勿畏,勿生惊恐,当知即汝法性本光。又从光内突法洪历法性本声,犹如千雷一时齐震,应即认识,此亦汝自己法性本声也,镇定勿乱,勿怖勿惧。盖汝此时,已具有所谓习气意生之身,非复质碍血肉之躯,声、光、辉三项,任起于前,亦于汝身无能为害,以汝此时无死因也。汝今若能认识自识所现本来境相,当可认知即是中有。

嗟!善男子!若未认识当下本来境相,纵于人间如何观修,而未遇此指授诀要,则定于"光"生怖,于"声"生恐,于"辉"生惧。若不了知此教授之要点,则不认识"声"、"光"、"辉"三项,仍当流转生死轮回苦海而已。

# 第二章 法性中有业力幻象

# 丁、初周证人寂相部尊

# 第一日诵法(亡者在死后第五日,此日有佛两尊前来接引。)

嗟!善男子(某某):汝已闷绝三日有半至四日,从闷绝而复苏,自设问曰:"我今何故起现如是境相?"汝当了知,此即中有。此时正际返入轮回,所有一切境相,悉皆现为明光佛身,虚空遍现蔚蓝色光。

尔时中央密严刹土(一称明点勇现刹土,一称奥明天。)世尊 "毗卢遮那如来"(亦称大日如来,或称光明遍照佛。)其身白色, 坐狮子宝座;手持八辐金轮,与虚空法界自在母面合交抱,来现汝 前,此为"色蕴"法尔清净蓝光,此光晃耀,严以明点及微光点, 灿然明澈,自"毗卢遮那如来"父母双尊胸中照临汝前,直射汝心, 眩目难睁,不敢逼视。而与此同时,又有"天道"白光不起怖畏者, 并临汝前。此时汝为愚痴业力所牵,怖畏兰光,故于"法界体性智" 光,生起恐怖而欲逃避;反于天道白光不生怖者,起欣乐想,而欲 趋入。我今告汝,此时汝当于彼灿然明澈晃耀眩目之兰光,挣脱怖 勿畏,不可逃避,此即所谓如来光明法界体性智也。当于其中,深 生信乐,起渴仰心,而自念言:"此是世尊毗卢遮那大悲恩光", 亟起皈依,恭敬祈请。尔时世尊毗卢遮那,即接引汝出离"中有险 峡"。汝对天道白光不眩目者,切勿欣乐,勿贪勿著。若生贪著, 即生天趣,复转六道,以是障碍,阻解脱道。故当于彼,眼避勿睹; 而于闪烁眩目之兰光,当起欣乐,发猛利心,渴仰世尊毗卢遮那如 来,至心专注,念诵下偈,随我发如是愿:

毗卢遮那 导引在前 大自在母

鸣呼!

愚痴炽盛 流转生死 法界性智 光明照耀

祈脱中有 怖畏险峡 送我往登 正觉佛土

如是虔敬猛利发愿,即化虹光,融于毗卢遮那父母双尊胸中, 于中央密严刹土,以圆满受用形相而证佛位。

第二日诵法(在亡者死后第六日,此日有佛六尊前来接引。)

护持于后

又虽已如前导示,然缘于"嗔"、"恚"业障,对"光"与"辉" 惧而逃避,虽发是愿,仍复迷而不悟,则第二日中,有"金刚萨埵 不动如来"圣众,及"地狱"恶业之光,同时并来现前,此时当复 指示,呼亡者之名,念诵下文而告之曰:

嗟!善男子(某某):谛听勿乱!此第二日,有"水大"白色 净光,来现汝前。尔时东方蓝色"现喜刹土"(梵名:阿比罗提。 藏名:恩巴尔嘎哇。)世尊"金刚萨埵不动如来",其身蓝色,手 执五钴金刚杵,坐大象宝座,与"玛嘛几母"面合交抱,现临汝前; "地藏"、"弥勒"二菩萨,与"拉先女(舞女)"、"补莂女(花 女)"双尊围绕于虹光曼荼罗海,六尊齐现而来。此为"识蕴"法 尔清净白光,即"大圆境智"。此光晃耀,严以明点及微光点,惊 眩欲绝,自金刚萨埵不动如来父母双尊胸中,照临汝前,直射汝心, 眩目难睁,不敢逼视。而与此同时,又有"地狱道"不眩目之烟灰 色光,亦与智光并临汝前。此时汝为"嗔"、"恚"业力所制,怖 惧白光而欲逃避;反于地狱道不眩目之烟灰色光,起欣乐想而欲趋 入。我今告汝!此时汝当于彼晃耀眩目之白光灿然透明者,勿怖勿畏,不可逃避。彼即汝自内证智本体具足力用,应于光中明了任运,坦然而住,更当于彼,信乐渴仰。汝若认知自内证智本体光明,纵欠虔诚发愿,亦得一切诸佛光明与汝融合,无二无别,而证佛位。若不认知为汝自内证智本光,则当对之信乐渴仰而自念言:"此是金刚萨埵如来大悲恩光",亟起皈依,深心祈请,自维此即金刚萨埵不动如来大悲光钩,不可逃避。要知汝纵欲逃避,亦与汝身不能分离,故勿怖畏,当欣乐祈请。尔时金刚萨埵不动如来,即来接引,拔汝出离"中有险峡"。双当于彼"地狱"烟光不眩目者,勿生欢喜。此为汝"嗔"、"恚"炽盛所积罪障而来诱引之光,汝若贪著彼光,当堕"那落迦(地狱)"处,陷于苦不堪忍泥涂之中,永无出期,此是障碍,阻解脱道。故当于彼,眼避勿视,断除"嗔""恚",勿贪勿著;而于炳然照耀之白光,深生敬仰,至心专注金刚萨埵不动如来尊前,生起猛利欲乐,念诵下偈,随我发如是愿:

### 呜呼!

噴恚炽盛 流转生死 大圆境智 光明照耀 金刚萨埵 导引在前 玛嘛几母 护持于后 祈脱中有 怖畏险峡 送我往登 正觉佛土

如是至心虔敬发愿念诵上介,则化虹光,融入世尊金刚萨埵不动如来父母双尊胸中,于东方现喜刹土,证得圆满受用身而成佛矣。

第三日诵法(在亡者死后第七日,此日有佛六尊前来接引。) 又虽已如上指授,然有补特伽罗(即众生之异名)我慢贡高, 罪业深重,于大悲光钩,怖而逃避。追至第三日,则有世尊"宝生如来"与圣众俱,前来接引;同时又有"人道"之光,并来现前。 其指示法,当呼亡者之名,念诵下文而告之曰:

嗟!善男子(某某):谛听勿乱!今第三日,有地大黄色净光, 来现汝前。尔时,南方黄色"光荣佛土"(藏文贝登,此云吉祥, 或译具德)世尊"宝生如来",其身黄色,手持摩尼妙宝,坐宝马 宝座,与"佛眼母"面合交抱,现临汝前:"虚空藏""普贤"二 菩萨、与摩梨女鬘都毗女(香女)双尊围绕于虹光曼荼罗海,六尊 齐现而来。此为"受蕴"法尔清净黄光,即"平等性智"。此光晃 耀,严以明点及微光点,自宝生如来父母双尊胸中照临汝前,直射 汝心,眩目难睁,不敢逼视;而与此同时,又有"人道"之淡黄光 不眩目者,亦与智光并临汝前,直射汝心。此时汝为"我慢"业力 所制,于彼眩目之黄光,生起惊怖而欲逃避;反于人道不眩目之淡 黄光起乐着想、而欲趣入。我今告汝,此时汝于彼晃耀眩目之黄光 灿然透明者,勿怖勿畏,不可逃避。彼即汝自内证智本体具足力用, 应于光中明了任运、坦然而住, 更当于彼信乐渴仰。汝若认知自内 证智本体光明,纵欠虔诚发愿,亦得一切诸佛光明与汝融合,无二 无别,而证佛位。若不认知为汝自内证智本光,则当对之信乐渴仰 而自念言:"此经是宝生如来大悲恩光",亟起皈依,深心祈请。 自维此即宝生如来大悲光钩,不可逃避。要知汝纵欲逃避,亦与汝 身不能分离,故勿怖畏,当欣乐祈请。尔时宝生如来即来接引,拔 汝出离中有险峡。又当于彼人道淡黄光勿生欢喜,彼乃为汝"我慢" 炽盛所积习气而来诱引之光,汝若贪著,当堕人道,复受生老病死 之苦,沦没于生死泥涂之中,无解脱期,以是障碍,阻解脱道。故 当于彼,眼避勿视,断舍我慢,并断习气,及对彼光,勿贪勿着; 而于彼灿然眩目之黄光,深生信乐,至心专注,渴仰世尊宝生如来,

#### 念诵下偈,随我发如是愿:

#### 鸣呼!

我慢炽盛 流转生死 平等性智 光明照耀

宝生如来 导引在前 佛眼佛母 护持于后

祈请度脱 中有险峡 送我往登 正觉佛土

如是至心诚散发愿,则化虹光,融入宝生如来父母双尊胸中, 于南方"光荣刹土",证得圆满受用佛身矣。

# 第四日诵法(在亡者死后第八日,此日有佛六尊前来接引。)

如上指示,纵其根器如何下劣,亦必解脱无疑。然有曾造大罪之人、及失坏三昧耶戒等、或断善根之类,迄尚不能认取者,遂为"贪欲"及罪障所制,对于"声""光",怖而逃避,则第四日有世尊"无量光如来"(即阿弥陀佛)圣众,及由"贪""悭"所酿成"饿鬼道"之暗红光,同时并来现前。其指示法,当呼亡者之名,念诵下文而告之曰:

嗟!善男子(某某):谛听勿乱!今第四日,有"火大"红色 净光,起现汝前,尔时西方红色"极乐刹土""世尊无量光如来", 其身红色,手执莲华,坐孔雀宝座,与"白衣母"面合交抱,现临 汝前,"观自在""妙吉祥"二菩萨与"吉地女"(歌女)"阿洛 哥女"(灯女)双尊围绕于虹光曼荼罗海,六尊齐现而来。此为"想 蕴"法尔清净红光,即"妙观察智"。此光晃耀,严以明点及微光 点,眩目难睁,自无量光如来父母双尊胸中,照临汝前,直射汝心, 不敢逼视,汝当对之,勿生怖畏;而与此同时,又有"饿鬼道"暗 淡红光不眩目者,亦与智光并来照临,当于其光,勿生欢喜,亦勿 贪着。尔时, 汝为"贪欲"炽盛业力所制, 于彼眩目之红光, 生起 怖畏而欲逃避; 反于"饿鬼道"暗淡红之光不眩目者,起乐着想、 而欲趋入。我今告汝,此时汝当于彼晃耀眩目之红光灿然透明者, 勿怖勿畏,不可逃避。彼即汝自内证智本体具足力用,应于光中, 明了任运,坦然而住,更当于彼信乐渴仰。汝若认知自内证智本体 光明,纵欠虔诚发愿,亦得一切诸佛光明与汝融合,无二无别,而 证佛位。若不认知为汝自内证智本光,则当对之信乐渴仰而自念言: "此是无量光如来大悲恩光",亟起皈依,深心祈请,自维此即无 量光如来大悲光钩,不可逃避。要知汝纵欲逃避,亦与汝身不能分 离,故勿怖畏,当欣乐祈请。尔时无量光如来即来接引,拔汝出离 中有险峡。又当于彼饿鬼道暗淡红光不眩目者,勿得贪着。彼乃为 汝"贪欲"炽盛所积习气而来诱引之光,汝若贪着,即堕饿鬼道, 而受极难堪忍饥渴之苦,以是障碍,阻解脱道。故当于彼,勿生贪 着,断除习气,勿起爱恋;而于灿然眩目之红光,对之生起欣乐, 专注渴仰世尊无量光如来父母双尊,念诵下偈,随我发如是愿:

### 呜呼!

贪欲炽盛 流转生死 妙观察智 光明照耀 无量光佛 导引在前 白衣佛母 护持于后 祈脱中有 怖畏险峡 送我往登 正觉佛土

如是诚敬殷重发愿,则化虹光,融入世尊无量光如来父母双尊 胸中,于西方"极乐刹土"证得圆满受用佛身矣。

# 第五日诵法(在亡者死后第九日,此日有佛六尊前来接引。)

如上指示、纵其根器如何下劣,未有不解脱者。又虽已指示,而有一类有情,久狃结习,终为强盛之习气所制,不能克服,而为"嫉妒"恶业支配,于"声"及"光"生起恐惧,大悲光钩,未能认取。迄至第五日间,仍复飘泊无依。尔时有世尊"不空成就如来"圣众大悲恩光前来接引;同时又有"嫉妒"烦恼所感"阿修罗道"之光,亦来诱引。此时指授之法,当呼亡者之名,念诵下文而告之曰:

嗟!善男子(某某):谛听勿乱!今第五日,有"风大"绿色 净光,来现汝前。尔时,北方绿色"胜圆刹土"世尊"不空成就如 来",其身绿色,手执交叉金刚杵,坐大鹏宝座,与"三昧耶多罗 母"(即绿度母)面合交抱,现临汝前;"金刚手""除盖障"二 菩萨与"健第女"(涂女)"尼得女"(食女)双尊围绕于虹光曼 茶罗海, 六尊齐现而来。此为"行蕴"法尔清净绿光, 即"成所作 智"。此光晃耀,严以明点及微光点,眩目难睁,自不空成就如来 父母双尊胸中,照临汝前,直射汝心,不敢逼视;而与此同时,又 有"阿修罗道"暗绿光、乃"嫉妒"为因所成不眩目之光,亦与智 光并临汝前。汝当对之勿生爱憎而修等舍(安住于非苦非乐之境, 谓之等舍。);并当对之不可欢喜。尔时,汝为嫉妒炽盛业力所制, 于彼眩目之绿光,惧而逃避;反于阿修罗道不眩目之暗绿光起乐着 想,而欲趋入。我今告汝、此时汝当于彼晃耀眩目之绿光灿然透明 者,勿怖勿畏,不可逃避。彼即汝自内证智本体具足力用,应于光 中,明了任运,坦然而住,更当于彼信乐渴仰。汝若认知自内证智 本体光明,纵欠虔诚发愿,亦得一切诸佛光明,与汝融合,无二无 别,而证佛位。若不认知为汝自内证智本光,则当对之信乐渴仰,而自念言:"此是不空成就如来大悲恩光",亟起皈依,深心祈请,自维此即不空成就如来大悲光钩,不可逃避。要知汝纵欲逃避,亦与汝身不能分离,故勿怖畏,当欣乐祈请。尔时,不空成就如来即来接引拔汝出离"中有险峡"。又当于彼阿修罗道不眩目之暗绿光,勿生贪着。彼乃汝嫉妒炽盛所积业力而来诱引之光,汝若贪着,则堕阿修罗道,感极难忍受斗诤之苦,以是障碍,阻解脱道。故当于彼,断除习气,勿贪勿着;而于晃耀眩目之绿光、生起信乐,专注渴仰世尊不空成就如来父母双尊,念诵下偈,随发如是愿:

#### 鸣呼!

嫉妒炽盛 流转生死 成所作智 光明照耀

不空如来 导引在前 三昧耶母 护持于后

祈脱中有 怖畏险峡 送我往登 正觉佛土

如是虔诚殷重发愿,则化虹光,融入世尊"不空成就如来"父 母双尊胸中,即于北方"胜园刹土",现证圆满受用身而成佛矣。

第六日诵法(在亡者死后第十日,此日共有佛四十二尊俱来接引。)

上来五日,经已多次指示,纵福缘如何薄劣,初次未能认取, 再次亦当认取,只须认取其一,而未有不解脱者。然亦有如是指授 多次,以习气深重,长夜伴随,净相智慧,向未熟稔,为业支配, 虽得指认,仍为邪恶习气引导于外,大悲光钩,不能摄引,于"光" 及"辉",生起怖畏,复沦生死。则于第六日,复有五部如来父母双尊与眷属俱,一时齐现于前,其时六道之光,亦齐现前。其指示法,当呼亡者之名,念诵下文而告之曰:

嗟!善男子(某某):谛听勿乱!迄至昨日,五部如来,各现 其相,虽已指示,而汝为恶习所牵,于彼起怖,故迄今日,仍留于 此。汝先若能于五部如来智慧本光,识为本体境相,则于五部各佛 身中,早已化为虹光,汝已成为圆满受用佛身。以汝无知,故今仍 复漂泊于此,故当谛实观察,勿得散乱。今有五部如来具足境相, 名为"四智和合之光",前来迎汝,当认取之。

嗟!善男子:四大清净四色之光,今来现前。此时,中央"密严刹土""毗卢遮那"父母双尊及与眷属,俱来现前;东方"现喜刹土""金刚萨埵"父母双尊及与眷属,俱来现前;南方"光荣刹土""宝生"父母双尊及与眷属,俱来现前;西方"极乐刹土""无量光"父母双尊及与眷属,俱来现前;北方"胜圆刹土""不空成就"父母双尊及与眷属,俱从虹光曼荼罗海,来现汝前。

嗟!善男子:此五部双尊之外,又有四门守护明王:即"降三世明王""大威德""马头""甘露军茶利"等四大明王;及四门守护明妃:所谓持"钩"女、持"索"女、持"锁"女、持"铃"女;及天道之佛"帝释"、阿修罗道佛"诤心"(梵名毗摩罗质多。藏名塔桑日。或译净心。)、人道佛"释迦狮子"、傍生道佛"狮子善住"、饿鬼道佛"焰口"、地狱道佛"法王"等诸佛世尊,六道六佛,俱来现前;又有"普贤如来""普贤佛母",即诸佛之祖普贤父母双尊(详附注六),亦来现前。以上共有报身佛四十二尊,自汝心内外出,来现汝前。此皆为汝本来清净境中之所显现,当认取之。

### 【附注六】

普贤如来,梵音阿达尔嘛,义为无生法尔。藏文转音滚都桑波,为原始法身如来。(释迦佛为原始如来之应化身)谓法身本自如如,智德圆满,周遍法界,超思量,离言诠,无始无终,非修非证,现双身一丝不挂相,故有普贤佛母。西藏宁玛派九乘教义,奉为最高无上之尊。在本经中,居寂静部四十二尊之上首,即为普贤父母双尊,故称为诸佛之祖。又在本经前面"明光直指"教授中,有"法性普贤父母"及"证智普贤如来"句,即可略明此双尊"法性"及"证智"之功用,与吾人本为一体,不可分离。此中义理,非深明西藏无上密义者,不能了解。惟因此尊之名号,为我汉地人所不习见,又因"普贤"二字与八大菩萨中之普贤菩萨同一名号,恐为人疑误,故附注于此。

嗟!善男子:此诸刹土,亦非他有,乃汝自心四方与中央本来 具足者,今自汝心,出现于外,现临汝前。彼诸佛身,亦非他来, 乃汝自内证智本具力用,法尔所成,故当如是而认取之。

麼!善男子:彼诸佛身,亦复不大不小,形量相等,严具形色, 坐势宝座,各具标帜。彼诸佛身,共成五聚,皆为双身;每聚周围, 各具五色光辋;其中男尊,即为双持部之菩萨;女尊,即为双持部 之明妃。如是形成整个曼荼罗,一时俱集,圆现汝前;此即与汝相 依为怙之本尊也,汝当认取。

**嗟!**善男子:从此五部如来父母双尊身中,流出四智和合之光,极为微妙;犹如日光眩耀,照临汝心,来现汝前。

此中初自"毗卢遮那"胸中,放射"法界体性智"光,显为兰色,晃耀眩目,有一光台,照触汝心,合而为一;其光台上兰色明点,与光同俱;如覆翠盖,灿然眩目。其上亦以自性明点,各五为饰,无有边中,严以明点及微光点,来现汝前。

自"金刚萨埵"胸中,放射"大圆镜智"光,显为白色;光台

之上, 白色明点, 如覆明镜, 严以明点及微光点, 来现汝前。

自"宝生"胸中,放射"平等性智"光,显为黄色;光台之上, 黄色明点如覆金盏,严以明点及微光点,来现汝前。

自"无量光"胸中,放射"妙观察智"光,显为红色;光台之上,红色明点,如覆珊瑚宝盖,严以明点及微光点,来现汝前。以上四佛智光之底,光彩具足,极为显明,眩目难睁;亦由自性明点,各五为饰,无有边中;遍严明点及微光点,悉与法界体性智光相同,此所显现,与汝自心,密切联系,和合相应,自然而来起现也。

**嗟!**善男子:彼等诸光,皆汝自内证智,本体具足力用所现, 非从外来;故当于彼,无碍印合,亦勿惊怖,摄心入定,于无分别 中,坦然而住,即此状中,诸佛之身光与汝身融合为一而成佛矣。

**嗟!**善男子:此中独无成所作智之佛光照临于汝者,以汝自内证智力用未圆,故不显现。

嗟!善男子:此即所谓"四智和合之光",亦名"金刚萨埵四密孔道"。此时汝当忆念往昔上师指授语诀,若能忆及所指授义,即于当前境界,生起信乐;犹如母子会遇,亦如亲旧故知,先已熟谂,今又相逢,立即认取,无可疑虑;于自己本体境相,认为本来面目,信为清净法性无可转变之正道,生起"恒流三摩地",融为证智大任运身,依受用报身而证佛位,永不退转。

嗟!善男子:与智光同时,又有不净迷幻境相六道六光,亦来现前;所谓"天道"白光不眩目者,"阿修罗道"暗绿光不眩目者, "人道"淡黄光不眩目者,"傍生道"呆兰光不眩目者,"饿鬼道" 呆红光不眩目者,"地狱道"烟灰色光不眩目者,此六道之光,亦 与智光并来现前。尔时,汝于其光,皆无取著,于无所缘中,坦然 安住。汝若于彼清净智光,生起怖畏,而于不净轮回六道之光,起贪著者,当受六道众生之身,疲疗生死大苦海中,无解脱期。

嗟!善男子:汝若未得上师教诫所指示者,于前所说佛身及清净光,恐惧怖畏,而于不净轮回之光,反而生起爱恋。今勿如是!应于清净智光,晃耀眩目者,恭敬信乐,而自念言:"世尊五部如来大悲智光,乃为哀愍摄受于我而现在前,亟当皈依"。对于迷幻境相六道之光,勿贪勿着,至心专注渴仰世尊五部如来父母双尊,念诵下偈,随我发如是愿:

#### 鸣呼!

五毒炽盛 流转生死 四智和合 光明照耀

五部如来 导引在前 五部明母 护持于后

脱离六道 不净幻光 度我中有 怖畏险峡

送我往登 五清净土

如是发愿念诵,认识本体境相,即可无二交融而成佛矣。中根之人,虔敬殷重,自认取已,即得解脱;下根之人,则于清净誓愿之力,断绝六趣生门,悟解四智和合实境,于"金刚萨埵"密孔道中,而成佛道。

第七日诵法(在亡者死后第十一日,此日有持明十佛前来接引。)

复次,如是详明指示,由此认识而得解脱者,为数极多。然有下下根器,其在人间,对于正法,素未薰习,有大罪障,及失坏三

昧耶等人,为业力迷惑,虽有指示,亦不认取,终仍漂转。兹第七日,有"清净空行刹土""持明部"圣众,前来接引。尔时,为烦恼愚痴所酿成之"傍生道"光,亦来诱引。

嗟!善男子(某某):谛听勿乱!兹第七日,有法尔清净杂色 光明,起现于前;此时"清净空行刹土""持明"诸尊圣众,前来 接引,融为虹光曼荼罗海。

曼荼罗中央"异熟无上持明"名"莲华舞自在",其身具五光 绚彩;明妃"红色智慧空行",拥抱尊身;右持弯刀,左持注满血 液之颅器,而作舞式;以瞪视印相,注目虚空,来现汝前。

曼荼罗东,"地居持明",其身白色,微含笑容,明妃"白色空行",拥抱尊身;右持弯刀,左持注满血液之颅器,而作舞式;以瞪视印相,注目虚空,来现汝前。

曼荼罗南,"寿自在持明",其身黄色,妙好庄严,明妃"黄色空行",拥抱尊身;右持弯刀,左持注满血液之颅器,而作舞式;以瞪视印相,注目虚空,来现汝前。

曼荼罗西,"大手印持明",其身红色,微含笑容;明妃"红色空行",拥抱尊身;右持弯刀,左持注满血液之颅器,而作舞式;以瞪视印相,注目虚空,来现汝前。

曼荼罗北,"任运持明",其身绿色,半怒半笑容,明妃"绿色空行",拥抱尊身;右持弯刀,左持注满血液之颅器,而作舞式;以瞪视印相,注目虚空,来现汝前。

此诸持明之外围,有无量空行天母会集;所谓八大尸林空行, 四种姓空行,三居处空行,十居处空行,二十四境空行母等,以及 勇男、勇女、矜羯罗、护法使者众俱;彼诸一切,悉著六骨骼之衣,腿骨号筒,颅骨小鼓,罗刹皮幢,人皮幡盖,人皮旗帜,人脂香膏,种种乐器,为数无量;一切世界,充填血满,震天撼地,俱来现前,一切乐声,亦复震脑欲裂,喧阗而来,作种种舞蹈。亡人三昧耶具足者,则来迎接;三昧耶失坏者,则来惩诫。

嗟!善男子:习气法尔清净俱生智光,具足五色,如五彩线,荡漾天际,闪烁动摇,灿烂透明,惊眩夺目;从五部持明部主胸间,直射汝心,不敢逼视,现在汝前;而与此同时,又有"傍生道"兰色不眩目之光,亦与智光,俱来现前。尔时,汝为习气所感,迷幻境相所牵,于彼所具五色之光,惧欲逃避;反于"傍生道"不眩目之光,生起爱著,而欲趋入。然汝于彼所具五色眩目之光,勿得惊怖!当认为智光;于其光中,所发一切诸法自性本声,犹如千雷一时俱鸣,轰声震撼,啸吟洪厉,杂以忿怒咒声,俱来现前。汝于此境,当勿生怖!勿避勿惧!当即认取,为汝本来境相证智力用。而于"傍生道"不眩目之兰光,勿贪勿着;苦生贪着,汝当堕落愚痴"畜道",而受愚暗无知驱役之苦,永无出期;故于其光,勿得贪着!当于五色具足之光,灿明眩目者,生起欣乐,一心专注谛求,渴仰世尊持明阿阇黎众!当自念云:

"持明圣众,勇士空行,诸圣尊前,今为接引,入彼清净空行居处,来住我前;祈诸圣尊,愍垂听许,如我有情,未积资粮,过去已有,三世如来,五部圣众,以大悲光,来摄受我,惜我无知,未能认取,蹉跎至今,诚堪嗟叹!兹当持明诸圣尊前,恳求今后,万勿舍我!愿以悲钩,摄受于我!引我往生净空行刹"

如是专注谛求,念诵下偈,随我发如是愿:

呜呼!

持明圣众 幸垂听许 请运悲心 导入正路

习气炽盛 流转生死 俱生智慧 光明照耀

勇士持明 导引在前 空行佛母 护持于后

祈脱中有 怖畏险峡 送我往登 正觉佛土

如上虔诚殷重发愿,则化虹光,融于"持明"部众胸中,当生 "清净空行刹土",无可置疑;诸有一切善知识种姓,唯依上文之 指示,而认取之,即可解脱,纵有恶业习气,亦定解脱。

以上为"死位中有"明光直指教授,及"法性寂相中有教授听闻解脱密法",全文已竟。

# 戊、次周证人怒相部尊

# 概说

兹当宣说"法性中有"怒相起现之相。此亦如前述寂相,依次有七次险峡,于所历之境,经已逐次指示;纵昧其一,当证另一而得解脱者,为数无量。如是虽有众多得解脱者,然亦有多人,恶业深重,罪障山积,狃于结习,无明幻惑,无尽无减;于如是人,纵予指示,仍不解脱,转复漂沦,其类实繁。

复次,以前寂相圣众,持明空行,来接引者,已经逝没。次有 饮血忿怒五十八炽然尊,即前"寂相部众"转依所依(怒部居方位 与寂相部同,特变现之形貌相状有不同耳。)来现在前,与先不同; 此种怒相,为"恐""怖""畏"三种增上力所转,指证极难;自 内证智,不得自在,而入闷绝,迷而复醒,醒而复迷,循环往复, 不能自主。若有于其清醒之际,能认取者,解脱亦易。何以故?以 "恐""怖""畏"三种境界现前,自内证智,无复驰乱,专一奋 勉而住故。在此情景,若不遇此教授,纵复多闻如海,亦徒无益。 亦有持律大德,显乘大师,若于此际迷不认取,仍当漂转生死轮回; 诸凡庸人,为数更多;于"恐""怖""畏"三种境界,生起惊惶, 堕恶趣涧,永受大苦,然密乘真言瑜伽士则不同,纵为下下根器, 一见忿怒饮血圣众,如遇亲知故旧,深信为自本尊,即可无二交融 而证佛位。

又有在人间时,于此忿怒饮血圣众诸像,曾修现观(即生起次第),供养赞叹,乃至曾见绘画尊形,或雕塑等像,亦于此时,尊 形现前;即认知已,即得解脱。

又有在人间时,持律大德,显乘大师,任于正法行为如何精进,及于说法如何善巧,其于死时,不现灵骨、舍利、虹光等相。以于生时,对于秘密真言,未尝用心,及于真言,毁谤侮慢,真言圣众,未结因缘;由是中有境界,虽已现前,亦不认知,先所未见,倏尔睹见,如逢怨敌,立起嗔心;以此为缘,遂趋恶道。如是戒律及性相教理,虽极精娴,内心若无真言修持,则不现有灵骨、舍利、虹光等相,其理固如是也。若是真言行者,纵为下下根器,举止威仪粗鄙无状,亦不善巧说法,亦不如理实行;虽然如是,但于真言乘法深生信仰,则于彼境不生邪见、不生疑虑、能修持者,彼于此际,仍得解脱。其在人间,行为纵有不检,然于死时,至少呈现一种瑞相,或为灵骨、舍利、虹光佛像等随一现前,以真言加持威力最大故。

真言瑜伽行者,中根以上,曾修"生起""圆满"两次第,持诵心咒等诸修持,则不需沦入"法性中有",而于气息将断未绝之时,定为持明勇士空行等众,迎归清净空行刹土。其所表相,天无片云,虹光耀目,花雨缤纷,薰香馥郁,天乐齐鸣,音声嘹亮,灵骨舍利及佛像等,皆复呈现,斯其所表之异微也。是故诸持律者、显乘大师、或有失坏三昧耶真言行者及诸凡夫,除此"听闻解脱密法",更无其他方便。其有修习"大圆满"(为西藏宁玛派最高成就之法)"大手印"(为西藏噶迦派最高成就之法)等大修行人,则于"死位中有"时,已能认取明光,证得法身,不需诵此听闻解脱密法,以于死位中有认取之时,即已证得法身,已如前述。追至"法性中有""寂""怒"境界显现时,既认取已,即证"圆满报身";再若认取"轮回中有",即证"应化之身",生往善趣;得逢此法,于后生中,可能有修行缘会故。

此听闻解脱密法,为无修成佛之法;亦即仅赖听闻即得解脱之法;亦为罪障大者、导出险峡之法;又为一刹那间差别立判之法;又为一刹那间即证等觉之法;诚为深奥!有情遇此而堕恶趣者,未之有也。此法与"答卓"咒本(藏名"答卓",义为假名解脱如意宝,又名无为刹那妙智经,为佩带于身而得解脱之咒本)二者合用,则如金曼达上严以玉饰,更为美妙矣!

第八日诵法(在亡者死后第十二日,此日有佛六尊前来接引。)

如上已就"听闻解脱"示其重要,兹当指示"法性中有"怒相 起现之时。于此又呼亡者之名,念诵下文而告之曰: 嗟!善男子(某某):谛听勿乱!以前"法性中有"寂相起现、 汝未认取,故今仍复漂泊无依。兹第八日,有饮血忿怒圣众,来现 当汝前,当勿迷乱。而认取之。

嗟!善男子(某某):此大吉祥主尊为饮血佛部世尊,名"佛陀兮噜迦"。身深棕色,三面、六臂,四足展立。其面右白、左红、正面深棕色;周身光蕴,如火炽然。九目圆睁,怒视可怖;眉耸如电;獠牙外露,吼声大笑,作"阿拉拉"及"哈哈"声;又发"嘎呜"及宏大尖锐之声;头发红黄,炽然上竖;冠饰骷髅,象征日月;黑蛇及鲜显人头为身严。六手之中:右上持"轮",右中持"钺",右下持"剑";左上持"铃",左中持"颅",左下持"犁"。明母名"佛陀讫洛底湿缚哩玛",拥抱尊身;右搂尊颈,左捧"红螺"(红色螺贝之碗),内贮阳精,献于尊口,吮咂作响,并发轰声,犹如雷震。于金刚炽焰毛孔中,发出智火,熊熊有光;两足右卷左展,立于大鹏座上。此乃从汝脑内"中央"所出,以如是状,现临汝前。汝当于彼,勿惊勿怖!勿生恐惧!当即认取为汝自证智身,即汝本尊;勿惊勿惧!实则仍为世尊"毗卢遮那"父母双身之体,故勿生畏怖;若能认取,立即解脱。

如上明告,认取为本尊已,即可交融无二,而证圆满受用佛身。

第九日诵法(在亡者死后第十三日,此日有佛二尊前来接引。)

又复于彼,怖而逃避,而不认者,则于第九日,有饮血金刚部世尊,前来接引。其指示法,当呼亡者之名,念诵下文而告之曰:

嗟!善男子(某某),啼听勿乱!今第九日,有饮血金刚部世

尊,名"金刚兮噜迦"。身深蓝色,三面、六臂,四足展立。其面右白、左红、正面兰色。六手之中:右上持"杵",右中持"颅",右下持"钺";左上持"铃",左中持"颅",左下持"犁"。明母名"金刚讫洛底湿缚哩玛",拥抱尊身;右搂尊颈,左手捧红螺,内贮阳精,献于尊口,双身交抱。此乃从汝脑内东隅而出,来现汝前。汝当于彼,勿惊、勿怖,勿生恐惧!当认为汝自证智身,即汝本尊,故当认取,切勿生怖!实则仍为世尊"金刚萨埵"父母双身之体,当起欣乐;若能认取,立即解脱。

如是明告,若认取为本尊,即可交融无二,而证圆满受用佛身。

第十日诵法(在亡者死后第十四日,此日有佛二尊前来接引。)

如上所示,亦有诸人,业障深重,遂于其境,生起怖畏,避而 未证。今第十日,有饮血宝部世尊前来接引。其指示法,当呼亡者 之名,念诵下文而告之曰:

嗟!善男子(某某):善自谛听!今第十日,有饮血宝部世尊、名"珍宝兮噜迦"。身深黄色,三面六臂,四足展立,其面右白、左红、正面深黄。六手之中:右上持"宝",右中持"天杖",右下持"棒";左上持"铃",左中持"颅",左下持"钢叉"。明母名"珍宝讫洛底湿缚哩玛",拥抱尊身;右搂尊颈,左捧红螺,内贮阳精,献于尊口,双身交抱。此乃从汝脑内南隅所出,来现汝前。汝当于彼,勿惊、勿怖、勿生恐惧!当认为汝自证智身,即汝本尊,当即认取,切勿生怖!实则仍为世尊"宝生如来"父母双身之体,故当虔敬信乐;若能认取,立即解脱。

如上明言实告,若认取为本尊,则可无二交融而证圆满受用佛

身。

第十一日诵法(在亡者死后第十五日,此日有佛二尊前来 接引。)

又虽如上指示,然为习气所薰,生起怖畏,仍复逃避,不识为本尊而见为阎罗法王,故未证取;则第十一日,有饮血"莲花部"世尊前来接引。其指示法,当呼亡者之名,念诵下文而告之曰:

嗟!善男子(某某):谛听勿乱!今第十一日,有饮血"莲花部"世尊,名"莲花兮噜迦"。身深红色,三面、六臂、四足展立。其面右白、左青,正面深红。六手之中:右上持"莲",右中持"天杖",右下持"棒";左上持"铃",左中持"满血颅器",左下持"兆鼗"。明母名"莲花讫洛底湿缚哩玛",拥抱尊身;右搂尊颈,左捧红螺,内贮阳精,献于尊口,双身交抱。此乃从汝脑内西隅所出,来现汝前,汝当于彼,勿惊、勿怖、勿生恐惧!实则仍为世尊"无量光如来"父母双身,故当欣敬;若能认取,立即解脱。

如是明告,当可认取为自本尊,则可交融无二,而证圆满受用 佛身。

第十二日诵法(在亡者死后第十六日,此日有佛二尊前来 接引。)

又虽如前指示,然为恶业习气,牵引于外,生起怖畏,仍复逃避,以不识为本尊,故不认取;则第十二日,有饮血"羯摩部"圣众,及在此日以后,又有八大"寒林"女神"吉坞哩玛",八境兽首女神"颇罗闷玛",兽面忿怒女神四门守护,及异类面首女神二

十八自在女"汪鸠玛"等,前来接引;若不认取,即生怖畏;故当指示。此时呼亡者之名,念诵下文而告之曰:

嗟!善男子(某某):今第十二日,有饮血羯摩部(梵文羯摩此云事业)世尊,名"羯摩兮噜迦"。身深绿色,三面、六臂,四足展立。其面右白、左红、正面深绿,现威猛可怖相。六手之中:右上持"剑",右中持"天杖",右下持"棒";左上持"铃",左中持"颅",左下捧"犁"。明母名"羯摩讫洛底湿缚哩玛",据护尊身;右搂尊颈,左捧红螺,内贮阳精,献于尊口,面合交抱。此乃从汝脑内北隅所出,来现汝前,汝当于彼,勿惊、勿怖、勿生恐惧!当即认知为自证智身,即汝本尊,故当勿怖。实则仍为世尊"不空成就如来"父母双身之体,故当虔敬,深生渴仰;若能认取,立即解脱。

如上明告,即可认知为自本尊,无二交融而证圆满受用佛身。

如是依上师所授口诀,认知为本体境相,唯是自内证智,譬如狮子之皮,若曾见者,知其为皮,立即释然;其有未明此系狮皮,即生恐怖;如为此人解说其义,指示明白,惊怖立除。此法亦尔。饮血圣众,身形庞大,肢体粗壮,量等虚空,当其现前,定生惊怖。若闻此教授,明白指示,无间即证为本体境相,或认为自之本尊,则生前所修之明光(子光),及后起自然之明光(母光),子母两光会遇,于朗然释然中,如遇故知,恍然大悟。若不得此教授,虽诸贤者,亦复难免退堕,流转生死大海而已。

第十三日诵法(在亡者死后第十七日,此日有佛十六尊前来接引。)

尔后有八大"寒林""吉坞哩玛",及种种面形兽首女神"颇罗闷玛",皆从亡者脑中出现,来临其前;其指示法,当呼亡者之名,念诵下文而告之曰:

嗟!善男子(某某):谛听勿乱!今汝脑中八方位,复出八尊"吉坞哩玛",来现汝前,汝当于彼,勿生怖畏!详述如下:

汝脑东隅:出白色"吉坞哩玛",右手高举人尸骨杖,左手持颅,满贮鲜血,来现汝前;

汝脑南隅,出黄色"资坞哩玛",手张弓矢。

汝脑西隅: 出红色"波罗谟诃玛", 手持"摩羯幢";

汝脑北隅:出黑色"培多梨玛",右手持杵,左手持颅盖,满 贮鲜血;

汝脑东南隅:出红黄色"布斯迦私玛",右手持"人肠",左 手取食;

汝脑西南隅: 出深绿色"伽斯摩哩玛", 右手持颅盖, 满贮鲜血, 左手持杵搅动, 现威吓状, 取而饮之;

汝脑西北隅;出淡黄色"赞驮哩玛",裂人身首,右手摘取其心,左手食其躯体;

汝脑东北隅:出深黄色"斯迷奢梨玛",撕裂腐尸身首,取而食之。

以上八方位所住之"吉坞哩玛",亦围绕五方饮血部尊,从汝脑中现出,而临汝前;汝当于彼,勿怖勿畏!

嗟!善男子(某某):其在外围(即上说之八方位之外)复有 八境兽首女神"颇罗闷玛"出现汝前:

东:有深紫色"狮首僧贺女",双手交叉,口衔死尸,摇震鬃发;

南:有红色虎首"毗耶讫哩目佉女",双手下叉,目睛凝视, 露齿蹙眉;

西:有黑色狐首"悉哩罗目佉女",右举利刃,左持人肠,咀食吮血;

北:有深兰色狼首"湿缚南目佉女",双手撕尸,目睛凝视;

东南:有淡黄色鹭首"讫哩陀目佉女",肩负巨尸,手举骸骨;

东北:有兰色枭首"呼鲁目佉女",右手持杵,左手举刀,割 食人肉;

西南:有深红色鸱 首"冈迦目佉女",亦负巨尸;

西北:有黑色鸦首"佉佉目佉女",左举颅盖,右持利剑,割取心肝。

以上八境兽首女神"颇罗闷玛"、亦复围绕五饮血尊,从汝脑中现出而临汝前;汝当于彼,勿怖勿畏!当知任何一切所显现者,皆当认取为本来境相,证智力用。

第十四日诵法(在亡者死后第十八日,此日有佛三十六尊 前来接引。)

**嘘!**善男子(某某):此第十四日者(按、此句英译本有,藏本无。)有兽面忿怒女神四门守护,自汝脑中,出现于外,现临汝前,亟当认取;详如下述:

汝脑东隅:出白色"虎面女",右手持钩,左举"红颅",满 贮鲜血;

汝脑南隅:出黄色"豕面女",手持"羂索",

汝脑西隅:出红色"狮面女",手中持"锁",

汝脑北隅: 出绿色"蛇面女", 手中持"铃",

以上四女,左手均持满血颅器。此四门守护忿怒女,皆自汝脑中出现,当知即汝本尊,故当认取。

嗟!善男子(某某):三十忿怒相"兮鲁迦"之外围,复有异类面首二十八瑜伽自在女"汪鸠玛",形相面首各异,手持种种兵器,自汝脑中来现汝前;汝当于彼,勿生怖畏,一切所现,皆当认取为汝本来境证智力用;临此时机,正逢阻碍大利时,当细加审量,故当忆念上师教授!

嗟!善男子:汝脑之东,出:深紫色"牛首罗刹女",手中持"杵"及"颅器盖";红黄色"蛇首梵天女",手执"莲花"。墨绿色"豹首大天女"手执"钢叉",青色"猿首欲天女",手中执"轮",红色"熊首童贞女",手执"短矛",白色"羆首帝释女",手执"串肠"。如是东方六瑜伽自在女,皆自汝脑东隅而出,现在汝前;汝当于彼,勿生怖畏!

嗟!善男子:汝脑之南,出:黄色"蝙蝠首金刚女",手举"利 刃",红色"摩竭鱼首寂静女",手执"宝瓶",红色"蝎首甘露 女",手执"莲花",白色"鹞首月明女",手中执"杵",绿色 "狐首持棍女",手中执"棍",深黄色"虎首罗刹女",手执"血 颅"。如是南方六瑜伽自在女,皆自汝脑南隅而出,现在汝前;汝 当于彼,勿生怖畏!

嗟!善男子:汝脑之西,出:"墨绿色鹫首肉食女",手中持"棍";红色"马首欢喜女",手执"体腔";白色"鹏首大力女",手中执"杖";黄色"犬首罗刹女",一手持"杵",一以"刀"割;红色"戴胜鸟首爱染女",手张弓矢,绿色"麋首护财女",手执"宝瓶"。如是西方六瑜伽自在女,皆自汝脑西隅而出,现在汝前;汝当于彼,勿生怖畏!

嗟!善男子:汝脑之北,出蓝色"狼首风神女",手展旌旗; 红色"羊首妙 女",手持"人签"(刺人的一种尖杆刑具。); 黑色"豕首亥女",手持"齿索"(以齿穿贯之绳索。)红色"鸦 首金刚女",手持"孩尸";墨绿色"象首大鼻女",手持"巨尸", 饮其颅盖之血;青色"蛇首水天女",手持"蛇索"。如是北方六 瑜伽自在女,皆自汝脑北隅而出,现在汝前;汝当于彼,勿生怖畏!

嗟!善男子:此外复有四门守护四瑜伽女,从汝脑中来现汝前。 汝脑东隅,出白色"杜鹃首金刚女",手中持"钩";汝脑南隅, 出黄色"山羊金刚女",手中持"索";汝脑西隅,出红色"狮首 金刚女",手中持"锁";汝脑北隅,出绿色"蛇首金刚女",手 中持"铃"。此四门四瑜伽女,皆自汝脑中出,而来现前。以上二 十八自在女,亦为"兮噜迦"忿怒尊自生之身力用所现,故当认取。 嗟!善男子!自"法身"空寂之分,而现"寂"相之尊,当知即汝本来面目;自"法身"显明之分,而现"怒"相之尊,故当认知。当汝脑中出五十八尊饮血圣众,现临汝前之时,若了知一切所现,皆是自内证智之本光,无间即与饮血之尊无二交融而证佛位。

嗟!善男子:若不当下认取,汝则对之必然惊惶欲遁,复受大苦而难解脱;若不如是认取,则见一切饮血圣众为阎罗法王,而于饮血本尊,生起怖畏,震慄闷绝,本体境相,认为魔相,遂沦生死之海;若能不怖不畏,则证佛位矣。

嗟!善男子!此诸"寂""怒"两部圣众:身形大者,量等虚空;身量中者,量等"须弥";下者,亦等自身累积十八倍之高。 汝当于彼,勿生恐惧。对于"情""器"世间,现为光体,一切境相,现为光身,皆当认为自内证智本来光明,自光与身,无二交融而证佛位。佛子!汝所见者,随起任何可惊惧相,皆当证认为自识所现,勿生怖畏;皆当认取明光为自内证智本光。若如是认取,当下即身成佛无疑;所谓"刹那即证等觉",即此时也;故当至心信受。

嗟!善男子:汝于此时,若不认取而惊怖者,则一切"寂部"之尊,现为依怙"嘛哈嘎拉"(藏密大护法神,即"大黑天"。)之身;一切"怒部"之尊,现为"阎罗法王"之身;本来境相,转成魔相,遂沦生死苦海。

嗟!善男子:汝若不能认识本相,纵复精娴一切经论,历劫修法,终不成佛;若认识本相,可籍一精要之点及一字句,而证佛位;若不认识本相,死后无间于"法性中有"时,即现有"阎罗王"之身;阎罗法王、身形大者,量等虚空;中者亦等"须弥山王";下

者亦当汝身累积十八倍之高;为数无量,充塞世间,而现汝前。其相咬唇切齿,目如玻璃,头发上绾,巨腹细腰,束发结顶,手持刑板,口发杀……声,饮啖脑髓,撕裂身首,剜食心脏,以如是相,充塞世间,而来汝前。

嗟!善男子:如是境相现前之时,汝当勿怖,勿生恐惧。要知汝今自身,已成为"习气意生之身",虽逢砍杀,亦不致死,实则乃汝空性本色,故当勿惧。即所现之阎罗王等,亦从汝自内证智之本光中之所起现,故无实体可得;空性于空,无隙可乘也。除汝证智力用所现外,所有"寂静""忿怒""饮血"诸部,及异类面首形相、虹光、阎罗诸可怖之像,决无实体可得。若能如是认取,则一切怖畏,当下释然,即可无二交融而成佛矣。若或不能认取,则当自念云:"此乃我之本尊,前来接引,拔我出离中有险峡,故当皈依"。又必深心信乐,忆念三宝,随念汝所自奉之本尊(如亡者生前不修密法,无自己一定之本尊,则以观世音菩萨为其本尊可也。),并呼圣号,唱云:

本尊圣者, 祈垂听许! 我今漂泊, 中有难中,

惟祈圣者,速来拯救; 大悲摄受,护持于我!

又当忆今汝之上师名号,作启请云:

我今漂泊"中有",惟祈速来拯救,不舍大悲,垂赐恩怙。

又当对于饮血部圣众,祈请发愿;随我念诵下偈:

# 呜呼!

习气炽盛漂泊中有时 恐惧怖畏境相当舍弃

唯愿寂怒圣众前引导 法界自在忿怒母后护 祈请度脱中有怖畏峡 送我往登正等觉佛位 我今独行别离诸亲友 现前惟有自心映空相 恳祈诸佛大悲力救拔 **愿除中有诸怖畏恐惧** 当兹所现五智光明时 勿怖勿惧认识为本相 寂怒两部身相起现时 坚信勿怖认取为中有 **倘缘业力备受诸苦时** 愿本尊天消除我苦厄 法性本尊如千雷震时 愿即转成六字大明声 业力追逐失所救护时 愿大悲尊为我作依怙 任为业习所受苦痛时 愿证净光安乐三摩地 五大种界不与我为故 原我得见五部佛刹土

如是虔敬殷重发愿,则一切恐怖,定即消失,决定证报身佛位,故极重要;至心念诵三至七次,纵亡者罪业如何重大,福缘如何劣弱,其不解脱者,未之有也。若竟有其人,虽经多次为之作法,然仍未认取而得救度者,以后即入"后期中有",即"轮回中有"。其指示法,详下卷。

#### 己、综述本法之胜妙功德

本密法乃一切法中续部心要,中有教授要诀,仅由耳闻即得解脱。若获目见,亦得解脱。凡在临命终时,多为每一种习气之所惑乱,除此"听闻解脱密法",更无其他方便。惟诸胜上修行人,平

日熟修薰习,于证智上,曾有指证及觉受者,到身心分离时,法性显现,则于"死位中有"明光初现之时,在认识上极为有力,故此法当于在生之时,奉为课诵,明记勿忘,是为至要!并于此文字句义,涵泳玩味,通达了解,如理作意,三时念诵,习以为常;如能明白义,牢记于心,纵有百鬼驱逐,于此句义亦不忘失。若复有人,经过一次听闻,虽其人曾积无间大罪,亦得解脱。故对此微妙密法,当于大众中,广为朗诵,令其一度听闻。虽复不解其义,但在"中有"时,自内证智,豁然开朗,记忆力强,较在生前,超过九倍,其在尔时,一字亦不忘失而能记忆。故当于世间之人,广为流通,有缘之人逢遇此法,极为庆幸!其有未积善根资粮,或未净垢障者,甚难遭遇,纵使得遇,亦难容心信受,坐失大利而已。凡有阅此法者,仅需对之不起颠倒妄见,即可解脱,是故对之极宜珍重!

法性中有指示终。

# 正编下卷 轮回中有教授

飯敬偈

飯命依怙尊 上师及三宝 愿慈悲摄受 中有得解脱

上卷中有教授,已至法性中有,兹当开演轮回中有解脱法。

## 第一章 死后之境界

前卷关于法性中有,经已详细导示。除已能了悟真实法相及具 净行善业之人、如说实行而得解脱者外,然仍有未能了悟及具恶业 之人,缘于业力炽盛,不解实相;或为业力所牵,恐惧怖畏;虽经 导示,自失得度之机,延至二七终了、而仍未能证入者,当诵下文, 印入其心。

#### 甲、中有身之生起及其特能

作法者,先于三宝前,尽力设供,如法举诵启请诸佛菩萨加被等偈,悉照前卷"诵法实施"中所规定,应呼亡者之名,如下导示,三至七遍。

#### 【导示一】

善男子(某某):谛听勿乱!人于死后,沦入地狱,或生天道,乃至转成"中有之身",如是名为"超常之身"。汝于死后,初则经过三日半或四日之昏迷,迨汝苏醒,经历"法性中有""寂相""怒相"诸部圣众,智光炳照,种种示现,方便接引,惜汝愚而无知,惧不证入,蹉跎自误迄至今时,犹自以为如梦初醒,同时转成发光之体,类似生前所具之色身,此如密典教示偈云:

当得相似幻色身 类乎前身当生身

六根觉能齐赋有 行动无碍任游行

具有业通神变力 同类天净眼见形

此偈教示,即今汝之现在境相也。发光之体,经文解为"类乎前身当生身",意指亡者将赋之身,恰如前世宿业所感,亦得相当福报庄严相似之身,名曰:"意生之身"。惟幻不实,随业而转。故如汝因己前业力当感生天趣,天趣境相,立即现前。或生修罗道、人道、傍生道、饿鬼道、地狱道,各道境相,无不随感而现,此皆由业感果,如影随形。所谓"类乎前身"者,"前身"二字,隐指汝死后三日半或四日前之血肉色身;"当生"二字,则指所感将来投生之处情景。是以经句"类乎前身当生身",应即解为类乎已弃之色身,与夫将来重复受生应赋之色身。惟汝如遇有如是生身境相,无论如何,勿起贪求生身之念,亦勿怯弱;设因怯弱而生贪求,则汝又将沦入生死轮回之中,受苦无休矣。

迄至昨日,汝仍不悟"法性中有",以致漂泊至今,尚无归宿之所。今者汝当依奉上师所传教授,心不散乱,善自安止,任运无

为,则自内证智,元明光照之境,自得现前。果能如是,自得解脱,不再蹈入受生胎门。设若不能,则当信乐虔敬,观想汝之上师本尊、或"大悲怙主",在汝顶上,荫庇于汝,而以猛利欲乐之心,诚恳祷求,专一信仰,执持勿失为要。

如上导示,彼亡者但能了悟,依说坚持,自得解脱,不再沦入 生死苦海中。设因业力所牵,仍未了悟而证入者,当再呼亡者之名, 念诵下文而告之曰:

#### 【导示二】

善男子(某某):谛听勿乱!上偈所云:"六根觉能齐赋有"者,谓汝生前,或为目盲,或耳重听,或不良于行,乃至诸根残缺,今在"中有"境中,汝目能视,耳亦能闻,六根无损,聪明伶俐,一切具足,所以证明汝已离世,漂泊中有,了悟此理,记持勿失。

复次,所谓: "行动无碍任游行"者,谓汝现今已受得中有意生之身,业已脱离质碍血肉之躯,故具种种特能,意念所至。通过磐石、山陵、丘垄、地土、房屋乃至须弥四洲,任汝游行,无有阻碍,惟除"菩提迦雅"(指印度金刚座,为贤劫诸佛如来共成佛道示现之处。)及母体子宫不净之门,不能穿过外,纵如须弥山王,往来穿过,亦无室碍。即此可证汝已沦泊"中有"。惟汝今者,当善自了知,恳切忆念上师本尊,竭诚祈祷于"大悲怙主",是为切要!

#### 【导示三】

嗟!善男子(某某):所谓"具有业通神变力"者,此非谓汝修持功德或禅定所证之通所致,盖由业力所感之神通,属于业等流

(由因流出果,由本流出末,因果本末相类似,谓之等流。)一刹那间,能绕"四洲须弥",于所意欲任游境地,一刹那顷,皆能应念而至,犹如壮士手臂伸屈之顷,即能到达。一切忆求,或忆或不忆,无有不能示现者。今汝已能无碍示现,当认取之,祈请上师印证。

#### 【导示四】

嗟!善男子(某某):所谓"同类天净眼见形"者,此谓在"中有"时业力相等之同类,诸相毕见,又感生天道之同类,彼此互相能见,他趣亦然。惟汝对之不可贪恋,当观修"大悲怙主"。又所谓"以天净眼见形"者,谓由天等福德之力所成。又凡如实修习禅定之天净眼,固亦能见,然非一切能见,于所见前,专注则见,不专注则不见,若心神外驰,亦不能见。

## 乙、中有身特殊状态

#### 【导示五】

嗟!善男子(某某):汝将藉是中有之身,目观尘世熟谙之境,亲属故友,犹如梦见,汝虽目睹,就之而语,悉皆无闻,置之不答。但见汝家,已在举哀,亲属人等,悲号哭泣;遂自计曰:"吾今岂已死乎?为之奈何!"此念甫生,遂感极剧烈之痛苦,犹如热釜中被煎之鱼,汝今正已亲历矣!然汝今者,已经隔世,虽徒自苦,亦复何益,当勿贪恋!汝在生前,若有上师,则当祈请上师,同时观修本尊或"大悲怙主"而作祈请,则痛苦自止,怖畏自除。

#### 【导示六】

嗟!善男子(某某):汝被业风吹送,鼓动追逐,甚难自主,失其自由,自内证智,无所凭依,正如风卷毛羽,任其起落;又如疾乘野马之上,颠苦奔驰,喘息不定,漂泊无依。忽又闻呼汝之名而哭泣者,汝虽止之勿哭,惟彼哭者,置若罔闻,终不理会;又自计曰:"我已死乎?"于是又感极大苦痛。惟汝今者,切勿悲痛。又汝所见之光,不分昼夜,皆如灰白淡色之曙光,如是逗留"中有",或一七、或二七、或三七、或四七、或五七、或六七、乃至七七四十九日,惟普通"轮回中有"之苦,为二十二日,但随业力,久暂无定。

#### 【导示七】

嗟!善男子(某某):在此时期,业海红风,极可怖畏,不堪忍受,自汝身后,猛烈推荡,吹送而来。汝当对之勿生怖畏,要知此实为汝自识迷幻境相所现也。又有极可怖畏之黑暗处,最难忍受者,今临汝前,此时发生"击""杀"之声,种种怨敌怖畏,亦临汝前,汝当对之勿生恐怖。复次,又有罪大恶极者,出现肉食鬼啖人罗刹,各持种种兵器,口喊"击""杀"喧声,呼啸汹涌,直扑而来,状极凶猛;又有种种可怖猛兽,作追逐相,亦复临前;狂风暴雨,大雪深雾,群众追逐,狂扑而至;又复发出巨响,有如山崩海啸,或如烈火喷轰,又如狂风怒吼,种种巨声,惊怖欲绝。于是汝四窜逃奔,不择去路,终遇三大绝壁,一白、一黑、一红,悬崖千丈,深不见底,生路俱穷,势将下坠三大绝壁之中,岌岌可危!嗟!善男子:三绝壁者,即"贪""嗔""痴",非为实质,此时当知已为"轮回中有",当念大悲怙主名号,称自己名,唱言:

依怙大悲 圣观自在 上师三宝 慈悲加被惟乞拯救 脱离险峡 令勿随转 三恶趣处如是恳切祈祷,不可忘失!

#### 【导示八】

复次,若有集积资粮,奉行佛教纯洁之士,则有以福德为后护, 及以安乐为前导者,来迎于前。至若生前善恶相等者,则不受任何 苦乐,唯是显现昏蒙愚昧平淡之相而已。

善男子(某某):如是对于任何境相,凡是五欲色、声、香、味、触,随一安乐现前,汝当于彼,勿贪勿着,屏除一切贪求之想,惟自念言:

以此一切善乐 供奉上师三宝

此谓汝若得乐受,一心思维上供上师三宝,切勿贪求自受。若 现不苦不乐平等之相,则自内证智以不修、不整、不散乱、安止于 "大手印"境中,是为至要!

#### 【导示九】

善男子(某某):尔时如遇桥梁,八大灵塔寺庙等处,仅能暂一停憩,不能逗留过久,以汝之神识、已与躯体分离、不能自主之故,因此,汝辄懊丧,烦恼悲痛,能知之识,恍惚不定,失所凭依,尔时遂自念云:"吁!我已死矣,为之奈何!"此念一生,心灰意冷,不胜悲叹,猛利痛苦,猬集于前。今者汝既不能逗留一地,必须他往,故勿作种种希求,惟当安住于自内证智本元无动之境。至于食品,若为汝特设者,始得享受;其他供物,无权尝食。此时亲

朋,无一可以引为己助,凡此皆为"轮回中有"意生之身漂泊之相也。此时苦乐,随业起现,汝且自见家宅境地、亲属等人、乃至汝之尸身,又自痛念云:"我今已死,奈何奈何!"不胜绝望,遂生忧闷,自维:"若得我一身,何不能为?"如是作念,住复流荡,觅取色身,如是境相,汝今已有。惟汝之尸身,纵复趣入九次以上,然因所历"法性中有"已久,其尸在冬已冻,在夏已腐,否则已为亲属火化,或已土葬,或投水中,或施与鹏鸟野兽吞食,汝复欲住入,不可得也。汝因无处可栖,心极不乐,顿觉自身被推掷于山崖石缝之中,如是汝今备尝诸苦,即为"轮回中有",汝寻自身,所得惟是苦耳。当勿起恋身之心,于任运无为上,坦然处之。

如上导示,死者之灵识能依教奉行者,则于"中有"境中,自 得解脱。

#### 丙、冥界裁判情景

如上导示,然有缘于恶业之力,虽已指示而不能证入者,则又 呼亡者之名,念诵下文而告之曰:

#### 【导示十】

嗟!善男子(某某):善自谛听!汝今备受如是诸苦,乃汝自作之业,非他人所能代之也。惟有竭诚祈请三宝,始能救护。如是既不祈请,又不知观修"大手印",亦不观修本尊,则有与生俱来司善之神,以白色石子,计量生前所作之善;又有与生俱来司恶之神,以黑色石子,计量生前所作之恶(按司善司恶之神,在藏密中,简称为俱生五神,即与生俱来不离自身司人,善恶身中五处之神,

类似中国道经中之三尸神,在藏密中有修法专轨),前来引导。斯 时汝对之极度惊惶失措,悚然战栗,试为谎言,我未作恶,于是阎 罗王发言: "吾有业镜,可以鉴照",遂与镜照,凡在生时所作一 切善恶两业,悉于镜中朗然毕现,丝毫不爽,汝虽谎言,毫无利益。 于是阎罗王以绳系汝颈,自后拖曳下堂,断汝之首,剖汝之心,抽 汝之肠,吮汝脑汁,饮汝之血,食汝之肉,啮汝之骨,汝虽痛苦, 但不致死, 汝身虽碎, 复又完整, 重受斫切, 复感大苦。汝在斯时, 当其以石子计量善恶拖曳而行时,当勿惊怖,亦勿谎言,对于阎王 狱卒,亦勿怖畏,要知汝今已为"意生之身",纵经斫杀碎割,无 死因也。其实汝身本为空性本色,何须惊怖。所见境相,乃自识迷 幻境相,空中之色耳。汝自习气为"意生身",当体本空,本来无 相。由无相故,触不可得。以上所述,皆由自识迷幻境相所变,故 在外界则有阎罗狱卒神鬼饮血罗刹牛头等,其实毫无实事可得。当 知此时即是"中有",当修"大手印三摩地"。若不知修习,当于 汝身能生怖畏之自性为何,随力观照而勘破之,即证自性全不可得 之空,此即"法身"也。此空非是空无所有之空,乃"如实不空" 之空。念觉朗然起现,即为"报身"密义也。"明""空"无二, 本不分离;当体即空,"空""明"无别,赤裸通脱。汝于当下安 住难忍状中,即"自性身"也。复于其中本来力用,不灭遍现,即 大悲"化身"也。

嗟!善男子:静以观待,不可散乱。设若证认上述四身,决定解脱,成佛无疑。此为佛与众生差别之分界。当此之时,心不散乱,最为重要!否则永久陷于泥涂之中,求出无期。所谓"于一刹那分差别,于一刹那成正觉",今正其时。汝昨日以前,由于散乱,已失得度之机。故"中有"甫一现出,不能认识,旋即发生怖畏。今者若再因散乱而失此机,则大悲圣者慈眼注照之视线,即将中途阻

断,汝则不能解脱,惟有逐业而行矣。

以上导示,纵不证认,亦得解脱。若为俗人,不知观修者,当 再呼亡者之名,念诵下文而告之曰:

#### 【导示十一】

嗟!善男子(某某):以上导示,若汝不知如何观修,则当念佛!念法!念僧及"大悲怙主"而作祈请!所有一切怖畏境相现前之时,只有观修"大悲怙主"及汝之本尊。若在生前曾已请求某种灌顶上师所赐之名号,并念汝之根本上师名号,对阎罗法王陈说,则汝虽已堕入悬岩绝壁险峡之中,亦无能为害,必可远离痛苦。

#### 丁、转移一切心念力

如上导示,自能认识,无不解脱者。如仍未能解脱,兹为殷重 叮咛故,再呼亡者之名,念诵下文而告之曰:

#### 【导示十二】

嗟!善男子(某某):当下境相,刹那欢喜,刹那愁苦,苦乐之感,最为猛烈,犹如弩炮急射而来。凡此一张一弛,汝当任凭机运,净除爱憎之念,境相自息。设汝有生天之因,天界境相,立即起现。如汝生前眷属,不明因果,杀害多数生命,而作布施,为汝祈福,汝则生起不净之境相,猛起嗔心,因此结生相续(谓投生),感生地狱(为死者而杀生,则此杀生之业,重累死者受报。死者在中有身时,一见是事,立即呼止,然其眷属,置若罔闻,杀生如故,于是猛起嗔念。故今导示亡者,嗔念万不可生,否则即感生地狱。),

#### 因之嗔心决不可起!

又汝对于生前遗产,生起贪恋,或于汝之财物,知为他人侵占享用,于是对之生起嗔心;要知汝纵起贪嗔,亦无法过问,于汝无益。故当对于生前遗产,勿贪勿著,惟有断然决然,弃而掷之,任为何人享用侵占,当勿吝惜,而抱施舍之心。诚敬思维,供献上师三宝,住于无贪无着之境。

复次,若有为汝修作度亡仪轨,念诵"冈嘎尼陀罗尼"及"灭一切恶趣王咒"(此为度亡用两大要咒。冈嘎尼即东方不动佛往生咒,俱见附编。)等等修法,但不清净合法。作法者或昏沉,或懈怠、或缺犯三昧耶、或律仪不净、或行为放逸轻慢正法、或用黑教追荐之法亵渎正教。汝有微细业通,故能目睹,对于修法僧侣,退失正信,萌生邪见,恐惧不安,既了知已,于是汝自念云:"噫!我竟为彼等所欺罔矣!"心遂失望,沮丧不乐,于是对于清净境相,不生信解,萌生邪见,退失正信,因此,结生相续,定生恶趣,与汝无益。盖汝嗣续所延诸善知识,为汝修作佛事,虽如何不净,当自念言:"此是我自识境相不净,佛经圣语,宁有不净之处,譬如自形垢污,以镜鉴照,乃我本相不净。况彼诸善知识,身为僧伽,语为正法,意为佛之体性,故当皈依,作胜解想,至心爱乐净相,随汝嗣续修作佛事,定获利益。"如是生起净相之念,切勿忘失。

复次,汝若有生恶道之因,恶道境相,即时起现。赖汝嗣续及 诸眷属,为汝罪业,修作不杂邪巫之纯净佛事,所延上师阿阇黎, 身语意三,善妙仪轨,汝睹见已,心生欢喜,感大愉乐。此心甫生, 则结生相续,虽为堕入恶趣之因,然由此功德,定能转升上界,故 汝勿生不净之心,而于信乐净相,亦勿偏向而加分别,须极端留心 为要。 嗟!善男子(某某):总而言之,现在汝之自内证智,失所凭依,于其轻微摇动,则随善与非善之境相起现,即能起大力用。若为非善,意勿思维,但忆生前任何修持之一种。设无修持,心应欢喜,至诚皈命,祈请"大悲怙主",恳切欣求发如下愿:

#### 嗟!

我今独行别离诸亲友 眼前惟有自心映空相 恳祈诸佛大悲力救拔 愿除中有诸怖畏恐惧 倘缘业力备受诸苦时 愿本尊天消除我苦厄 法性本声如千雷震时 愿即转成六字大明声 业力追逐失所救护时 愿大悲尊为我作依怙 任为业习所受苦痛时 愿证净光安乐三摩地

依上愿文,坚切持诵,定能如愿获蒙引导,决无欺罔。如是诵说,一经认证,即得解脱。

## 戊、六凡道劣光现前

复次,如上多次修诵,应得解脱。若被业力所制,仍难领悟者,可再为之反复申述,多次念诵,自得大益。此时再呼亡者之名,念诵下文而告之曰:

#### 【导示十三】

嗟!善男子(某某):若于如上诸般导示,忆而不持,则于此

时,前有之身形,逐渐消散,隐没不见,而后有之身,将益明显,不胜愁闷。遂自念云:"伤哉!我已备受诸苦,任投何身,当往觅之。"此念一生,往来奔驰,飘飘荡荡,不知所之,六道轮回,即于此时起现。业感何道,何道之光起现愈强。

嗟!善男子(某某):谛听!何谓六道之光?此谓天道之光, 其色灰白,修罗道光,其色黯绿;人道之光,其色浅黄;傍生道光, 暗兰为色;饿鬼道光,色为淡红;惟有地狱,光如烟雾。当诸光起 现时,汝之身色,感生何道,亦即现何道之光色。

嗟!善男子(某某):在此时际,教授之法,最为重要,任何 光现,皆当观为"大悲怙主"放光,存想其光冉冉而来者,即是大 悲至尊(圣观自在菩萨),此为最极深要之导示,而能遮闭投生之 处。又或汝已曾修习随一之本尊,观如幻境,毫无自性,持久观修, 则知此所谓"净幻身"也。次观本尊身形,自外而内,渐渐隐没, 至不可得,则于"明""空"无执之状,安住顷刻于法界中。再次 观本尊,次观明光,如是轮流观想;再观自内证智,亦自外而内, 渐皆隐没,空遍一切,明遍一切,法身遍一切,平等安住于法身离 戏境相中。在此境上,自能遮止投生之处而成佛矣。

# 第二章 转生方式

#### 己、避免生死闭塞胎门

又有虽已修习,亦能猛切希求,惟因平时未能熟修娴习,仍不

认识,则昏迷无知,徘徊胎门者亦多有之。于此有闭塞胎门之教授,最为重要。再呼亡者之名,念诵下文而告之曰:

#### 【导示十四】

嗟!善男子(某某):如上导示,仍不认识,则于斯时,缘于业力,或往上行,或平面而行,或向下注视,如是境相,即将起现。此时汝当观修忆念"大悲至尊"。

复次,如前所说,狂风暴雨,大雪深雾,冰雹黑暗,群众追逐,种种境相起现,虽欲逃避,其福德薄弱者,反逃往苦难之地;福德具足者,则能到达安乐之处。善男子!当此之时,投生何洲,或生何道,一切境相,即时起现于前,临此时机,则有极多甚深教授要义,当勿散乱,一心谛听!因汝以前对于导示种种要义,既不认识,对于修习,又极劣弱,故当择处而往,一心谛听。此有闭塞胎门之法,极为重要。此中闭塞胎门法有二:(一)能入补特伽罗闭塞法。(二)所入补特伽罗闭塞法。

#### (一)制止亡者勿入胎门之教授

嗟!善男子(某某):汝曾修过随一之本尊,即观所现如幻化, 毫无自性,如水中月,朗然映现。若无一定本尊,则以"至尊大悲 圣观自在菩萨"为我本尊,观想明了,晃然灿然。次观本尊由外而 内,隐没无形,随其所至之处,观为归于不可得之明空,此乃甚深 要义,而为不入胎门之妙法,故当如是作观。设于尔时,仍不能闭, 则有入胎之准备,再听下文导示:

#### (二)闭塞所入胎门之教授

复次,闭塞所入胎门甚深教授,此中分为五步,汝当谛听!

#### ① 闭塞胎门第一步

#### 【导示十五】

此有偈云:

嗟!

我今轮回中有起现时 意念纯一至心当保持 善妙缘会尽力求延续 永断胎门回头须忆念 努力净相唯一需要时 嫉妒永断修上师双身

以上偈语,以清朗之声,为之念诵,策发其意,如文观想,依次修习,至要!至要!

此中义理,所谓"我今轮回中有起现时"者,谓汝今已沦为"轮回中有"之相,于其境相,自可证知;汝今试向水中或镜中观之,均不见汝之形色,亦无身影可见者,盖由汝已舍离生前质碍血肉之躯,而为意生之身,漂泊无依,即为汝已沦入轮回中有显著之相,故当意念纯一至心保持,唯以"一心虔诚"为主。臂如以缰御马,一心专注,向前驰行,诚恐为恶业所牵而致转变意念。其在人间,若已对于正法及上师灌顶教授、或圣教经典、与此《中有听闻解脱密法》随择一种,发心忆念,而"善妙缘会尽力求延续",不可散乱。要知上升与下降之界限,即在此时。于此一刹那间,因懈怠而丧失者,即为示现痛苦来临之时;于此一刹那间,意念专一而能保持者,即为示现安乐来临之时。故当"意念纯一至心当保持"与"善妙缘会尽力求延续"。今者闭塞胎门,时期已至,即"永断胎门回头须忆念""努力净相唯一需要时"也。

如上所说,其在此时,初当清净胎门,次说闭塞之法,共有五步。已说第一步,次说二三四五步,当善自忆持。

#### ② 闭塞胎门第二步

#### 【导示十六】

嗟!善男子(某某):此时男女交会行相,又现汝前,当睹见时,应抱定坚持不入其间之念。当观男女父母双身,即为上师父母双尊,向之敬礼,意存供献,竭诚恭敬,请求正法,至心专注,定能闭塞胎门。若仍不闭,将有必当入胎之势,则观男女父母双身为我本尊,或观本尊即"大悲怙主"父母双身之体,对之供养,意变供物(谓以自己意所变现之供品为供养)而伸供献,请求赐我悉地。如是竭诚为之,即能闭塞胎门矣!

#### ③闭塞胎门第三步

#### 【导示十七】

复次,如上所示,胎门仍未闭塞,将有投入之势。今第三步,宣示遣除爱憎之教授。其中生门,共有四种,即卵生、胎生、化生、湿生。四生之义,卵生胎生,二者相同。如前所说,男女交会,已现于前,当在尔时,乃由贪爱或由憎嫌而入其胎。一入其胎,受生为马,或为鸡犬,或为人等,随其一处,俱有可能。若受生为男,则自现男相,对于其父,深生憎嫌,对于其母,则生贪爱之念;若受生为女,自现女相,对于其母,深生嫉妒,对于其父,则生贪恋之心;由此因缘,遂入胎门,适为男女红白两明点交会时期,感受

"俱生喜"已(俱生喜是密法中四喜之一。),则安乐与意想,遂起昏沉颠倒之相,则凝结为"羯罗兰"(胎儿在母腹中一周,谓之羯罗兰。)"遏部昙"(胎儿在母腹中二周谓之遏部昙。)之胎身。迨至从胎而出,张目而视,反为一犬,在犬窝中受苦。如是或在猪圈,或在蚁巢,或生为牛犊、羔羊,欲返不得,愚蠢无知,绝望之际,备受种种苦恼,如是辗转无期,或入地狱,或生饿鬼,六道之中,轮回不已,为无量诸苦之所逼恼,又或为摩目侯罗伽(大腹行),如是之人,执着不悟,毫不畏惧,可悲可叹,言之心悸。若无上师胜妙教授者,几何不堕入如上所述悬崖险窟之中乎。一经堕入,则沉沦生死,求出无期,是故当听我说,对此教授,牢记在心;今者所示遏止爱憎闭塞胎门教授,善自谛听而保持之。上述"永断胎门回头须忆念,努力净相唯一需要时,嫉妒永断修上师双身",即谓此也。上不云乎!若受生为男,爱母憎父,受生为女,爱父憎母,故为嫉妒所生之相。其在此时,有甚深教授要诀。嗟!善男子,爱憎妄念生起之时,应即观修如下:

哀哉!如我有情,恶业深重,沦没生死,爱憎为依,设不自拔, 耽着爱憎,自陷生死。长劫沉溺大苦海中,无量无边,永不得出。 我自今后,当弃爱憎,永不需作。噫!今后爱憎,决不再作。

如是思维,自呵自责,至心专一,猛利保持,此如教典云:

惟有此誓愿 可闭塞胎门

**嗟!**善男子(某某):心勿散乱,意念纯一,至心保持,是为最要!

#### ④闭塞胎门第四步

#### 【早示十八】

又虽已如上导示,然胎门未闭,将有投入之势,则又有"如幻不实"之教授,令其闭塞胎门,观修如下:

嗟! 男女父母双身也,暴雨狂风也,霹雳巨声也,怖畏境相也,一切情器世间,所有实体相状,自性如幻,虽其如何显现,终非实有,一切虚幻不实,如梦如幻,无常无定,何用爱着?何用恐怖?此是无中见有,一切诸法本从心生,心性如幻,本来即无,欲到彼岸,岂有是处。嗟! 汝从本以来,在迷不悟,故执无为有,执假为实,执幻为真,由来已久,沉沦生死,以迄于今。如再不知如幻不实,则永久沉沦苦海,陷入众苦泥涂之中,岂有穷期。是故当观此一切。如梦如幻,如空谷回声,如海市蜃楼,如镜中形影,如眼中空花,如水中之月,虽刹那间,欲求真实,亦不可得。故当意念纯一,至心保持,屏除执实之念,专注相续,汝必废然知返,及早回头矣。如是一心决定,了知非实,胎门自闭。

#### ⑤闭塞胎门第五步

#### 【导示十九】

又虽如前导示"如幻观"要妙,仍执为实,胎门未闭,将有入 胎昏迷之相,则又有如下"明光"之教授。

善男子(某某):虽如是作,唯胎门未闭,今第五步,则有观修"明光"闭塞胎门。观想之法如下:

嗟平! 观彼一切法 即是我自心 此心即是空 无生无断灭

如是观想,将心安住于"无所作"之本然界中,譬如注水于水, 自然和合,安心于本元上,随其自然,游戏其间,坦然处之,于本 来不整治中,如如不动,则四生胎门,决定能闭。

#### 庚、选择胎门

复次,众生业力不可思议,其有从本以来,善业薰习太少,恶业薰习力强,缘于罪障太重,纵复指示,至心缘想,仍难解脱者, 所在多有。前既不能闭塞胎门,今有选择胎门甚深教授,导示如下:

于此先诵"启请诸佛菩萨加被偈",次诵"四皈依"(均见附编),次呼亡者之名,念诵下文而告之曰:

嗟!善男子(某某):谛听!汝于以前所遇之导示,虽已一度 授与,唯汝不了解,今则胎门未闭,已临受生时期,故汝当自行选 择胎门,竭诚信乐,善自谛听,信受勿失。

①各种生处之概观

#### 【导示二十】

**嗟!**善男子(某某):今者受生何处之徵相,起现于前,当即 认识、善自观察,何洲为胜,以便选择。

汝若受生"东胜身洲"者,将见严饰之湖,中有鸿雁,雌雄追逐,水面游戏,彼处不可前往,当即转念回头。若至彼处,纵有安 乐可逢,但为佛法不能流布之洲,故当勿入。

若生"南瞻部洲"者,则见宫室辉煌,设若求生,差可投入。

若生"西牛贺洲"者,则见牝牡马群严饰之湖,彼处亦不可往, 当即回头。此洲虽为富饶,但为佛法不能流布之洲,故当勿入。

若生"北俱卢洲"者,则见以牛为严饰之湖,或见有树木为严饰之湖。若生彼处,为五取见(五取见,为身见、邪见、边见、见取见、戒禁取见。参见佛学实用辞典三六七页五见条。),当即认识,彼处亦不可投入。彼洲虽有寿量福德,亦为佛法不能流布之洲,故当勿入。

上来四洲,受生概况,一一导示,汝须了别,慎勿轻投。

又若生天道者,则见众宝所成天妙宫殿,心意悦乐,福感此土, 可往受生。

若生修罗道者,则见悦目林树,或见火圈,相向旋转,亦不可入,当即转念回头。

若生傍生道者,则见山穴石窟,可怖深洞,烟雾弥漫,决不可入。

若生饿鬼道者,则见漠漠原野,荒无人烟,上无草木,地裂浅洞,黑暗深邃,或睹稠林洲岛,若往彼处,则生饿鬼道中,领受种种饥渴之苦,无论如何,决不可入,当即转念回头,勇决勿往。

若生地狱道者,则由恶业所感,闻得歌声,或身不自由,无法 抗拒,必须投入。或见幽暗洲鸟,或见黑屋,或见红屋,或见黑暗 地穴,如是种种境相起现,若一投入,即将领受地狱中不能忍受寒 热之苦,求出无期。当抱定勇决之心,万勿前往。

以上导示,尔时轮流念诵为要。

#### ② 防护追命鬼卒法门

#### 【早示二十一】

嗟!善男子(某某):汝纵欲求不往,但不自主,已被业感之狱卒自后追逐,丧失自由,难以抗拒,又有狱卒与勾命鬼卒,自前拖曳,复有黑雾,大红业风,呼啸巨声,暴风狂雨,大雪深雾,雹石冰刀,相逼而来,无处逃遁,境现汝前,汝欲遁逃,寻求救护之处,则又睹见如前所说之华屋,或见崖穴,或见地洞,或黑暗僻道,或莲花等(天界中亦有莲花中化生而出者),为欲逃避,不加细择,一入其中,遂被封闭,潜藏其中,惟恐外出,然自此以后,欲出无能矣!汝之所以不欲出离,以为一经出离,即遭苦难,而于彼所栖处,心生念着,若外出者,则又怀疑"中有"怖畏之相,于是疑怖横生,故潜伏不动,然一经入内而受任何之一身,则领受种种苦痛,

凡此于汝,皆鬼魅留难之相也。此时亦有一甚深要妙教授,汝当谛听,记持勿失!

当此之时,若被狱卒追逐,不能自主,起现种种怖畏相时,于 刹那间,务必深具信念,观想"大胜兮噜迦"(即饮血之尊)"马 头明王"(密宗忿怒之尊)"金刚手菩萨"等,或汝生前所修奉之 本尊,观其伟大身形,粗壮肢体,能令一切障难碎为微尘之忿怒明 王可怖畏者,起立于前。由其大悲威力加持,汝可与狱卒脱离,而 有从容选择胎门之自主,此为甚深真实教授,保持勿失。

善男子(某某):复有静虑诸天,乃缘三摩地之力受生也。至若饿鬼邪魅罗刹之类,乃是在"中有"时,变易心念,故为饿鬼邪魅罗刹之身,能现种种神变,而成意生之身。上下空间所住饿鬼及在空中幻现之饿鬼等象,有八万四千之多,皆属"中有意生之身"变易心念,遂具此体。尔时若能忆念"空性大手印"之义,斯为最上。如不能修,则修"如幻瑜伽",此并不能,当对任何一切心无贪著,观修本尊"大悲怙主",自能证得报身佛矣。(如幻瑜伽、亦藏密迦居派中最高成就之密法。)

## 辛、迁识往生及转生人道选择法

嗟!善男子(某某):如上所说,设若缘于业力,必须入胎, 今有选择胎门之教授,为汝宣示,谛听勿失。汝于任何可生之胎门, 不可投入。设有狱卒现前不能自主时,则观"马头明王";又汝自己,今已赋有微细神通,一切处所,次第了知,当加选择。

复次,有两种选择法,一为清净佛土迁转法;一为不净轮回之

胎门选择法。两法门中,任择其一,导示如下:

① 迁识往生佛国净土法

#### 【导示二十二】

今初导示迁转清净空行处法,如下发愿,而自念云:

呜呼!我何痛哉!无量劫来,迄于今日,此身沦没生死泥涂之中,今当厌弃。往昔生中,久值诸佛,而我未能解脱,诚可嗟叹。今于轮回,已生嫌恶,可怖可厌,亟应逃避,时机已至,故我愿于西方极乐世界阿弥陀佛世尊足下,莲华化生。

如是思维,猛切祈求,至心专注,竭诚渴仰。或复随其自所信 乐之佛土,愿生东方"现喜国土"(不动如来佛土),或中央密严 国土(毗卢遮那佛土),或北方"有财城"(金刚手菩萨及毗沙门 天王居处),或西方"莲华光明宫"邬金莲华生大士尊前,或择一 随我所信乐之佛土,欣求专注,至心虔敬,心勿散乱,发愿往生, 无间即生彼土。又若乐往"兜率内院",亲近"弥勒慈尊",惟自 念曰:"我今在中有时,时机已熟,当往兜率内院亲近弥勒慈尊", 如是猛切欣求,至心专注,即于慈尊前,莲胎化生。

#### ② 转生人胎复入尘世

#### 【导示二十三】

复次,若不能往生佛土而乐入胎,或有必须入胎之势,今有选择不净轮回胎门教授,汝善谛听!此如前说,何洲之中,善自选择,由汝通力,周遍观察,佛教正法昌盛之地,当可投入。若于某一胎

门中受生者,则有一种不净血块,对之生香味想而贪爱之,遂即受生。是故对于上说种种一切起现之时,勿起贪着,亦勿起爱憎之相,唯当选择善胎,至心专注而欣求之,是为至要!此时当发愿云:

嗟!我为饶益有情,愿生为转轮王,或生为婆罗门种族如大娑 罗树王,或为大成就者之子,或生净无垢染正法传承之族性,或生 父母具足正信之族性,为利乐一切有情而受取一种福德具足之身。

如上发愿,然后坚定心愿以入其胎,同时放光加持其胎,观成上妙宫殿,复观十方诸佛本尊及"大悲怙主"慈悲加持以入其胎为要。

复次,选胎之时,缘于业力,每以善胎误认恶胎,恶胎反误认为善胎,故在尔时,选择要义,极为重要!导示如下:

当善胎相起现时,不可生贪爱心;恶胎相起现时,不可生憎嫌心;当于善恶,勿取勿舍,爱憎两离,安住于等舍状中,此为入胎 甚深要义。

以上导示,除有一类能领受者,其余为恶劣结习之病难以清除、亦或不能舍离爱憎、下根罪重之人及蠢如畜牲者,则当令其皈依三宝以遮止之。再呼亡者之名,念诵下文而告之曰:

## 【导示二十四】

嗟!善男子(某某):汝既不能选择胎门,亦不能舍离爱憎,如上所示,任起如何境相,惟有念诵"三宝名号",虔敬皈依,祈请大悲尊者,昂首专注前行,认识中有本来面目,对汝生前亲属子女,至亲密友,当即遣除贪恋之心,以彼种种皆于汝无益也。天道

之光白色,人道之光黄色,皆可入住。妙宝宫殿,快乐园林,皆可投入。

如上导示,反复多次宣说,乃至七遍,即举诵(一)启请诸佛菩萨加被偈,(二)救脱中有怖畏险峡偈、(三)中有六纲,(四)中有救怖愿偈各三遍。次诵:(五)解业习颂、(六)答卓咒本(以上四种见附编,五、六两种见续编。如因时间太促,略去念诵亦可)

# 【后】 结归

本法如理修作,诸有已证高深瑜伽士,临命终时,已能迁识往生(颇哇),即不须趋入"中有",自能洞达本源,顿证法身。次为一类已有修持补特伽罗在"死位中有"之后,认识"法性明光"亦可扶摇直上。又次者在"法性中有"时,七天之中,"寂""怒"境相逐步起现时,由于缘会与根器之不同,得一亦能解脱。因在"中有"期内,险峡甚多,在何处认悟,即可于何处解脱。至若其他根器滞钝,恶业障重者,降入"轮回中有",独自漂泊,疑惧横生,其中指示种类,不止一次,如登梯然,得其一层,纵不认识,当于另一层而能认识,即得解脱。又若业重根劣者,因不认识,而为恐惧怖畏所制,犹有选择胎门之教授,逐步导示,各各不同,虽于一次不能认识,而能认识另一次者,如说实行,缘观得力,亦能有生上界无量功德。又若再下卑如畜生之类,亦有皈依三宝之胜利,一入恶趣,仍可回头,返入人胎,而得暇满具足之身(暇谓八有暇,满谓十圆满),于后生中,得遇喇嘛上师善知识等,而得律仪不缺,如愿解脱。

在"轮回中有"时,施行此教授密法,正为善业有情,令其延续善因,犹如已经阻断之水沟,疏导通利,令其入槽。诸凡罪大恶极者,一经听闻此法,未不有能解脱者。何以故?由于彼时"寂""怒"胜尊,俱来接引,魔障伴随,尔时甫经听闻此法,即得转变境相,而得解脱。次因亡者已舍血肉之躯,失所恁依,故易转变。在"中有"时,虽在任何远地漂泊,以有微细神通,而可睹见,一闻呼召,立即现前,一经回忆,立即顿悟,刹那之间,即可转移心意,故此法有极大胜利。犹如弩炮,发必中鹄;又如巨木,

百人莫举,设浮水面,须臾之间,任意游行,到达各地;又如烈马难驯,以缰御之,自能调伏。是故此法对于一切新亡之人,近其尸旁,如有尸在,直至其尸鼻孔流出血液或黄色液体时为止,为之反复朗诵。但在此时,不可移动其尸,并于其间,对其所信奉本尊三昧耶,为亡者修法回向,不可宰杀一切生命。亲属人等,不得在尸旁哀哭泣。当为亡者尽力广作佛事。又此《中有教授听闻密法》以外各法,亦可于文末加入念诵,更为善妙。

复次,此法当在生前常时念诵,对于文句,熟记于心,一旦报 尽命终,证知定时死相起现时,若自有气力,自己念诵,思维句义; 若自力不继时,则由侣伴照此经本宣读,高声朗诵,务必字句分明, 定得解脱,决无疑义,又此法为不需修习禅观、见法即得解脱之甚 深教授,又为罪障深重者、从狭道中救度之甚深教授,有缘见者, 对此深妙之法,纵有七犬吠逐,于此文句,当勿忘失!临命终时, 诸佛言教,三世佛力,亦无有胜于此者。

中有教授能度同体一切有情名曰中有教授听闻解脱密法终

一切吉祥 善哉

# 中有教授听闻解脱密法附编

## 大悲怙主四臂观音简明观诵法

先观想自身头上,有白色八叶莲花(约一尺宽),花上有白色 平扁月轮,四臂观音(即本尊怙主)跏趺坐于月轮上(约一尺高), 两头四臂,全身白色,上一头为阿弥陀佛,红色。元左右两手,莲 花合掌: 次两手, 左持已开红白色莲花, 右持水晶念珠。头戴宝冠, 缨络庄严。本尊心际,有白色八叶莲花(约二寸大),花上有白色 月轮,上有一白色(啥)字立于中间,四围咒轮绕之,由右至左排 列,各字均白色直立,咒字往右,光往左转。此时行者即念咒若干 遍(最少要念一百零八遍),又观咒轮字放五色佛光(即白兰黄红 绿五色),愈放愈大,遍满十方佛土,供养十方诸佛。十方诸佛亦 放五色光返照。二光混合为一,融入本尊心印(啥)字中。又念咒 若干遍,再想(啥)字放五色光,普照六道众生,十方佛亦放光, 返照六道众生,及我遇此光明功德,罪业消灭,皆即成为本尊,与 本尊无二无别,悉皆大放光明返照;然后此光复又入本尊(啥)字 中,即流出白色甘露,遍照本尊全身,次流至本尊莲花座下,流至 我顶门入我之全身,我全身毛孔,皆有黑水流出,即是我无始以来 之罪业消除也。于是我之全身为甘露水所洗涤, 光明洁白, 罪净障 除。本尊称赞我已障净业消,生大欢喜,身遂缩水如米,由我之顶 门,降入我心,我于是即变为本尊,光明无碍,具诸功德。又由我 心际(啥)字放五色光,供养十方佛,十方佛亦放光反照,二光混 合为一,融入自心(啥)字,念咒若干遍,由我心(啥)字大放光 明,遍照六道众生,十方佛亦放光,光中流出无量无边甘露水,为 众生消除罪业, 六道众生, 皆成为本尊, 皆放大光明, 返照我身,

然后此光融入我心(啥)字内,又念咒若干遍,将所有功德,回向 六道众生,下座完课。并应在行住坐卧不离此观想,并回向国家安 乐,世界和平。

#### 第一 大悲心咒

嗡, 啊, 啥, 吽。

#### 第二 六字大明咒

嗡嘛呢呗咪吽

# कें यह यह से हैं

按以上仪轨,为宁玛派第二下五代祖师诺那尊者"逞列匠磋" 所传,行者最好有同一宗派之喇嘛上师阿阇黎传授,则为最胜,如 不可能,可恭对莲花生大士像前,舒卷启请,观想大士于本法传承 无二无别,授我此法,依之起修,亦较圆满。

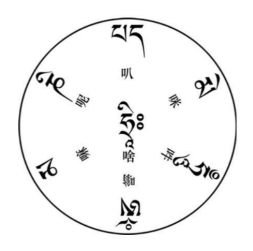
此咒以念满十万遍为最小限度,藏经载:若念此咒,贫乏者能得财食,妇女能得男身。念一遍至七遍,能净百千亿劫所集罪障;念百遍或千遍,等同念一切经藏之福德;念一万遍,能断生死三恶趣门;念百万遍,得不退转地;念千万遍,当得法身,受用身,应化身,自性身,证菩提身而得成就。若为人治病,以净水念咒加持,令病人服之。若求世间安乐顺利,诚心祷求,无不满愿成就。真言虽只六字,而广大圆满,妙用无穷,威德无上,为密部中极重要之法。如密典云:"嗡"表天道,"嘛"表修罗道,"呢"表人道,"叭"表畜牲道,"咪"表饿鬼道,"吽"表地狱道。念此六字,

即能断轮回,脱三界,又"嗡"字由菩提心发生,初入十信位,由是增进,"嘛"字入十住位,"呢"字入十行位,"叭"字入十回向位,"咪"字入十地位,"吽"字入金刚乘至大觉位,念此六字,即能顿超十地,成无上觉。此由六凡表法之奥义也。此六字又为一切咒之心,故又名大悲心咒。不论有罪无罪,一闻此咒,尚可立时解脱,何况虔求往生净土。故超度亡者,必能仗此功德往生,菩萨顶上住有阿弥陀佛,即其接引众生之表现也,因本密法中,一再导示:如无本尊,当以大悲怙主奉为本尊,故特恭列圣像于卷首,而附此修诵法,俾读者有所依止耳。

又按金刚上师诺那尊者开示示云: "六字真言,为观世音菩萨微妙心印,有无量无边不可思议功德,为十方诸佛所赞叹。若书六字大明,如同书三藏法宝。如诵六字大明,三世业障,悉得清净,了脱生死,究竟成就。且能断无明,开智慧,隆魔,治病,增富,救贫,消灾,延寿,救百千难苦,摧灭贪嗔痴,闭塞轮回路,历代眷属,俱得超生;腹肠诸虫,亦得正果。又具无量三昧法门,日日得具足六波罗密功德。一切金刚护法,天龙八部,无不欢喜拥护。欲生何佛土,均如愿成就。不但持诵书写与观想等,始有功德,只要此真言着于身,触于手,耳有所闻,目有所见,或藏于家中,或书于门上,或展转扬旙,凡沾此法味者,任何众生,亦得生死解脱之因,同证菩提道果之德,逢凶化吉,遇难成祥。凡未成佛,求寿,求子,求福,求权,求消灭地水火风空灾难危险,以及一切所求,无不如摩尼宝珠,各满其愿。总而言之,六字真言之功德,就是佛之智慧来讲,亦穷劫难尽。若以现在藏经上所载之功德来讲,亦要讲三年,方能讲完"云云。

又按: 此咒功德,可取《大乘庄严宝王经》阅读,亦可自知其上妙矣。

#### 六字大明咒咒轮



啥字为观世音菩萨心印种子字,古译(讫哩),是三合音之字,因今人多不娴习梵文,故注"啥"字,亦读作"些"字音,观想时 当以(3)为正。

#### 启请诸佛菩萨加被偈(此文在施法前念诵)

凡亡者在临命终时,即当先作启白发愿,于三宝前,尽力陈设 实有供品,或依自力观想所成之广大供云海,手执妙香,竭诚致敬, 如下启白发愿:

诸佛及菩萨 十方常住世 具足大慈悲 前知及圣眼为众生依怙 不舍大悲愿 祈降临纳受 实陈意献供诸具大悲尊 智慧与慈悲 所作诸事业 威力不思议 今有某姓名 舍现世住彼 离此界至他 已脱血肉躯 无依复无怙 无救亦无援 最极大痛苦 今所现境相已日暮穷途 离家去异乡 如入幽冥地 迷惘赴悬崖

故落无边荒 或漂流大海 业力追逐故 惊狂奔林莽 身不得自在 或入战阵中 被恶仇执住 业风推荡故 无地可容入 或遭阎罗使 鬼卒备残酷 望之极可怖 业果诸苦受 无间死复活 挣扎力已穷 真连极孤苦 于此待救者 为彼作依怙 原诸佛菩萨 悲愍垂救护 赐彼加持力 护免中有苦 遮止业红风 遣回阎罗怖 中有险峡道 安全拯救出 嗟我大悲尊 愿不舍悲愍 令彼脱诸苦 哀求佛菩萨 愿兹光照注 不忘宏誓愿 不令入三途 三宝最胜尊 以大悲光钩 愿兹悲摄受 恩施大悲力 令脱中有苦

如上文句,恭敬殷重,由主法者唱导,众人随诵,三遍。如仅一人施法,即无须随诵。

#### 救脱中有怖畏险峡偈(此文在施法前念诵)

(一)十方常住 诸佛菩萨 普贤寂怒 海会圣众上师本尊 空行护法 降临于此 哀请听许至心皈命 上师空行 以大悲心 愍垂接引

- (二)缘于迷妄 流转生死 闻思修三 如实照耀 传承上师 导引在前 胜母空行 护持于后 祈脱中有 怖畏险峡 送我往登 正觉佛土
- (三) 噴恚炽盛 流转生死 大圆镜智 光明照耀 金刚萨埵 导引在前 玛嘛几母 护持于后 祈脱中有 怖畏险峡 送我往登 正觉佛土
- (四)我慢炽盛 流转生死 平等性智 光明照耀 宝生如来 导引在前 佛眼佛母 护持于后 祈脱中有 怖畏险峡 送我往登 正觉佛土
- (五)贪欲炽盛 流转生死 妙观察智 光明照耀 无量光佛 导引在前 白衣佛母 护持于后 祈脱中有 怖畏险峡 送我往登 正觉佛土
- (六)嫉妒炽盛 流转生死 成所作智 光明照耀 不空如来 导引在前 多罗佛母 护持于后 祈脱中有 怖畏险峡 送我往登 正觉佛土

- (七) 愚痴炽盛 流转生死 法界性智 光明照耀 毗卢遮那 导引在前 法自在母 护持于后 祈脱中有 怖畏险峡 送我往登 正觉佛土
- (八)五毒炽盛 流转生死 四智和合 光明照耀 五部如来 导引在前 五部佛母 护持于后 祈脱中有 怖畏险峡 送我往登 正觉佛土
- (九) 迷境炽盛 流转生死 解除恐怖 光明照耀 诸忿怒尊 导引在前 诸忿怒母 护持于后 祈脱中有 怖畏险峡 送我往登 正觉佛土
- (十) 习气炽盛 流转生死 俱生智慧 光明照耀 勇士持明 导引在前 空行会众 护持于后 祈脱中有 怖畏险峡 送我往登 正觉佛土
- (十一) 愿诸空大 勿为我敌 愿我亲见 兰光佛土 愿诸水大 勿为我敌 愿我亲见 白光佛土 愿诸地大 勿为我敌 愿我亲见 黄光佛土 愿诸火大 勿为我敌 愿我亲见 红光佛土

愿诸风大 勿为我敌 愿我亲见 绿光佛土 愿诸虹光 勿为我敌 愿我亲见 一切佛土 惟愿诸声 知为自声 惟愿诸光 知为自光 惟愿诸辉 知为自辉 愿中有相 自己证知 愿中有境 三身亲证

#### 中有六纲(此文在施法前念诵)

- (一) 嗟! 我今生处中有起现时 生世无暇懈怠当永断 闻思修三不乱证实义 心境朗然当亲证三身 于此一度获得暇满身 勿于迷离道中而抛弃
- (二) 嗟! 我今梦境中有起现时 愚痴尸睡放逸当永断 一心不乱定住实相中 保任梦境修幻化光明 勿如傍生之状而长眠 爱惜昏沉种种当永断
- (三) 嗟! 我今静虑中有起现时 散乱昏沉种种当永断 不乱无执定住离边中 生圆二次愿能得宣示 所作已断一心修行时 不为烦恼迷惑所随转

- (四) 嗟!我今死位中有起现时 一切贪求恋着当永断 不乱契入显明教授义 游心自证无生太虚景 即将舍离质碍血肉躯 无常死亡临头当了知
- (五) 嗟! 我今法性中有起现时 恐惧怖畏境相当永断 一切显现认取为证智 中有境相即此当了知 阻大义利千钧一发时 自识变相寂怒双何惧
- (六) 嗟! 我今轮回中有起现时 意念纯一至心当保持善妙缘会尽力求延续 永断胎门回头须忆念 努力净相唯一需要时 嫉妒永断修上师双身 死时无有决定极迅速 徒负此生所作无义事 大利丧失意志不坚定 今兹既已空手而返回 所需定解即胜本尊法 当下若不修胜本尊法 或大成就亲口所宣说 上师教授亦不安心住自欺自身实所不应为 凡此六纲了知极为要

## 中有救怖愿偈(此文在施法前念诵)

(一) 我今报尽迁谢时 生前眷属无能助

独自徜徉中有道 愿寂怒尊大悲力消除无明之幽暗

- (二)别离爱伴独漂流 自识幻相将起现 诸佛悲力垂救拔 不起怖畏中有难
- (三)五智光明此时现 不怖不畏认本面 寂怒尊容已近前 确认中有当勿怖
- (四)若为业力所制时 愿大悲尊除苦厄法性本声雷震时 愿转六字大明声
- (五)若无救助业逐时 愿本尊天除其苦 业力追逐失怙时 愿证净光三摩地
- (六)轮回中有化生时 授记愿不为魔转 任所思力若至时 愿不为恶业迷怖
- (七)猛兽怒吼声发时 愿转六字妙法音 黑风雨雪追逐时 愿证智光之天眼

- (八)若见同类中有时 愿勿嫉妒生上趣极大烦恼饥渴时 愿除饥渴寒热苦
- (九)若见当来父母会 即观大悲双身尊 生得自在为利他 愿得相好光明身
- (十)若我已得妙生身 愿所见闻速了解一切恶业不随逐 励力增长诸福德
- (十一) 愿随所生彼彼处 世世面见本尊天 生已能言知大义 宿命不忘得总持
- (十二) 种种上中下功德 闻思一见即能知 随所生处皆吉祥 一切有情俱安乐
- (十三)如佛寂怒尊形相 眷属寿量及刹界 如彼最胜美名称 如是我等决能成
- (十四) 邬金大师莲花生 撰此中有救怖愿

#### 乃至轮回未空寂 此深妙法永长存

#### 莲花生大士不二启请颂

法身普贤第六金刚持 本师金萨世尊释迦王 怙主无量寿及观自在 二无分别莲师前启请 身之体性妙德琰魔王 语之体性大权马鸣声 上师如意宝前敬启请 意之体性真实兮噜迦 功德映覆大胜兮噜迦 羯磨体性金刚孺童身 大德头鬘力前敬启请 阴母空行主尊圆满王 身之形色幻现寂怒相 语之音韵具足十二支 意之缘念诵澈普周遍 空行主尊师前敬启请 意之心印付与有缘子 身表悬记语表秘入藏 悲心付嘱藏人普默记 大恩化身至尊前启请 乙念深恩无上师尊宝 祈如誓愿护念而摄受 当兹恶世唯依尊无他 仰祈邬金化身悲眼视 愿施威力回遮恶世诤 并赐智慧灌顶大加持 恒增觉受证德之能力 具足大力弘教利众生 即身亲证圆满佛陀位

以上不二启请颂,为莲花生大士亲口所宣,加持威力极大。此颂藏于羯磨具誓洲,后由取库藏者"却居德钦"化身佛取出,始流通于世。在康藏地方,本为宁玛派行者奉为主要课诵,嗣由金刚上师西康贡噶喇嘛,携来内地。上师谕云:"不拘何仪轨或经文之前,

加诵此颂,当得大士不可思议之威力加持,令行者速疾成就。"双奉谕云:"念此诵时,观想自成本尊,同时观想一切众生,冤亲会聚,对面明点五光聚中,显现本净广博刹士及所皈依境,自心放光,迎请十方诸佛,根本上师及印藏大成就诸师,空行护法等众,俱来会集,端坐其下,三门诚敬,敬信发愿,愿令一切众生,离苦得乐,成无上佛果。为欲得如是利生力量,故今愿决定修证三身上师佛位。又复思维:当兹浊世,欲得如是胜果,唯有启请无上大悲莲花生大士垂赐加持,如本颂云:'当兹恶世唯依尊无他',故当诚敬坚信,念诵此不二启请如上"。

## 法身普贤如来双尊暨传承诸师启请救怖颂

法身普贤王双尊 第六金刚大持前 启请救护中有怖 报身寂怒无量众 及与导师金萨尊 启请救护中有怖 化身极喜金刚师 上智室利僧贺尊 启请救护中有怖 持明莲花生大十 空行智慧海王尊 启请救护中有怖 取藏羯磨洲大师 及大成就日月佛 启请救护中有怖 慈子日月法尊师 苏茹簪达惹斯米 启请救护中有怖 具足深恩根本师 及与一切传承师 启请救护中有怖 本尊曼荼罗圣众 及诸慈母空行会 启请救护中有怖 守护圣教誓愿海 昆仲姊妹金刚友 启请救护中有怖 生处中有无疑悉断绝 梦境中有幻境愿脱离 死位中有贪恋愿净除 静虑中有保持本来面 法性中有自己能认知 轮回中有愿不为执持

# 南无护法韦驮尊天菩萨

