A Very Short Introduction 牛津通识读本

# 人生的意义 The (Deaning of Life

[英国] 特里・伊格尔顿 / 答 朱新伟 / 译

## 图书在版编目(CIP)数据

人生的意义/(英)伊格尔顿(Eagleton, T.)著;朱新伟译.——南京:译林出版社,2012.11(2013.3重印)

(牛津通识读本)

书名原文: The Meaning of Life: A Very Short Introduction

ISBN 978-7-5447-3178-2

I.O 人... II.O 伊... ② 朱... III.O 人生哲学 IV.O B821

中国版本图书馆CIP数据核字(2012)第173158号

Copyright © Terry Eagleton 2007

The Meaning of Life was originally published in English in 2007.

This Bilingual Edition is published by arrangement with Oxford University

Press and is for sale in the People's Republic of China only, excluding Hong Kong SAR, Macau SAR and Taiwan, and may not be bought for exexport therefrom.

Chinese and English edition copyright © 2012by Yilin Press, Ltd 著作权合同登记号图字: 10-2011-272号

书 名人生的意义

作者[英国]特里·伊格尔顿

译 者朱新伟

责任编辑 何本国

原文出版 Oxford University Press, 2007

出版发行 凤凰出版传媒集团 凤凰出版传媒股份有限公司 译林出版社

集团地址南京市湖南路1号A楼,邮编: 210009

集团网址 http://www.ppm.cn

出版社地址南京市湖南路1号A楼,邮编: 210009

电子信箱 yilin@yilin.com

出版社网址 http://www.yilin.com

版 次 2012年11月第1版 2013年3月第3次印刷

书 号 ISBN 978-7-5447-3178-2

## 目录

<u>序言</u> 引言

第一章 提问与回答

第二章 意义的问题

第三章 意义的没落

第四章 人生是你创造的吗?

索引

英国当代著名的马克思主义文艺理论家、文学批评家特里·伊格尔 顿(Terry Eagleton,1943——)前几年写了一本哲学书:《人生的意 义》。他在书中坦承,他不是哲学家,他是以"喜剧演员"的轻松明快 的方式来处理这个崇高的主题的。的确,我们在这本薄薄的小书(总 共一百来页)中到处遇到的是英国式的幽默和无伤大雅的调侃,但话 题却是严肃而深沉的。使我感到惊叹的倒不是这一沉重的话题能够写 得如此通俗活泼,而是一本如此飘逸生动的小书居然能够切入到如此 深邃的哲理之中, 这是我从未见过的。可以看出, 作者虽然身为英国 作家,而且研究的是最具感性色彩的文学理论,但明显深受大陆哲学 如存在主义、生命哲学、意志哲学和解释学的熏陶,并对这些非盎格 鲁——撒克逊的思辨套路驾轻就熟。不过他最感兴趣的还是大陆的两 栖哲学家(既是分析的又是思辨的)维特根斯坦,后者的清晰明白是 英美语言分析哲学最强有力的理论支柱。与分析哲学家不同的是,他 把关注的重点放在维特根斯坦后期的《哲学研究》上,这恰好说明他 已经超越了罗素等人的分析的传统,也是他敢于并有兴趣认真对待"人 生的意义"这样一个在分析哲学家看来毫无意义的话题的基础。俗话 说,"听话听音,锣鼓听声",他比罗素更敏锐地听出了维特根斯坦话 语后面的东西, 而将分析哲学这一文学的天敌俘获为文学与思辨哲学 结缘的纽带。

我们只要看看他对"人生的意义是什么?"这一问题的语义学分析就会发现,虽然他广泛运用了对词和意义的分析技术,但他的处理方式和分析哲学家们完全不同。他不是用分析来消灭这个问题(例如说,断言这个问题"无意义"),而是用分析来从语义层面的问题引向更深的存在层面的问题,亦即人生的悲剧处境的问题。"在所有的艺术

形式中, 悲剧最彻底、最坚定地直面人生的意义问题, 大胆思考那些 最恐怖的答案。最好的悲剧是对人类存在之本质的英勇反思, 其源流 可追溯至古希腊文化……最有力的悲剧是一个没有答案的问句,刻意 撕掉所有观念形态上的安慰。如果悲剧千方百计告诉我们,人类不能 照老样子生活下去,它是在激励我们去搜寻解决人类生存之苦的真正 <mark>方案......"(第11页)。对悲剧的这种解释很新颖。悲剧并不像黑格尔</mark> 的经典定义所说的那样,意味着两种同样合理的伦理力量的冲突通过 主人公的牺牲而得到调解;相反,悲剧是对人的存在的一个提问,这 个提问的答案是开放的。"人生没有既定的意义,这就为每个个体提供 了自主创造意义的可能。如果我们的人生有意义,这个意义也是我们 <mark>努力倾注进去的,而不是与生俱来的。"</mark>(第29页)不言而喻,人生的 意义更不是由别人规定好让你去实现的。我们现在通常的做法是,由 政府颁布一种人生的意义,写在教科书里面从小灌输给孩子,以为只 有这样孩子长大了才不会失去人生的意义,不会感到"空虚"。这是一 种非常愚蠢的做法。曾经有不少受过这种教育的青年满怀困惑地来问 我,人生到底有什么意义。我一般回答说,人生的意义需要你自己去 寻求,别人给的都不是真的。但也有很大一部分大学生,一涉及到人 生意义的问题就很自信地背出从小学到的一套教条来,流露出不少得 意,我却为此感到悲哀。我分明看到的是在现行教育体制下中国人个 性的萎缩。

不过,本书的作者也不完全赞同这种把人生意义当做个人事业的观点,他认为这只是"传统智慧的观点"(第31页)。在这方面,他倾向于用(更为"传统"的)马克思主义的宏大叙事来补充个人主义的意义追求,这种宏大叙事并不是单独的个人能够根据自己的特殊性来设定的,但却是最终用来衡量人生意义的标准。他把这种标准称之为"意味深长的模式",并认为,"倘若人类生活中没有意味深长的模式,即使没有单独的个人想这样,结果也会造成社会学、人类学等人文学科的全盘停摆"(第43页)。当然他也不认为这种模式可以归结为马克思

所说的"历史客观规律",但毕竟不能说,人类几千年以来一直都在乱 碰乱撞,总会有某些确定一贯的东西是那些自由主义者和个性至上论 者所公认的,或者虽然并不明确意识到,至少也是实际上用作自己判 断的前提的。这种情况,作者更愿意用康德的"无目的的合目的性"来 解释(第44——45页)。只不过这种不是人所有意设定的合目的性往 往被人们归于不可见的上帝的安排。对于这种安排,人们要么听天由 命,这就不用自己思考任何意义了:要么努力探索,这将导致无穷的 痛苦。的确会有人为了摆脱这种痛苦而认为,即使有人生的意义,人 还是不要知道这种意义为好。(第49页)这种大儒主义的当代标本就 是所谓"后现代主义"。作者在本书中对后现代主义的批评是我所见过 的最到位的。广后现代主义坚称,只要我们还有深度、本质和根基,我 们就仍然活在对上帝的敬畏之中。我们还没有真正把上帝杀死并埋 葬。我们只是给他新换了一套大写的名字,如自然、人类、理性、历 史、权力、欲望,诸如此类。……'深刻的'意义总会诱惑我们去追寻 那诸意义背后的元意义这种妄想,所以我们必须与之切割,才能获得 自由。当然,这里的自由不是自我的自由,因为我们已经把'自我'这 个形而上学本质同时消解掉了。到底这一工程解放了谁,这还是一个 <mark>谜。"(第16——17页)最后一句话是点睛之笔,也是神来之笔。</mark>

从现代主义过渡到后现代主义的典型作家是萨缪尔·贝克特。作者在对贝克特的代表作《等待戈多》的分析中充分显示了作为一个文学批评家的敏锐。一方面,他从这种"等待"中看到了一种现代的英雄主义(类似于加缪的《鼠疫》): "尽管推迟的行为使得人生难以承受,但也可能正是这种行为使得人生处于运动之中","如果这个世界是不确定的,那么绝望就是不可能的。"(第60页)"他的文字反常的地方在于,对零零碎碎的意义如学究一般考究,对纯然的空虚也要精雕细琢,狂热地想要言说那不可言说之物。"(第62页)。但另一方面,贝克特的作品又表现了一种"后现代的实证主义",即就事论事,反对向事物施加某种自以为是的意义。不过,作者从贝克特的这种"次级

的"后现代主义倾向中引伸出了他认为合理的东西,<mark>即虽然排除了人为</mark>的意义,但却仍然认为"事物必须内在地有意义,而不是靠我们钻研出意义"(第64页)。

现在问题在于,这种客观事物的"内在的意义"如何能够被我们所 知道、所把握。作者认为,这个问题类似于新教伦理对上帝的态 度: "新教徒的自我在随机力量的黑暗世界里胆怯地走动,内心萦绕着 一个隐匿的上帝,不知道自己是否会得到救赎。"但这又是一次"巨大 的解放",当破除了一切权威的解释之后,一切答案都要靠自己去寻求 了。"孤独的新教精神胆怯地在黑暗中摸索,这会是为那些相信人生由 自己创造的人感到忧虑的原因吗? 既是又否。否, 因为创造自己的人 生的意义, 而不是期待意义被预先给定, 这是一个非常令人信服的主 意。是,因为这应该是一个清醒的警告: 人生的意义不是自己能够随 心所欲创造的,它并不能免除你的一项责任,即在常识之下证明任何 使你的人生有意义的东西的合理性。" 这也不是无中生有的创造过 程。人类可以自我决断——但只能建立在更深刻的对自然、现实世界 的依赖以及人类相互依赖的基础之上。"(第74——75页)这里不太严 格地表达了一种"解释学的循环": 对整体的理解有赖于每个个体的创 造性, 但个人创造又是基于对整体的理解。所谓"不太严格"是指, 判 断整体的合理性标准不是既定的"常识", 而是不断深入的洞见: 人们 据以决断的基础也不是对世界的"依赖", 而是对经验的历史回顾、认 知和预测。

书的最后一章提出了人生意义的两个着眼点,一个是死亡哲学,一个是实践哲学。首先,作者批评了亚里士多德以来以"幸福"作为人生的意义基础的传统,认为这是一种自欺欺人。当他说这是"西方文化的一个普遍的特点,即不承认那些令人不快的真相,迫切想要把苦难扫到地毯下面"(第84页)时,我几乎怀疑是否要把这里的"西方"改为"中国"。其实西方文化正视死亡也是一个自苏格拉底、柏拉图以来

的巨大传统,柏拉图甚至说"学习哲学就是学习死亡",看来作者并不熟悉这一点。但作者在批评了各种幸福的涵义之后,也提出了一个真正富有洞见的命题:"人生若不包含人们没准备好为之赴死的东西,这种人生就不可能富有成就"(第89页,"没准备好"应为"准备好"之误心。他认为,"人生即是死亡的预期。我们只有心怀死亡才能活下去。"(第90页)这都很不错。可是他把这种观点与"人生的意义在于思考人生的意义"这种"颇具诱惑力"但却是"同义反复"的命题对立起来,则似乎有些欠考虑。英国学者通常不习惯于思辨,当他们强调实践的时候,他们认为这就是对思辨最好的驳斥,就像第欧根尼用走动来反驳芝诺的运动悖论一样。

所以作者在这里提出的第二个着眼点就是立足于实践, 为的是排 除思辨。"如果人生有意义,那个意义肯定不是这种沉思性的。人生的 意义与其说是一个命题,不如说是一种实践。它不是深奥的真理,而 是某种生活形式。"(第92页)所以,"人生的意义便是人生本身"(第 93页)。可是,这难道不也是一个"同义反复"?什么是"人生本身"? 没有沉思的人生就只剩下吃饭穿衣之类, 当然还有"爱"。但作者 对"爱"并没有无条件地接受为人生的意义,而是对它进行了一番"沉思 性的"解释: "我们称为'爱'的东西, 即我们调和个体实现与社会性动 物之本性的方式。因为, 爱表示为别人创造发展的空间, 同时, 别人 也为你这么做。每个人的自我实现,成为他人的实现的基础。一旦以 这种方式意识到我们的本性,我们便处于最好的状态。"(第95页)不 仅如此,这种沉思肯定也应该包含对死的沉思:只有当我们意识到人 生必有一死,我们才能为自己规划出和为别人创造出发展的"空 间"(实际上是"时间")。所以作者的两个着眼点实际上应该是同一个 不可分割的着眼点,即由沉思准备好的实践或者对实践的沉思。它既 是"深奥的道理",同时也是某种经过反思的"生活形式",如苏格拉底 所说的:"未经反思的生活是不值得过的"。

作者最后以爵士乐队的即兴演奏作为自己所推崇的"人生意象"。在爵士乐队中,每个人任意发挥自己的自由个性,但又随时保持着一种接纳性的敏感,与其他队员互相激励和呼应。在这种演奏中所体现的是一种"毫无目的的生活",在这里,"人生的意义有趣地接近于无意义"(第99页)。但这只是表面现象。不是随便什么人都能加入这种没有乐谱的即兴演奏的,这些人必须在长期默契中达成某种共识,必须思考过爱与死这样一些人类共同的问题,他们的各自表达虽然没有明确的主题,但都以各自的个性和特有的方式发表着爱与死的宣言,并从同伴们那里得到应和。人生的意义之所以"接近于无意义",是因为这个意义已经被创造出来了,人们在物我两忘中享受着人生的意义。但要达到这样的境界决非一日之功,在日常生活中这甚至常常是一个可望而不可即的理想。但正是这一理想不断地激励着人们,要将自己个人的人生意义实现在群体或社会的认同之中。就此而言,我赞同作者的最后一言:"在这样一个危险无处不在的世界中,我们追求共同意义的失败过程既鼓舞斗志,又令人忧虑。"(第99页)

2012年9月9日

于喻家山

#### 【注释】

[1] 此处原文为: a life which contains nothing for which one is not prepared to die is unlikely to be very fruitful。见英文部分第90页。——编注

### 引言

任何一位鲁莽决定用这个标题来写书的作者最好都准备收到一个邮包,邮包里装满笔迹潦草、附寄各种复杂的符号图表的来信。人生的意义,这样一个主题既适合疯子来写,也适合喜剧演员,我希望自己宁可是后者而非前者。我尽量用轻松明快的方式来处理这个高尚的主题,同时又不失严肃性。但是,这整个主题涵盖太广,近于杂乱,而学术界的讨论范围要小很多。多年前,我还在剑桥大学念书,视线被一篇博士论文的题目吸引,该论文题为"跳蚤的阴道系统略论"。有人会猜想,这个论文题目不太适合近视眼患者作研究;但这个标题提醒着一种动人的谦恭,这种谦恭我很明显没有学到。我至少可以保证的是,这是少数几本以"人生的意义"为书名,却没有讲述罗素和出租车司机那个段子的著作之一。

感谢约瑟夫·邓恩,他阅读了本书手稿,并给予了宝贵的批评和建议。

### 第一章

### 提问与回答

哲学家有一个惹人讨厌的习惯:喜欢分析问题,而不是解答问题。我也准备以分析问题的方式开始我的论述。[1]"人生的意义是什么?"这是一个真问题还是只是看上去像个问题?是否有什么能充当答案?或者它只是一个伪问题,类似于传说中的牛津大学入学考试题目,只有一句话:"这是一个好问题吗?"

"人生的意义是什么?"初看好像和以下问题差不多:"阿尔巴尼亚的首都在哪?""象牙是什么颜色的?"但真的差不多吗?是不是更接近这个问题:"几何学趣味何在?"

有些思想家认为人生的意义问题本身并无意义,之所以如此认为,有一个相当坚实的理由。意义是一个语言层面的东西,无关实体。它是我们讨论事情的某种方式,而非像纹理、重量、颜色那样,是事物本身的属性。一颗卷心菜或一张心电图,其本身没有意义,只有当我们谈论它们的时候它们才有意义。照此推论,我们可以通过谈论人生来让人生变得有意义。但即便如此,人生本身还是没有意义,就像一朵浮云本身没有意义一样。比如,声称一朵浮云为真或为假,这根本行不通。真与假仅是我们关于浮云所作的人为命题的功能。与多数哲学主张一样,这个主张也存在问题。后面我们会考察其中的一些。

我们一起来简单地看一个比"人生的意义是什么?"更唬人的质问。也许我们所能提出的最根本的问题是"为什么一切事物会存在,而不是不存在?"为什么会存在那些事物,我们首先可以问其"意义何在"?哲学家们对这个问题是真是伪存在争论,不过大多数神学家的意

见是一致的。对多数神学家来说,答案就是"上帝"。上帝之所以被称为世界的"造物主",不是因为他是一切创造者的创造者,而是说,上帝是世界万物存在的根本原因。据神学家说,上帝乃存在之基础。即使这个世界从不曾开始,这一点对他来说也依然成立。即使某些东西亘古就有,他依然是一切事物之所以存在的终极因。<sup>[2]</sup>

"为什么存在万事万物,而非一片虚无?"这个问题可以粗略地转换成"这个世界是如何产生的?"它可被视为因果论的问题:在此情形下,"如何产生"即指"从哪里产生?"但这显然不是这个问题真正想问的。如果我们努力通过讨论世界万物从哪里产生来回答这个问题,我们找到的那些原因就包含在这个世界当中;这就变成循环论证了。只有一个不属于这个世界的原因——一个超验的原因,正如设想中的上帝——才能避免以这种方式被拖回论证本身。所以,这个问题事实上并不关乎世界如何产生,并且至少对于神学家来说,也不关乎世界的目的,因为在神学家眼中,这个世界根本没有任何目标。上帝并不是宇宙工程师,在创世时有一个从战略上经过盘算的目的。上帝是一个艺术家,创造世界只是为了自娱自乐,为了享受创世这个过程本身的乐趣。我们由此可以理解,为什么大家觉得上帝有某种扭曲的幽默感了吧。

"为什么存在万事万物,而非一片虚无?"毋宁是一种惊叹:我们很容易推想原本是一片虚无,事实上却最初就存在着一个世界。也许这就是维特根斯坦说"玄妙的不是这个世界的样貌如何,而是这个世界以这样的样貌存在着这一事实"[3]的时候他心里部分所想的。有人可能会说,这是维特根斯坦版的马丁·海德格尔的存在问题,德语叫做Seinsfrage。海德格尔想追溯到"存在是怎么来的?"这个问题。他关心的不是特定实体如何产生,而是另一个让人迷惑的事实,即究竟为什么会有实体存在。这些实体值得我们思考,因为它们本来很可能并不会出现。

不过,许多哲学家,不单单是盎格鲁——撒克逊传统下的哲学家,认为"存在是怎么产生的"是一个典型的伪问题。在他们看来,即使有解答的可能,也不只是难以回答;令人深深怀疑的是,也许没有任何东西需要回答。在他们看来,提这种问题就像一个笨头笨脑的条顿人大吼一声"哇!"。"存在是怎么来的"对一个诗人或神秘主义者来说也许是一个有效的问题,对一个哲学家却不是。尤其是在盎格鲁——撒克逊世界,诗学与哲学两个阵营之间壁垒森严。

在《哲学研究》这本著作中,维特根斯坦对真问题和伪问题的区分非常敏感。一段话可能在语法形式上是一个问题,实际上却不是。或者,语法可能会误导我们,让我们把两种不同的命题混淆起来。"同胞们,一旦敌人被打败,在胜利的时刻我们还有什么做不到?"听起来是一个期待答案的疑问句,但实际上是一个反问句,回答"没有什么!"是不明智的。这句话诘问的语气仅仅是为了提升气势。"那又怎么样?""你怎么不滚?""你看什么看?"听起来是问话,实则不然。"灵魂在身体何处?"可能听起来像一个合理的问题,但仅仅是因为我们把它当做"肾脏在身体何处?"一类的问题来思考。"我的嫉妒心在哪儿?"这个问题具有真问题的形式,但仅仅是因为我们无意识地把它和"我的腋窝在哪儿?"当做一类问题。

维特根斯坦进而认为,大量的哲学难题都源于此类语言误用。比如,"我有点痛"和"我有顶帽子"在语法上是相似的,这种相似性可能会误导我们去认为,能够像拥有帽子那样拥有疼痛,或者是拥有更一般的"感受"。但是,说"来,拿着我的疼痛"这种话是奇怪的。询问"这是你的帽子还是我的?"是有意义的,但要问"这是你的疼痛还是我的?"听起来就怪怪的。想象一下几个人在房间里,像玩击鼓传花一样传递疼痛;随着每个人轮流痛得弯下腰,我们大叫:"啊,现在他正在拥有疼痛!"

这听起来愚蠢,实际上却有一些相当重要的暗示。维特根斯坦将"我有点痛"和"我有顶帽子"在语法上进行区分,不仅向我们展示了"我"与"他"这样的人称代词的用法,而且颠覆了将个人感受当做私有财产的传统思维。实际上,我的感受比帽子更具私人性,因为我可以扔掉自己的帽子,但不能扔掉疼痛。维特根斯坦告诉了我们,语法如何蒙蔽着我们的思维;他的论断具有激进的,甚至是政治上激进的后果。

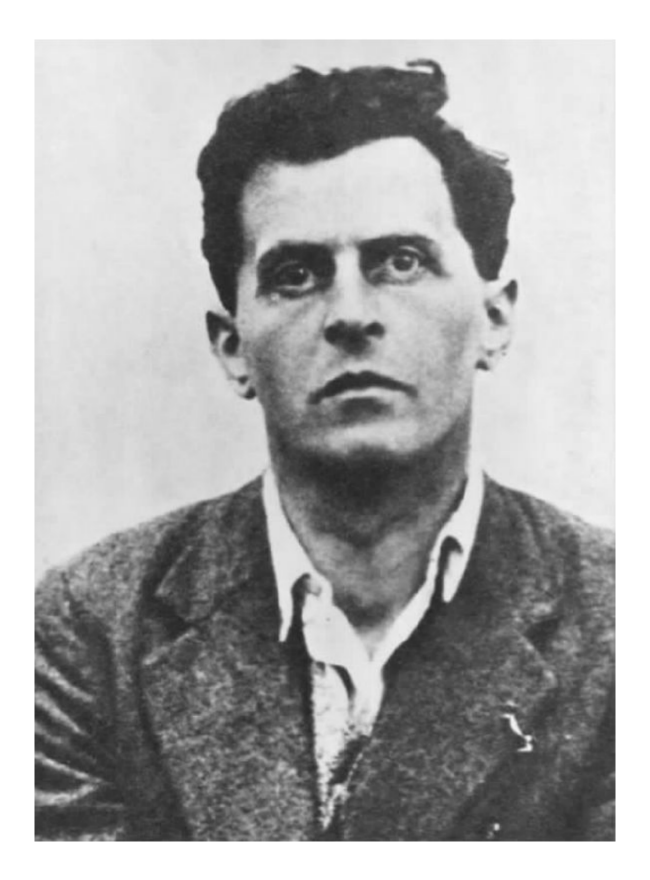


图1路德维希·维特根斯坦,常被认为是20世纪最伟大的哲学家

维特根斯坦认为,哲学家的任务不是解决这些疑问,而是**消解**它们——去揭示它们所产生的根源,即各种他所谓的"语言游戏"之间的相互混淆。我们被自己的语言结构所魅惑,哲学家的工作是祛魅,拆解开词语的各种用法。由于语言必然具有一定程度的规整性,它很容易让不同类型的话语显得极为同一。所以,维特根斯坦戏谑般地引用了《李尔王》中的一句话作为《哲学研究》的卷首题词:"我来教你什么是差别。"<sup>[4]</sup>

不单单是维特根斯坦这么想。尼采是19世纪最伟大的哲学家之 一,在怀疑是不是出于语法的原因我们才无法摆脱上帝时,他已经比 维特根斯坦先行一步。既然语法允许我们建构一系列名词,而名词代 表独特的实体, 那么, 似乎也可以建构一个位于一切名词之上的名 词,一个被称做"上帝"的元实体,若没有它,我们身边所有的小实体 都将崩溃。然而,尼采既不相信元实体,也不相信那些日常的实体。 他认为,诸如上帝、醋栗等独特客体的理念本身正是语言的具体化效 应。就个体自我来说,他当然相信是这样的,"个体自我"在他看来不 过是一种省事的虚构。他在上面的评论中暗示说,也许存在着一种人 类语法,在这种语法中,不可能发生具体化效应。也许这将是未来的 语言,说这种语言的是"超人"(德文叫做Übermensch),而超人已经完 全超越了名词和单个的实体,自然也就超越了上帝之类的形而上学幻 象。深受尼采影响的另一位哲学家雅克·德里达,在这一论题上更为悲 观。他和维特根斯坦一样,认为这种形而上学幻象深植于我们的语言 结构之中, 根本不可能消除。哲学家不得不向它们展开一场克努特式 的永无休止的战争——维特根斯坦视之为某种语言疗法,德里达则称 之为"解构"。[5]

正如尼采认为名词有具体化效应,有人可能会认为在"人生的意义是什么"这个问题中,"人生"一词也是如此。我们稍后会详细考察这一点。也许还可以这样想:这个问题无意识地把自己和另一个问题叠加在了一起,这才是它误入歧途的地方。我们可以说"这个值一块钱,那

个也值一块钱,那么两个加起来值多少钱?"似乎我们也可以说"这段人生有意义,那段人生也有意义,那么各段人生加起来有什么意义?"可是,各个部分有意义,并不意味着整体就有一个超越于各部分之上的意义,就像有许多小东西,不能仅仅因为它们都被涂成粉色,就可以组装成一件大东西了。

无疑,以上这些都没能让我们接近人生的意义。不过问题是值得探究的,因为在判定什么可以充当答案时,问题的本质很重要。我们甚至可以说,难就难在提出问题,而不在于寻找答案。众所周知,一个愚蠢的问题只能招来同样愚蠢的答案。提出正确的问题能够打开一片崭新的知识领域,并使其他极其重要的问题随之浮现。处于所谓精神的解释学转向中的一些哲学家,认为现实就是任何能为问题给出答案的东西。只有当我们向现实发问的时候,现实才会按发问的类型回应我们,就像一个惯犯,不加盘问,他不会自动说话。马克思曾经略带神秘地评论说,人类只会提出他们能够解答的问题——他的意思也许是说,假如我们具备提出某个问题的概念装置,那么理论上我们已然有了规定答案的手段。

这部分地是因为,问题不是在真空中提出的。的确,问题并没有让人省心地将答案直接绑在自己身后;但是问题暗示了哪种类型的回应至少可以充当答案。问题指给我们一些有限的方向,提示我们到哪里去寻找答案。撰写一部知识史的简便方法,是从人们认为能够提出或有必要提出的那类问题着手。并非任何问题的提出都可以不拘时间。伦勃朗不可能问"摄影是否淘汰了现实主义绘画"这样的问题。

这当然不是说所有的问题都能解答。我们习惯于有问必答,就像 我们总觉得一堆碎片应该拼成原貌。但是世界上总归会有大量问题我 们可能一直无法解决,还有许多问题永远不会有人去解答。拿破仑死 的时候头上有多少根头发?当时没有任何记录,因而我们永远不会知 道。或许人类大脑注定无法解决某些问题,比如智力的起源问题。或 许这是因为,人类的进化并不要求我们这么做,正如人类进化也不要求我们去理解《芬尼根守灵夜》或者物理学原理。另一些问题没有答案,仅仅是因为它们本来就没有答案,比如麦克白夫人有几个孩子,或者福尔摩斯的大腿内侧有没有痣。对后面那个问题,肯定的回答或者否定的回答都是无效的。

照这么说,人生的意义这个问题可能确实有答案,但我们永远不知道它究竟是什么。如果是这样,那么我们的处境就好像亨利·詹姆斯的小说《地毯上的图案》里的叙事者,他所仰慕的一位著名作家告诉他,在他的作品中隐藏着某种设计,这个设计内含于每一个词组的意象和转折之中。但还没来得及告知那充满困惑又极为好奇的叙事者谜底,作家就死了。可能作家在故意捉弄叙事者。也可能他觉得作品里有某种设计,实际上却没有。也可能叙事者自始至终都看出了这种设计,自己却浑然不知。也可能呢,他自己能编造出来的任何一种设计都能算做谜底。

甚至还可以这样来设想:不知道人生的意义正是人生意义的一部分,就像我发表餐后演讲的时候不知道自己说了多少个字,这反而有助于我圆满地完成演讲。也许正如马克思眼中的资本主义一样,人生就是依靠着我们不去理解它的根本意义而顺利进行下去的。哲学家阿图尔·叔本华也有这种思想,西格蒙德·弗洛伊德在某种意义上也是如此。写过《悲剧的诞生》的尼采认为,人生的真正意义对人类来说太恐怖了,我们需要各种安慰性的幻象才能继续生活下去。我们所说的"人生"不过是一种必要的虚构。如果不掺入大量的幻想的润滑剂,现实就会慢慢地停顿下来。

另外,有些道德问题也没有答案。因为存在着各种不同的美德, 比如勇气、怜悯、正义等,这些美德有时无法互相兼容,有可能引发 悲剧性的冲突。社会学家马克斯·韦伯曾以苍凉的笔调评论:"诸种可能 的人生态度无法调和,因而它们之间的冲突没有终极的解决方案。"[6] 以赛亚·伯林曾以同样的笔调写道:"在我们所遭遇的日常经验的世界中,我们面临着一些同样绝对的选择,实施某种选择必然会牺牲掉其他选择。"[<sup>7]</sup>有人可能会说,这反映了自由主义的悲剧倾向,这种倾向不同于现如今对"选择"或"多元选择"的盲目崇尚,它已经准备好承担追求自由与多元需要付出的代价。这也和另一种更加乐观的自由主义意见相左,后者认为多元主义本质上是有益的,各种道德价值观的冲突反而会激发社会的活力。但事实是,有某些情形下,人不可能全身而退。只要情况足够极端,每一种道德原则都将在接缝处解体。托马斯·哈代深深意识到人可能会在无意中把自己陷入道德困境,在此困境中,不管你作出什么选择都将对人造成严重伤害。倘若一个纳粹士兵命令你交出你几个孩子中的一个来被杀死,你愿意牺牲哪一个?这个问题根本没有答案。[8]

政治领域亦是如此。恐怖主义的唯一终极的解决方案很显然是实现正义的政治。在这个意义上,恐怖主义尽管残暴,却并不是非理性的:比如北爱尔兰那些通过恐怖手段来促进政治目标的人,在意识到他们所提出的正义与平等的诉求已经得到部分满足后,认为眼下再实施恐怖活动只会产生反面效果,于是同意停止恐怖活动。但也有些进行恐怖活动的伊斯兰原教旨主义者声称,就算阿拉伯社会提出的条件得到满足——巴以问题公平解决,美国从阿拉伯领土上撤销军事基地,诸如此类——他们伤害和屠杀无辜平民的行为也不会停止。

可能真的不会停止。但是这不过是说,问题目前已经升级至所有可行的手段都无法解决的程度。这不是失败主义的看法,而是认清现实。从可纠正的目标所生发出来的毁灭性力量,可能会获得属于自己的致命能量,无法止步。也许现在再来阻止恐怖主义的蔓延为时已晚。现在的恐怖主义问题已经没有解决的办法了——几乎所有的政客都不会公开承认这一点;绝大多数民众,尤其是向来乐观的美国人,都很难接受这一点。尽管如此,事实可能真是这样。为什么人们总是觉得,有问题就必然有解决方案呢?

悲剧乃是诸多无乐观方案的人生意义问题中最有力的之一。在所有的艺术形式中,悲剧最彻底、最坚定地直面人生的意义问题,大胆思考那些最恐怖的答案。最好的悲剧是对人类存在之本质的英勇反思,其源流可追溯至古希腊文化,这种文化认为人生脆弱、危险、极易受到打击。对古代的悲剧家来说,这个世界只能透过理性的微光才能断断续续地看清;过去的行为施重压于当下的欲求,将其扼杀于萌芽状态;残暴的报复性力量把人玩弄于股掌之间,想把他们撕成碎片。只有低下你卑微的头颅,膜拜各种凶恶多端,极少值得人尊敬、更不用说值得崇拜的神灵,你才有望颤颤巍巍地跨过人生的雷区,存活下来。在这片危险地带原本能帮助你站稳脚跟的人性力量,可能经常失去控制,以至于与你敌对并使你堕落。正是在这种令人恐惧的处境下,索福克勒斯《俄狄浦斯王》中的歌队唱出了阴沉的尾章:"没有人是快乐的,直到死亡的那一刻,人才算解脱痛苦。"

这算是对人类存在问题的一种回应,但很难称得上是答案。悲剧经常会展现没有答案的事件:为何个体生命会被碾压或伤害到无法忍受的程度?为何不公正与压迫似乎主宰着人类事务?为何父亲会受到欺骗,去咀嚼自己遇害的孩子那烤焦的肉?或许,唯一的解答隐藏在人类对这些事件的承受力,以及悲剧讲述这些故事的思想深度和艺术技巧之中。最有力的悲剧是一个没有答案的问句,刻意撕掉所有观念形态上的安慰。如果悲剧千方百计告诉我们,人类不能照老样子生活下去,它是在激励我们去搜寻解决人类生存之苦的真正方案,而不是异想天开、渐进改良,也不是感情用事的人文主义或者理想主义的万灵药。悲剧一方面描绘了一个亟待救赎的世界,另一方面也提醒我们,救赎观念本身可能只是另一种把我们的注意力从一种恐怖上移开的手段,这种恐怖可能会把我们变成石头。[9]

海德格尔在《存在与时间》中说,人类与其他存在物的不同之处在于,他们具有反省自身存在的能力。对人类这种生物来说,不仅存在的具体特征有问题,连存在本身也有问题。按照他的理论,某些具

体的处境可能会让一只疣猪感到有麻烦,而人类是一种特殊的动物,他们把自身的处境当做一个问题、一种困惑、一个焦虑之源、一片希望之地,或者是负担、礼物、恐惧或荒诞。这部分地是因为人类意识到他们的存在是有限的,而疣猪想来并不知道自己的有限性。人类也许是唯一一种永远生活在死亡阴影下的动物。

不过,海德格尔的思想有其独特的"现代"特征。我们自然不是在说亚里士多德或匈奴王阿提拉没有意识到生命的有限,虽然阿提拉可能更多地意识到别人而不是他自己的终有一死。同样正确的是,部分地因为人类拥有语言,他们具有把自身的存在对象化的能力,而一只乌龟想必是没有的。我们可以谈论"人的境况",一只乌龟却不大可能在龟壳里沉思身为乌龟的境况。在这个意义上,后现代主义者和乌龟很像,两者都对自身的境况全然陌生。换句话说,语言不仅使得我们把握自身,也帮助我们从整体上思考自身的境况。我们依靠符号生活,而符号具有抽象把握的能力,我们可以把自己从切身处境中抽离出来,从肉体感官的禁锢中解放出来,进而反省自身的处境本身。然而,抽象能力像火一样有利有弊,兼具创造与毁灭的潜能。抽象能力帮助我们形成人类共同体的意识,它也帮助我们制造化学武器摧毁人类共同体。

要拉开这种距离并不要求我们完全跳脱自身,也不要求我们像奥林匹斯山上的神那样俯视世界。反思自身存在本身就是我们存在的一种方式。即使如后现代主义所说的,"人的境况本身"是一种形而上学海市蜃楼,它仍然是一个能够加以思考的对象。无疑,这与海德格尔的观点有几分相近。其他动物会为躲避追捕、喂养幼雏这样的事感到焦虑,但它们不会产生我们所说的"本体论的焦虑":感到自己是一个没有方向、多余的存在(有时伴随着极为强烈的惆怅)——如萨特所说,是一股"无用的激情"。

尽管如此,20世纪的艺术家和哲学家远比12世纪的更容易把恐惧、焦虑、恶心、荒诞等当做人类处境的一般特征。现代主义思想的标志性特征是一种信念,认为人的存在是偶然的——没有根基、没有目标、没有方向、没有必然性,人类本来很有可能从未出现在这颗行星上。这种可能性掏空了我们的现实存在,投射出恒常的失落和死亡的阴影。即使是狂喜的时刻,我们也颓丧地知道脚下的根基宛如沼泽——我们的身份与行为缺乏牢固的基础。这可能让我们的美好时光变得更加珍贵,也可能让它们变得毫无价值。

对于12世纪的哲学家来说,上面这种观点没有多少支持者,他们把上帝当做人类存在的坚实根基。但即便如此,他们也不认为人类在世界上的存在是必然的。实际上,那样想会被视为异端。宣称上帝凌驾于宇宙万物之上,意思也就是说上帝本没有必要制造万物。他造出这个世界是出于爱,而非出于必要。造人也是出于同样的原因。人类的存在是没有理由的——是一种恩惠或礼物,而非必不可少。即使人类不存在,上帝也可以活得很好,甚至日子还过得清净些。正如某个不肖逆子的父亲一样,上帝极有可能在暗中懊悔,为什么自己要决定当父亲。人类先是破坏了他制定的律法,然后变本加厉,又背弃了对他的信仰,并且蔑视他的命令。

也许从某种意义上说,追问人生的意义是人类永恒的可能性,是人之所以为人的要素之一。《旧约》中的约伯像萨特一般坚持追问人生的意义。然而对于大多数希伯来人来说,这个问题可能没有意义,因为答案太明显了。耶和华和他制定的律法便是人生的意义——不承认这一点近乎不可思议。就算是约伯,那个把人类的存在(至少他自己的存在)当做越快消失越好的可怕错误的约伯,也承认耶和华无所不在。

在古代的希伯来人看来,问"人生的意义是什么?"就好像问"你相信上帝存在吗?"一样奇怪。而对现在大多数人,包括许多信教的人来

说,后一个问题在潜意识中和"你相信圣诞老人存在吗?""你相信外星人绑架事件吗?"属于同一类问题。他们的想法是,某些存在物,比如上帝、喜马拉雅山雪怪、尼斯湖水怪、UFO来客等等,可能存在,也可能不存在。证据不充分,观点自然有分歧。但古代希伯来人面对"你相信上帝存在吗?"这个问题时可不这么想。由于耶和华的存在显现于整个天地之间,这个问题的意思只能是:"你信仰上帝吗?"这不是一个思辨的命题,而是一个实践问题。它问的不是观点,而是一种关系。

因此,尽管有海德格尔极为普遍的主张,前现代的人也许不像我们现代人那么受人生的意义问题困扰。这不单是因为他们的宗教信仰比我们坚定,还因为他们的社会实践比我们更少有问题。或许在那个时代,人生的意义差不多等于遵循祖先的行事惯例和亘古以来的社会规范。宗教和神话在那里,在那些具有根本重要性的事项上指导你。你有专属于你自己、迥异于别人的人生意义——这种观点没有多少支持者。大致来说,你个人的人生意义就在于你在一个更大的整体中发挥的作用。离开这个背景,你只是一个空洞的符号。"个人"(individual)这个词原本表示"不可化约"(indivsible)或"不可分割"。荷马笔下的奥德赛大约就持这个观念,莎士比亚笔下的哈姆雷特则绝对不这么想。[10]

感觉你的人生意义属于一个更大的整体,这和强烈的自我意识并不矛盾。这里的关键是个体自我的意义,而不是自我的客观状况如何。这不是说前现代的人不关心"我是谁"或"我在做什么"之类的问题,只是他们绝大部分不像阿尔贝·加缪或T.S.艾略特年轻时期那样为这种问题焦虑。这很大程度上和他们的宗教信仰有关。

如果说前现代文化大体上不像弗兰兹·卡夫卡那般为人生的意义所烦扰,后现代文化似乎也是如此。置身于发达的后现代资本主义社会的实用主义和市侩气息中,加上它对远大图景和宏大叙事的怀疑、对

形而上事物的固执的祛魅,"人生"和许多其他总体性概念一样已经名声扫地。我们被诱使只考虑生活中的小问题,不去思考大问题——讽刺的是,与此同时,那些试图毁灭西方文明的人做法恰恰相反。在西方资本主义与激进的伊斯兰世界之间的冲突中,信仰的缺乏直面着信仰的过剩。西方世界发现自己正遭受一种狂热的形而上层面的攻击,而自己却处于可以说是在哲学上被解除了武装的历史时刻。关涉信念之处,后现代主义宁愿轻装上路:后现代主义诚然有各种各样的信念(beliefs),但没有信仰(faith)。

法国哲学家吉尔·德勒兹等后现代主义思想家甚至认为,"意义"这个词本身就很可疑。"意义"预设了一个事物能代表或代替另一个事物——有些人觉得这种观念已是明日黄花。"阐释"这个观念本身因此饱受质疑。事物该是什么就是什么,而非代表其他东西的神秘符号。所见即所是。意义和阐释暗示了信息和机制的隐藏性,即表象与深度的叠加;但是对于后现代主义来说,"表象/深度"这整套思维带有陈旧的形而上学意味。"自我"的观念同样如此,它已经不再关乎神秘的褶层和内在的深度,而是直观可见;自我是一个去中心化的网络,而不是神秘难解的精神。

这和用寓言来阐释世界的前现代思维不同。在寓言中,事物的意义并未直接呈现于表面;相反,它们必须被理解为某种"文本"或潜在真理的符号,通常是道德或宗教符号。在圣奥古斯丁眼中,直观地理解客体,这是一种世俗的、堕落的存在模式;相反,我们必须采用符号学的方式去解读它们,超越它们本身而指向宇宙这篇神圣的文本。符号学和拯救是连在一起的。现代思想在某种意义上与这种联系模式割裂开来,但在另一种意义上仍然忠实于这种模式。意义不再是埋藏在事物表面之下的精神本质。但意义仍然要被挖掘出来,因为这个世界不会自发地揭示它。这种挖掘行为有个名字叫做"科学",在某种观点看来,科学就是在揭示事物运行所遵循的隐含的规律和机制。深度尚未消失,但现在在深度中发挥作用的是自然,而不是神性。

后现代主义随即把这个世俗化进程又往前推进了一步。后现代主义坚称,只要我们还有深度、本质和根基,我们就仍然活在对上帝的敬畏之中。我们还没有真正把上帝杀死并埋葬。我们只是给他新换了一套大写的名字,如自然、人类、理性、历史、权力、欲望,诸如此类。我们并未摧毁整套过时的形而上学和神学体系,只是用旧瓶装了新酒。"深刻的"意义总会诱惑我们去追寻那诸意义背后的元意义这种妄想,所以我们必须与之切割,才能获得自由。当然,这里的自由不是自我的自由,因为我们已经把"自我"这个形而上学本质同时消解掉了。到底这一工程解放了谁,这还是一个谜。情况也可能是,虽然后现代主义厌恶一切绝对根基,它还是偷偷地加入了一个绝对的信条。当然,这个绝对信条不会是大写的上帝、理性或历史,但它的作用同样是根本性的。像其他的绝对信条一样,再往它下面深挖是不可能的。对后现代主义来说,这个绝对信条叫做"文化"。

\*\*\*

原本被视为理所当然的那些身份、信念和规则陷入危机之时,人生的意义之类的疑问就会浮现出来,变成严肃的问题。最伟大的悲剧作品往往也是在这些危机时刻出现,也许并非巧合。这不是要否认,人生的意义问题可能一直都是有效的。但是,海德格尔的《存在与时间》的写作时间恰好是历史动乱时期,问世是在一战之后,这与该书的观点无疑存在关联。萨特的《存在与虚无》探讨的也是此类重大主题,出版时间是二战时期;存在主义,及其对人生的荒诞感,总体上正是在二战后几十年间兴盛起来的。也许每一个人都会思考人生的意义;但有些人,由于充分的历史原因,想得比其他人更迫切些。

如果你被迫在总体上探究存在的意义,那么,结果很有可能是失败的。探究某个人自己的存在意义则是另一回事,因为他可能会说,这种自我反思与过一种完满的生活密不可分。一个从未问过自己人生过得如何、该如何更好地生活的人,会显得尤其缺乏自我意识。很有

可能,这个人的生活在许多方面实际上没有看上去那么好。她没有自问过生命中各种境况的好坏,这本身就说明生活本可以过得更好一些。如果你的生活过得特别美好,其中一个原因大概是,你时常思考生活是不是需要有所改变,或者作一些大的调整。

无论如何,意识到自己过得不错,这很可能会提高你的幸福感; 给自己的满足感锦上添花,何乐而不为呢?换言之,只有不知道自己 快乐时才是快乐的,这话是错的。那是浪漫主义者的天真想法,对这 种人来说,自我反思总是让人心里疙疙瘩瘩。这可被称为"悬崖间走钢 丝"的人生理论:你稍微思考一下,幸福感立刻就坠入谷底。但是,知 道自己过得如何,这是决定自己是去努力改变生活还是维持原状的必 要条件。了解境况是幸福的助手,而非敌人。

不过, 问人类存在的意义, 这个问题本身就表明我们可能集体丧 失了生存之道,不管我们作为个人活得如何。1870或1880年的英国某 地, 维多利亚时代关于这一问题的某些信条开始瓦解: 所以, 托马斯· 哈代和约瑟夫·康拉德这样的人提出了人生的意义问题,其关切程度之 迫切是威廉·萨克雷和安东尼·特罗洛普无法想象的。还有比这些作家年 代更早的人, 简·奥斯丁。艺术家们固然在1870年前就提出过人生的意 义问题,但极少是作为整个追问式文化的一部分。20世纪前几十年, 这一文化携本体论的焦虑, 以现代主义的形式表现出来。这一思潮产 生了若干西方世界有史以来最杰出的文学艺术。几乎每一重传统价 值、信念和制度都发出了挑战,时机已然成熟,艺术可以提出关于西 方文化本身之命运的最根本的问题,并进而提出关于人性本身的命运 问题了。很可能某个乏味而庸俗的马克思主义者,会找到这次文化剧 变与维多利亚晚期经济萧条、1916年全球帝国主义战争爆发、布尔什 维克革命、法西斯主义兴起、两次世界大战间经济衰弱、斯大林主义 兴起、大屠杀爆发等事件之间的关联。我们自己则宁愿把思考限定在 不那么庸俗的精神生活上。

这股丰富而不安的思想气质在不久前有一次余波,即存在主义; 但是,到1950年代基本上就退潮了。这一思潮在1960年代的各种叛逆 文化中有所展开;但到了1970年代中期,这种精神追求逐渐衰弱,在 西方世界被日趋严酷和实用主义的政治环境遏制。后结构主义,以及 随后的后现代主义,认为把人生当做一个整体来思考,这是声名狼藉 的"人文主义"——或者说,实际上是某种"总体化"理论,而"总体化"理 论直接酿成了极权主义国家集中营的惨剧。已经没有什么人性或人生 可供沉思。只有种种差异、特定文化和本土境况才是思考的对象。

20世纪之所以有比以往多数时期更为痛苦的关于存在之意义的思考,一个原因或许在于,这个世纪的人命薄如纸。这是史上最血腥的时代,数以百万计的无辜生命遇害。如果生命在实际生活中被如此贬低,那么,人们自然想要在理论上质问其意义。但是,这里还有一个更为普遍的问题。现代时期的一个典型特征是,人类生命的所谓"象征维度"被一直挤到了边缘。在这一维度之内,有三个领域在传统上至关重要:宗教、文化和性。这三个领域随着现代时期的展开而越来越远离公共生活的核心。在前现代社会,它们的绝大部分既属于私人领域,也属于公共领域。宗教不但关乎个人良心和自我救赎,它还是国家权力、公共仪式和国家意识形态的内容。作为国际政治的一个关键因素,宗教塑造了从国内战争到王朝联姻等各个国家的历史命运。各种征兆表明,我们身处的时代将在某些方面改变这一局面。

至于文化领域,过去的艺术家不是那种孤独地躺在粗俗的波西米亚咖啡馆中的局外人,他们更像是公务员,在部落、家族或宫廷中行使规定的职责。如果没有受雇于教会,他就可能是受国家或某个有权势的赞助人雇佣。艺术家们一旦收到报价不菲的任务,去为一次追思弥撒谱曲,他们就不会那么热情地去冥思苦想人生的意义。更何况,这一问题很大程度上已经由他们的宗教信仰解决了。性,一如既往地是关于肉欲之爱和个人满足的问题。但是,它与亲缘、继承、阶级、

财产、权力和地位等制度的关联程度,也要比今天的大多数人身上所表现的更加深入。

以上描述并不是要美化过去的好时代。过去的宗教、艺术和性在 公共事务中的作用也许比现在更加重要;但是,出于同样的原因,它 们也可能成为政治权力的忠诚侍女。一旦摆脱政治权力的束缚,它们 就能享受某种从未设想过的自由和自主。但是,这种自由代价高昂。 这些象征性活动继续扮演重要的公共角色;但是总体上,它们逐渐转 入私人领域,在这里真正变成私人事务,其他任何人都不能干预。

这和人生的意义问题又有什么关系呢?答案是,这些正是人们传统上探寻自身存在之意义和价值时所指向的领域。爱、宗教信仰以及对家族血缘与文化的眷恋:很难找到比这些更为根本的生命理由。事实上,许多世纪以来,很多人愿意为了这些理由而献出生命或亮出屠刀。公共领域自身越是日益丧失意义,人们就越是急切地想寻求这些价值。事实和价值似乎分离了,前者变成了公共事务,后者则属于私人事务。

资本主义现代性看起来把一套几乎纯粹是工具性的经济制度强加给了我们。它是一种生活方式,追求权力、利润和物质生存条件,而不是培育人类共享和团结等各种价值。政治领域的内容更多的是管理和控制问题,而不是齐心协力塑造一种共同生活。理性本身被贬低为自私自利的算计。道德也越来越变成一桩私人事务,成为在卧室而不是会议室中讨论的话题。文化生活在某种意义上变得愈发重要,成长为物质生产的一个单独的行业或分支。但在另一种意义上,文化又降格为一种社会秩序的门面装饰,这种社会秩序只关心那些可以标价和测算的东西。文化现在主要变成了人们工作之余打发时间的无害手段。

但这里有一个讽刺。文化、宗教和性越是被迫充当衰落的公共价值的替身,它们就越无力扮演这种角色。意义越是集中在象征领域,

这一领域就越是被意义施加的压力所扭曲。结果,生命的这三个象征领域都开始显出病征。性演变成色欲的沉迷。性是这个枯燥的世界中仅存的少数几种快乐源泉之一。性刺激和性暴力代替了已经丧失的政治斗争热情。艺术的价值也相应地膨胀。对于唯美主义运动来说,艺术现在完全是一种生活方式。对于某些现代主义者来说,艺术代表了人文价值在人类文明中最后一片飘摇的立足之地——艺术本身对文明已经嗤之以鼻。然而,这只体现在艺术作品的形式上。由于艺术内容不可避免地反映着周遭的物化世界,它无法提供持久的救赎资源。



图2在巨石阵举行的"新时代运动"集会

同时,宗教越是充当公共意义不断流失后的替代选择,它就越是被灌输为各种糟糕的原教旨主义。若非如此,则被灌输为新时代运动的噱头。简单地说,宗教精神变得要么硬如岩石,要么沉闷乏味。人

生意义问题的解释权,现在掌握在宗教领袖和精神调理师、制造迷醉 式满足感的技术专家,以及心灵按摩师的手中。你只要掌握正确的技术手段,就能确切地在短至一个月的时间内把无意义感像多余的脂肪 一样排出体外。被谄媚冲昏了头脑的名流们转而寻求犹太教神秘主义 哲学和科学论派的解释。他们听到那种陈腐的谬论感到很受用,这种 谬论认为精神必然是奇特而神秘的,而不是实践的、物质的。毕竟, 名流(至少在内心)想要逃脱的正是表现为私人飞机和成群保镖的物质。

对于以上各类人来说,精神不过是物质的对立面。它是一种营造出来的神秘领域,可用来补偿世俗声誉的虚无。精神性的东西越是模糊——越是与一个人的经纪人和会计师的冷漠算计不相像,似乎就越是有意义。如果说日常生活缺乏意义,那么,它就需要人为地用材料来填充。偶尔可以加点占星学或者巫术,就像给每日膳食添加几片维生素一样。你若正在无趣地为自己物色下一套配有五十间卧室的豪宅,这时候突然来研究一会儿古埃及人的秘方,这该是多么惬意的调剂啊。更何况,既然精神性全部存在于意识中,你就不必去做任何麻烦的事,比如把金钱散发给无家可归的人以摆脱操持豪宅的烦恼。

事情还有另一面。如果说象征领域已从公共领域中脱离了出来,那么它仍然遭受着后者的侵扰。性被包装成了市场上贩卖的牟利商品,文化则成为逐利的大众媒体的主角。艺术变成了金钱、权力、地位和文化资本的事。各地文化现在成了旅游产业包装和贩售的异域风情。甚至宗教也把自己改造成营利的产业,电视里的福音传道者们从虔诚而天真的穷人手中骗取血汗钱。于是,象征领域和公共领域中最糟糕的东西都被强加到我们头上。传统上充满意义的地方不再对公共领域真正有影响力;但它们还受到商业力量的猛烈侵占,于是变成意义流逝的帮凶,这种流逝正是它们曾努力抵抗过的。现已私人化的象征生活领域不堪烦扰,开始提供自己无力恰当提供的东西。结果,甚至在私人领域,寻找意义也变得愈发困难。文明焚毁、历史崩溃之

际,你想混混日子,或者摆弄摆弄自己的花园,已经不再像以前那样行之有效了。



图3原教旨主义派头十足的美国福音派电视演说家杰里·福尔韦尔

在我们的时代,最流行、最有影响力的文化产业之一无疑是体育。如果你问,是什么为现在许多人,尤其是男人的人生提供了意义,回答"足球"总不会错。也许,没有多少人愿意承认;但体育运动,在英国特别是足球,已经取代了许多高尚的事业——宗教信仰、国家主权、个人荣誉、道德归属;几个世纪以来,人们一直愿意为这些事业献出自己的生命。体育包含不同团体间的忠诚和敌对、象征性仪式、炫目的传奇故事、偶像般的英雄、史诗般的战斗、华丽的美感、身体上的实现、精神上的满足、壮丽的奇观和强烈的归属感。体育还创造了人群的集体感和直接的肉体参与,这是电视无法做到的。

失去这些价值,许多人的生活就会变得空空荡荡。现在人民的鸦片不 是宗教,而是体育。实际上,在基督教和伊斯兰教原教旨主义泛滥的 世界里,宗教与其说是人民的鸦片,不如说是大众的强效可卡因。

我们这个时代假冒的心灵导师和智者,代替了那些业已失败的传统神灵。例如,哲学家们似乎已被贬为穿着白色外套的语言技师。没错,把哲学家当做人生意义的向导是一种普遍的谬见。但即使是这样,哲学家肩负的工作也不该仅仅局限于通过辨析"什么都无所谓"和"什么都无聊"之间的语法差别,来劝阻自杀者跳窗轻生吧。[11]同时,日益发展的世俗化进程,以及教会所犯的各种罪行和蠢事,败坏了神学的清誉。实证主义社会学和行为主义心理学,以及丧失远见的政治学,一道促成了知识分子阶层的背叛。人文学科越是为经济需要所吸纳,就越是容易放弃探究那些根本的问题:所以,塔罗牌贩子、金字塔式营销者、亚特兰蒂斯的化身和"灵魂排毒者"之流也就越是蜂拥着去填充知识分子所放弃的阵地。人生的意义,现在可是一项获利颇丰的产业。题为"商业银行家的形而上学"之类的书籍有很大的市场。不再沉迷于赚钱的男男女女们,转而向心灵真理的供应商寻求帮助,让后者靠贩卖这些东西又大捞一笔。



#### 图4大悲大喜:一位体育迷

在现代性的纪元,重新挑起人生的意义问题还有什么其他理由呢?有人可能猜想,现代生活的问题是,意义既太多,又太少。我们身处现代性的时代,即说明我们淡忘了所有最根本的道德和政治问题。在现代时期,已经有过大量关于人生意义的争论,但论辩者们谁也不服谁。这说明,任何单一答案都必定显得可疑,因为有太多诱人的替代性方案可供选择。我们由此陷入某种恶性循环。一旦传统信仰在历史危机面前瓦解,人生的意义问题就会把自己推向前台。但是,这一问题是如此突出,以至于引发了广泛的回应;解决方案多得令人不知所措,从而削弱了其中任何一种方案的可信度。感觉提出人生的意义问题很重要,这本身就表明该问题很难回答。

在这种情形下,有些人总是有可能在多样的观点本身中找到人生的意义,或至少是其中相当多的一部分。持这一想法的人通常叫做"自由主义者",尽管其中有些人也被称做"后现代主义者"。对他们而言,重要的不是去寻找人生意义问题的确切答案,而是有那么多极为不同的解答方式这一事实。实际上,能够在那么多观点中选择,这种自由本身可能就是我们所能碰巧找到的最珍贵的意义。所以,在某些人看来毫无希望的碎片化世界,在另一些看来则是鼓舞人心的自由世界。

对于大多数热情地追求人生意义的人而言,最重要的是追求的结果。对自由主义者和后现代主义者来说,最重要的则是令人愉悦的众声喧哗;在他们看来,对话和我们要挖掘的意义同样重要。人生的意义就在于追寻人生的意义。许多自由主义者更喜欢问问题,而不是找答案,因为他们觉得答案过于限制人的思维。问题是自由浮动的,答案则不是。关键是要保持好奇心,而不是用某种枯燥的答案对这个问题下定论。的确,这个思路没法很好地解决"我们怎样才能在他们饿死之前提供食物?"或"这是不是预防种族谋杀的有效方式?"这类问题,但是,也许这些问题对自由主义者来说级别太低了。

可是,多元自由主义也有自身的局限。因为,为人生意义问题提出的某些答案不仅互相冲突,甚至完全相悖。你可以认为人生的意义在于关怀弱小,而我则认为人生的意义在于尽量欺凌患病、无助的弱者。我们两人的观点可能都是错的,但不可能都是对的。即便是自由主义者在这里也一定会强烈地排斥某些观点,排除任何可能危害自由和多元的解决方案(例如建立一个极权主义国家)。自由绝不容许摧毁自身的根基,尽管激进主义者会声称,在资本主义条件下自由每天都在自掘坟墓。

在此意义上, 多元主义也有自身的局限, 即如果只有一种确定的 人生意义,它对每个人来说就没有区别了。我可以说"我的人生的意义 是,只要还有爬行的力气,我就要喝威士忌":但是,我不能说"对我 而言,人生的意义就是喝很多威士忌",除非后一句是前一句的另一种 表达方式。这就好似宣称"对我而言,雪花的颜色是略带品红色的青绿 色",或者"对我而言,'木桩'的意思就是'睡莲'"。意义不能由我任意决 定。如果人生确实有某种意义,那也是对你、对我、对任何其他人的 意义,是我们认为或希望人生所拥有的任何意义。不管怎样,也许人 生有多重意义。我们为何想象它只有一种意义呢?就像我们能赋予人 生多重意义一样,也许人生本来就有好几重内在意义——如果人生确 有内在意义的话。或许,人生有多重目的同时在起作用,其中有些目 的互相矛盾。又或许,人生时不时地会改变目的,就像我们所做的那 样。我们不应该预设,那些给定的或内在的意义总是固定不变、独一 无二。假使人生的确有一个目的,但这个目的与我们自己的努力方向 完全相悖呢?情况可能是,人生有个意义,但历史上的绝大多数人对 这个意义有所误解。如果说宗教是谬误,那么正是在这个意义上的谬 误。

不过,本书的许多读者很可能会像怀疑圣诞老人的真实性一样怀疑"人生的意义"这个短语。这个短语看上去是个别致的概念,既真诚朴素,又自命不凡,很适合做"巨蟒"喜剧小组的讽刺主题。[12]现在许

多受过教育的西方人士,至少是宗教氛围过浓的美国以外的西方人,相信生命不过是进化过程中的偶发现象,它与一缕微风的起伏或腹中的一声闷响一样,没什么内在意义。然而,人生没有既定的意义,这就为每个个体提供了自主创造意义的可能。如果我们的人生有意义,这个意义也是我们努力倾注进去的,而不是与生俱来的。



图5"巨蟒"喜剧小组的电影《人生的意义》中油腔滑调的圣公会牧师,由迈克尔·帕林饰演

从这个理论上讲,我们是书写自我的动物,无须由"人生"这个抽象概念来叙述自己的一生。对尼采或王尔德来说,我们所有人(只要有勇气)都能够成为以自己为作品的伟大艺术家,手中握着泥土,把自己捏塑成某个精致而独特的形象。关于这一点,我认为传统智慧的观点是,人生的意义不是预先规定好的,而是人为建构出来的;我们每一个人都有极为不同的建构方式。无疑,这里面包含许多真理;但

因为这也很枯燥乏味,我想以简短的篇幅来加以考察。本书的部分内 容将专门质疑这种把人生的意义当做个人事业的观点,看看这种观点 能有多大说服力。

### 【注释】

- [1] 请允许笔者说明,本人并非哲学家。当然,就算我不说,我的批评者们肯定也会指出这一点。——作者注(以下除特别说明,均为作者注)
- [2] 这里伊格尔顿暗指《圣经·诗篇》中的"你的宝座从太初立定。你从亘古就有"(93: 2)这句话自相矛盾。——译注
  - [3] 维特根斯坦, 《逻辑哲学论》(伦敦, 1961), 6.44。
- [4] 参见《李尔王》第一幕第四场。朱生豪译为"我要教训你知道尊卑上下的分别"。——译注
- [5] 更为详细的讨论参见拙文《维特根斯坦的朋友们》,收入《格格不入》(伦敦,1986年)。
- [6] 马克斯·韦伯, 《社会学论文集》, H.H.格特与C.赖特·米尔斯合编(伦敦, 1991年), 第152页。
  - [7] 以赛亚·伯林, 《自由四论》(牛津, 1969年), 第168页。
- [8] 讨论道德两难困境,可参看罗莎琳德·赫斯特豪斯,《论德性伦理》(牛津,1999 年),第三章。
  - [9] 拙著《温柔的暴力: 悲剧的理念》(牛津,2003) 更详细地讨论了悲剧的理念。
- [10]《奥德赛》是主人公回家的故事,寓意个人回到共同体;《哈姆雷特》则是个体觉醒的故事,王子将自身从王室家族中区别开来。伊格尔顿以此来说明古代和现代的区别。——译注

[11] 牛津大学教授吉尔伯特·莱尔曾称,他通过解释这两句话的区别而成功劝阻了一位学生自杀。

[12] 除了"巨蟒"喜剧小组的电影《人生的意义》以外,还有一部同名电影,笔者曾在盐湖城的摩门堂观赏过。遗憾的是,我已经完全忘了这部电影认为人生的意义是什么,部分是因为我对这部电影时长才四分钟感到惊讶了。

### 第二章

## 意义的问题

"什么是人生的意义?"这个问题是少数几个字字皆可质疑的问题之一。甚至第一个词就有问题,因为对于数以百万计的宗教信徒来说,人生的意义不是"什么",而是"谁"。一个忠诚的纳粹分子很可能以他自己的方式同意,人生的意义在于一个人——阿道夫·希特勒。人生的意义也许只有在时间的尽头才能得到揭示,化身为弥赛亚,款款而至。或者,全宇宙不过是某个超级巨人的拇指指甲中的一个原子。

不过,真正具有争议的是"意义"这个词。如今我们倾向于认为,一个词的意义即它在日常生活中的某个具体用法;但"意义"这个词本身有许多种具体用法。以下列举其中的部分:[1]

法语的"Poisson"一词表示"鱼"。

你真的想掐死他?

那些云意味着要下雨了。

她说"被跳蚤咬过的老驴子",是指那边围栏里的那头吗?

这桩不光彩的事有什么意义?

我指的是你,不是她。

薰衣草味的浴皂对他具有重大意义。

乌克兰人显然来真的了。

这幅画像注定是无价之宝。

拉维尼娅心怀善意,但尤利乌斯未必。

那位死者生前向侍者要"毒药",也许他**指**的是"鱼"?<sup>[2]</sup>

他们的相遇看来几乎注定是的。

他发火不表示什么。

考迪莉娅应该在星期天午饭之前把瓶塞钻还回来。

这个词的这些用法大致可分为三类。一类是心里意图做某事,或心里想着某事;实际上,"意义"(meaning)这个词在词源上与"心灵"(mind)有关。另一类关乎"表示……的意思"。第三类将前面两类结合起来,表示"意图"这个动作,或者心里想以这个动作来表示某种意思。

"你真的想掐死他?"这句话显然是在问你的意图,或者当时你心里在想什么,"我指的是你,不是她"这句话也是同样的用法。说他们的相遇看来是"注定"的,是在说他们的相遇显得是出于一种神秘的意图,也许是命运的意图。"拉维尼娅心怀善意"表明她有善良的意图,虽然她的意图不一定会转化为实际行动。"考迪莉娅应该在星期天午饭之前把瓶塞钻还回来"表示我们觉得(或预计)她会这么做。"乌克兰人显然来真的了"是在陈述他们的目的或意图很坚决。"这幅画像注定是无价之宝"或多或少与"这幅画像被认为是无价之宝"是同义句,表示这是那些知情人"心里"的想法。这并不包含意图的观念。但其他大部分例句都含有"意图做某事"的意味。

与之相反,"那些云意味着要下雨了"和"薰衣草味的浴皂对他具有重大意义"并不是在说"意图"或心理状态。那些云并非"有意图表示"下雨,它们只是在表示而已。"薰衣草味的浴皂"不会有心理活动,说它对某人意义重大,只是在说这块肥皂表示许多内容。"这桩不光彩的事有什么意义?"是同样的用法,是在问这件事表示了什么。请注意,不是其中涉及的人物想要表示什么,而是该情形本身的含义。"他发火不表示什么"意思是他的怒火不表示任何内容,但不一定是指他主观上不想表示。这句话的意思与他的主观意图无关。如我们所见,第三类用法不是单纯的意图,也不是单纯的表示意思,而是有意图表示某种意

思。这包括"她说'被跳蚤咬过的老驴子',指的是什么?"或者"他果真指的是'鱼'?"这样的问题。

区分作为给定含义的"意义",和作为意图表示某种意思的动作的"意义",这非常重要。这两种意义的用法在"我想(表示意图)要鱼,但脱口而出的词却表示毒药"这句话中可以同时找到。"你想说什么意思?"意指"你心里的想法想表示什么?"而"这个词是什么意思?"问的则是该词在某个给定的语言系统内的表意价值。研究语言学的学者有时把这两种不同的"意义"含义区分为作为动作的意义和作为结构的意义。就后一种而言,一个词的意义是语言结构的一种功能——"鱼"这个词通过它在语言系统中占据的位置、它在系统中与其他词的关系等等而获得意义。那么,如果说人生有意义,也许这个意义是我们自己主动赋予的,就好比我们在一页纸上画一组黑色记号,表示某种意思;或者,这个意义与我们自己的活动无关,而是类似于作为结构或功能的意义。

不过,我们再把思路往前推,这两种"意义"不无关联。实际上,你可以想象两者是鸡生蛋、蛋生鸡一般的关系。"鱼"(fish)这个词表示某种有鳞片的水中生物,但之所以如此,是因为无数讲英语的人就是如此使用这个词的。这个词本身可被视为一系列历史活动所贮藏或积淀下来的成果。但相反,我只能用"鱼"这个词来指称有鳞片的水中生物,因为这个词在我的语言结构中表示的就是这个意思。

词语不是僵死的空壳,等着活生生的说话人倾注意义进去。我能意指(在意图说这个意义上)的东西受限于我所操语言中既有的意义。我不能"意指"一串完全无意义的词,尽管稍后我们将会看到,我仍然能用它来表示某种意思。我也不能意图说某种完全超乎我所操语言之外的内容,就像一个人如果事先没有脑外科医生的概念,就根本不可能意图成为一名脑外科医生。我不能随心所欲地让一个词意指某

义。就算我说出"世界卫生组织"这个词时心里想的是一条熏鱼的生动画面,我说出口的意思仍然是"世界卫生组织"。

如果我们把意义当做词语在某种语言系统中的功能,那么,任何掌握了这个系统的人都可以说理解了词语的意义。如果有人问我,我怎么知道"永劫之路"(the path to perdition)的意义,回一句"我说英语"大概就够了。但是,这并不表示我理解这个词组的特定用法。因为这个词组能够在不同的场合指称不同的事物;要明白"意指"这个词在这个意义上是什么意思,我得考虑特定说话人在特定语境下意图表达的意思。简单来讲,我需要弄清这个词组的实际应用;只知道个别词语在词典里的意思是不够的。一个词在特定场合下的指称对象或者选择对象,并不总是那么容易分辨。澳大利亚土著语中有个表示"酒"的词是"弯腰",因为土著居民第一次学会这个词是在殖民者们碰杯高呼"国王"的场合。[3]

我们可以谈及某人时说:"他说的一个个字我都理解;但连起来我就不理解了。"我熟悉他用的那些词的含义,但我搞不懂他对这些词的用法——他想指称什么,他暗含的态度是什么,他希望我明白什么,他为什么要我明白,诸如此类。为了搞清楚所有这些疑问,我得把他说的词放回到具体语境;或者换句话说,我得把这些词当做某种叙事话语的组成部分来把握。就这一点来说,光熟悉每个词的词典意义用处不大。在后一种情况下,我们讨论的是作为一种动作的意思——作为人们所做的事情、作为社会实践,作为人们在特定生活形式中运用特定符号的各种方式,这些方式有时意义不明并且互相矛盾。

那么,"意义"这个词的这些不同意思,对回答"人生的意义是什么?"这个问题有什么帮助呢?首先,"人生的意义是什么?"显然与"'炫财冬宴'这个词的意义是什么?"不同。[4]前者问的是某一现象的意义,后者问的是某个词的意义。让人困惑的不是"人生"这个词,而是人生本身。另一方面,我们可以注意到,当有人哀叹"我的人生毫无

意义"的时候,他们不是指人生就像一串诸如\*&\$?%的乱码一样毫无意义。相反,它更像是"随时随地,诚意相伴,我们永远是您卑微而忠诚的仆人……"这种客套话一般地无意义。发觉人生无意义的人,并不是在抱怨他们不知道自己身体的构造,或者抱怨自己是陷入了黑洞或是坠入了海洋。怀有那种无意义感的人不只是意志消沉,而且还有精神病。他们所要表达的是,自己的生活缺乏深意(significance)。所谓缺乏深意,就是说缺乏核心、实质、目的、质量、价值和方向。这些人不是在说他们不能理解人生,而是他们没有什么东西值得为之生活。不是说他们的存在不可理解,而是空洞无物。但是,要意识到他们的生活空洞无物,需要大量的阐释,因而需要大量的意义活动。"我的人生毫无意义"是一句存在主义的陈述,而非逻辑陈述。一个感到人生无意义的人大概不会去找本字典来查意义,他更可能会去找自杀药丸。

莎士比亚笔下的麦克白不必实施自杀,因为他的敌人麦克德夫已经一剑送他上了西天;但是这位苏格兰篡位者最终也陷入了绝望的心境:

……熄灭了吧,熄灭了吧。短促的烛光! 人生不过是一个行走的影子, 一个在舞台上指手画脚的拙劣的演员, 登场片刻,就在无声无息中悄然退下; 它是一个愚人所讲的故事,充满喧哗和骚动, 却没有一点意义。 这段话要比看上去更令人困惑。麦克白其实是在抱怨人生的两大方面——短暂易逝和空虚无聊,并且我们能够领会两者之间的联系。任何功名成就都因为如此短暂而变得虚空。然而事物的短暂性并不一定意味着悲剧:我们也可以把它看做事物存在的自然之道,不带有必然的感伤意味。假如美味佳肴终将消失,那么暴君和牙痛也将一同逝去。一次为所欲为、通向无限的人生会有意义吗?在此意义上,难道死亡不正是人生具有意义的先决条件吗?或者,这样的人生除了"拥有意味深长的存在方式"这一点,还会有别样的意义?不管怎样,如果人生的确如此短暂易逝,为什么这个念头会让你想把人生变得更短?("熄灭了吧,熄灭了吧。短促的烛光!")



#### 图6惊恐的麦克白,由约翰·吉尔古德饰演

麦克白的这段话意思是,人的存在就像一次戏剧表演,持续时间不会很长。但是,这一比喻的思路并不严密,因为,戏剧本来就不应该演太长时间。我们不想永远坐在剧院里。那我们为什么不能以同样的态度接受人生的短暂呢?甚至,人生的短暂应该更容易接受,因为人类生命的短促是自然规律,而话剧不是?另外,演员退场不等于她在台上的表演完全作废。恰恰相反,她的离场是整个话剧意义的一部分。她不是想走就走的。在这个意义上,剧场比喻与以下观念相反,即死亡会削弱和取消人的奋斗成就。

莎士比亚在想唤起一种消沉的人生观时,用的是拙劣的演员来比喻,这并非偶然。毕竟,这样的演员是最容易败坏自己的名声和钱包的人。人生就像一位拙劣的演员("拙劣"兴许同时表示"无能"和"可怜"),无意义是因为做作、不真实、充满夸夸其谈。演员的台词不是她自己"表达"的意思,人生亦然。但,这个比较不也是谬误吗?这不也是把意义当做"意图要说"的内容?而我们已经看到,这种观念用于人生是不可靠的。

那么,"一个愚人所讲的故事"这个比喻呢?在某种意义上,这个比喻让人感到慰藉。人生也许很虚幻,但至少它组成了一个故事,故事必然带有基本的结构。这个故事也许讲得乱糟糟,但背后总有一个叙事者,不论他或她多么愚蠢。若干年前,英国BBC电视台拍过一版《麦克白》,麦克白的扮演者朗诵这段剧终台词时的语气不是断断续续的喃喃自语,而是充满憎恨的大声咆哮,对着头上方的镜头放声大吼,而这个镜头的位置代表的自然是上帝。上帝正是那位愚蠢的叙事者。按我们即将分析的叔本华的世界观,这出可怕的闹剧背后的确有一位作者,但是,有作者不等于整个故事符合情理。恰恰相反,这只是为闹剧的荒诞意味又添了一份讽刺。不过,这儿还有一个含混之处:整个故事是本来就很荒谬,还是因为叙述者是一个白痴而变得荒

谬?又或两者皆有?这个比喻也许主观上无意表明,客观上却表明, 人生是**有可能**有意义的,就像"故事"这个词可能提示的那样。怎么会 有几段话字面上不表示任何意思,但仍然算一个故事呢?

人生就像一篇华丽的演讲,看上去很有意义,实则了无趣味。人生又像一位演技拙劣的演员,看上去要表达些什么,但能力不够。能指符号的泛滥("充满喧哗和骚动")掩盖了所指的缺失("却没有一点意义")。人生就像一段低劣的修辞,华丽地用空虚来填补空虚。人生充满欺诈,又毫无内涵。所以,当冒牌国王的政治野心最终化为嘴角的一缕灰尘时,真正的问题在于苦涩的幻灭感。不过,这个比喻也具有部分欺骗性。毕竟,演员就像任何人一样是真实存在的。他们的确在真诚地创造虚构故事,他们的舞台真实存在。[这个比喻也许在不由自主地暗示,这个世界(或舞台)就像演员一样不真实,而你总是可以断言人生不过是一场骗局,但布局的物质条件实实在在地存在。]"销声匿迹"的演员们只是退到了屏风后面,而不是进了坟墓。

《麦克白》的这段台词至少体现了两种关于"无意义"的概念。其中一个概念是存在主义的:人的存在是一片虚无,或一场空洞的闹剧。确实有很多意义存在着,但都是糊弄人的。另一个概念是所谓语义学的,暗指人生没有意义,就像一段疯子的话没有意义。这是一个白痴讲述的故事,不表达任何意思。人生既无法理解,又毫无意义。但严格说来,这句话不能同时说。因为如果人的存在真的无法理解,你就不能对它进行任何道德评价,比如你不能断定它没有意义。这有点像我们不能因为自己无法翻译某个外语单词而说这个词没有意义。

倘若人生的意义问题不同于解读一段无意义的话,那么,这个问题也不同于"Nacht这个词在英文中是什么意思?"<sup>[5]</sup>我们不是在做翻译,寻找一个系统里的某个词在另一个系统里的对应词。道格拉斯·亚当斯在《银河系漫游指南》中有一段著名描写:一台名叫"深思"的计算机被要求演算出全宇宙的终极答案,这台计算机花了七百五十万年

来运算,终于得出答案: 42。接着就需要制造另一台更大型的计算机,以弄清那问题究竟是什么意思。这不禁让人想起美国诗人格特鲁德·斯坦,据传她在临死前不断地问"答案是什么?",最终沉吟的却是:"但问题是什么?"在虚无的边缘提出关于问题的问题,这似乎是现代人境况的贴切象征。

"深思"计算机给出的"42",有趣之处不只是它的突降法——我们后面还将继续讨论这个概念。还有一个荒谬的地方在于,"42"居然能够充当这个问题的答案,这就好像别人问你"太阳有可能在什么时候寿终正寝?"你回答"两盒原味薯片,一只酱蛋"。我们在讨论的是哲学家所说的范畴谬误,这就是它显得有趣的原因之一;类似的问题比如:投入多少感情才能让一辆卡车停驶?让人感到有趣的另一个原因是,面对这样一个许多人渴望回答的问题,它给出了一个简洁明了的答案,但我们对这个答案完全无从着手。"42"根本没法运用。我们无法凭借这个答案继续阐发。听上去这像个精确的、权威的解决方案,但实际上和回答"球花甘蓝"差不多。

这个答案的另一个滑稽特征是,它把"人生的意义是什么"这个问题当成与"Nacht这个词的意思是什么"同属一类。正如德文单词"Nacht"和英文单词"night"之间存在等义关系,亚当斯的喜剧故事认为,人生也可以转化为另一种符号系统(这次是转化为数字系统,而非文字系统),结果呢,你可以用一个数字来表示人生的意义。或者,仿佛人生就是一个谜语、一道难题、一篇密码电文,可以像填字游戏那样被破译,找出巧妙答案。在这个玩笑背后,是一种把人生问题当成可以求解的数学问题的思维方式。"问题"这个词的双重含义也引发了滑稽效果:一个填字游戏或一道数学难题是问题,人的存在这种成问题的现象也算是问题。仿佛人生可以解码,会有那么一个"我解出来了!"的时刻,一个关键词——权力、吉尼斯、爱情、性、巧克力——灵光乍现,我们的意识便豁然开朗。

"人生的意义"这个词组里的"意义"一词,是否可能拥有类似于"某人意图表明什么"这个范畴的意思?当然不可能,除非(比如)你相信人生是上帝的言辞,即上帝借以向我们传达重要内容的一个符号或一段话语。伟大的爱尔兰哲学家贝克莱主教就是这么想的。在此情形下,人生的意义指的是意义的一个动作,即上帝(或生命力量,或时代精神[6])意图通过它来传达的任何内容。但是,如果有人完全不相信这些令人敬畏的实体呢?是否意味着人生注定毫无意义?

不一定。例如,马克思主义者通常也是无神论者,但他们相信人类生活——或者用他们更喜欢的词,"历史"——有其意义,能够展现出某种意味深长的模式。那些鼓吹所谓的辉格党历史理论,即把人类叙事当做自由和启蒙理性的持续展开的人,也认为人类生活形成了某种意味深长的模式,虽然这种模式不是什么至高存在放进去的私货。确实,这些宏大叙事现在已经过时;但它们至少指出了一点,即相信人生有意义并且不需要声称这意义是某个主体所赋予的,这是可能的。在意味深长的模式这个意义上,意义的确不等于意图说某事这个动作,或者红灯表示"停驶"这个意思。然而,这也的确是我们偶尔会用"意义"一词表达的意思之一。倘若人类生活中没有意味深长的模式,即使没有单独的个人想这样,结果也会造成社会学、人类学等人文学科全盘停摆。一位人口学家可以评价说,某一地区的人口分布"有其意义",即便住在该地区的居民对这种人口分布的模式事实上一无所知。

这样就有可能让人相信:存在着某种意味深长的叙事深植于现实中,即便它不具有任何超人的源头。例如,小说家乔治·艾略特没有宗教信仰;但是拿《米德尔玛契》这部小说来说,和许多现实主义文学作品一样,它预设了历史本身含有一个有意义的设计。经典现实主义作家的任务与其说是要虚构一个寓言,不如说是要把内含于现实中的隐藏的故事逻辑表现出来。与之相反,现代主义作家,比如乔伊斯,

他觉得模式不是从宇宙中挖掘出来,而是被投射到宇宙之中的。乔伊斯的小说《尤利西斯》,从书名所指的希腊神话就可以看得出来,全篇都经过精心营造;但部分荒唐之处在于,随便什么神话也许都可以起到同样作用,赋予这个偶然的、杂乱的世界某种秩序的假象。

在把"有意义"视为"揭示了某种意味深长的设计"这种宽泛理解中,我们可以不预设意义背后有个作者,便谈论某物的意义;讨论人生的意义的时候,这一点值得留意。宇宙可能没经过有意设计,它几乎肯定也不是想表达些什么,但也不是全然杂乱无章。相反,它的深层规律显示出某种美感、对称和简洁,能令科学家们感动落泪。认为这个世界要么是由上帝给定意义,要么完全混乱而荒谬,这是一种错误的二元对立思维。即使那些碰巧把上帝当做人生终极意义的人,也不必非要认为,没了这块神性的基石,就将没有任何连贯的意义。

宗教原教旨主义有一种神经质似的焦虑,觉得如果没有一种所有意义背后的终极意义,意义就根本无以立足。这不过是一种轻率的虚无主义。这种想法的实质是,总觉得人生像纸牌搭建的房子一样:轻轻弹开底部那一张牌,整个脆弱的结构便会散落。这么想事情的人不过是一种象征说法的囚徒。实际上,许多宗教信徒都排斥这种观点。没有一位有理智、明是非的信徒会认为,非信徒注定要陷入绝对的荒谬之中。他们也不会必然认为,由于有了一个上帝,人生的意义问题就变得一清二楚。恰恰相反,一些怀有宗教信仰的人认为,上帝的存在使得这个世界更加神秘莫测,而不是变得明朗易解。即使上帝的确有一个明确的旨意,那也是我们猜不透的。在这个意义上,上帝不是解开问题的答案。他容易让事情复杂化,而不是让一切变得不言自明。

在同时思考自然有机体和艺术作品时,哲学家伊曼努尔·康德在《判断力批判》中认为,两者展现了"无目的的目的性"。人体没有目的;但我可以说,各个器官依据它们在整个身体系统中的位置而具有

特定"意义"。并且这些意义不是由我们自身决定的。人的双脚不是由谁设计的,我们也不能说,脚的"目的"是帮助我们踢、走、跑。但是,脚在人体这个有机体中具有特定功能,所以,一个不懂人体解剖学的人问脚有什么意义是合情合理的。"意义"的其中一个意思是某个系统内特定词语的特定功能,同样,我们可以稍微延伸一下语言系统的范围,声称脚在作为整体的身体中是有意义的。脚不只是腿的尽头一只随意的垂片或铰链。

再举个例子:听到狂风神秘地吹过树木时,你问"那响声是什么意思?"并不会显得太奇怪。无疑,狂风不是想表达什么含义;但它的声响还是"表示"了一些信息。我们如果要满足提问者的好奇心或安抚其紧张心理,可以讲述一点儿关于气压、声学等的故事。同样,这不是我们自己能决定的意义。我们甚至可以说,一些随意摆放的卵石,也能表达出某种意义——这些卵石不经意间拼出了(例如)"一切权力归属苏维埃",即便没有人怀着这个目的摆放它们。[7]

有些事物的出现纯属意外,比如生命看起来就是如此,但仍然可以展现出某种构思。"意外"不等于"不可理解"。交通意外并非不可理解。它们并非完全毫无来由的反常事件,而是一系列具体原因所导致的后果。只不过这个后果并非当事人有意为之罢了。某些过程可能当时看上去是意外,但事后看来,可以由某种有意义的模式来解释。这或多或少是黑格尔的世界历史观。我们经历的时候可能觉得毫无意义,但对于黑格尔而言,比方说,当时代精神越过自己的肩头回望,对自己所创造的一切投去赞赏的一瞥时,一切都具有了意义。在黑格尔眼中,甚至历史的愚蠢错误和盲目小道最终都是这宏大构思的一部分。与之相反的另一种观点,体现在一个老玩笑中:"我的人生充满光彩夺目的角色,但我不知道该怎么安排情节。"从一个时刻到另一个时刻看起来都有意义,但全部归在一起则出了毛病。

还有什么方式来看待非意图的意义呢?一位艺术家可能在画布上绘出"猪"这个词,但不传达"猪"的意思——不是想"表达"猪这个概念,可能只是觉得"猪"这个词的造型很迷人。然而,字型还是会表达出"猪"的意思。与之相反的例子是,一位作家在他的作品中加入大量胡言乱语。如果这有一个艺术目的,我们可以说这些词语传达出了意义,虽然字面上无意义。例如,达达主义可以借这段胡言乱语批评那些认为词义固定不变的古板之见。作者这么做是"意图"表达些什么的,即便他"想说"的话只能用他语言系统里无意义的词语来表达。

我们谈论莎士比亚戏剧中复杂的意义网络时,并不总是认为莎士比亚在写下那些台词的时候脑子里一直装着那些意义。任何一位想象力如此丰富的诗人,怎么可能时时想着笔下所有词语的全部意涵呢?说"这是这部作品可能的意义之一",有时即是说这部作品可以从这个角度来合理地解读。而实际上作者当时究竟"在想什么",恐怕永远无法得知,甚至他自己也想不起来了。许多作者都曾遇到过这样的情形:别人向他展示作品的多种意义,但其实作者本人创作时根本没有想到。还有,按照定义并非故意意图的"无意识意义"呢?"我真的是用笔在思考,"维特根斯坦说,"因为我的脑袋常常不知道我的手在写什么。"[8]

\*\*\*

正如有人可能认为,有些东西——甚至"人生"——或许有一种意味深长的设计或方向,但不是任何人所意图的;你也可以认为人的存在毫无意义、混乱无序,但实际上这正是意图的结果。这可能是恶意的"命运"或"意志"的成果。大致说来,这正是德国哲学家阿图尔·叔本华的观点,这位哲学家的观点是如此消极,以至于他的作品无意间成为西方思想史上伟大的滑稽经典。(甚至他的名字也有点滑稽,"叔本华"是高贵、冗长的姓氏,"阿图尔"则相当市井。)在叔本华看来,全部现实(不单单是人生)都是他所谓的"意志"的短暂产物。意志是一

种贪婪的、无法平息的力量,它有自己的意图性;但如果说它产生了世上的一切,那不过是它保持自我运转的手段罢了。意志通过再生产现实来再生产自我,虽然这一切绝无任何目的。因此,人生的确有一个本质或核心动力;但这个真相令人恐惧,而不是鼓舞人心,它将导致破坏、混乱和永久的痛苦。并非所有的宏大叙事都不切实际。

由于意志纯粹由自己决定,它的目的完全内在于自己,仿佛是对上帝的恶意模仿。这意味着,它不过是在利用我们人类和世界上的其他生命,来实现自己的神秘目的。我们也许自认为,我们的生命拥有价值和意义;但真相却是,我们的存在只是在无助地充当意志的工具,为其盲目而无意义的自我再生产服务。不过要实现这一点,意志必须让我们产生错觉,误以为人生真的有意义;它的做法是,在我们脑中培育一种自我欺骗的拙劣机制,即"意识",我们由此而获得一种幻象,觉得自己的人生有目的、有价值。它让我们误以为,它的渴望即我们的渴望。在这个意义上,叔本华眼中的一切意识都是虚假意识。就像老话说的那样,语言是我们掩饰思想的工具,同样,意识也是蒙蔽我们,让我们无法看到自身存在之徒劳本质的工具。否则,一旦直面屠杀与贫瘠的全景(也即人类历史),我们肯定会自我了断。不过,甚至自杀行为也代表了意志的狡黠胜利:它是不朽的,相形之下,它的人肉玩偶则将一一死去。

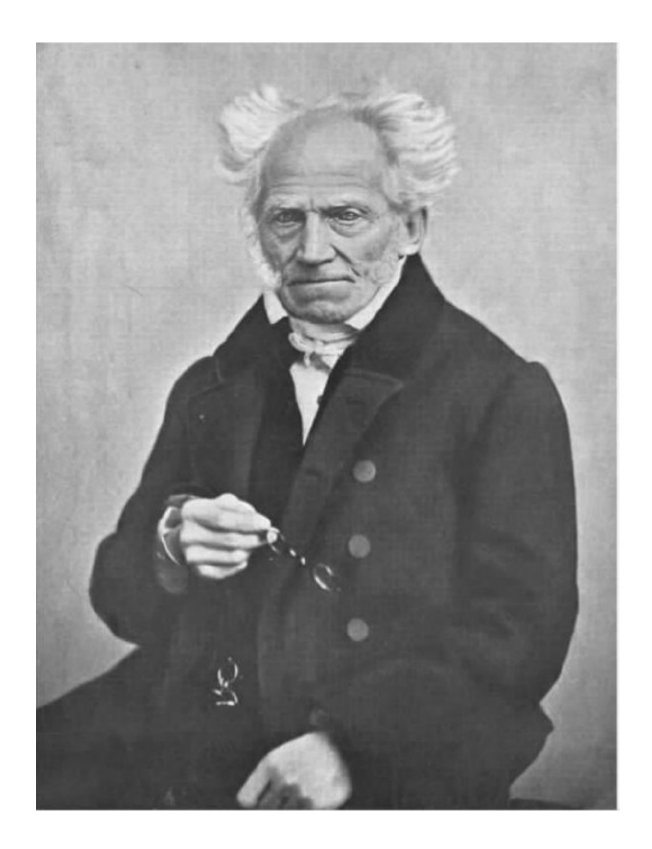


图7阿图尔·叔本华,他的表情与他的人生观一样严酷

如此说来,叔本华属于哲学家中的以下谱系:这些哲学家认为虚假意识远不是需要用理性之光驱散的迷雾,而是绝对内在于我们的存在中的。早期著作受到叔本华影响的尼采,也属于这类哲学家。"真理是丑陋的。"他在《权力意志》中写道,"我们拥有艺术,是为了防止被真理摧毁。"[9]西格蒙德·弗洛伊德是另一位深受他那位悲观的德国同胞影响的人。弗洛伊德将叔本华称为"意志"的那个东西重新命名为"欲望"。对弗洛伊德来说,幻想、误解和对真实(the Real)的压抑都是自我的构成要素,而非附属部分。一旦失去这些补救性的遗忘,我们将无法度日。会不会事实是这样:人生确实有其意义,但这个意义我们还是不知道比较好?我们倾向于假设发现人生的意义是自然而然值得努力的事,但如果我们的这个想法是错的呢?如果真实是一只会把我们变成石头的怪兽呢?

毕竟,我们总是可以问,为什么有人想要知道人生的意义。他们是否确信,这有助于他们活得更好?毕竟,许多人虽然看起来不知道这项奥秘,却也活得不错。又或者,他们一直都掌握着人生的奥秘,只是自己不知道。兴许,人生的意义就是我现在正在做的事,就像呼吸一样简单,我根本意识不到它。如果人生的意义之所以神秘,不是因为它被藏了起来,而是因为它离我们的眼球太近,以至于我们无法看清呢?也许,人生的意义不是某个需要追求的目标,或一块需要发掘的真理,而是生活本身表达出来的某种东西,或者寓于某种生活方式之中。毕竟,一段叙事的意义不只在于它的"目的/结局",还在于叙事过程本身。

维特根斯坦对此有段恰当的表述。"如果有人觉得他解决了人生的问题,"他写道,"并且想要告诉自己一切现在都变得简单,那么,只要他想一想自己过去没发现这个'答案'的时候,便会意识到自己错了;而**那时候**也照样生活,现在发现的人生答案就过去的生活来看似乎是偶然的。"<sup>[10]</sup>在这个看法的背后,是维特根斯坦的一种确信:如

果有"人生的意义"这么一个东西,那它既不是一个秘密也不是一个"答案"——这两点我们后面会继续讨论。同时,我们可以再问一次:如果人生的意义是某种我们应该想方设法不去发现的东西呢?

启蒙运动时期的思想家们则不会这么想问题,他们认为,应该勇敢地分清是非对错。然而,18和19世纪之交,"救赎的谎言"或者说"有益的虚构"这种观念,逐渐流行开来。或许,人类将被真理摧毁,倒在它无情的目光之下。兴许虚构和神话不只是需要清除的谬误,更是能让我们存活下去的有效幻象。生命也许不过是一次生物学上的意外事件,甚至不是受到盼望的意外;但它在我们体内培育了一种随机现象,即心灵,我们可以依靠心灵来抵御由于知晓自己的偶然性而产生的恐惧。

仿佛在为我们施行顺势疗法,大自然既给了我们毒药,也好心地给了解药,而毒药和解药是同一种东西——人的意识。我们可以转而去徒劳地猜测,大自然关心作为整体的人类却对个体生命如此冷漠的原因。或者,我们可以把思绪转向建构那些赋予生命的神话——宗教、人文关怀等——它们也许可以在这个不友善的宇宙间给我们一些地位和意义。这些神话从科学的角度来看也许是不正确的。但我们在科学真理上或许过于自负,以至于认为它是唯一真理。

就像总体上的人文学科一样,这些神话可以说含有自己的真理——不在于它们提出的命题多么雄辩,而在于它们所产生的实效。如果这些神话能让我们怀着价值感和目的感去行动,那么,它们就足够真实,值得继续。

我们如果去看20世纪马克思主义理论家路易·阿尔都塞的著作,就会发现,这种思维方式甚至渗入了马克思主义,带着其对意识形态所带来的虚假意义的坚决抵制。但如果意识形态是极其必要的呢?如果我们需要用意识形态来说服自己,让我们相信自己是能够自主行动的政治主体呢?马克思主义理论也许觉得,个体没有很大程度的联合性

和自主性,甚至没有现实性;但每个个体自身必须相信他们有,如果他们想有效行动的话。在阿尔都塞看来,保卫这种补救性的幻象是社会主义意识形态的任务。对弗洛伊德而言,心理学意义上的"自我"亦是如此,自我不过是无意识所衍生出来的,而它却把自己当做世界的中心。自我觉得自己是一个完整的、独立的实体,而精神分析学知道这不过是幻象;但不管怎么说,是有益的幻象,我们根本离不开它。

看起来,我们无法谈论人生的意义了,也许还面对着人生与意义 之间的选择。如果真理将摧毁人类的存在呢?如果它如年轻时的尼采 所想,是一种毁灭性的酒神力量;如叔本华阴郁地沉思的,是一种贪 婪的意志;或如弗洛伊德所设想,是一种吞噬一切、冷酷无情、超越 于个人之上的欲望呢?对精神分析学家雅克·拉康而言,人的主体要 么"意指",要么"存在",不可能两者兼具。一旦我们进入语言,进而 步入人性,所谓的"主体的真理",即存在本身,就被分割在没有尽头 的局部意义的锁链之中。我们只能放弃存在以追求意义。

要到受尼采和叔本华双重影响的小说家约瑟夫·康拉德,这种思想倾向才第一次大规模地进入英文写作。作为一位哲学上十足的怀疑主义者,康拉德不相信我们的种种概念、价值和设想在这个如波纹一般无意义的世界里有任何根基。即便如此,还是有各种道德和政治上的紧迫理由要求我们假装相信这些概念、价值和理念有坚实的基础。如果我们不这么做,一个人们不愿意看到的结果将是社会的无政府状态。甚至可以说,我们怀有信念这个事实比我们相信的具体内容更加重要。这种形式主义接着就进入到存在主义,对后者而言,介入的状态本身,而不是介入的实际内容,才是本真性存在的关键。

剧作家阿瑟·米勒笔下的角色是很好的例子。如《推销员之死》中的威利·洛曼或《桥上一瞥》中的艾迪·卡本,都介入他们自己的某重身份,并介入身边的世界,从客观的观点来看,这个世界是不真实的。比如威利,他相信人生的意义在于获得社会的尊敬和财富上的成

功。然而,对这些自欺欺人的人物来说重要的,就像易卜生笔下的悲剧角色一样,是他们投入这种介入活动的强度。到最后,有意义的是他们执著于自己的扭曲形象时表现出的英雄般的毅力,虽然这种毅力将他们带向了错觉和死亡。有信仰地活着——也许是任何过时的信仰——即是要为自己的生命注入意义。这样看来,人生的意义就变成了你的生活方式问题,而非实际内容问题。

只有傻瓜才会想象人生值得一过,在叔本华看来这是自明的真理。对他而言,人生最恰当的象征是拥有铲状爪子的鼹鼠:

用它硕大的铲状爪子使劲挖洞是它一生唯一的事业;无尽的黑夜笼罩着它……它历经充满困难、毫无乐趣的一生又获得了什么呢?只是食物和繁殖,即在新的个体中继续和重新开始悲惨一生所依赖的途径?<sup>[12]</sup>

整个人类的进程明显是一个可怕的错误,早就应该叫停。只有那些顽固不化、自我欺骗的人面对尸横遍野的历史时才会不这么想。人类叙事就是这样一种毫无变化的不幸,只有那些被意志的狡黠俘虏的人才会觉得人类的诞生是值得的。

在叔本华眼中,这个自我感觉良好的物种身上有种荒谬的东西,其中每个人都相信自己具有至高价值,追逐一些会在瞬间化为乌有的启迪性目标。这无意义的喧哗与骚动并没有伟大的目标,只有"暂时的志得意满、由渴望限定的瞬间快感、大量而长期的痛苦、持续不断的挣扎、一切人对一切人的战争、互相逃避和追捕、压力、欲望、需求、焦虑、尖叫和怒号;这是永恒的景象,或者等到地球土崩瓦解再重新展开"[12]。叔本华所能指出的是,"没有人对这整场悲喜剧存在的原因有丝毫的了解,因为它没有观众,演员也经历着无尽的烦忧,极少有享受,并且只有消极的享受"[13]。这个世界不过是一次徒劳的欲

求、一场荒诞的烂戏、一个巨大的交易市场或生命互相厮杀的达尔文主义斗兽场。

当然,总有他人的陪伴;但对叔本华来说,是纯粹的无聊驱使着我们去寻求陪伴。就意志而言,人类与水螅之间没有显著区别,两者都是完全单调的生命动力运转的工具。人内心的最底层搅动着一股力量——"意志",它才是人的内在本质,但它就像搅动海浪的力量一样无情又无名。主观性是最不能被称为属于我们自己的东西。我们内心承担着一股由虚无带来的迟钝的重量,仿佛会随时苏醒过来在心里作怪;这是意志在我们内心的作为,它构成了我们自我的核心。一切都带着渴望:人类不过是带着他们父辈繁殖本能的行尸走肉,这些徒劳的欲望都建立在匮乏的基础之上。"所有的意志行为,"叔本华写道,"都来自匮乏、缺陷,因而都来自痛苦。"[14]欲望是永恒的,而欲望的满足则是罕见而不连续的。只要自我持续存在,被我们称做"欲望"的致命传染病就不会消失。只有无我的审美沉思,以及一种佛教式的自我克制,才能治愈我们因匮乏而产生的散光病,重新看清这世界的本来面目。

无须多言,事情还有另一面。然而,如果叔本华仍然值得阅读,那不只是因为他比几乎任何哲学家都要更坦诚、更严酷地直面了人生的某种可能性,即人的存在在最卑劣、最可笑的层面上都毫无意义。还因为,他讲的大部分内容都是对的。总的来说,实际的人类历史更多地是以匮乏、苦难和剥削,而不是以文明和教化为主要内容。那些想当然地认为人生必定有意义,并且是令人振奋的意义的人,必须直面叔本华的阴郁挑战。他的著作让这些人不得不尽力避免自己的观点沦为安慰性的止痛剂。

### 【注释】

[1] 以下的这些例句涉及英文"意义"(meaning)一词的动词形式(mean)的具体用法, 差别很大,中译文无法用同一个词表述,敬请读者谅解。——译注

- [2] 法语中的"鱼"(poisson)和英文中的"毒药"(poison)拼法很相似。——译注
- [3] 英文中的"国王"(the King)和"弯腰"(ducking)的发音很像。——译注
- [4] 炫财冬宴是北美西北海岸印第安人为炫耀财富、地位而进行的一种活动。——译注
- [5] Nacht是德语"夜晚"的意思。——译注
- [6] 原文为德语词"Zeitgeist"。——译注
- [7] 罗杰·斯克鲁顿在他的《现代哲学》(伦敦,1994)的第251页驳斥了这种观点。斯克鲁顿自己使用的短语不是"一切权力归属苏维埃",而是"上帝已死"——一个无意为之但颇具意义的选择,因为尼采曾高呼上帝已死,或者说意义的终极母体已死,而这被认为会导致意义阐释的无政府状态。我自己举的例子无疑同样有启发性。
  - [8] 维特根斯坦, 《文化价值》(芝加哥, 1984), 17e。
  - [9] 尼采, 《权力意志》(纽约,1975年),第435页。
  - [10] 维特根斯坦, 《文化与价值》, 4e。
- [11] 阿图尔·叔本华,《作为意志和表象的世界》(纽约,1969年),第二部第353——354页。
  - [12] 同上,第354页。
  - [13] 同上,第357页。
  - [14] 阿图尔·叔本华, 《作为意志和表象的世界》(纽约,1969年),第一部第196页。

## 第三章

# 意义的没落

请看安东·契诃夫的剧本《三姐妹》中的一小段对话:

玛莎: 难道不是有一些意义吗?

屠森巴赫: 意义? ......看看窗外,正在下雪。那又有什么意义? [1]

雪既不是一种陈述,也不是一个象征符号。就我们所知,那并不 表明诸神在伤心难过。它并不在努力诉说些什么,正如菲利普·拉金想 象春天所做的:

树木吐新枝

宛若将欲言.....

《树木》

但是,说"看看窗外,正在下雪",这已经包含了许多意义。就它属于一个可理解的世界的一部分来说,雪是有"意义"的,这个世界由我们的语言所组织和展开。这不是什么怪异的谜团。如果一个人从未见过下雪,那他问一句"那是什么意思?"并不突兀。虽然雪不象征任何东西,但它应该被视为一个能指。也许,它表示冬天即将来临。这样,雪就是由我们能够理解的自然规律主宰的气象系统的一个组成部

分。我们可以强调,这种类型的意义是"内在固有的",而非"外在赋予的": 雪意指冬天即将来临,不管我们碰巧认为它意指什么。下雪这个事实还能被用做一个能指: 实际上,屠森巴赫正是这么做的,他(颇具讽刺意味地)把雪指做无意义的一个符号。或者有人会高呼: "快看,下雪了——冬天来了! 我们最好动身前往莫斯科",这使得雪成为人类活动的一个能指,成为人与人之间信息交流的基础。在所有以上列举的意义上,下雪都不单纯是下雪而已。

也许屠森巴赫是想说这个世界荒诞不经。但"荒诞"也是一种意义。类似"那也太荒谬了吧!"的感叹让人联想到,存在着某种连贯的获得意义(sense-making)的可能性。只有在这种意义获得的对照之下,荒诞才具有意义,就像只有在确定性的背景之下,怀疑才具有意义。我们面对那些宣称人生无意义的人,总是可以反驳:"你说的无意义是指什么?"他接下来的回答必定是从意义方面来表达。那些追问人生的意义的人常常问,人生中的各种境况总括起来意味着什么;但既然分析人生中的每一个具体处境都要涉及意义,那么,就不能悲叹人生没有任何意义。怀疑一切乃是空洞的姿态,同样,我们也难看出人生从头至尾就是荒诞。也许就缺乏给定的目的或目标来说,人生从头至尾是无意义的;但除非我们能依据某一逻辑来评价这一事实,我们就不能说人生完全荒诞。

然而,情况或许是,我们的人生相比它曾经含有的意义显得荒诞,或者相比你所认为的它曾含有的意义显得荒诞。契诃夫之类的现代主义者为什么会如此关注无意义之可能性,其中一个原因是,现代主义本身离过去那个充满意义,或至少据说充满意义的时代不远。契诃夫、康拉德、卡夫卡、贝克特等作家当时还能足够切近地感受到意义的消散,并为之震惊和沮丧。典型的现代主义艺术作品仍然沉浸在有秩序的世界的记忆之中,心存留恋地把意义的没落当做一阵剧痛、一桩丑闻和一次不堪忍受的剥夺。这就是为什么这些作品经常围绕着

一个缺席的中心打转,那个中心是一种隐秘的缺口或缄默,它标志着意义流失的出口。我们会想起契诃夫《三姐妹》里的莫斯科城、康拉德的非洲黑暗的心、弗吉尼亚·伍尔夫的茫然的神秘灯塔、E.M.福斯特空空的马拉巴尔洞穴、T.S.艾略特的变幻世界的固定点、位于乔伊斯《尤利西斯》核心的不遇、贝克特的戈多或卡夫卡笔下的约瑟夫·K的莫名罪行。处于不断追求意义而意义恼人地不断闪躲的张力之中,现代主义可能是真正的悲剧。

相形之下,后现代主义已经远离了那个存有真理、意义和现实的时代,像一个毛头小伙那样粗鲁地对待那些痴想的错觉。没必要为从未存在过的深度而神伤。深度看似消失并不表明人生肤浅,因为你必须先有深度才能衬托出肤浅。诸种意义之意义不是一个可靠的根基,而是具有压抑性的幻觉。不依靠那些意义的保证而生活,这才是自由的生活。你可以说,过去确曾有过一些宏大叙事(例如马克思主义),它们回应了某些真实的东西,但现在我们已经完全摆脱了;或者你可以坚持认为,这些叙事话语从一开始便是妄想,也就无所谓失不失去。要么这个世界不再由故事来塑造,要么这个世界从未被故事塑造过。

尽管许多后现代思想在这个问题上观念幼稚,但有一点它们的确有提示性。面对预设的无意义的世界,让——保罗·萨特所说的"恶心"或加缪悲剧性的反抗,在面对一个被假定为无意义的世界时,确实是各自所回应的问题的一部分。只有你原本就对这个世界抱有不实的期待,你才可能感到世界不是完全旧式的无意义,而是令人恶心的无意义。这么说来,加缪和萨特离过去的那个看上去有意义的世界不远;但如果他们觉得即使在那时,这也是一种错觉,那么,伴随那个时代的消失所丧失的到底是什么呢?人生也许没有一个固有的目标,但这不能说明人生是徒劳的。虚无主义者不过是幻灭的形而上学家。对世界的忧惧不过是信仰的轻率的一面。这就像那些叛教的罗马天主

教徒,他们倾向于变成彻头彻尾的无神论者,而不是变成英国高教会派的圣公会信徒。你只有因为曾错误地想象这个世界可能本质上具有某种意义——后现代主义者则觉得此说不通——现在才会如此失望地发现世界原来并无意义。

萨缪尔·贝克特的作品可被解读为搁浅于现代主义与后现代主义的境况之间。在强调意义的极端难解方面(他曾说自己最喜欢的词是"也许"),贝克特是经典的现代主义者。他的文字从头到尾弥漫着一种文字本身的易逝之感,反讽地认为它们也许最好从未存在过。这就是为什么他的文字看似勉强存在的原因——危险地徘徊在语义连贯的边缘,随后无精打采地跌入某种无言的黑暗。它的空泛恰到好处,几乎难以察觉。意义忽闪忽灭,几乎刚一出现就自我清除。一段无意义的叙事话语费劲地脱离自己的现实根基,结果还是在半途因另一个同样徒劳的叙事而夭折。甚至没有足够的意义能够道出与我们的预期相背离的东西。



图8萨缪尔·贝克特戏剧《等待戈多》中的弗拉季米尔和爱斯特拉冈

奥斯维辛之后,每件事情都变得暧昧和不确定。每个命题都是暂 时的假设。我们很难确定是否有任何事正在发生,因为,在这个世界 上哪些事情还能算做事件呢?等待戈多算是一个事件,还是事件的悬 置呢?等待,是一种没有内容的行为,意义的一次无限延迟,一种对 未来的期待——同时也是一种活在当下的方式。这表明活着即延迟, 延迟那终极意义的到来: 尽管推迟的行为使得人生难以承受,但也可 能正是这种行为使得人生处于运动之中。毕竟,在一个意义的获得是 如此脆弱、断裂的世界里,你怎样才能辨认出这样一种灿烂的意义 呢?《等待戈多》里的爱斯特拉冈和弗拉季米尔也许已经辨认不出 了;也许波卓就是戈多(他俩可能听错名字了),只是他们没认识 到。或许,整个令人痛苦的、闹剧般的时间停滞,就是戈多的到来, 就像哲学家瓦尔特·本雅明认为,历史的空虚恰恰以否定的形式指出了 弥赛亚即将降临。兴许戈多的到来将是一次有益的祛魅,告知人们其 实本无必要等它——从来就没有什么重要的东西在呼唤救赎,但这种 认识本身也是我们的错误意识的一部分。这有点类似于瓦尔特·本雅明 的弥赛亚观念, 即弥赛亚真的会变革世界, 但变革的手段却是作些微 调。

如果这个世界是不确定的,那么,绝望就是不可能的。一个模糊不定的现实必然要留些许空间给希望。也许,这就是流浪汉不自杀的原因。(不过,是谁称他们为流浪汉的呢?)贝克特的世界里没有死亡,只有不断地衰退——肢体僵硬、皮肤剥落、眼球模糊、听力下降,一种似乎将永远持续下去的颓败。戈多的缺席好像把生命投入了极端的不确定性之中,但那也意味着,并不能确定他不会来临。如果一切都不确定,那么我们对一切的了解也就不确定,我们就无法排除存在着对这一切的密谋的可能性。在一个万事无绝对的世界里,甚至绝望也不是绝对的。看起来这样的世界里毫无救赎的可能,即便在我们看来,在这种地方救赎的观念可能仍合情合理;不过,也可能并不

是绝对需要救赎。无论如何,完全从另一个角度看,谁又会说这块怪异的、残缺的、无毛的血肉之躯不是在变革的边缘蹒跚而行呢?

至少可以说,看起来可能性极小。然而,在贝克特的笔下没有什么是确定的,每一个破碎的能指都将我们运送到下一个能指——这个事实不单可以被视为一个欲望的寓言,也可以被视为意义的寓言。意义也是一个无尽的、未完成的过程,从一个符号拖着脚步走到另一个,对于终结既无恐惧亦不指望。我们至少可以肯定,意义总是越挖越多。逻辑上不可能有一个终极意义,一个终结所有阐释的意义,因为它本身也需要阐释。既然一个符号的意义来自于它与其他符号的关系,那么,就不会有一个终极的符号,正如不会有一个终极数字,或终极之人。

在贝克特的世界里,意义总是越挖越多这个事实通常意味着痛苦也越多。然而,终极意义的这种退场也提供了一些条件,因为它创造了让我们暂时得以生存的空间。的确,生存和发展所需要的保证,比贝克特的枯竭宇宙所能提供的要多;但保证如果太确定,那也会阻碍我们的发展。"也许"一词是贝克特回应法西斯绝对主义的一种方式,作为法国抵抗运动的参加者,他英勇地反抗着法西斯绝对主义。如果说我们的确需要一定程度的必然性来过日子,那么反过来,太多的必然性也是致命的。同时,某些看上去无法扼杀之物一直延续着轨迹,带着消化过程所具有的全部特征——单调乏味、千篇一律又难以平息。

稳定意义的消失是我们难以将贝克特的作品定为悲剧的原因之一,因为他的作品看起来太不确定了。另一个原因是其坚定的庸俗感,颇具爱尔兰讽刺意味的吹嘘和泄气话。它具有一种反文学的笔调,颠覆了文学成就的浓烈修辞。他的文字与失败,与只求苟延残喘的累人而乏味的苦差签订了契约。贝克特笔下内心被掏空的、没有记性的人物甚至配不上担当悲剧主角,因为悲剧主角至少具有某种稳定

的内涵。他们甚至连上吊都准备不好。我们面对的是粗俗的滑稽戏和 阴郁的嘉年华,而非动人的戏剧。就像第二次世界大战一样,极端行 为就是今天的秩序守则。我们甚至不能称那些亲身经历的痛苦是我们 自己的,因为人类主体已经与它所属的历史一道崩溃了。将一段记忆 或经历赋予这个人类主体而不是那个,这需要某种程度的确信,而这 种确信现在已经很难获得了。

贝克特的文字鲜有稳定性和同一性。问题接踵而来: 为什么事物 能够既如此反复无常又如此持续地让人痛苦? 不过他的作品的悖论在 于,尽管在它的核心有一个由意义塑造的空洞,它却保留着对真理与 意义的怀想。逃避与暧昧的另一面是贝克特苦行僧般地坚持追求准确 性,以及他那颗爱尔兰经院哲学的心。他的文字反常的地方在于,对 零零碎碎的意义如学究一般考究, 对纯然的空虚也要精雕细琢, 狂热 地想要言说那不可言说之物。他的技法采用一组假设,用类似结构主 义的方式让它们经历各种机械排列, 直到过程穷尽, 再换另一组同样 无意义的排列。同样几片碎片和残余,经过重新组合以后就成了一出 完整的戏剧。贝克特的世界也许带有神秘气息,但他的方法却是冷静。 的去神秘化手法。他语言节制,削去任何无关紧要的枝蔓,大砍大 删,只留筋骨。它的文字流露出一种新教倾向,即反对过剩和装饰。 简省,也许是最接近真理之径。读者受到的款遇没有那么热情,却更 加真诚。让我们震惊的是他的作品编织废话时的极端细致,以及摆弄 各种暗示和荒唐话时的严密逻辑。贝克特的材料或许是原始而不加选 择的, 但他处理材料的手法却具有讽刺意味地是程式化的, 如芭蕾舞 手势一般地优雅、简约。真理、逻辑和理性的整个形式框架仿佛完整 无缺,即便里面的内容已经被一点一点抽空了。

不过,贝克特作品的另一面是一种后现代的实证主义,在这一面中,事物并非无止境地迷惑难解,只是无知觉地成为它们自己罢了。 正如他在巴黎的同代人萨特在《存在与虚无》中所写的:"自在的存在 (being-in-itself) 未经创造,其存在没有理由,与其他存在没有任何关联,它永远是多余的。"[2]这反映了贝克特的某个方面,即接受这个世界的任何实际样貌,身为一个对小石子或圆顶礼帽等物件的完全无生命的物质性充满惊奇,并反对向它们施加某种自以为是的意义的艺术家("无人为意图,即无象征符号,"他写道)。这些无生命的物件当中,最主要(尽管不享有特别地位)的是身体,身体上似乎从来不附着意义。身体只是一台笨拙的机器,我们就像坐在一台起重机里面一样栖息在身体中。贝克特的世界中的事物要么毫不起眼,极为模糊,要么对意义完全无动于衷。现实要么表情冷漠,不为意义的获得提供任何支撑,要么是能指的一次神秘闪现。现实模糊而易逝,但也是充满利刃和重量、让人粉身碎骨之地。

依这种次级的、"后现代"的角度来看,人生并非充满意义,但也并非毫无意义。悲观地说存在失去了意义,就表明你仍然被囚禁于幻象,觉得它可能有意义。但是,如果人生不是那种可以从这两个方面中的任何一个来言说的东西呢?如果意义是人创造出来的,那么我们怎么能预料这个世界本身有没有意义呢?这个世界没有呈现出充满意义的样子给我们,但我们为什么要为此而悲伤呢?你不会因为自己出生时没有戴小羊毛帽而感到悲伤。人们不会期待婴儿戴着神气的小羊毛帽出生。我们没有理由为此而心情低落。你不戴帽子来到这个世界——没有理由为此产生悲剧式的忧惧。这不是那种让你在日常生活中闷闷不乐地意识到的匮乏。

这里没有东西被漏掉,就像被问及"水壶为什么在沸腾?"时,我回答"因为我把它放在了煤气灶上"没有遗漏什么一样。不过,有人可能怀疑,我没有真的解释水壶为什么在沸腾,除非我还解释背后的整个化学过程和这个过程背后的化学原理等等,直至挖到最深层的那个基本原理,终结所有问题。除非有一个绝对的根基,否则总有什么缺失。一切事物肯定都悬在空中,摇摇欲坠。对有些人而言,意义亦是

如此。的确,如果意义只是某种我们钻研出来的东西,它就不能充当现实的牢固基础。事物必须内在地有意义,而不是靠我们钻研出意义。所有这些意义必须能够整合成一个总的意义。除非有一个诸种意义背后的总意义,否则就完全没有意义。如果下雪这个事实没有表明上帝在用遗忘的柔软斗篷笼罩世界,那么,下雪便是荒诞之事。

那什么是"内在的"意义呢?意义可不是像墨水在瓶子里面一样在事物"里面"。这个世界有可能存在某种意味深长的设计,而我们完全不知道(例如,就像一片看不见的雪花,或一种尚未发现的社会学模式);但是,在更普通的意义上,"意义"不是这么来理解的。意义乃是对世界的解释,因而由我们决定。谈论"内在的"意义,可归结为谈论试着描述某件实际存在的东西。但进行描述的乃是我们。我们可以把这一点和"被指定的"意义,例如"格陵兰岛"作比较。还存在明显是主观的意义,例如"我觉得,芝加哥的天际线是上帝的轮廓"或"我只要一听到'骨盆'这个词就联想到亚伯拉罕·林肯"。

后面我们会看到,我们能够把意义当做某种植入事物内部的东西或事物本身具有的性质来谈论。不过大多数情形下,"内在的"意义只是我们的语言所能深入到事物身上的那部分。有时存在一些情形,我们根本不知道那里存在着什么,我们所有的解释可能都偏离了真相,比如玛丽·塞勒斯特号[3]到底发生了什么。这又会怎样影响到我们关于人生意义的辩论呢?人生可能具有某种我们所有人都一无所知的"内在"意义——它不同于我们在个体的人生中所建构的意义。例如,弗洛伊德相信人生的意义在于死亡——爱欲或生存本能的全部努力是为了回到死亡一般的静止状态,使得自我不再受到伤害。如果这是真的(当然也可能是假的),那么可以得出,在弗洛伊德发现这个事实以前它就是真的,甚至现在对那些对此毫无所知的人来说也是真的。我们的驱力和欲望可能构成某种我们没有意识到的模式,而这种模式深刻地决定着我们的存在意义。因此,也许有一种我们现在(或过去)

完全不知道的人生意义,但却并非是由上帝或时代精神等超人力量所赋予。说得更精细些:意义的内在性并不必然表示超验力量的存在。上帝赋予人生的某种意义,或我们自己唤起的某种意义——也许并非全部的可能性。

"被赋予的"意义和"内在的"意义之间的明显冲突,我们举一个语 言的例子来讨论。文学批评界曾有过一场争论: 到底诗歌的意义是已 经在作品里,等待读者去挖掘,还是我们读者将其带入诗歌的?如果 是我们赋予了诗歌以意义, 那么, 我们从中得出的意义难道不就是我 们赋予它的意义?在这些情形下,诗歌如何能给予我们惊喜,或者让 我们感到它是在反抗我们阅读它的方式?这里有一个类比,即人生就 是你创造的东西。这是不是说,我们能从人生当中得到的东西只是我 们所投入的?"最终,"尼采写道,"人在事物中发现的不过是他自己所 投入的东西。"[4]因此,如果你发现人生空虚,那为什么不自己填充一 些东西,就像食物吃完的时候就往冰箱里填充东西那样?既然解决方 法明显掌握在自己手上,为什么还要对着事实大声哀号?然而,这种 意义理论看似过于自我中心主义。我们永远都不会换位思考吗?难道 一种真正的意义不是我们感到自己是偶然碰到的,不是会抵抗或拒绝 我们,不是会以某种不可避免的方式被我们认识到的吗?如果人生要 拥有某种意义,它当然不会是我们随意投射上去的。人生本身在这件 事情上必定要有发言权?

接下来我们将看到人生如何反抗我们对它的创造。同时,我们可以更细致地考察诗歌"里面"的意义概念。说"我能否将你比做夏日?"(Shall I compare thee to a summer's day?)这句诗的意义在这些词语"里面",等于说这些词语在英文中有约定俗成的意义。这种约定要比我想要这些词语表示的任何意思都更加深入,它最终与共享一种实际的生活方式息息相关。存在一种共同的约定这个事实,并不意味着我们不能在具体的语境下争辩这些词的意义。也许这里的"我能否"表

示"你要我"?或者表示"将来我真的会把你比做夏日吗"?关键只是,我们争辩的不是随意赋予词语的意义。即使这样,这些意义在诗歌的"里面",仅仅是因为社会惯例决定了英文的字母组合d-a-y表示日出与日落之间的时间段,字母t-h-e-e的组合是过去的人称代词"你"的宾格,等等。这些惯例从外部来看自然是随机的,这一点我们比较一下保加利亚语中的字母组合"day"和"thee"代表什么便可看清。但是,从内部来看,这些意义不是随意的,就像象棋规则不是随意的一样。

说意义是"内在的"——以某种方式植入事物或情境内部,而不是 从外部强加上去——也许在表述上有误导性;但即便如此,也可能说 对了一部分。例如,有些物体凭借其物质存在形态便可表达或体现出 某些意义。典型的例子是艺术作品。艺术作品让人疑惑的地方正在 于,它们看上去既是全然物质的,又是有意义的。在本书开头,笔者 曾提及心电图仪之类的物体自身不可能有意义,因为意义是在语言层 面产生的,而不是物体自身产生的。但是,心电图仪不像卷心菜,它 是一件人工制品,所以,我们当然可以说它具有被植入的意义和意 图。毕竟,它在医药领域有其独特的功能,这一功能独立于我可能分 派给它的任何功能。我可以用它在天气闷热的时候把窗户敲开保持通 风,或者极为灵活地挥舞它来击退一个嗜杀的疯子;但我所使用的仍 然是一台心电图仪。

对于那些相信上帝的人,或相信宇宙背后的其他智能力量的人来说,人生之所以具有内在意义和目的,乃是因为它自身便是一件人工制品。无疑,它在许多方面是一件工艺异常粗糙的作品,明显是艺术家在缺乏灵感的时候草草完成的。但是,就像你可以谈论一件扶手椅一样,你在这里也可以谈论内在意义。说一件扶手椅是"有意为之的",这不是说它藏有什么秘密的愿望,而是说,它是为了达到某种效果,即供人坐,才被构造出来的。这一功能意义不受我的主观意图的

影响。但是,这一意义并非不受全体人类的影响。它以这种方式构造,是因为有人以这种方式设计了它。

当我们问某个具体情境是否是(比如)种族主义实例时,我们是在问这个情境本身,而非我们的主观感受或我们用来描述这种情境的语言。把"带有偏见"和"带有歧视"等意义看做该情境的"内在"意义,这只是我们在自负地声称该情境确实带有种族主义特征。如果看不出这一点——比如,认为"种族主义"只是我们强加在某些客观事件之上的一系列主观意义——我们就不是在按该情境本来的样子看待它。如果缺少"带有歧视"等词语的描述——例如,有人试图做到"价值无涉"——就无法充分捕捉该情境的实际状况。无论作为评价还是描述,它都是不合格的。这不一定是说该情境的意义显而易见。它是不是种族主义的——这一点有可能无法判断。无疑,这就是当人们宣称有可能以互相冲突的方式"建构"该情境时所表示的意思。"种族主义"等词语体现了可争辩的阐释。但我们讨论的是该情境的真相,而不是我们所作出的阐释的具体意义。

再换个方式来看。我们不去追问"内在"意义看起来是什么样的,而是追问,意义乃是我们"建构"世界所得出的,这句话究竟意味着什么。这是不是说,我们可以用任何自己喜欢的旧方式来"建构"世界?当然不是。没有人真的会这么想,部分原因是,我们的阐释时常会出错。这就是人们对为什么会出现如此不同的解释,所给出的理由。然而,所有人都会同意,把老虎"建构"为忸怩作态、惹人怜爱的动物,这是行不通的。首先,我们当中有些人将不再有机会来叙述自己的悲惨遭遇。有些思想家会指出,这与我们的其他阐释不相符合,而另一些思想家则会说,这种对老虎的理解不会帮助我们做合适的、有益生存的事,比如当老虎亮出利齿时尽可能快地跑开。另一些被称做"唯实论者"的理论家则会说,我们不能把老虎视为惹人怜爱的动物的原因是,老虎本来就不惹人怜爱。我们是怎么知道的呢?因为我们有强有

力的证据,这些证据来自于一个不受我们的主观阐释影响的现实世界。

在这里,不论个人所持立场如何,似乎"内在固有的"意义与"外在赋予的"意义之间的区分对某些目的足够有效,在其他方面则适于被拆解。首先,许多所谓的内在意义,比如异教徒关于命运的解释、基督教的救赎观念或黑格尔的绝对理念,都需要人们自己来弄清自己的人生。依照这种理论,每个人并不像叔本华所说的是某种宏大真理的玩偶。按照上面所举的几个理论,确实存在这样一个真理;但如果缺少人们的主动参与,它就无法展开。俄狄浦斯的悲剧命运部分在于,他即使不是盲目,至少也是主动地参与制造了自己的灾难。对于基督教信仰而言,除非人们协助参与创造,否则天国永远不会降临,虽然他们的参与本来就是天国概念的一部分。在黑格尔看来,历史理性只有通过个人真正自由地行动才能在历史进程中实现;实际上,个人越自由,历史理性就越真实。所有这些宏大叙事都消解了自由与必然性之间的区别,也即铸造自己的意义和愿意接受预先置入世界的意义之间的区别。

一切意义都是人类的言语行为,而"内在"意义只是某些捕捉到了事物真理的言语行为。这个世界不是泾渭分明地分成两类人,一类相信事物具有"内在"意义,就像阑尾在我的身体腹部一样,另一类奇怪的人则相信"我有阑尾"这个观念只是关于人体的"社会建构"。(出于充分的医学原因,也不是所有这些人都能活着陈述经历。)这类"建构"是一种与世界的单向对话,在这种对话中,是由我们来叙述事物的真相,就像美国人在伊拉克所做的那样。但是,实际上意义是我们与现实相互作用的产物。文本与读者互相依赖。

回到我们的"提问与回答"模式:我们可以向这个世界提问,这些问题当然是属于我们的,而非这个世界本身的。但是,这个世界回应的答案之所以对我们有教益,恰恰是因为现实总比我们的问题所预期

的更加丰富。现实超越了我们自己对它的解释,还时不时粗鲁地对待或挫败这些解释。意义固然是人们所做的事情,但人们是在与一个确定的世界的对话中做事的,而这个世界的运行规则不是人类发明的,并且人们的意义要想有效,他们就必须尊重这个世界的本质和特征。要承认这一点,必须培育某种谦逊的品格,而这和在意义问题上"一切由我们做主"的"建构主义"公理是相悖的。这种表面上激进的概念实际上暗合了西方的一种意识形态,即重要的是我们出于自己的目的赋予世界和他人的意义。

莎士比亚已经意识到这些问题,正如《特洛伊罗斯与克瑞西达》 中这段关于特洛伊的海伦的价值的对话所表明的:

特洛伊罗斯: 哪样东西的价值不是按照人们的估价而决定的?

赫克托: 可是价值不能凭着私人的爱憎而决定;

- 一方面这东西的本身必须确有可贵的地方,
- 一方面它必须为估计者所重视,

这样它的价值才能确立。[5]

第二幕,第二场

特洛伊罗斯的想法属于某种存在主义,即认为事物本身没有价值和意义可言;事物只能通过人类投入的精力来获得价值和意义。在他看来,海伦之所以珍贵,是因为她是一场光荣战争的导火索,而不是因为她珍贵所以引起了战争。相反,不那么急躁的赫克托则持有一种更加"内在"的价值理论:在他看来,价值是既有物和创造物的结合。事物没有得到高度珍视,但是它们本身既可能是珍贵的,也可能无足轻重。某种程度上,他当然是对的:健康、和平、正义、爱情、幸福、欢笑、仁慈等都符合内在价值的范畴。还有食物、水、温暖和房

屋,这些是我们维持生命的必需品。但还有许多在赫克托看来具有内在价值的东西——比如黄金——其实是由社会约定形成的。莎士比亚非常清楚价值与意义的相似之处。他的剧作始终思考的问题是,意义究竟是内在的还是相对的。毕竟,他生活的时代正处于从信仰前者转向相信后者的历史转折点;而他的戏剧把这个重大的转型,与由市场力量所创造的从"内在"价值转向"交换价值"的经济转型联系了起来。

"内在主义"与"建构主义"之争早在伊丽莎白时代以前就发生了。 弗兰克·法雷尔在他颇具启发性的研究中,将其追溯至中世纪晚期天主 教与新教的神学论争。[7]问题是,如果上帝是全知全能的,这个世界 就不可能有内在的或本质的意义,因为这些意义必然会限制上帝的自 由行动。创造物不可能被容许反抗创造者。它不能拥有心灵和自主 性。所以,保存上帝的自由与全能的唯一办法,看起来只能是抽空这 个世界的内在意义。对于某些新教思想家来说,现实相应地也必须被 稀释,剥除托马斯·阿奎那等天主教神学家曾赋予它的厚度。现实必须 极度不确定,这样才能被造物主随心所欲地按他的设想来塑造成任何 形状。他不再需要尊重事实,比如女人就是女人,因为只要他想,他 可以轻易地把女人变得像一只刺猬。正如后现代主义所认为的,这个 世界变成了一场巨大的整容手术。

于是,必须消除本质,即那种认为包括人类在内的万事万物均具有确定性质的观念。如果本质继续存在,它们就会妨碍上帝的超能力。认为存在确定本质的"唯实论者",与认为本质只是语言虚构的"唯名论者"势不两立。因此这类新教主义是反本质主义的先行者。就像当今的某种反本质主义一样,它与一种唯意志论,或者说意志崇拜关系密切。一旦确定的性质消失,上帝的专断意志最终将畅通无阻地盛行。事物的存在原因将归诸他的旨意,而非事物本身。后现代主义不过是用人类替换了上帝的位置。现实不是自在地存在,而是由我们所建构。

唯意志论者认为,酷刑之所以在道德上是错误的,是由上帝的意志决定的,而不是因为酷刑本身是错的。事实上,没有什么事物本身是对或是错。事物本身无所谓对错。上帝本可以轻易地决定,不对彼此施加酷刑是一种应加惩罚的过错。他作出的决定无须理由,因为理由将阻碍他行动的绝对自由。因此,反本质主义与非理性主义密切相关。上帝就像所有的暴君一样,是无政府主义者,不受法律和理性的制约。他是他自己的法律和理性的来源,这些法律和理性都服务于他的权力。酷刑如果符合他的目的,完全可以得到允许。——我们不难辨别这些学说在当今政治世界的继承者们。

然而,消除现实世界的本质还不一定能够为任性的意志清除所有障碍。因为,如果清除本质的时候,把自我也一道清除了呢?如果自我也没有确定性质,它的意志和能动作用就将遭到致命打击。它获得最终胜利之时,自身也被清空了。人生没有既定意义,这个消息既令人振奋,又令人惊恐。个体自我现在代替了上帝的角色,成为至高的立法者;然而,像上帝一样,他似乎是在一片虚空之中立法。它的法令的每一点都如同神的命令一般随意而没有目的。在道德领域,这有时采取的是被称为"决断论"的形式:杀婴之所以错误,是因为我,或者我们,作出了某个根本性的道德决断去禁止这种行为。正如尼采所说:"真正的哲学家……是指挥官和立法者:他们说,就这么办!"[8]自我孤独地存在着,但却取得了胜利,在这个内在意义已经被消除的世界里,它现在是意义和价值的唯一来源。然而,这种无意义似乎也入侵了它自己的密室。就像上帝一样,它可以随意在宇宙的白板上刻写意义;但由于现在没有客观的理由决定它如何刻写,这种自由变得漫无目的,成了自我消耗。人类本身变成了一桩荒唐事。

新教徒的自我不再属于这个世界。两者之间不再有给定的联系。 现实本质上没有意义,所以自我无法在现实中找到反映,现实与自我成了两种完全不同的东西。因此不久之后,自我仿佛漂流至荒野之

地,开始怀疑起自身存在,失去了自身之外任何可以证明自己身份的东西。"人"是现实世界中意义的唯一来源;但这个世界已经关闭了获得意义的大门,使其变得随心所欲又没有根基。而由于事物没有任何意义(sense)或逻辑,它们也就没有任何可预测性。这就是为什么新教徒的自我在随机力量的黑暗世界里胆怯地走动,内心萦绕着一个隐匿的上帝,不知道自己是否会得到救赎。

当然,所有这些同时也是一次巨大的解放。不再只有一种唯一有效的解读现实的方式。牧师不再独掌意义天国的钥匙。阐释的自由变得可能。所有人不再臣服于上帝赋予这个世界的预定意义。在宇宙的神圣文本上,物质元素是精神真理的象征,现在这个文本已逐渐让位于世俗的文本。现实被剥除了预制的意义,现在可以根据人类的需要和欲望来理解了。原来固定的意义变得更加灵活,并能以新的想象形式重组。有象征意味的是,发明阐释学或者叫"解释学"的是一位名叫弗里德里希·施莱尔马赫的新教牧师。甚至可以论证,这种新的看待世界的方式可以在《圣经》中找到充分的根据。《创世记》第2:19节写道:"耶和华神用土所造成的野地各样走兽和空中各样飞鸟都带到那人面前,看他叫什么。那人怎样叫各样的活物,那就是它的名字。"命名行为在犹太文化中一直是一种创造性或表演性的活动,所以,这表明人类乃是意义的来源,而耶和华是一切存在者的来源。上帝创造了动物,把它们呈现给人类,然后它们就成了他创造的材料。

孤独的新教精神胆怯地在黑暗中摸索,这会是为那些相信人生由自己创造的人感到忧虑的原因吗?既是又否。否,因为创造自己的人生的意义,而不是期待意义被预先给定,这是一个非常令人信服的主意。是,因为这应该是一个清醒的警告:人生的意义不是自己能够随心所欲创造的。它并不能免除你的一项责任,即在常识之下证明任何使你的人生有意义的东西的合理性。你不能只是说:"我个人认为我的人生意义在于让睡鼠窒息而死",然后就这样敷衍过去。

这也不是无中生有式的创造过程。人类可以自我决断——但只能建立在更深刻的对自然、现实世界的依赖以及人类相互依赖的基础之上。我为自己的人生所创造的任何意义,都在内部受制于这一依赖关系。我们无法从零开始。这不像尼采所想象的那样,是一个清除上帝赋予的意义,然后铸造我们自己的意义的问题。因为,无论身处何方,我们都已经深陷于意义之中。我们被编织进他人的意义网络——我们不曾选择过那些意义,但它们却提供了一个母体,我们可以在其中理解自我与世界。在这个意义上,即使不是在所有意义上,"我能决定自己的人生意义"这种观念乃是一种错觉。

但是,不单单是别人的人生意义会限制我的人生意义。我的人生意义还受制于我的存在特征,这些特征来自于我作为自然物种的一员的身份,并且在我的身体的物质本质中表现得最明显。我应该一天三次,每次徒步跳跃三十英尺——这可不是我的人生意义的一部分。任何有意义的人生计划若要可行,必须将亲属关系、社会关系、性特征、死亡、玩乐、哀愁、欢笑、疾病、劳动、交际等现实因素考虑在内。的确,人类生活的这些共通方面在不同文化中的践行方式差异很大;但同样值得强调的是,这些是任何个体存在过程中的重要组成部分。私人生活的许多关键特征根本不是私人性质的。单凭我们是物质性的动物这个事实,我们的许多方面,不止是获得理性的方式,就已经被决定了。因为,我们的推理方式与我们的动物性有密切关系。[9]维特根斯坦评论说,即使一只狮子会说话,我们也根本无法理解它的言语——或许,当他这么说时,他心里所想的部分地就是这个意思。除非人生的意义包括我的肉体和我的物种属性,否则就不能说它包括我。我们将在下一章详述个中意味。

## 【注释】

[1] 玛莎的疑问针对的是屠森巴赫的一段感慨:"不但在两三百年以后,就是再过一百万年,生活也还会像现在一样,它不改变,它是固定的,它要遵循它自己的法则,这个法则,

我们是一点也看不见的,或者,至少是我们永远也不会懂得的。就像候鸟,拿仙鹤作比吧,它们来来回回不停地飞,无论它们脑子里转着什么念头,高超的也好,渺小的也好,依然阻不住它们得继续不明目的、不知所以然地飞。"引自焦菊隐译《契诃夫戏剧集》,第388页,上海译文出版社,1980年版。——译注

- [2] 萨特, 《存在与虚无》(伦敦, 1958), 第xlii页(译文有修订)。
- [3] 玛丽·塞勒斯特号是1872年12月在北大西洋发现的一艘保存完好的美国弃船,船员去向及弃船原因始终是个谜。——译注
  - [4] 尼采, 《权力意志》, 第327页。
  - [5] 朱生豪译文。——译注
  - [6] 更详细的讨论参见拙著《威廉·莎士比亚》(牛津,1986)。
  - [7] 参见弗兰克·法雷尔, 《主体性、现实主义与后现代主义》(剑桥,1996)。
- [8] 尼采, 《善恶的彼岸》, 载于瓦尔特·考夫曼编, 《尼采主要作品选》(纽约, 1968), 第326页。
  - [9] 参见阿拉斯戴尔·麦金太尔, 《互相依赖的理性动物》(伦敦, 1998)。

# 第四章

## 人生是你创造的吗?

我们在前面几章关注得更多的是意义,而不是人生。然而,"人 生"这个词就像"意义"一样问题多多,原因不难得知。我们之所以无法 讨论人生的意义,真的是因为不存在"人生"这种东西吗?正如维特根 斯坦会说的,我们不正是被自己的语法所迷惑,像创造"番茄"这个词 一样,创造了单数形式的"人生"这个词吗?也许,我们之所以会有"人 生"这个词,仅仅是因为我们的语言本质上具有把抽象概念具体化的作 用。正如维特根斯坦所说,"本质是由语法来表达的"。[1]说到底,人的 一生经历无数事情,从分娩到跳木屐舞,这些怎么能汇总成一个单一 的意义呢?每样事物都应该不祥地与其他事物有共鸣,构成一个极端 明晰的总体,这不正是妄想症的幻觉吗?或者如果你愿意的话,也可 以说是哲学的幻觉,借用弗洛伊德的诙谐评论来说,是最接近妄想症 的东西? 甚至单个人的人生也构不成一个统一总体。诚然,有人把自 己的一生看做一个有头有尾的精彩故事,但并非所有人都这么想。那 么,如果连一个人的人生都做不到,千千万万的人生加起来怎么能构 成一个连贯的总体呢? 人生确实没有足够的条理, 甚至连一个谜都构 不成。

"人生的意义"满可以表示"意义总和",而分娩和跳木屐舞则被认为是一个单一的、有意义的总体的各个方面。即便是外观最美、浑然一体的艺术作品也做不到这一点。即便是最宏大的历史叙事,也不会认为自己能绝对地理解一切事物。马克思主义无法解释灵猫那发出肛门臭味的腺,而马克思主义并不认为这是它的一个缺陷。关于西约克郡的瀑布,佛教没有任何官方立场。要人生的每件事都构成一个连贯模式的一部分,这极不可能。那么,换做大部分事情呢?或者,"人生的

意义"表示的是"人生的本质意义"——不是囊括进一切,而是归结出要点?例如"人生的意义是受苦"这样一个陈述,并不是说受苦是人生的全部,或是人生的关键、目标,而是说它是人生最重要、最基本的特征。照这么说,我们只要沿着这条线索追溯人生,就可以领悟那整个令人困惑的设计。

那么,是否存在一种叫做"人生"的现象,可以充当某种连贯意义的承担者呢?人们有时当然会用这样宽泛的词语来谈论人生。人生是一缕烟尘、一个娼妓、一场歌舞、一溪泪水或一床玫瑰。这些在商店里陈列已久的旧标签不足以支撑我们的立论。然而,就此认为所有关于人生的元陈述(meta-statements)都是空洞的,这本身就是一种空洞的观点。只有实在的、具体的真理才具有力量——这种观点是错误的。例如这样一个概括:历史上的大多数人都一事无成、不幸而艰辛,这种概括怎么样?它当然比下面这个命题更令人不安:特拉华州的大多数人过着一事无成、不幸而艰辛的生活。

也许,我们不可能高明地概括出人生的意义,因为我们必须跳出人生之外才能看清它。这就像我们无法跳出自己的皮囊审视自己。只有完全超脱人类存在,比如上帝,才能以全局的眼光考察人生,看它是否说得通?<sup>[2]</sup>这接近尼采在《偶像的黄昏》中的论点,他说我们不能判定人生本身有价值或无价值,因为我们所遵循的判断标准本身也属于人生的一部分。但是,这无疑经不起推敲。你不必完全跳出人类存在才能评价它,就像你不必跑到新西兰才能整体性地批评英国社会一样。诚然,没有人曾真正看到过英国社会的整个面貌,正如没有人看过童子军运动的全貌;可是,我们可以依照自己熟知的现实部分作出合理的推论,来判断那些我们不熟悉的部分。这不是要观察全貌,而是要观察到足够多的部分,能够辨析其典型特征便可。

关于人性的概括如果有效,其中一个原因是,人类同属于一个自然物种,很大程度上具有共通性。这么说不是要忽视人类在政治上激

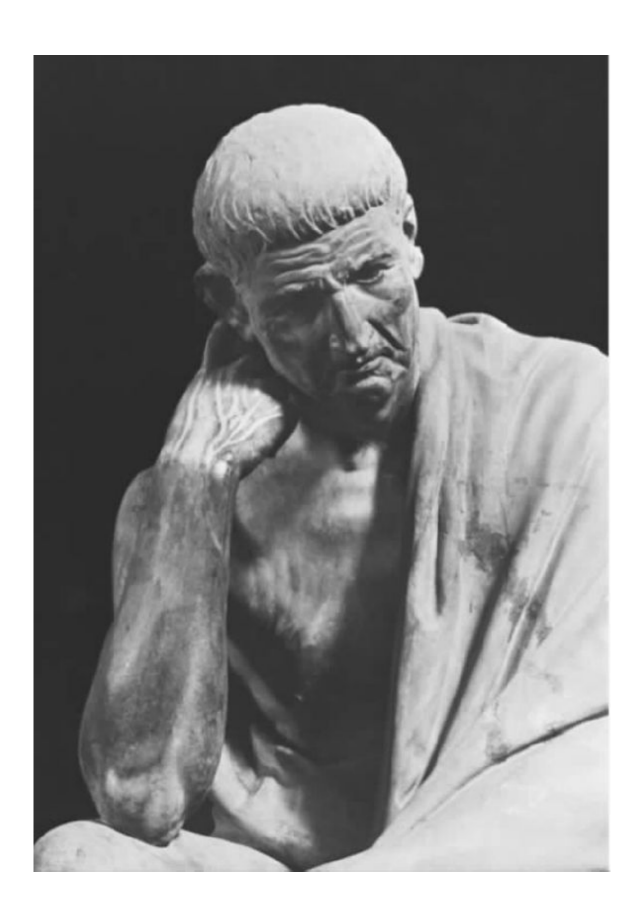
增的差异和对比极具政治能量。但是,那些后现代思想家被差异所迷惑,无论走到哪儿都一成不变地见到差异,他们不应该忽视我们的共通特征。人类内部的差异极其重要,但这些差异还不足以充当建立伦理和政治的基础。

另外,即使一个人在公元1500年无法描述"人类境况",他肯定可以在2000年时做到。那些对此观点心存反感的人看起来没听说过全球化。正是跨国资本主义帮助人类成为一个整体。我们目前至少具备的共同点,是面对各种威胁人类生存时的求生意志。从一种意义上说,那些否认人类境况的现实的人,也会否认全球变暖这一事实。没有什么能比物种灭绝的危险更能团结该物种的全体成员。至少,面对死亡时,我们会走到一起。

如果人生的意义在于人类的共同目标,这个问题似乎就不难解答了。我们每个人追求的都是幸福。诚然,"幸福"是一个难以说服人的词语,像"假日野营"似的,让人联想起穿着花衣服狂欢作乐的场景。但正如亚里士多德在他的《尼各马可伦理学》中所说,幸福充当了人生的一种基础,因为你不能问我们为什么要追求幸福。它不像金钱或权力一样是追求其他东西的手段。它更像是希望得到尊重。想要幸福,这似乎是我们人性的一部分。这里关系到某种基础性的条件。而问题在于,幸福这个概念太缺乏确定性。幸福似乎既重要,又空洞。什么能算做幸福呢?如果你恐吓老太太而感到幸福,这算幸福吗?一个决心成为演员的人可能一贫如洗,但还要花费无数个小时试镜,却徒劳无功。大部分时间她心情焦躁、低落,有时还要挨饿。她不是那种我们通常称之为幸福的人。她的人生没有欢乐。但可以这么说:她准备通过牺牲自己的幸福来追求幸福。

幸福有时被看做一种心理状态。但亚里士多德并不这么想。我们通常用"福祉"(well-being)来翻译他对幸福的叫法,而福祉是一种我们所说的灵魂的状态,对亚里士多德而言,福祉不仅包括存在者的内

在状态,还包括人的行为倾向。正如维特根斯坦所说,心灵的最佳形象是身体。如果你想观察一个人的"精神",就去看他的做事方式。在亚里士多德看来,幸福是通过美德实现的,美德首先是一种社会实践,而不是一种心灵态度。幸福是实际的生活方式的一部分,不是某种私密的内在满足。按照这种理论,虽然你无法用二元论的模式来观察人类,但你可以观察某人的行为一段时间,然后宣布"他是幸福的!"并且,那个人不必非得满面笑容或手舞足蹈。



#### 图9希腊哲学家亚里士多德的雕像

朱立安·巴吉尼在他的《一切都是为了什么?》一书中关于幸福的讨论完全没能注意到这一点。他为了表明幸福不是人生的全部内容和目的,举了一个例子说,如果你准备开始追求幸福,然后看到有人陷入了流沙,这时候去救他们要比追求你的个人愿望更为妥当。[3]"准备开始追求幸福"这种话当然很诱人:首先,这让幸福听起来像是一项私人事业,其次它让幸福听起来像是去城里逍遥一个晚上似的。实际上,这会让幸福听起来更像是快乐:从流沙里救人可不算数,因为没什么乐趣。事实上,巴吉尼就像是大多数道德哲学家一样,在他书中的另一处说快乐是一种无法持久的情绪,理想的幸福则是一种存在的持久状态。你可能体验到强烈的快乐,却没有一丝幸福;正如你似乎可以出于某种可疑的理由(例如恐吓老太太)感到快乐,你也可以享受某些道德败坏的快乐,例如通过虐待敌囚取乐。

有一条显而易见的论点可以反驳巴吉尼的例子。从流沙中救人难 道不能算做个人幸福的一部分,而不是出于履行义务? 只有那些沿着 快乐的思路而不是亚里士多德的福祉观来思考幸福的人,才会认为这 一点含糊不清。在亚里士多德看来,幸福与对美德的实践密切相关; 尽管他没有谈及从流沙中救人,但是,对于他思想的伟大继承者、基 督教哲学家托马斯·阿奎那而言,这当然也算是福祉的表现。阿奎那认 为,这是爱的例证,而爱在根本上与幸福没有冲突。这不是说,在亚 里士多德眼中幸福和快乐是简单的二元对立。相反,在他看来,具有 美德的人就是那些从做好事当中获得快乐的人,那些没有从做正派的 事当中感到快乐的人不是真正具有美德的人。不过,迟钝的快乐或暴 君式的放荡快乐肯定是与幸福相对立的。

巴吉尼与亚里士多德相悖的幸福观还体现在他借自哲学家罗伯特·诺齐克的一个场景中。假设你被塞进一个机器,类似电影《黑客帝国》中的超级计算机,它可以让你模拟体验到完全的、连续不断的幸

福。大多数人难道不会因其非现实性而拒绝这一颇具诱惑的至乐吗?我们难道不想诚实地过自己的生活,没有欺骗,意识到是自己在做主,是我们自己的努力而不是由某些精心营造的装置来满足我们的愿望?巴吉尼相信,大多数人真的会基于这些理由而拒绝这台幸福机器。他的想法当然没错。但他提供给我们的幸福观念再一次与亚里士多德相悖。它是一种心绪或意识状态,而不是生活方式。实际上,它正是亚里士多德可能无法理解的,或至少会反对的那种现代的幸福观。在他看来,你不可能一辈子坐在一台机器里体验到幸福——这不单是因为你的体验是模拟的而非真实的,还因为福祉包含一种实践的、交往的生活形式。亚里士多德认为幸福不是可能实施某些行动的内在倾向,而是创造心理倾向的行为方式。

在亚里士多德眼中,你一辈子坐在机器里不会真正感到幸福的原因,与你因为离不开轮椅或人工呼吸器而不会感到完全幸福的原因大致相同。当然,不是说残疾人就体验不到其他人自我实现的珍贵感觉;只是说,身体有障碍表明一个人无法实施某些力量和能力。按照亚里士多德的专家式定义,这些力量和能力的实施是一个人幸福或福祉的一部分。残疾人还可以充分体验到其他的"幸福"感。即便如此,与维多利亚时期否认穷人多半活得艰辛一样,作为一种道德上的虚伪,现在也时兴拐弯抹角地否认残疾人真有残疾。这是一种自欺欺人,在虚弱令人尴尬、成功无所不能的美国,这种自欺欺人表现得尤为明显。它属于西方文化的一个普遍特点,即不承认那些令人不快的真相,迫切想要把苦难扫到地毯下面。

为他人牺牲自己的幸福,这可能是我们所能想到的道德上最高尚的行为。但这并不意味着,这种行为是最典型的,甚至是人们最希望获得的爱。之所以不是人们最希望获得的爱,因为这种行为一开始便是不得不做的事情;之所以不是最典型的爱,因为正如我即将论证的,最典型的爱包含着最大限度的互惠互助。一个人可以爱她的小婴儿爱到乐意为他/她们去死的程度;但由于完整的爱也是婴儿将要习得

的品质,所以,你和他/她们之间的爱无法成为人间之爱的原型,就像一个人与她忠诚的老管家之间不那么亲密的感情也不能算做人间之爱的原型一样。在这两种状况下,双方关系都不够平等。

于是,对亚里士多德来说,幸福或福祉包括着对人的某些典型才能的创造性实现。你做出多少事情,就有多少才能。它不能在孤立的条件下实现,这一点与对快乐的追求不同。亚里士多德意义上的美德大部分是社会性的。"实现自我"这一概念有点儿阳刚、脸红的意味,好像我们在说某种精神体操似的。实际上,亚里士多德脑中拥有"高尚灵魂"的道德原型大致是这样的:一位富有的雅典绅士,他没有接触过失败、损失和悲剧——有趣的是,亚里士多德却创作了世界上最伟大的悲剧论著之一。亚里士多德意义上的好人听起来更像是比尔·盖茨,而不是阿西西的圣方济各。诚然,他关心的不是作为这种或那种人——例如商人或政治家——而成功,而是要作为人而成功。在亚里士多德看来,"成为人"是我们必须掌握的能力,拥有美德的人必然善于生活。即使是这样,这种幸福论仍然是有缺陷的,因为"幸福的女人"这个观念就明确地与这一理论相矛盾。"幸福的失败"这个观念亦然。

不过,在马克思这位处于亚里士多德谱系中的道德哲学家看来,实现自我还包括,比如,欣赏弦乐四重奏或者品尝桃子。也许"满足自我"要比"实现自我"更少一些艰苦的意味。幸福是一个关于自我满足的问题,不可混同于童子军或爱丁堡公爵把人生看做一系列需要跨越的障碍和需要藏在绶带下的成就的意识。成就是在整个人生的质量语境下获得意义的,而不是(如把人生当做登山的意识)作为一系列孤立的成就高峰获得意义。

大致说来,人们要么感觉良好,要么感觉不好,并且他们自己通常会察觉到。无疑,一个人在这里无法驱除所谓的虚假意识的影响。 一个奴隶可能被骗相信他自己生活在天堂般的满足感之中,而他的实 际行为却流露出自己并非如此。我们有充足的资源把自己的苦难加以合理化。但比方说,有惊人的92%比例的爱尔兰人告诉问卷调查者他们感到幸福,我们只好相信他们。爱尔兰人的确有着对陌生人的友善传统,所以,也许他们宣称自己幸福的原因只是想让调查者感到幸福。但是,没有真正的理由不去认真对待他们的话。在实践的幸福或亚里士多德意义上的幸福中,自我欺骗的危险性更大。因为,你怎么能知道自己过的生活符合德性呢?也许一位朋友或观察家是比你自己更可靠的裁判。实际上,亚里士多德撰写伦理学著作的部分原因,正是要纠正人们的幸福观。他也许认为,在这个问题上存在许多虚假意识。否则,我们就很难理解他为什么要推荐一个所有人在任何情况下都应该追求的目标。

如果幸福是一种心理状态,它可能就会受制于具体的物质条件。你也可以说自己无视这些条件而感到幸福,这接近于斯宾诺莎或古代的斯多葛派的状态。然而,如果你生活在一个肮脏又拥挤的难民营里面,并且刚刚在一次自然灾害中失去了孩子,你基本上不可能感到幸福。按照亚里士多德的幸福观,这更为显而易见。你不可能变得勇敢、高尚和宽厚,除非你作为一个自由的主体生活在培育这些美德的政治环境中。这就是亚里士多德认为伦理学和政治学具有密切关联的原因。好的生活要求有一种特定的政治状态——在他看来,就是要有奴隶和顺从的女人,他们做牛做马,你忙着去追寻高尚的人生。幸福或福祉事关制度:它需要一种社会政治条件,能让你自由地发挥自己的创造性能力。如果你按照自由主义的倾向,把幸福当做一种内在的或个人的事务,这一点就不那么明显了。幸福作为一种心理状态也许需要一个不受干扰的环境,但它对政治环境没有特定要求。

这么说,幸福也许可以充当人生的意义,但并不那么一目了然。 例如,我们看到,有人会宣称幸福来自于行事卑鄙。他们甚至可能变 态地说幸福来自于不幸福,例如"他抱怨的时候最幸福"。换言之,受 虐倾向总是存在。只要卑鄙的行为继续下去,一个人的生活就可能在 形式上具有意义,即有条有理、前后连贯、细致规划、充满明确的目标,但在道德方面却不值一提甚至恶劣不堪。两者甚至可以联系在一起,例如心灵枯萎的官僚综合症。当然,除了幸福,人生的意义还有其他选项:权力、爱、荣誉、真理、快乐、自由、理性、自主、国家、民族、上帝、自我牺牲、沉思、皈依自然、最大多数人的最大幸福、自我克制、死亡、欲望、世俗成就、周围人的尊敬、获得尽量多的强烈体验、好好地笑一场,等等。理论上也许并非总是如此,但实际上对大多数人来说,人生是因为身边最亲密的人,例如伴侣和孩子,才变得有意义的。

以上选项中有许多会被人认为过于琐碎,或过于工具性,无法构成人生的意义。权力和财富明显属于工具性的范畴;而任何工具性的事物都不具有人生的意义看起来所要求的那种根本特质,因为这些事物之所以存在,是为了比它更为根本的东西。这并不必然地把工具性和次要性等同起来:自由,至少按照某些人的定义,就是工具性的,但大多数人都同意自由非常珍贵。

那么,说权力能构成人生的意义,看来就很可疑了。自然,它是一种珍贵的资源,没有权力的人都领教过。就像财富一样,只有那些拥有很多这一资源的人才有能力鄙视它。任何事物都得看谁在实施它、为了什么目的、在什么样的条件下。但与财富一样,权力也不是目的——除非你采用尼采意义上的"权力",则权力更接近"实现自我"而不是控制别人。(这不是说尼采对过分的强制力不反感。)在尼采的思想中,"权力意志"表示所有事物都倾向于实现、扩张和增殖自我;我们有理由把这种倾向本身当做目的,就像亚里士多德把人的发展本身当做目的一样。斯宾诺莎对权力持有大体同样的看法。只是,在尼采关于生命的社会达尔文主义理论中,权力的这种无限增长的过程也包含作为控制力的权力,每一种生命形式都在努力征服其他生命形式。那些把作为控制力的权力本身当做目的的人,应该想想丑陋而怪

异的英国报业巨头罗伯特·马克斯维尔,那个骗子加流氓,他的身体就是他灵魂的可憎写照。

至于财富,我们生活在这样一个文明当中,这种文明否认财富是自身的目的,并且在实际上也正是以这一态度对待财富的。对资本主义最有力的控诉之一是,它驱使我们把大部分创造性能量投入到纯粹功利性的事物中。人生的手段成了目的。人生成了为生活奠定物质基础的活动。令人震惊的是,人生的物质组织活动在21世纪和在石器时代竟然同样重要。本该用于在某种程度上将人类从劳动的迫切需求当中解放出来的资本,现在却被用来积累更多的资本。

如果人生的意义问题在这种境况下显得颇为急迫,首先是因为这整个的积累过程在根本上漫无目的,就像叔本华笔下的意志一样。资本和意志一样拥有自己的动力,主要为自己而存在,把人当做实现自己盲目发展的工具。它还拥有意志的某些卑劣的诡计,向那些被它当工具使唤的男男女女鼓吹说他们是珍贵的、独特的、自主的。如果说叔本华把这种欺骗行为称做"意识",马克思则称之为意识形态。

弗洛伊德一开始相信人生的意义是欲望,或者是我们清醒时的无意识的诡计,后来觉得人生的意义是死亡。但这种说法可以表示多种含义。对弗洛伊德本人来说,这表示我们最终都屈服于"Thanatos",即死亡驱力。但也可以表示,人生若不包含人们没有准备好为之赴死的东西,这种人生就不可能富有成就。或者可以表示,怀着人必有一死的意识生活,就是在怀着现实主义、反讽、诚实以及对自我有限性和脆弱性怀着磨炼意识而生活。至少从这个方面看,真实地把握我们最动物性的特征而生活,即是本真的生活。我们就不会那么想要发动狂妄的念头,给我们自己和其他人带来不幸。对我们自己不会赴死的无意识信任,是我们大部分毁灭能力的根源。



图10令人生畏的收割者,"巨蟒"喜剧小组的电影《人生的意义》剧照

一旦警醒地意识到事物的易逝性,我们就会谨防神经质般地把它们揽入怀中。通过这种不偏不倚的态度,我们能够更好地看清事物原貌,并更充分地享受它们。在这个意义上,死亡提升和加强了生命,而不是取消它的价值。这不是什么及时行乐的药方,而是恰恰相反。抓住当下,有花堪折直须折,今朝有酒今朝醉,活得像活不过今天似的——这些疯狂享乐乃是一种试图胜过死亡的绝望策略,一种盲目地想要欺骗死亡,而不是借助死亡来创造意义的策略。这种策略通过狂热的享乐主义向它所蔑视的死亡低下了头。它虽然使劲浑身解数,但仍是一种悲观的观念,而接受死亡则是实事求是的态度。

另外,意识到自身的局限,也即意识到我们与其他人互相依赖、 互相束缚的方式。死亡把局限丢给我们,给我们带来无情的宽慰。当 圣保罗说我们每一刻都在死去,他的部分想法也许是,我们只有将自 我与他人的需要结合起来,才能活得很好,这是一种"小死亡",即法 国人所说的"petit mort"。我们通过这种方式排练和预演最终的自我否 定,即死亡。这样,死亡作为一种自我不断消逝的过程,乃是好的人 生的源泉。如果这听起来过于软弱谦卑、自我否定,让人不舒服,那 么,这仅仅是因为我们忘了如果别人也和我们采取同样做法的话,结 果将形成互惠互利的局面,为每一个人的充分发展提供环境。这种互 惠互利的传统名称叫做"爱"。

然而,从字面意义上讲,我们也是每一分钟都在死亡。人生伴随着持续的否定,我们取消一种境况,然后进入另一种境况。这个永恒的自我超越过程叫做历史,只有拥有语言能力的动物才能做到这一点。然而,从精神分析方面来讲,它的名称叫做欲望,这就是欲望能够充当人生意义选项的原因之一。但凡有东西缺失,欲望就会涌上来。欲望与匮乏有关,它把当下掏空,以便把我们送到某个同样掏空的未来。在某种意义上,死亡与欲望互为敌手,因为如果我们停止欲望,历史就会停滞下来。在另一种意义上,作为弗洛伊德眼中的生命源动力的欲望,通过其内在的匮乏反映了每个人都无法避免的死亡。在这个意义上,同样,人生即是对死亡的预期。我们只有心怀死亡才能活下去。

如果死亡充当人生的意义过于令人沮丧,欲望则过于狂热,那么精神上的沉思呢?从柏拉图和斯宾诺莎,到新保守主义的权威列奥·施特劳斯,把反思存在的真理当做人类最高尚的目标,这种想法颇具诱惑力——不消多说,特别是对于知识分子来说。只需每天钻进自己的大学办公室,便已经钻研出宇宙的意义,这感觉听上去不错。这就好比被问及人生的意义时,裁缝回答"一条真正好看的裤子",农民则回答"一次好收成"。甚至亚里士多德也认为这是最高意义上的满足形

式,虽然他的兴趣全部投入在人生的实践形式上。可是,认为人生的意义在于思考人生的意义,这听上去有点同义反复。这种观点还预设了人生的意义是某种命题,比如"自我是一种幻觉"或"万物皆由粗面粉构成"。一小部分精英智者,把自己的生命奉献给了对这些问题的沉思,他们也许足够幸运,能碰巧摸索出问题的某种真相。亚里士多德的看法则不尽然,他觉得这种沉思,或者说"theōria",本身便是一种实践;但它又是一种危险,这种情形通常会招致的危险。



图11出发到永恒

不过,如果人生确实有意义,那个意义肯定不是这种沉思性的。 人生的意义与其说是一个命题,不如说是一种实践。它不是深奥的真理,而是某种生活形式。它本身只能在生活中真正为人所知晓。也许,这就是维特根斯坦在《哲学研究》中说下面这段话时心中所想的:"我们感觉,即使所有可能存在的科学问题都解答完了,诸多人生 问题还是完全没有触及。当然,那时世界上就没有问题了,这就是答案。从这个问题的消失中,能看出人生问题的答案。"(6.52,6.251)

我们能从这些令人费解的话当中领悟些什么呢?维特根斯坦的意思大概不是说人生的意义是一个伪问题,而是说,在哲学范围内这是一个伪问题。维特根斯坦对哲学并无多少敬意,他撰写《哲学研究》的目的便是要终结哲学。他认为,所有的重大问题都处于哲学的严格界限之外。人生的意义无法以确凿命题的形式来言说;而对早期的维特根斯坦来说,只有这类确凿的命题才具有意义。当我们意识到人生的意义不可能成为某个在哲学上有意义的问题的答案时,我们便窥见了一丝人生意义。它绝不是什么"解答"。一旦我们认识到它超越所有这些问题,我们便知道,这就是我们的答案。

本书前面所引用的维特根斯坦的话——"令人费解的不是这个世界的样貌如何,而是这个世界存在着这一事实"——也许指的是,我们可以讨论世界上这种或那种事态,但无法讨论作为一个整体的世界的价值或意义。这不是说维特根斯坦把这些讨论当做无意义的话丢在一边,那是逻辑实证主义者的做法。相反,他认为,这些讨论要比讨论实际的事态更加重要。只是说,语言无法描述作为整体的世界。但是,尽管作为整体的世界的价值和意义不能被陈述出来,它们却能被展现出来。有一种相反的方法是,展现哲学无法说出来的那些东西。

人生的意义不是对某个问题的解答,而是关乎以某种方式生活。它不是形而上的,而是伦理性的。它并不脱离生活,相反,它使生命值得度过——也就是说,它使人生具有一种品质、深度、丰富性和强度。在这个意义上,从某种角度看人生的意义便是人生本身。执著于人生的意义的人们通常会对这种说法感到失望,因为它通常不够神秘和华丽。它看起来太老套、太通俗。只不过比"42"给人的启迪稍微多些。或者,实际上是比T恤衫上印的"如果霍基——科基舞是意义的全部呢?"给人的启迪更多些。它把人生的意义问题从行家或专家的小圈

子手中夺回来,放回日常生存的平常事务当中。这正是马太在他的福音中所创立的突降法,他在福音书中呈现了人之子在末日审判之际由天使簇拥着充满荣光地返回的场景。尽管有这个现成的宇宙意象,救赎最终呈现出来的面貌却异常平庸——为饥民提供食物、为口渴的人提供饮用水、欢迎陌生的外来者、慰问囚犯。这没有任何"宗教"魅力或气息。随便什么人都能做。宇宙的关键原来不是什么令人震惊的启示,而是许多正直的人都能做到的事,根本不用多想。永恒并不在一粒沙当中,而是在于一杯水之中。[4]宇宙以抚慰疾患为中心。这么做的时候,你就在分享那铸就满天繁星的爱。按照这种方式度日,不仅是在拥有生活,而且是拥有丰富的生活。

这种行为叫做"agapē",即爱,它与情欲甚至是柔情无关。爱的律令完全是非个人的:这种爱的原型是对陌生人的爱,而不是去爱那些你欲求或欣赏的人。它是一种生活实践或生活方式,而不是心理状态。它无关温暖的热情或私密的温存。那么,人生的意义是爱吗?许多敏锐的观察家,尤其是艺术家,无疑认为这是最佳的答案。爱像幸福一样,是某种基础,可以充当自身的目的。爱和幸福大约都属于我们的本性。很难解释你为什么要费心把饮用水递给口渴的人,尤其是在你知道他们将在几分钟内死去的时候。

不过,这两种价值在其他一些方面也存在冲突。有些人一辈子照料严重残疾的孩子,为了他们的爱而牺牲了自己的幸福,尽管这种牺牲也是以(孩子的)幸福的名义。为正义而斗争,是爱的一种表现形式,但这会给你带来死亡的危险。爱是一件令人劳累和沮丧的事,充满挣扎与挫折,而不是笑嘻嘻的、傻头傻脑的满足感。不过,我们仍然可以说,爱与幸福最终可以归结为对同一种生活方式的不同描述。其中一个原因是,幸福实际上不是某种笑嘻嘻的、傻头傻脑的满足感,而是(至少对亚里士多德来说)福祉的条件,福祉来自于个人力量和能力的自由发展。可以说,从关联的角度来看,爱也是福祉的条件——在此状态下,一个人的发展来源于其他人的发展。

我们该如何理解爱的这一定义,遥远得如同既来自卡图卢斯[5]又来自凯瑟琳·库克森[6]? 首先,我们可以回到早先的想法,即人生具有内在意义的可能性,并不依赖于对某种超验力量的信仰。人类进化是随机的意外事件,这很有可能,但它并不一定表示人类就不具有某种特定的本性。也许,好的人生便是要实现这一本性。蜜蜂的进化也是随机的,但我们当然可以说蜜蜂具有一种确定的本性。蜜蜂做蜜蜂的事情。在人类身上,则较难分辨这一点,因为人类不像蜜蜂,我们在本性上是文化动物,而文化动物具有高度的不确定性。即使是这样,我们似乎仍可以明显看到,文化并未简单地取消我们的"物种存在",或者说物质本性。例如,我们在本性上是社会性的动物,必须合作生活,否则就会死掉;但我们也是个体性的存在,各自寻求各自的实现。个体化是我们物种存在的一项活动,而不是一项与之冲突的条件。比如,若不是由于语言,我们无法达到个体化,而语言之所以属于我,仅仅是因为语言首先属于整个物种。

我们称为"爱"的东西,即我们调和个体实现与社会性动物之本性的方式。因为,爱表示为别人创造发展的空间,同时,别人也为你这么做。每个人自我的实现,成为他人的实现的基础。一旦以这种方式意识到我们的本性,我们便处于最好的状态。部分原因是,以允许他人同样实现自我的方式实现自我,这可以排除谋杀、剥削、酷刑、自私等因素。我们如果损害他人,长远地看也就是损害自我的实现,因为自我的实现必须依靠他人的自由参与。由于不平等的个体之间不可能有真正的互惠互利,以长远的眼光来看,压迫和不平等也会阻碍自身的发展。这些都与自由主义的社会模式相冲突,对于自由主义来说,只要我的个人发展不受他人干预,就足够了。他人并非我存在的主要基础,而是危胁我存在的潜在因素。亚里士多德亦是如此,尽管众所周知,他认为人都是政治动物。他并不认为美德或福祉具有本质的关联。他固然认为,他人对自我的发展至关重要,孤独的人生只适

合诸神和野兽。但据阿拉斯戴尔·麦金太尔的研究,亚里士多德意义上的人不懂得爱为何物。<sup>[7]</sup>

认为人生的意义主要是一件个人事务,这种看法流行至今。朱立安·巴吉尼写道,"追求意义的过程本质上是个人性的",包含"发掘,并部分地为我们决定何为意义的能力和责任"<sup>[8]</sup>。约翰·科廷汉把有意义的人生说成是"个体在其中参与……真正值得参与的活动,这些活动反映了他或她作为自主个体的理性选择"<sup>[9]</sup>。此话一点不假。但这段话反映了在现代普遍存在的个人主义偏见。它没有把人生的意义看做共同的或互惠互利的事业。它没能意识到,就定义来说,可能不存在只属于我个人的意义,无论是人生的意义或其他什么意义。如果我们在他人当中并通过他人而存在,那么,这一定密切关系到人生的意义问题。



图12好景社交俱乐部

按照我刚才提出的理论,人生的意义的两大选项——爱和幸福——在根本上互不冲突。如果按照亚里士多德的理论,幸福是我们的能力的自由发展,如果爱是容许能力自由发展的互惠互利,那么,两者就没有终极的矛盾。幸福与道德之间也没有冲突,因为,公正而同情地对待他人,这就大的层面来说是自我发展的条件之一。那么,我们就更没有必要担心这样一种人生:就它是创造性的、有活力的、成功的、得到实现的这一面来说,它看似有意义,但另一方面它又包含对他人的虐待或践踏。按照这个理论,人们也不必像巴吉尼说的那样,应该在许多选项中被迫选择什么是良善人生。巴吉尼为人生的意义提出许多可能性——幸福、利他、爱、成就、丧失或克制自我、快乐、属于物种的更大的善,并以他自由主义的方式说,每个选项都有点道理。相应地,他提出了挑选加混合的模式。我们每个人都像设计师一样,从这些善中挑选自己中意的,然后捏合成独属于自己的独特人生。

不过,我们可以在巴吉尼列举的选项中画条线,然后就会发现这些善中的大多数可以被结合在一起。举一个好的人生的意象,比如爵士乐队。[10]爵士乐队的即兴演奏明显与交响乐队不同,因为很大程度上每位演奏者都可以按自己的喜好来自由表现。但是,她在这么做的时候,对其他乐手自我表达式的演奏,怀有一种接纳性的敏感。他们所形成的复合的和谐状态,并非源于演奏一段共同的乐谱,而是源于在他人自由表达的基础上,每位乐手都用音乐自由地表达。每位乐手的演奏越有表现力,其他乐手就会从中得到灵感,被激励而达到更精彩的效果。在这里,自由与"整体的善"之间没有冲突,但这个意象与极权主义截然相反。虽然每位乐手都为"整体的更大的善"作出了贡献,但她不是通过苦涩的自我牺牲,而只是通过表达自我。这当中有自我实现,但实现的方式是自我在作为整体的音乐中消失。其中有成就,但不是自吹自擂的成功。相反,成就——音乐本身——充当着乐手之间发生关联的媒介。演奏的高超技巧带来快乐,并且——因为人

的力量得到了自由满足或实现——存在着自我发展意义上的幸福。由于这种自我发展是互惠互利的,我们甚至可以宽泛地、比拟地说,这是一种爱。当然,把这一场景比做人生的意义大概是最妥当的——一方面,它使得人生富有意义;另一方面(更有争议一些),我们如此这般行事,便可实现最佳的本性。

照这么说,爵士乐是人生的意义?不完全是。将爵士乐比做人生 的意义, 那就意味着要在更大的范围内建构类似的共同体, 而那是属 于政治的问题。自然, 那是乌托邦式的奋斗目标, 但并不更糟糕。这 类奋斗目标的关键是要指出一个方向,不管我们将来会如何不幸地注 定达不到目标。我们需要的是一种毫无目的的生活,就像爵士乐演奏 那样毫无目的。它不是要服务于某个功利目的或形而上的严肃宗旨, 它本身就是一种愉悦。它不需要处于自身存在之外的合法性理由。在 这个意义上,人生的意义有趣地接近于无意义。有些宗教信徒会觉得 对人生意义的这种看法太过散漫、缺少慰藉, 但他们应该提醒自己, 上帝也是他自身的目的、根基、来源、理性和自我愉悦,人类只有这 样活着,才能说是分享着他的生命。宗教信徒有时会说,有信仰的人 和没信仰的人之间的一个关键区别是,对于前者来说,人生的意义和 目的处于人生之外。但是,即使对宗教信徒来说也并非全然如此。按 照古典神学的理论,上帝虽然超越俗世,但会在俗世中以深刻的真理 形式存在。正如维特根斯坦曾说的:如果真的存在永恒的生命,它必 然就在此地此时。作为永恒之化身的,正是此时此刻,而非这样的时 刻的无穷接续。

那么,我们一劳永逸地解决这个问题了吗?现代性的一个特征 是,几乎没有任何重大问题能够一劳永逸地得到解决。正如我在前文 所说,现代性是这样一个时代,身处其中的我们渐渐意识到即使在最 关键、最根本的问题上我们也无法取得共识。无疑,我们关于人生意 义的持续争论将产生丰富的成果。但是,在这样一个危险无处不在的 世界中,我们追寻共同意义的失败过程既鼓舞斗志,又令人忧虑。

### 【注释】

- [1] 维特根斯坦、《哲学研究》、G.E.M.安斯康姆译(牛津、1963)、第371节。
- [2] 约翰·科廷汉在《论人生的意义》(伦敦,2003)中似乎支持这个论点,并在论证时引用了维持根斯坦的《逻辑哲学论》。然而,按维特根斯坦在《逻辑哲学论》中的观点,不仅人生的意义处于可知事物的范围之外,主观性本身也是。
  - [3] 朱立安·巴吉尼, 《一切都是为了什么?》(伦敦, 2004),第97页。
- [4] 此处暗指威廉·布莱克的名句"一花一世界,一沙一天国"(to see a world in a grain of sand, and a heaven in a wild flower)。——译注
- [5] 加伊乌斯·瓦列留斯·卡图卢斯(约前87——约前54),古罗马诗人,主要以爱情诗闻名。——译注
  - [6] 凯瑟琳·库克森(1906——1998),英国现代女作家。——译注
  - [7] 阿拉斯戴尔·麦金太尔, 《伦理学简史》(伦敦, 1968), 第80页。
  - [8] 巴吉尼, 《一切都是为了什么?》, 4, 86。
  - [9] 科廷汉、《论人生的意义》,第66页。
  - [10] 这个意象的灵感来自于G.A.科恩。

# 索引

(条目后的数字为原文页码)

absurdity 荒诞 57——58, 65, 74

accidents 意外事件 46

Adams, Douglas 道格拉斯·亚当 42

agape (Christian love) 爱(基督教义所讨论的爱) 95

allegory 寓言 17

Althusser, Louis 路易·阿尔都塞 52

angst 对世界的忧惧 59,65

answers 答案 1——2, 29——30

anti-essentialism 反本质主义 73

Aquinas, Thomas 托马斯·阿奎那 72——73, 84

Aristotle 亚里士多德 82, 89, 93, 97

happiness, on 论幸福 81——87, 96, 98

art/artists 艺术/艺术家 21, 58, 68

Augustine, St 圣奥古斯丁 17

Austen, Jane简·奥斯丁 19

Baggini, Julian 朱立安·巴吉尼 83——84,97——99

Beckett, Samuel 萨缪尔·贝克特 57, 58——64

being 存在 3

Being and Nothingness(Sartre)《存在与虚无》(萨特)18,64

Being and Time(Heidegger)《存在与时间》(海德格尔)12,18

Benjamin, Walter 瓦尔特·本雅明 61

Berkeley, George 乔治·贝克莱 43

Berlin, Isaiah 以赛亚·伯林 9——10

Birth of Tragedy, The(Nietzsche)《悲剧的诞生》(尼采)9

Buena Vista Social Club 好景社交俱乐部 99

Camus, Albert 阿尔贝·加缪 16, 58——59
capitalism 资本主义 9, 16, 22, 81, 89
causality 因果论 2——3
Chekhov, Anton 安东·契诃夫 56——58
Conrad, Joseph 约瑟夫·康拉德 19, 53, 57——58
consciousness 意识 48——51, 84, 86——87, 91
Cottingham, John 约翰·科廷汉80页注 25, 97——98
Critique of Judgement(Kant)《判断力批判》(康德)45
culture 文化 18, 19——22, 24——26, 96; see
also sport也见体育

death 死亡 20, 66, 90——93

death drive 死亡驱力 90

Death of a Salesman (Miller) 《推销员之死》 (米勒) 53

decisionism 决断论 74

deconstruction 解构 7

Deleuze, Gilles 吉尔·德勒兹 16

Derrida, Jacques 雅克·德里达 6——7

desire 欲望 50, 62, 66, 90——91, 93

disability 残疾 84——85, 96

ego 自我 52, 66, 93

Eliot, George 乔治·艾略特 44

Eliot, T.S.T.S. 艾略特 16, 58

essence 本质 73——74, 78

existentialism 存在主义 18,53

Falwell, Jerry 杰里·福尔维尔 25

Farrell, Frank 弗兰克·法雷尔 72

football 足球 26

formalism形式主义 53

Forster, E.M.E.M.福斯特 58

freedom 自由 29——30, 58, 75

Freud, Sigmund西格蒙德·弗洛伊德 9, 50, 52, 66, 78, 90, 93

fundamentalism 原教旨主义 22, 24, 26, 45

Genesis (Old Testament) 《创世记》(《旧约》)75

Gielgud, John约翰·吉尔古德 39

global warming 全球变暖 81

globalization 全球化 80——81

God 上帝 14——15,40,101

grammar, and 和语法 6

meaning of life 人生的意义 2——3,6,3——5,65——70,72 -76,80

postmodernism and后现代主义和 17——18

grammar 语法 3——4, 6, 78

happiness 幸福 81——88, 95——96, 98

love (agape) 爱 95

Hardy, Thomas 托马斯·哈代 10, 19

Hebrews 希伯来人 14——15

Hegel, G.W.F.黑格尔 46, 70

Heidegger, Martin 马丁·海德格尔 3, 12——13, 15, 18

hermeneutics 阐释学 7,75

history 历史 43——44, 79

Hitchhiker's Guide to the Galaxy, The (Adams) 《银河系漫游指南》(亚当斯)42

Homer 荷马 15

human condition 人的境况 12——14, 80——81

human existence, contingency of 人的存在的偶然性 14——15

indeterminacy 不确定性 61——62, 73 individuality 个体性 15——16, 97——98 inherent meaning 内在意义 57, 65——72 intellectual contemplation 精神沉思 93 interpretations 阐释 16——17, 74——75 irrationalism非理性主义 73——74 Islam,radical激进的伊斯兰教 16 Islamic fundamentalist 伊斯兰原教旨主义 26 terrorism 恐怖主义 10——11

James, Henry 亨利·詹姆斯 9

jazz 爵士乐 98——100

Job (Old Testament) 约伯(《旧约》)14——15

Joyce, James 詹姆斯·乔伊斯 44, 58

## K

Kafka, Franz 弗兰兹·卡夫卡 16, 57, 58

Kant, Immanuel 伊曼努尔·康德 45

King Lear(Shakespeare)《李尔王》(莎士比亚)6

knowledge 知识 7, 19

Lacan, Jacques 雅克·拉康 52

language 语言 13, 45——46, 96

grammar 语法 3——4, 6, 78

meaning, and 和意义 28, 33——37, 40——42, 47, 52, 66——

69, 77——78

Larkin, Philip 菲利普·拉金 56

liberal pluralism 多元自由主义 29——30

liberalism 自由主义 10, 29——30, 97

love 爱 84, 85, 95——98;

see also agape 也见爱

Macbeth (Shakespeare) 《麦克白》 (莎士比亚) 38——41

MacIntyre, Alasdair阿拉斯戴尔·麦金太尔77页注 23,97

Marx, Karl 卡尔·马克思 7——9,86,89

Marxism 马克思主义 19——20, 43——44, 52, 79

masochism 受虐狂 88

Matthew, St (New Testament) 圣马太 (《新约》) 95

Maxwell, Robert 罗伯特·马克斯维尔 89

meaning 意义 1——2,16——17,33——55

act, as 作为行为的 35, 37, 43

existentialism and 存在主义和 53

inherent 内在的 57, 65——72

intention, as 作为意图的 34, 44, 48, 68——69

intention to signify, as 作为表示意图的 34

nature of 的本性 16——17

poetry, in 在诗学中 66——68

signification, as 作为表示的 34——39, 43——48, 56——57, 62

structure 结构 35

-63

subjective 主观的 55, 66, 69

unintended 非意图的 46——48

uses of 的使用 33——34

Meaning of Life, The(Monty Python film)《人生的意义》("巨蟒"喜剧小组的电影)32,90

Meaning of Life, The(Mormon film)《人生的意义》(摩门堂的电影)32页注9

Middlemarch (Eliot) 《米德尔玛契》 (艾略特) 44

Miller, Arthur 阿瑟·米勒 53

modernism 现代主义 13——14, 19——20, 58

modernity 现代性 22, 28, 59, 101

Monty Python"巨蟒"喜剧小组 32,90

morality 道德 9——10, 22, 53, 74, 90

mortality 生命有限性 12——13, 48——49

myths 神话 15,51——52

New Ageism 新时代运动 23——24

Nicomachean Ethics(Aristotle)尼各马可伦理学(亚里士多德)

81

Nietzsche, Friedrich 弗里德里希·尼采 50, 53, 67, 74, 88——89

language 语言 6——7, 9

life, on 论生命 32, 76, 80

Übermensch 超人 6

nihilism 虚无主义 45,59

nominalism 唯名论 73

Nozick, Robert 罗伯特·诺齐克 84

Oedipus the King(Sophocles)《俄狄浦斯王》(索福克勒斯)11——20,70

Palin, Michael 麦克·帕林 31

paranoia 妄想症 78

Paul, St 圣保罗 91

philosophers 哲学家们 28

language 语言 6

meaning of life 人生的意义 1——7

twelfth-century 12世纪 12——13

Philosophical Investigations(Wittgenstein)《哲学研究》(维特根斯坦)3——6

pleasure 快乐 81, 83——84

pluralism 多元主义 29——30

poetry 诗学 66——68

postmodernism 后现代主义 64——65

God 上帝 17

meaning of life 人生的意义 17——18, 20, 29, 58——59

post-structuralism 后结构主义 20

power 力量 88——89

Protestantism新教 72——76

psychoanalysis 精神分析 52

questions, nature of问题的本质 1——12, 17, 94

rhetorical 修辞的 4

unanswerable 无法解答的 8——9,11——13

racism 种族主义 69

Real 真实 50

realism 唯实论 70,90

reality 现实 58, 64, 71——73

fantasy 幻想 9

Will 意志 48——49

reason 理性 22, 69

religion 宗教 61,72——76

meaning of life 人生的意义 15——16, 20——28, 32, 59, 100——101

public sphere 公共领域 20——24

spirituality 灵性 23——28

religious fundamentalism 宗教原教旨主义 22, 24, 26, 45

Rembrandt Harmensz, van Rijn伦勃朗 8

Ryle, Gilbert 吉尔伯特·莱尔28页注 8

Sartre, Jean-Paul 让——保罗·萨特 13, 14, 18, 58——59, 64

Schleiermacher, Friedrich 弗里德里希·施莱尔马赫 75

Schopenhauer, Arthur 阿图尔·叔本华 9, 40, 48——50, 52——55, 70, 89

Scruton, Roger 罗杰·斯克鲁顿46页注 10

Seinsfrage (question of being) 存在问题 3

self/selfhood 自我 15——16, 73——74

self-awareness 自我意识 18——19

self-deception 自我欺骗 87

self-realization 实现自我 85——6, 88——89

self-reflection 自我反思 18——19

sexuality 性 20——22

Shakespeare, William威廉·莎士比亚 6, 15, 38——41, 47, 71——72

significance 意义 37——39

Sophocles 索福克勒斯 11——12,70

souls/spirit 灵魂 81

Spinoza, Benedict de 贝内迪克特·斯宾诺莎 87,93

spirituality 精神性 23——28

sport 体育 26, 27

Stein, Gertrude 格特鲁德·斯坦 42 subjective meaning 主观意义 55, 66, 69 suicide 自杀28页注 8, 48 terrorism 恐怖主义 10——11

Thackeray, William 威廉·萨克雷 19

Thanatos死亡驱力 90

theatre 剧场 39——41

theology/theologians 神学/神学家 2, 28

Three Sisters (Chekhov) 《三姐妹》 (契诃夫) 56——58

torture酷刑 73, 98

Tractatus Logico-Philosophicus (Wittgenstein) 《逻辑哲学论》(维特根斯坦)93——94

tragedy 悲剧 11——12, 18, 62

transnational capitalism 跨国资本主义 81

'Trees, The' (Larkin) 《树木》 (拉金) 56

Troilus and Cressida(Shakespeare)《特洛伊罗斯与克瑞西达》 (莎士比亚)71——72

Trollope, Anthony 安东尼·特罗洛普 19

truth 真理 51——52, 58, 63, 70, 75

Twilight of the Idols, The (Nietzsche) 《偶像的黄昏》(尼采)80

U

Übermensch 超人 6

Ulysses(Joyce)《尤利西斯》(乔伊斯)44,58

## V

value 价值 69,71——72,80,91,96
View from the Bridge, A(Miller)《桥上一瞥》(米勒)53
voluntarism 自发主义73

Waiting for Godot(Beckett)《等待戈多》(贝克特)58,59——61

wealth 财富 88, 89

Weber, Max 马克斯·韦伯 9

Whig Theory of History 辉格党历史理论 43——44

Wilde, Oscar奥斯卡·王尔德 32

Will (Schopenhauer) 意志 (叔本华) 48——49, 52, 54——55,

89

Will to Power, The (Nietzsche) 权力意志(尼采)50,89

Wittgenstein, Ludwig路德维希·维特根斯坦 3——7, 47, 81——

82,

language 语言 3——7, 77, 78

meaning of life 人生的意义 50——51, 93——94

Woolf, Virginia弗吉尼亚·伍尔夫 58

Yahweh 耶和华 14——15,75