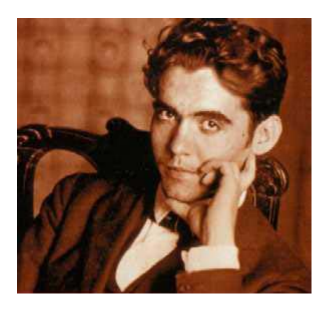
## ترانهی شرقی و اشعار دیگر



فدریکو گارسیا لور کا Federico García Lorca

«چیزهایی هست که نمی توان به زبان آورد، چرا که واژه ای برای بیان آن ها وجود ندارد. اگر هم وجود داشته باشد، کسی معنای آن را درک نمی کند. اگر من از تو نان و آب بخواهم تو درخواست مرا درک می کنی... اما هرگز این دست های تیره ای را که قلب مرا در تنهایی گاه می سوزاند و گاه منجمد می کند، درک نخواهی کرد.»

شاعر دستگیر می شود، بازجویی ها دو روز ادامه می یابند و سرانجام نوزدهم ماه آگوست است که خون اسپانیا سرخ تــر از همیشه در شریان جاری می شود... شاعر تیرباران شد. اسپانیا خون گریست جهان برای همیشه لورکا را از دست داد.

# مرثیه برای «ایگناسیو سانچز مخیاس» Ignacio Sanchez Mejias

برای دوست عزیزم انکارناسیون لوپس خولوس

1

## زخم و مرگ

در ساعت پنج عصر. درست ساعت پنج عصر بود. پسری پارچهی سفید را آورد در ساعت پنج عصر سبدی آهک، از پیش آماده در ساعت پنج عصر باقی همه مرگ بود و تنها مرگ در ساعت پنج عصر باد با خود برد تکههای پنبه را هر سوی در ساعت پنج عصر و زنگار، بذر نیکل و بذر بلور افشاند در ساعت پنج عصر. اینک ستیز یوز و کبوتر در ساعت پنج عصر. رانی با شاخی مصیبتبار در ساعت پنج عصر. ناقوسهای دود و زرنیخ در ساعت پنج عصر. کرنای سوگ و نوحه را آغاز کردند در ساعت پنج عصر.

در هر کنار کوچه، دستههای خاموشی

در ساعت پنج عصر.

و گاو نر، تنها دل برپای مانده

در ساعت پنج عصر.

چون برف خوی کرد و عرق بر تن نشستش

در ساعت پنج عصر.

چون یُد فروپوشید یکسر سطح میدان را

در ساعت پنج عصر.

مرگ در زخمهای گرم بیضه کرد

در ساعت پنج عصر

بی هیچ بیش و کم در ساعت پنج عصر.

تابوت چرخداری ست در حکم بسترش

در ساعت پنج عصر.

نیها و استخوانها در گوشش مینوازند

در ساعت پنج عصر.

تازه گاو نر به سویش نعره برمی داشت

در ساعت پنج عصر.

که اتاق از احتضار مرگ چون رنگین کمانی بود

در ساعت پنج عصر.

قانقرایا میرسید از دور

در ساعت پنج عصر.

بوق ِ زنبق در کشالهی سبز ِ ران

در ساعت پنج *عصر*.

زخمها مىسوخت چون خورشيد

در ساعت پنج عصر.

و در هم خرد کرد انبوهی ِ مردم دریچهها و درها را

در ساعت پنج عصر.

در ساعت پنج عصر.

آی، چه موحش پنج عصری بود!

ساعت پنج بود بر تمامی ساعتها! ساعت پنج بود در تاریکی شامگاه!



۲

#### خون منتشر

نمىخواهم ببينمش!

بگو به ماه، بیاید چرا که نمیخواهم خون ایگناسیو را بر ماسهها ببینم.

نمىخواهم ببينمش!

ماه چارتاق نریان ابرهای رام و میدان خاکی خیال با بیدبٔنان حاشیهاش.

نمىخواهم ببينمش!

خاطرم در آتش است. یاسمنها را فراخوانید با سپیدی کوچکشان! نمیخواهم ببینمش!

ماده گاو جهان پیر به زبان غمینش لیسه بر پوزه یی می کشید آلوده ی خونی منتشر بر خاک، و نره گاوان «گیساندو» نیمی مرگ و نیمی سنگ ماغ کشیدند آن سان که دو قرن خسته از پای کشیدن بر خاک.

نه!

نمىخواهم ببينمش!

پله پله برمیشد ایگناسیو

همهی مرگش بردوش.

سپیدهدمان را میجست

و سپیده دمان نبود.

چهرهی واقعی خود را میجست

و مجازش یکسر سرگردان کرد.

جسم زیبایی خود را میجست

رگ بگشودهٔی خود را یافت.

نه! مگوييد، مگوييد

به تماشایش بنشینم.

من ندارم دل فوارهی جوشانی را دیدن

که کنون اندک اندک

مینشیند از پای

و توانایی پروازش

اندک اندک

می گریزد از تن.

فورانی که چراغان کردهست از خون

صُفّههای زیرین را در میدان

و فروریخته است آنگاه

روی مخملها و چرم گروهی هیجان دوست.

چه کسی برمیدارد فریاد

که فرود آرم سر؟

- نه! مگوييد، مگوييد

به تماشایش بنشینم.

آن زمان کاین سان دید

شاخها را نزدیک

پلکها برهم نفشرد. مادران خوف اما سربرآوردند وز دل جمع برآمد به نواهای نهان این آهنگ سوی ورزوهای لاهوت پاسداران مهی بیرنگ:

در شهر سهویل شهزاده یی نبود که به همسنگیش کند تدبیر، نه دلی همچنو حقیقتجوی نه چو شمشیر او یکی شمشیر. زور بازوی حیرت آور او شط غرنده یی ز شیران بود و به مانند پیکری از سنگ نقش تدبیر او نمایان بود.

نغمه یی آندُلسی میآراست هاله یی زرین بر گرد سرش.

> خندهاش سُنبلِ رومی بود و نمک بود و فراست بود.

ورزا بازی بزرگ در میدان کوهنشینی بیبدیل در کوهستان. چه خوشخوی با سنبلهها چه سخت با مهمیز! چه مهربان با ژاله

چه چشمگیر در هفته بازارها، و با نیزه ۱۴ی نهایی ظلمت چه رُعبانگیز!

اینک اما اوست خفته ی خوابی نه بیداریش در دنبال و خزهها و گیاه هرز غنچه ی جمجمهاش را به سر انگشتان اطمینان می شکوفانند. و ترانه ساز خونش باز می آید

می سُراید سرخوش از تالابها و از چمنزاران میغلتد به طول شاخها لرزان در میان میغ بر خود می تپد بی جان از هزاران ضربت پاهای ورزوها به خود پیچان چون زبانی تیره و طولانی و غمناک – تا کنار رودباران ستارهها باتلاق احتضاری در وجود آید.

آه، دیوار سفید اسپانیا! آه، ورزای سیاه رنج! آه، خون سخت ایگناسیو! آه بلبلهای رگهایش!

نه،

نمىخواهم ببينمش!

نیست، نه جامی کهش نگهدارد نه پرستویی

. كەش بنوشد،

یخچهی نوری

كه بكاهد التهابش را.

نه سرودی خوش و خرمنی از گل.

نيست

نه بلوري

کهش به سیم ِ خام درپوشد.

نه!

نمىخواهم ببينمش!



٣

## این تخته بند تن

پیشانی سختی ست سنگ که رویاها در آن می نالند بی آب مو اج و بی سرو یخ زده. گُرده یی ست سنگ، تا بار زمان را بکشد و درختان اشکش را و نوارها و ستاره هایش را.

بارانهای تیره یی را دیدهام من دوان از پی موجها که بازوان بلند بیخته ی خویش برافراشته بودند تا به سنگپاره ی پرتابی شان نرانند. سنگپاره یی که اندامهای شان را در هم می شکند بی آن که به خون شان آغشته کند.

چرا که سنگ، دانه ها و ابرها را گرد می آورد استخوان بندی چکاو کها را و گُرگان سایه روشن را. اما نه صدا برمی آورد، نه بلور و نه آتش، اگر میدان نباشد. میدان و، تنها، میدانهای بی حصار. و اینک ایگناسیوی مبارک زاد است بر سر سنگ. همین و بس! - چه پیش آمده است؟ به چهرهاش بنگرید: مرگ به گوگرد پریده رنگش فروپوشیده رخسار مرد گاو ۱۵ مغموم بدو داده است.

کار از کار گذشته است! باران به دهانش میبارد، هوا چون دیوانه یی سینهاش را گود وانهاده و عشق، غرقه ی اشکهای برف، خود را بر قله ی گاوچر ۱۶ گرم می کند.

چه می گویند؟ - سکوتی بویناک برآسوده است. ماییم و، در برابر ما از خویش می رود این تخته بند تن

که طرح آشکار بلبلان را داشت؛ و میبینیمش که از حفرههایی بیانتها پوشیده میشود.

چه کسی کفن را مچاله می کند؟ آنچه می گویند راست نیست. این جا نه کسی میخواند نه کسی به کنجی می گرید نه مهمیزی زده می شود نه ماری و حشتزده می گریزد. این جا دیگر خواستار چیزی نیستم جز چشمانی به فراخی گشوده برای تماشای این تخته بند تن که امکان آرامیدنش نیست.

این جا خواهان دیدار مردانی هستم که آوازی سخت دارند. مردانی که هَیون را رام می کنند و بر رودخانهها ظفر می یابند. مردانی که استخوانهاشان به صدا درمی آید و با دهان پُر از خورشید و چخماق می خوانند.

خواستار دیدار آنانم من، این جا، رو در روی سنگ، در برابر این پیکری که عنان گسسته است. میخواهم تا به من نشان دهند راه رهایی کجاست این ناخدا را که به مرگ پیوسته است.

میخواهم مرا گریه یی آموزند، چنان چون رودی با مهی لطیف و آبکنارانی ژرف تا پیکر ایگناسیو را با خود ببرد و از نظر نهان شود بی آن که نفس مضاعف ورزوان را بازشنود.

تا از نظر پنهان شود در میدانچهی مدوّر ماه که با همه خُردی جانور محزون بیحرکتی باز مینماید. تا از نظر پنهان شود در شب محروم از سرود ماهیها و در خارزاران سپید دود منجمد.

> نمیخواهم چهرهاش را به دستمالی فروپوشند تا به مرگی که در اوست خوکند.

برو، ایگناسیو! به هیابانگ شورانگیز حسرت مخور! بخسب! پرواز کن! بیارام! - دریا نیز میمیرد.



۴

#### غایب از نظر

نه گاو نرت باز می شناسد نه انجیر بُن نه اسبان نه مورچگان خانهات. نه کودک بازت می شناسد نه شب چرا که تو دیگر مردهای.

نه صُلب سنگ بازت می شناسد نه اطلس سیاهی که در آن تجزیه می شوی. حتا خاطرهی خاموش تو نیز دیگر بازت نمی شناسد چرا که تو دیگر مردهای.

پاییز خواهد آمد، با لیسکها با خوشههای ابر و قُلههای درهمش اما هیچ کس را سر آن نخواهد بود که در چشمان توبنگرد چرا که تو دیگر مردهای. چرا که تو دیگر مردهای همچون تمامی مرده گان زمین. همچون همه آن مرده گان که فراموش میشوند زیر یشته یی از آتشزنههای خاموش.

هیچ کس بازت نمی شناسد، نه. اما من تو را می سرایم برای بعدها می سرایم چهره ی تو را و لطف تو را کمال پخته گی معرفتت را اشتهای تو را به مرگ و طعم دهان مرگ را و اندوهی را که در ژرفای شادخویی تو بود.

زادنش به دیر خواهد انجامید - خود اگر زاده تواند شد -آندلسی مردی چنین صافی، چنین سرشار از حوادث. نجابتت را خواهم سرود با کلماتی که میموید و نسیمی اندوهگن را که به زیتونزاران میگذرد به خاطر میآورم.



## جبریل قدسی (سه ویل)

بچهی زیبای جگنی نرم

فراخ شانه، باریک اندام،

رنگ و رویش از سیب شبانه

درشت چشم و گس دهان

و اعصابش از نقرهی سوزان 
از خلوت کوچه می گذرد.

کفش سیاه برقیاش

به آهنگ مضاعفی که

دردهای موجز بهشتی را میسراید

کوکیهای یکدست را می شکند.

بر سرتاسرِ دریا کنار یکی نخل نیست که بدو ماند، نه شهریاری بر اورنگ نه ستاره یی تابان در گذر. چندان که سر بر سینهی یشم ِ خویش فروافکند شب به جستوجوی دشتها برمیخیزد تا در برابرش به زانو در آید.

> تنها گیتارها به طنین درمی آیند از برای جبریل، ملک مقرب، خصم سوگند خوردهی بیدبٔنان و رام کنندهی قُمریکان.

هان، جبریل قدیس! کودک در بطن مادر میگرید. از یاد مبر که جامهات را کولیان به تو بخشیدهاند.



۲

سروش پادشاهان مجوس ماه رخسار و مسکین جامه بر ستاره یی که از کوچه ی تنگ فرا می رسد در فراز می کند. جبریل قدیس، مَلک مقرب، که آمیزه ی لبخنده و سوسن است به دیدارش می آید. بر جلیقه ی گلبو ته دوزیاش بر جلیقه ی گلبو ته دوزیاش و ستاره گان شب به خلخالها مبدل می شوند.

- جبریل قدیس اینک، منم زنی به سه میخ شادی مجروح! بر رخسارهی حیرت زدهام یاسمنها را به تابش درمی آوری.

> - خدایت نگهدارد ای سروش ای زادهی اعجاز! تو را پسری خواهم داد از ترکههای نسیم زیباتر.

- جبریلک عمرم، ای جبریل نینی چشمهای من! تا تو را بَرنشانم تختی از میخکهای نو شکفته به خواب خواهم دید.

- خدایت نگهدارد ای سروش ای ماه رخساره و مسکین جامه! پسرت را خالی خواهد بود و سه زخم بر سینه.

- تو چه تابانی، جبریل! جبریلک عمر من! در عمق پستانهایم شیر گرمی را که فواره میزند احساس می کنم.

> - خدات نگهدارد ای سروش ای مادر صد سلالهی شاهی! در چشمهای عقیمات منظرهی سواری رنگ می گیرد.

بر سینهی هاتف حیرتزده آواز میخواند کودک و در صدای ظریفاش سه مغز بادام سبز میلرزد.

جبریل قدّیس از نردبانی بر آسمان بالا میرود و ستارهگان شب به جاودانهگان مبدل میشوند.



## نغمهی خوابگرد

برای گلوریا خینه و فرناندو دولس ری یوس

سبز، تویی که سبز میخواهم، سبز باد و سبز شاخهها اسب در کوهپایه و زورق بر دریا.

سراپا در سایه، دخترک خواب می بیند بر نرده ی مهتابی خویش خمیده سبز روی و سبز موی با مردمکانی از فلز سرد. (سبز، تویی که سبزت می خواهم) و زیر ماه کولی همه چیزی به تماشا نشسته است دختری را که نمی تواندشان دید.

سبز، تویی که سبز میخواهم.
خوشه ی ستاره گان یخین
ماهی سایه را که گشاینده ی راه سپیده دمان است
تشییع می کند.
انجیر بُن با سمباده ی شاخسارش
باد را خنج می زند.
ستیغ کوه همچون گربه یی وحشی
موهای دراز گیاهی اش را راست برمی افرازد.
«- آخر کیست که می آید؟ و خود از کجا؟»

خم شده بر نردهی مهتابی ِ خویش سبز روی و سبز موی، و رویای تلخاش دریا است.

«- ای دوست! میخواهی به من دهی خانهات را در برابر اسبم
آینهات را در برابر زین و برگم
قبایت را در برابر خنجرم؟...
من این چنین غرقه به خون
از گردنههای کابرا باز می آیم.»
«- پسرم! اگر از خود اختیاری میداشتم
سودایی این چنین را می پذیرفتم.
اما من دیگر نه منم
و خانهام دیگر از آن من نیست.»

«- ای دوست! هوای آن به سرم بود که به آرامی در بستری بمیرم، بر تختی با فنرهای فولاد و در میان ملافههای کتان... این زخم را میبینی که سینهی مرا تا گلو گاه بر در بده؟»

«- سیصد سوری قهوه رنگ میبینم
که پیراهن سفیدت را شکوفان کرده است
و شال کمرت
بوی خون تو را گرفته.
لیکن دیگر من نه منم
و خانهام دیگر از آن من نیست!»

«- دست کم بگذارید به بالا برآیم بر این نردههای بلند، بگذاریدم، بگذارید به بالا برآیم بر این نردههای سبز، بر نردههای ماه که آب از آن آبشاروار به زیر میغلند.»

یاران دوگانه به فراز بر شدند به جانب نردههای بلند. ردّی از خون بر خاک نهادند ردّی از اشک بر خاک نهادند. فانوسهای قلعی چندی بر مهتابیها لرزید و هزار طبل آبگینه صبح کاذب را زخم زد.

سبز، تویی که سبز میخواهم. سبز ِ باد، سبز ِ شاخهها.

همراهان به فراز برشدند. باد سخت، در دهانشان طعم زرداب و ریحان و پونه به جا نهاد.

«- ای دوست، بگوی، او کجاست؟ دختر کت، دختر ک تلخات کجاست؟»

چه سخت انتظار کشید

«- چه سخت انظار میبایدش کشید

تازه روی و سیاه موی

بر نردههای سبز!»

بر آیینه ی آبدان
کولی قزک تاب میخورد
سبز روی و سبز موی
با مردمکانی از فلز سرد.
یخپاره ی نازکی از ماه
بر فراز آبش نگه میداشت.
شب خودی تر شد
به گونه ی میدانچه ی کوچکی
و گزمه گان، مست
بر درها کوفتند...

سبز، تویی که سبزت میخواهم. سبز باد، سبز شاخهها، اسب در کوهپایه و زورق بر دریا.



#### ترانهی شرقی

در انار عطر آگین آسمانی متبلور هست. هر دانه ستاره یی است هر پرده غروبی. آسمانی خشک و گرفتار در چنگ سالیان.

انار پستانی را ماند
که زمانش پوستواری کرده است
تا نوکش به ستاره یی مبدل شود
که باغستانها را
روشنی بخشد.
کندو یی ست خُرد
که شاناش از ارغوان است:
مگسان عسل آن را
از دهان زنان پرداختهاند.
چون بتر کد خنده ی هزاران لب را
رها خواهد کرد!

انار دلی را ماند که بر کشتزارها می تپد، دلی شریف و خوار شمار که در آن، پرنده گان به خطر نمی افتند. دلی که پوستاش به سختی، همچون دل ماست،

اما به آن که سوراخاش کند عطر و خون فروردین را هبه می کند.

انار

گنج جَن سالخوردهی چمنزاران سرسبز است

که در جنگلی پرتافتاده

با پریزادی از آن نگهبانی می کند. -

جن سپيد ريش

جامه یی عقیقی دارد.

انار گنجی است

که برگهای سبز درخت نگهبانی می کنند:

در اعماق، احجار گرانبها

و در دل و اندرون، طلایی مبهم.

سنبله، نان است:

مسیح متجسد، زنده و مرده.

درخت زيتون

شور کار است و تواناییست.

سیب میوهی شهوت است

ميوه - ابوالهول گناه.

چكالەي قرنھاست

که تماس با شیطان را حفظ می کند.

نارنج

از اندوه پلید گلها سخنی می گوید،

طلا و آتشی است که در پاکی سپید خویش

جانشین یکدیگر میشوند.

تاک پرستش شهوات است

که به تابستان منجمد می شود

و کلیسایش تعمید میدهد تا از آن شراب مقدس بسازد.

شابلوطها آرامش خانوادهاند. به چیزهای گذشته میمانند.

هیمههای پیرند که ترک برمیدارند

و زائرانی را مانند

که راه گم کرده باشند.

بلوط شعر است،

صفای زمانهای از کار رفته.

و به - پریده رنگ طلایی -

آرامش سازگاریست.

انار اما، خون است

خون قدسی ملکوت،

خون زمین است

مجروح از سوزن سیلابها،

خون تند بادهاست که می آیند

از قلهی سختی که بر آن چنگ درافکندهاند،

خون اقیانوس برآسوده و

خون دریاچهی خفته.

ماقبل تاریخ ِ خونی که در رگ ما جاریست

در آن است.

انگارهی خون است

محبوس در حبابی سخت و ترش

که به شکلی مبهم

طرح دلی را دارد و هیاءت جمجمهی انسانی را.

انار شكسته!

تو یکی شعله یی در دل شاخ و برگ،

خواهر جسماني ونوسي

و خنده ی باغچه در باد! پروانه گان به گرد تو جمع می آیند چرا که آفتابات می پندارند، و از هراس آن که بسوزند کرمکان حقیر از تو دوری می گزینند. تو نور حیاتی و ماده گی، میان میوه ها. ستاره یی روشن، که برق می زند بر کناره ی جویبار عاشق.

> چه قدر بی شباهتم به تو من ای شهوت شراره افکن بر چمن!



## ترانهی میدان کوچک

در شب آرام کودکان میخوانند. جوبارهی زلال، چشمهی صافی!

کودکان: در دل خرّم ملکوتیت چیست؟

> من: بانگ ناقوسی که از دل مه می آید.

کودکان: پس ما را آواز خوانان در میدانچه رها می کنی، جوبارهی زلال چشمهی صافی! در دستهای بهاریات چه داری؟

> من: گلسرخ ِ خونی و سوسنی.

کودکان: به آب ترانههای کهن تازهشان کن. جوبارهی زلال چشمهی صافی!

در دهانت که سرخ است و خشک چه احساس می کنی؟

من:

جز طعم استخوانهای جمجمهی بزرگم هیچ.

کودکان:

در بلور ِ آرام ِ ترانه یی قدیمی نوش کن.

جوبارهي زلال

چشمهی صافی!

از میدانچه چنین به دور دستها

چرا میروی؟

من:

میروم تا مجوسان و شاهدُختان را بیابم!

کو د کان:

راه شاعران سالخورده را که نشانت داده است؟

من:

چشمه

و جوبارهی ترانهی کهن.

کو د کان:

پس از دریاها و خشکیها بسی دورتر خواهی رفت؟

من:

دل ابریشمین من

از صداها و روشناییها از هیابانگ گمشده از سوسنهای سپید و مگسان عسل سرشار است. به دوردستها خواهم رفت به آن سوی کوهساران و فراسوی دریاها تا کنار ستاره گان، تا از سَرورَم، از مسیح، بخواهم روح کهن کودکیم را که از افسانهها قوت می گرفت به من باز پس دهد و شبکلاه پشمینم را

کودکان: پس تو ما را آوازخوانان در میدانچه وا میگذاری. جوبارهی زلال

چشمهي صافي!

مردمکان گشاده شاخههای خشک که باد زخمشان زده است بر برگهای خزان زده می گریند.



## ترانهی کوچک سه رودبار

پهناب گوادل کویر از زیتونزاران و نارنجستانها میگذرد. رودبارهای دوگانهی غرناطه از برف به گندم فرود می آید.

> دریغا عشق که شد و باز نیامد!

پهناب گوادل کویر ریشی لعلگونه دارد، رودباران غرناطه یکی می گرید یکی خون میفشاند. دریغا عشق که برباد شد! از برای زورقهای بادبانی سهویل ۱۸ را معبری هست؛ بر آب غرناطه اما تنها آه است

> دریغا عشق که شد و باز نیامد!

گوادل کویر، برج ِ بلند و باد در نارنجستانها. خنیل و دارو

برجهای کوچک و مرده گانی بر پهنهی آبگیرها.

> دریغا عشق که بر باد شد!

که خواهد گفت که آب میبرد تالابتشی از فریادها را؟

> دریغا عشق که شد و باز نیامد!

بهار نارنج را و زیتون را آندلس، به دریاهایت ببر!

> دریغا عشق که بر باد شد!



### تراندی ماه، ماه

برای کونجیتا گارسیالورکا

ماه به آهنگر خانه می آید با پاچین سنبل الطیب اش. بچه در او خیره مانده نگاهش می کند. نگاهش می کند. در نسیمی که می وزد ماه دست هایش را حرکت می دهد و پستان های سفید سفت فلزیش را هوس انگیز و پاک، عریان می کند.

- هی! برو! ماه، ماه، ماه!

کولیها اگر سر رسند

از دلات

انگشتر و سینهریز میسازند.

- بچه، بگذار برقصم.

تا سوارها بیایند

تو بر سندان خفتهای

چشمهای کوچکت را بستهای.

- هی! برو! ماه، ماه، ماه! صدای پای اسب می آید.

- راحتم بگذار. سفیدی آهاریام را مچاله می کنی.

طبلِ جلگه را کوبان سوار، نزدیک میشود.

و در آهنگرخانهی خاموش بچه، چشمهای کوچکش را بسته.

کولیان - مفرغ و رویا از جانب زیتون زارها
پیش میآیند
بر گردهی اسبهای خویش،
گردنها بلند برافراخته
و نگاهها همه خواب آلود.
چه خوش میخواند از فراز درختش،
چه خوش میخواند شبگیر!
و بر آسمان، ماه میگذرد؛
ماه، همراه کودکی

در آهنگرخانه، گرد بر گرد سندان کولیان به نومیدی گریانند. و نسیم که بیدار است، هشیار است. و نسیم و نسیم که به هوشیاری بیدار است.



## ترانهی آب دریا

دریا خندید در دور دست، دندانهایش کف و لبهایش آسمان.

- تو چه میفروشی دختر غمگین سینه عریان؟

> - من آب دریاها را میفروشم، آقا.

- پسر سیاه، قاتی ِ خونت چی داری؟

- آب دریاها را دارم، آقا. - این اشکهای شور از کجا می آید، مادر؟

> - آب دریاها را من گریه میکنم، آقا.

- دل من و این تلخی بینهایت سرچشمهاش کجاست؟

> - آب دریاها سخت تلخ است، آقا.

> > دریا خندید در دوردست،

دندانهایش کف و لبهایش آسمان.



### ترانهی ناسروده

ترانه یی که نخواهم سرود من هرگز خفتهست روی لبانم. ترانه یی که نخواهم سرود من هرگز.

> بالای پیچک کرم شبتابی بود و ماه نیش میزد با نور خود بر آب.

چنین شد پس که من دیدم به رویا ترانه یی را که نخواهم سرود من هرگز. ترانه یی پُر از لبها و راههای دوردست، ترانه ی ساعات گمشده در سایه های تار، ترانه ی ستاره های زنده بر روز جاودان.



## غزل بازار صبحگاهی

از بندرگاه «الویرا» برآنم که عبورت را ببینم تا به نامت بشناسم و به گریه بنشینم.

کدامین هلال خاکستر ساعت نُه رخانت را چنین پریده رنگ کرده است؟ بذر شعله ورت را چه کسی از سر برفها برمی چیند؟ کدام دشنه ی کوتاه کاکتوس بلور تو را به قتل می رساند؟

از بندرگاه الویرا عبور تو را می بینم تا نگاهت را بنوشم و به گریه بنشینم. در بازارگاه، چه گونه آوازی به کیفر من سر می دهی؟ چه قرنفل ِ هذیانی بر تاپوهای گندم! چه دورم - آه - در کنار تو، چه نزدیک، هنگامی که می روی!

از بندرگاه الویرا عبور تو را می بینم تا رانهایت را بی خبر به برکشم و به گریه بنشینم.



## چشمانداز

پهنهي زيتونزار همچون بادزني بسته میشود و می گشاید. بر فراز زیتونزار آسماني فروريخته، و بارانی تیره از ستاره گان سرد. بر لب رود جگن و سایه روشن میلرزد. هوای تیره چنبره میشود. درختان زيتون از فرياد سنگين است، و گلەيى از پرنده گان اسیر دُم بسیار بلندشان را در ُظلمات میجنبانند.



## آي!

فرياد

در باد

سایهی سروی به جای می گذارد.

[بگذارید در این کشتزار گریه کنم] .

در این جهان همه چیزی در هم شکسته به جز خاموشی هیچ باقی نمانده است.

> [بگذارید در این کشتزار گریه کنم] .

افق بیروشنایی را جرقهها به دندان گزیده است.

> به شما گفتم، [بگذارید در این کشتزار گریه کنم].



### كمانداران

کمانداران ِ عبوس به سهویل َنزدیک میشوند.

گوادل كوير بىدفاع.

کلاههای پهن خاکستری شنلهای بلند کرام.

> آه، گوادل کوير! آنان

از دیاران ِ دوردست ِ پریشانی و ذلت می آیند

گوادال كوير ِ بىدفاع.

و به زاغههای تنگ و پیچ ِ عشق و بلور و سنگ میروند

آه، گوادل کوير!



#### نغمه

در ستایش لو په د وگا

بر کنارههای رود شب را بنگرید که در آب غوطه میخورد. و بر پستانهای لولیتا دستهگلها از عشق میمیرند.

دسته گلها از عشق میمیرند.

بر فراز پلهای اسفندماه شب عریان به آوازی بم خواناست. تن میشوید لولیتا در آب شور و سنبل رومی. دسته گلها از عشق میمیرند.

> شب انیسون و نقره بر بامهای شهر میدرخشد. نقرهی آبهای آینهوار و انیسون رانهای سپید تو.

دسته گلها از عشق میمیرند.



### ورای جهان

به مانوئل انگلز اوریتس

صحنه

دژهای سر به فلک کشیده. پهنابهای عظیم

فرشته:

انگشتری زناشویی را که نیاکانت به دست می کردند بردار. صد دست، زیر سنگینی خاک خویش به بیبهره گی از آن اندوه میخورد.

من:

من بر آنم که در دستان خویش گل سترگ انگشتان را احساس کنم، کنایتی از انگشتری. خواهان آن نیستم.

> دژهای سر به فلک کشیده. پهنابهای عظیم.



## کارد

کارد به دل فرومینشیند چون تیغهی گاوآهن به صحرا

> نه. به گوشت تن من میخاش نکن، نه.

کارد، همچون پرّهی خورشید به آتش می کشد اعماق خوفانگیز را.

> نه. به گوشت تن من میخاش نکن، نه.



#### در مدرسه

آموزگار:

كدام دختر است

که به باد شو می کند؟

کودک:

دختر همهی هوسها.

آموزگار:

باد، بەاش

چشم روشنی چه میدهد؟

کودک:

دستهی ورقهای بازی

و گردبادهای طلایی را.

آموزگار:

دختر در عوض

به او چه میدهد؟

کو د ک:

دلک بی شیله پیلهاش را.

آموزگار:

دختر ک

اسمش چیست؟

کودک:

اسمش دیگر از اسرار است!

[پنجرهی مدرسه، پردهیی از ستارهها دارد].



## قصیدهی کبوتران تاریک

بر شاخههای درخت غار دو کبوتر تاریک دیدم، یکی خورشید بود

و آن دیگری، ماه.

«- همسایههای کوچک! (با آنان چنین گفتم). گور من کجا خواهد بود؟»

«- در دنبالهی دامن ِ من» چنین گفت خورشید.

«- در گلوگاه من» َچنین گفت ماه.

و من که زمین را
بر گُرده ی خویش داشتم و پیش می رفتم
دو عقاب دیدم همه از برف
و دختری سراپا عریان
که یکی دیگری بود
و دختر هیچ کس نبود.
«- عقابان کوچک! (بدانان چنین گفتم)
گور من کجا خواهد بود؟»

«- در دنبالهی دامن ِ من» چنین گفت خورشید. «- در گلوگاه من» ُچنین گفت ماه.

> بر شاخساران درخت غار دو کبوتر عریان دیدم. یکی دیگری بود و هر دو هیچ نبودند.



# خود کشی (شاید بدان سبب که از هندسه آگاه نبودی)

جوان از خود میرفت ساعت ده صبح بود.

دلش اندک اندک از گلهای لته پاره و بالهای درهم شکسته آکنده میشد.

> به خاطر آورد که از برایش چیزی باقی نمانده است جز جمله یی بر لبانش

و چون دستکشهایش را به درآورد خاکستر نرمی را که از دستهایش فروریخت بدید.

> از درگاه مهتابی برجی دیده می شد.-خود را برج و مهتابی احساس کرد. چنان پنداشت که ساعت از میان قابش خیره بر او چشم دوخته است.

و سایهی خود را در نظر آورد که آرام بر دیوان سفید ابریشمین دراز کشیده است.

جوان، سخت و هندسی، به ضربت تبری آینه را به هم درشکست.

> و بدین حرکت، فوارهی بلند سایه یی آرامگاه خیالی را در آب غرقه کرد.



## خوآن برهوا

غولآسا پیکری داشت و کودکانه صدایی.

هیچ چیز به تحریر صدای او مانند نبود: درد مطلق بود به هنگام خواندن زیر نقاب تبسمی.

لیموزاران مالاگای خواب آلوده را به خاطر می آورد و شکوهاش به طعم نمک دریایی بود. او نیز چون هومر در نابینایی آواز خواند.

> صدایش در خود نهفته داشت چیزی از دریای بینور و چیزی از نارنج چلیده را.



## قصیدهی اشکها

پنجرهی مهتابی را بستهام چرا که نمیخواهم زاریها را بشنوم. با این همه، از پس دیوارهای خاکستر هیچ به جز زاری نمیتوان شنید.

فرشته گانی که آواز بخوانند انگشت شمارند سگانی که بلایند انگشت شمارند هزار ساز در کف من می گنجد.

> اما زاری سگی سترگ است اما زاری فرشته یی سترگ است زاری سازی سترگ است. زاری باد را به سر نیزه زخم می زند و به جز زاری هیچ نمی توان شنید.



غروب

(آیا لوسی من پا در جویبار نهاده بود؟)

سه سپیدار گشن یک ستاره.

سکوت فروخوردهی غوکان تور نازکی را ماند سوزندوزی شده به نقشهای سبز.

> کنار رود درختی خشک خود را شکوفا شده مییابد با دوایر درهم.

و رویاهای من بر آب به سوی دختری از غرناطه می گریزد.



### بدرود

اگر مُردم در ِ مهتابی را باز بگذارید.

کودک پرتقال میخورد. [از مهتابی خود میبینمش] .

دروگر گندم میدرود. [از مهتابی خود میبینمش].

اگر مُردم باز بگذارید در ِ مهتابی را.



### سبدها

دلال گُل سبدش را با خود به باغ برد و با انبوه عطرهایش به این خانه و آن خانه میرود.

شب، روح پرنده گان کهن به شاخساران خویش َبازمی گردد.

و در این بیشهی انبوه که سرچشمهی اشک میخشکد به نغمه سرایی درمی آید.

در این کتاب از پس جعبه آینده ی نامریی سالها گلها همچون بینی کودکان به چشم می آید پخچ، در پس شیشههای مه آلود.

> دلال گُل در باغ اشکریزان باز میگشاید کتاب ِ گُلاش را و رنگهای پریشان در سبدش رنگ میبازد.



## آلبوم عكس ها



