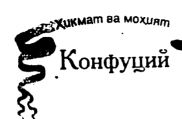
rokasia ba баён



## Myxokama Ba baëh

Қайта ва тўлдирилган нашр

Kamaraza



7 apricemon 11. Gocumos

ТОШКЕНТ "ЯНГИ АСР АВЛОДИ" 2013 **УЎК: 1(510)(092) Конфуций** 

KBK: 87.35(5)

К – 67 Конфуций

«Муҳокама ва баён» (Ҳикмат ва моҳият. –Т.: Янги аср авлоди. 2013. 180 б.

ISBN 978-9943-27-013-8

УЎК: 1(510)(092) Конфуций КВК: 87.35(5)

Хитой тилидан таржима ва изохлар муаллифи: Илхом ҚОСИМОВ

Тақризчилар:
Бахтиёр Назаров,
филология фанлари доктори, академик
Муҳаббат Шарафутдинова,
филология фанлари номзоди, доцент
Юлдуз Қаюмхужаева,
ЎзДЖТУ халқаро журналистика факультети хитой тили
ўқитувчиси

ISBN 978-9943-27-013-8

© Конфуций, «Мухокама ва баён» (Қайта ва тулдирилган қайта нашр). «Янги аср авлоди», 2013 йил.

## КОНФУЦИЙ ЎЗВЕК ТИЛИДА СЎЗЛАМОКДА...

Конфуций инсоният эътироф этган жахон микёсидаги дахо зотлардан биридир. Бу Хитой файласуфи ва мутафаккирининг таълимоти ватани тупрогида шаклланиб, камол топган эса-да, йиллар, асрлар ўтиб дунёдаги кўплаб халкларнинг ижтимоий-сиёсий, адабий-маданий ва ахлокий-маърифий тафаккурига баракали таъсир кўрсатди.

Конфуций милоддан аввалги 550 йиллар атрофида турилиб, милоддан аввалги 479 йилда вафот этган. Харбий иш билан машкул оилада тарбияланиб, вояга етган. Ота-боболари юкори табакага мансуб кишилардан бўлган. Кейинчалик машхур бўлажак унинг фалсафий-ахлокий карашлари, давлат ва бошкарув, шахс ва жамият ҳақидаги мушоҳадалари дастлаб тарбия топган ана шу оилавий шароитда шакллана борди ҳамда бора-бора ўзининг ҳаётий тажрибалари билан тўйиниб, камол топди.

Мутафаккир Конфуций ёшлигидан таълим-тарбия олиш баробарида, ўзи ҳам ҳаётнинг бу долзарб соҳаси билан махсус шугулланди ва Хитойда замонасининг катта ҳурматга сазовор муаллими сифатида шуҳрат ҳозонди. У асос солган мактабда оддий ҳалҳ вакилларидан ташҳари, юҳори мансаб-мартабали кишиларнинг фарзандлари таълим олди ва тарбия топди. Конфуций мактабда бола асосан тўрт фанни, албатта, билиши ва чуҳур эгаллаши шарт, деб тушунди. Унинг фикрича, бу илмларсиз киши том маънодаги камолотга эришуви мумкин эмас. Булар: тил, адабиёт, ахлоҳ ва сиёсат фанларидир.

Аксар даҳолар каби Конфуций ҳаётда кўпдан-кўп ҳаршиликларга дуч келди, фитна-фужурлардан ҳалби

яраланди. Давлат идораларида юксак мартабаларни эгаллаб турганида ҳам мухолифлари унга ҳарши ғийбатларини тўхтатмадилар. Шу боис, унинг кўпдан-кўп чуқур фалсафий мушоҳадаларига, афоризм даражасига кўтарилган доно мулоҳазаларига унинг муаллифи илм эгаллаш туфайли қўлга киритилган натижалар сифатида эмас, ўзининг шахсий ҳаётий тажрибаларидан чиҳарилган хулосалар тарзида ҳам ҳараш тўғри бўлади. Муҳтарам китобхон ушбу китобчада мутафаккирнинг ана шундай ҳатор доно фикрларига дуч келади.

Буюк файласуф Конфуцийнинг катта ҳаётий тажрибаларидан чиқарган хулосалари унинг «Мусоҳаба ва мушоҳада» («Муҳокама ва баён» – И.Қ.) номли китобида акс эттан.

Тарихда қизиқ бир парадоксга дуч келади киши. Бу айрим даҳоларнинг буюк асарлари муаллифнинг ўз қўли билан ёзилмай, улар томонидан юритилган мушоҳадалар, хулосалар, суҳбатлар, қилинган маърузалар ёхуд айтиб турилган фикрлар, мисраларнинг ўзгалар томонидан, кўпинча суҳбатдошлар, шогирдлари томонидан ёзиб олинган, келажак авлодларга етказилиши, тарих мулкига айлантирилишидир.

Бунга Шарқдан ҳам, Ғарбдан ҳам кўплаб мисоллар келтириш мумкин. Мавлоно Жалолиддин Румийнинг кўплаб буюк мисралари унинг шогирди томонидан қогозга туширилгани маълум. Соҳибқирон Амир Темурнинг «Тузуклар» и ҳам котиб томонидан ёзиб олинган. Гегелнинг эстетикага доир машҳур асарлари файласуф маърузаларининг талабалар томонидан ёзиб олинган конспектлари асосида жамланган. Конфуцийнинг юқорида эътироф этилган «Мусоҳаба ва мулоҳаза» номли жаҳонга машҳур китобидан ўрин олган фикрлар ҳам асосан шогирдлар, суҳбатдошлар, замондошларнинг Конфуцийга мансуб фикрларни тўплашлари, жамлашлари асосида юзага келган экан. Бамисоли буюк ҳадислар сингари.

Конфуций номи, шахси, таълимоти ўз давридан бошлабок шу қадар катта хурмат-эътиборга сазовор бўлганки, унинг қабри жойлашган ибодатхона милоддан аввалги 450 йиллар атрофидаёқ наинки оддий авом, балки Хитой императорлари ҳам келиб сигинадиган муқаддас зиёратгоҳга айланган. Ҳозирда мавжуд бу ибодатхонанинг жами беш юзга яқин хоналарини жаҳон сайёҳлари мунтазам тавоф қиладилар.

Конфуций таълимотидаги, фалсафасидаги ажралмас уч бирлик: инсонпарварлик (жэн), одоб ва ахлоқ (ли) ҳамда хосият (дэ) – унинг деярли афоризм даражасига кўтарилган доно фикрларининг ҳам асосини ташкил этади, дейиш мумкин. Сиз ушбу китобни ўқиб, бунга ишонч ҳосил қила оласиз.

Конфуций ва бизнинг Шарқ донишмандларимизнинг одоб ва ахлок, маърифат ва маънавиятга доир карашлари ўртасида кўплаб якин жихатларни учратиш мумкин. Масалан, Конфуций таълимотига кўра, одоб нечоглик такомиллашса, инсонпарварлик рухи билан йўгрилса, жамият шунга монанд тараққий этиши мумкин. Адолатнинг замири одобдадир. Одоб ва бурч муштараклиги, Конфуций хулосасига кўра, жамиятнинг ахлок кодексини тутиб турувчи устунлар кабидир. Биз бунга якин бўлган қарашларга Форобий, **Гиждувоний**, Бехбудийларнинг фалсафий қарашларида, Навоий, Бобур, Огахийларнинг бадиий асарларида дуч келамиз. Назаримизда, Конфуций таълимотининг айрим қирралари билан тасаввуф таълимотининг комил шахс хусусидаги айрим нуқталари ўртасида мустахкам богланиш бордек кўринади.

Конфуций қарашларида, шунингдек, қонун ва жамият, шахс ва ҳуҳуҳ, адолат ва маънавият, ҳокимият ва масъулият масалалари муҳим ўрин тутади. Масалан, ҳонунчилиҳда майдалашиб кетмаслик кераҳ, дейди у. Бу масаладаги майдалашув, унинг фикрича, шахс ва жамият аро муносабатлар парохандалигини юзага келтириши мумкин.

Кўринадики, Конфуций бизга тарихан нечоглик кимматли бўлса, замонавий жиҳатдан ҳам қатор масалаларда шунчалик яқин ва аҳамиятлидир.

Бироқ бу Конфуций таълимоти биз учун, замонамиз учун мутлақо бекаму кўст дегани эмас, албатта. Унинг таълимотида, фалсафасида ўз даври билан изохланувчи чекланишлар, бирёқламаликлар йўқ эмаски, улар бизнинг замонамиз билан ҳамҳадам бўлолмайди, албатта.

Донишманднинг умумбашарий қадрият касб этувчи таълимот ва қарашлари биз учун азиздир. Чунончи, инсоният тақдири муаммосида у оила феноменига жуда катта аҳамият беради. Шеърият ва мусиқанинг шахс камолотидаги ўрнини биринчилар қаторида деб билади. Шеърият шахснинг баркамоллашувига кўмаклашишдан ташқари, жамиятни камол топтиришда подшоҳга ёрдам бериши керак, деган фикрни айтади. Хитой тилидаги «вэн-суе» — «адабиёт» сўзининг асосини ташкил этувчи «вэн» ифодасини муомалага Конфуций олиб кирган дегувчи қарашлар ҳам бор.

Бизда Конфуцийга эътибор XX асрда жадидлар давриданок кўзга ташланади. Жадид зиёлилари маърифатпарварлик гояларини, шахс камолоти ва тарбия муаммоларини, халқ ва миллат тараққиёти йўлида адолат, эътикод, маслак, бурч ва жасорат тушунчаларини талкин этишда ўзимизнинг Шарк дахолари, француз маърифатчилари каторида Конфуций таълимотидаги қатор нуқталарга таянганликларига Бехбудий, Фитрат, Ибрат, Авлонийлар ижоди ва қарашларидан кўплаб мисоллар келтириш мумкин. Бунга Авлонийнинг икки жилдлик танланган асарларидан қатор мисолларни келтириш мумкин. Хусусан, унинг •Туркий гулистон ёхуд ахлок васари юзага келишида Саъдийнинг «Бўстон» ва «Гулистон» идан ташқари, назаримизда, Конфуцийнинг одоб ва ахлок хакидаги карашлари хам сезилиб туради.

## Мухтарам китобхон!

Конфуцийнинг доно фикрларидан намуналар билан сиз шоир Саъдулла Ахмад таржималари орқали маълум даражада танишгансиз. Саъдулла Ахмад Хитой мутафаккирининг доно фикрларидан бир дастасини нихоятда гўзал ва шоирона тарэда ўгириб, «Жахон адабиёти» журнали орқали ўзбек китобхонларига тухфа қилган эди.

Ушбу китобдаги жажжи «асарлар» таржимаси ана шу мехнатнинг узвий ва мантикий давомидир. Лекин бу таржиманинг аввалгисидан асосий фарки шундаки, улар ўзбекчага аслиятдан, яъни бевосита хитой тилидан ўгирилгандир. Бадиий, фалсафий-ахлокий асарларнинг ёхуд айрим парчалар, намуналар бўлишидан қатъи назар, уларнинг ўзбек тилига бевосита хитой тилидан ўгирилиши, маънавий хаётимизда эътироф этишга муносиб ходисадир. Ўзбек адабиёти умуман таржимага бой адабиёт. Жахон адабиётининг кўпдан-кўп намуналари тилимизга ўгирилган. Улар ичида бевосита аслиятдан хам, бавосита бошка бир тил оркали ўгирилганлари хам оз эмас.

Лекин аслиятдан — бевосита хитой тилининг ўзидан ўзбек тилига ўгирилган асарлар узоқ асрлик тарих давомида ҳам, ҳозирги кунимизда ҳам ниҳоятда оздир.

Шу маънода ёш мутаржим — Илхом Қосимов тажриба жиҳатидан ҳам, ёш жиҳатидан ҳам ҳали ниҳоятда навқирон. У Ўзбекистон Давлат Жаҳон тиллари университетининг талабаси. Бу олий даргоҳдаги хитой тили гуруҳини бакалавриатини тугатиш арафасида. Талабалик чориданоқ бу қадар масъулиятли ижодий ишга — таржимага қул уриш, очиғи, ҳамманинг ҳам қулидан келавермайди. Бунинг учун тилни билишдан ташқари, ўзига яраша журъат керак.

Иккинчидан, Конфуцийдек дахонинг фикрлаш тарзи ҳам, мушоҳада юритиш йўсини ҳам, образли тафаккуридаги услуб ҳам, илгари сураётган гоялари асл бўлган фалсафий дунёси ҳамда уларни бир тизимга солувчи тили, сўз бойлиги, юзага чиқувда уларнинг жойлашиш конструкцияси ва ҳоказолар ҳам ўзига яраша ва мутаносиб бўлади. Бир сўз билан айтганда, Конфуцийдек мутафаккир ва файласуфни аслиятдан ўқиш осон эмас. Бу ишни бошқа халқларнинг жуда кам билимдонлари ва кўп тажрибага эга таржимонлари амалга оширганлар.

Конфуций дахосидан ташқари, хитой ва ўзбек тилидаги қонуниятларнинг бир-биридан нақадар йироқ эканлиги, хитой тилидаги мураккабликнинг нечоғлик ўзига хосликларини, хитой ва ўзбек халқлари аро менталитет, ҳаёт кечириш тарзи, анъана, урфодат ва ҳоказоларнинг нечоғлик фарқли экани, бу масалалардаги яқинлик ва узоқлик таржима масаласида ҳамда таржимон фаолиятида нечоғлик муҳим ўрин тутишини инобатга оладиган бўлсак, ёш мутаржим Илҳом Қосимов нечоғлик масъулиятли ишга қўл ургани аён бўлади.

Муҳтарам ўқувчи ушбу китобни қўлга олар экан, унинг, шубҳасиз, муваффақиятига ҳам, йўл қўйилиши мумкин бўлган айрим камчилик ёхуд нуҳсонларга ҳам юҳорида эътироф этилган омилларни назардан ҳочирмаган ҳолда ёндашса, интилувчан, умидбахш ёш таржимоннинг меҳнатларини тўгри баҳолай олган бўлади, деган умиддамиз.

2010 йил муҳтарам Президентимиз томонидан «Навкирон авлод йили» деб эълон қилинди. Фикримизча, ушбу таржима меҳнатини ёшларга давлат миҳёсида кўрсатилаётган эътибор меваси, унга муносиб жавоб беришга ҳаракат деб ҳам ҳараш мумкин.

Муҳтарам Президентимиз Ёзувчилар уюшмасига муттасил ғамҳурлик қурсатиш зарурлигини таъкидлади. Ёзувчилар уюшмаси қошида маҳсус «Ижодкорлар фонди»ни тузиш ҳақида маҳсус қарор эълон қилинди. Шу қарор муносабати билан Олий ва урта маҳсус таълим вазирлиги ишлаб чиққан тадбирларда

жаҳон тилларини ўрганувчи талабалар таржима ишларида фаол иштирок этишлари лозимлиги ҳам кўрсатилган.

Ушбу таржима Ўзбекистон Давлат Жахон тиллари университети Халқаро журналистика куллиётининг ҳам, бу ерда таҳсил олаётган талаба Илҳом Қосимовнинг ҳам ана шу тадбирларни ижроси учун қуйган дадил ҳадамлари сифатида ҳам эътиборлидир.

Бахтиёр НАЗАРОВ, филология фанлари доктори, академик (2010 йил)

## КОНФУЦИЙ ЁХУД ХАЁТ САБОКЛАРИ

(Ўзбекча таржимага сўзбоши ўрнида)

Конфуций (мил. ав. 551–479 йй.) – Шарқнинг буюк мутафаккирларидан бири, маърифатпарвар, файласуф ва конфуцийлик оқимининг асосчиси, сиёсий арбоб. Конфуций қадимги даврнинг улкан мактабини яратган, дунё тамаддунига бехисоб хисса қушган буюк тарихий шахсдир. Унинг хикматлари икки ярим минг йилдирки, Шарқ оламида ҳам, Рарбда ҳам ҳали-ҳанузгача ўз аҳамиятини йўқотгани йўқ.

Қадимги Хитой тарихчиси Сима Чйэн Конфуцийнинг таржимаи қоли, ҳаёти ва ижодига алоҳида ургу берган. Унинг маълумотларига кўра, Конфуций милоддан аввалги 551 йил 9-ойнинг 28-санасида (яъни сентябрда) Лу беклигига қарашли Зоуйи музофотида (ҳозирги Хитой Халқ Республикасининг Шандўнг ўлкаси Чуфу ноҳиясининг жанубн-шарқида) туғилган. Хан миллатига мансуб бўлган. Конфуций туғилганида отаси Шу Лянг-хе 70 ёшга тўлган эди. Шу Лянг-хенинг тўққиз нафар қизи ва Бў Ни исмли оқсоқ ўғли бўлган. Одатга кўра, ногирон фарзандлар марҳум аждодлари учун қурбонлик келтиришлари мумкин бўлмаган. Шундан сўнг атоқли жангчи Шу Лянг-хе Чуфу шаҳрининг машҳур хонадонларидан бири — Янлар оиласининг кенжа қизига оғиз солади...

Ва нихоят узоқ кутилган ўғил – меросхўр тугилади. Конфуцийнинг исми Чю, хурматли номи Жўнг-ни бўлган. Конфуций номининг аслий хитойчаси **Кўнгзи**дир. Хитойча транскрипцияда – **Kongzi**, уйгурча ўқилиши – **Кўнгзи**; европаликлар **Confucius** тарзида ўзлаштиришган бўлса, рус адабиётлари орқали бизга ҳам «**Конфуций»** ҳолида кўчди («Конфуций» – «Кўнг фузи»га ишора, «Хурматли Устоз Кўнг» дегани). (Рус адабиётларида – Кун; ўзбек тили хусусият-имкониятларидан бири «ў»лашишдир, талаффузда чалкашликлар бўлмасин учун асл манба ва уйгурча талаффуз-

ларга асосланиб, «Кўнг» холида хакикий талаффузга якинрок тарэда ўзлаштирилди, чунки хитой тилида «кун» талаффузли сўзлар хам талайгина. – И.Қ.).

Конфуций Хитой тарихидаги Чун-чю (Бахор ва куз) даврининг охирларида яшаган. Шунингдек, у хитойлик яна бир донишманд Лао-зи (мил. авв. 579-499 йй.), Будда Шакя Муни (мил. авв. 556-476 йй.), юнон донишманди Эфеслик Букрот (Гераклит, тахминан мил. авв. 535-475 йй.) каби шахслар билан тарихий бир даврда яшаган. Конфуцийнинг аждодлари Сўнг беклигининг аслзода-оксуякларидан, Йин сулоласининг подшолик уругига мансуб бўлишган. Исёнлар туфайли Лу подшолиги (беклиги)га кўчиб келиб ўрнашиб қолиштан. Конфуцийлар шажараси унинг бешинчи бобоси Му Жин-фу давридаёқ таназзулга юз тута бошлаган. Конфуций туғилган вақтда уларнинг хонадони аллақачон оддий халқ даражасига тушиб қолған эди. Конфуцийнинг отаси Шу Лянг-хе Лу подшолигига қарашли Зоуйи музофотида амалдор-дафу бұлған. Конфуций уч ёшлигида (мил. авв. 549 йил) отаси Шу Аянг-хе вафот этади, оиласи мухтожликда кун кечира бошлайди. Шундан сўнг Конфуций ёлгиз онаси Янши хоним қўлида қолган. «Ши⊷ хоним, турмушта чиққан аёлнинг фамилияси охирига қўшиб айтилади; одатда, шу аёл фамилиясининг олдига эрининг фамилияси қүшиб айтилган; үзбекча муқобил таржимаси «бека» ёки «ороча»дир. Бека Ян ўша пайтларда Чуфунинг насл-насабли хонадонидан бўлгани учун Конфуций ёшлигидан яхши таълим-тарбия олган, бунга унинг мустахкам иродаси ва тиришкоклиги хам катта ёрдам берган, албатта. Конфуций 17 ёшга тўлганида (мил. авв. 535 й.) онаси хам оламдан ўтади.

Конфуций ўз устида тинимсиз ишлар ҳамда бошҳалардан ҳам олган билимларини такрорлаб туришларини талаб ҳиларди. Унинг шахс сифатида алоҳида томонлари ҳаҳида «Муҳокама ва баён» асарида батафсил маълумотлар мавжуд. Донишманд ёшлигида омборхона мудири, кичик чорвадор назоратчи амалдорнинг котиби бўлиб хизмат қилган. Ўн тўққиз ёшида Сўнг Чигуан бекага уйланади. Милоддан аввалги 532 йил ўгли Зи Лу тугилади, кейинчалик у Бў-ю хурматли номларини олган.

Конфуций 22 ёшидан таълим бериш билан шуғулланиб, кейинчалик Хитойнинг энг машхур ўкитувчиси сифатида шухрат козонган. У ўзи очган мактабда 4 та фан: ахлок, тил, сиёсат ва адабиётдан таълим берган. Мухлислари уни «Кўнг фузи» деб улуглаштан, «фузи» - «устоз», «хазрат» демакдир. Кадимги Хитойда хурмат-эхтиром маъносини хам англатган, умуман дафу даражасидаги амалдорлар фузи деб аталган. Конфуций 50 ёшида сиёсий фаолиятни бошлаб, Лу подшолигида юкори амалдор бўлиб хизмат килган. Шунинг учун шогирдлари уни «фузи» дейишган. Борабора бу ном «Кўнг Фузи», яъни «Улуг устоз Кўнг» деган фахрли номга айланган. XVII асрда Хитойга келган иезуит-миссионерлар хитойлик донишманд таълимоти билан якиндан танишиб, уни Европа маданиятининг хам вакилига айлантириш максадида Confucius (Конфуций) деб атай бошлаганлар. Шундан бу ном жахонга тарқалди ва танилди.

Конфуцийнинг яхши кунлари узоққа чўзилмайди. Хокимиятни қўлига олган жаноб Жи билан ўрталарида зиддият келиб чиқади, шунингдек, фитналар сабаб унинг ўз вазифасидан истеъфо беришдан бўлак 
бошқа чораси қолмайди. Шогирдларини бошлаб юрт 
кезади, бундан унинг асосий кўзлаган мақсади «хизмат» (иш, вазифа) учун бўлиб, бунинг маъноси шуки, 
бирор подшоликда ўзининг ахлокий-сиёсий қарашларини ёйишдир. Аввал Вэй беклигида, сўнгра Чэн 
давлатида бўлади. Куанг ерида маҳаллий аҳоли томонидан қамалга олинади. Ундан қутулиб Вэйга қайтади, шундан сўнг Сао ва Женг давлатларига боради. 
Сариқ дарё (Хуангхе)гача етиб боради ва яна ортига 
қайтади... Кўп йиллик сарсон-саргардонликлардан кейин, жойларда ўз гояларини рўёбга чиқаролмагач, Конфуций 68 ёшида Лу беклиги беги Лу Ай-гўнг давридаги амалдор-тўралардан Жи Канг-зи (Жи Сун-фэй)нинг таклифига биноан яна Луга қайтиб келади. Айрим манбаларда ҳаммаси бўлиб ўн тўрт йиллик узоқ ва машаққатли сафардан сўнг яна Лу подшолигига қайтиб келган дейилади. 3000 та шогирдлари орасидан 72 нафари устозларини асло тарк этишмаган.

Конфуций умрининг охирларида асосан маданиятга доир қадимий асарларни тартибга келтириш ишлари билан шуғулланган. У кексайганида оғир жудоликларга учрайди. Милоддан аввалги 483 йил ўғли Кўнг Ли қазо қилади; милоддан аввалги 481 йил севимли шогирди Ян Хуэй, яна бир йилдан сўнг Вэйда тарин бир шогирди Жўнг Йоу (Зи-лу) оламдан ўтади.

Милоддан аввалги 479 йил улуг маърифатпарвар, файласуф Конфуций 73 ёшида вафот этади. Конфуций ўзи учун, авлодлари ва яқин шогирдлари учун мўлжалланган қабристонга дафн этилади. Унинг уйи эса муқаддас зиёратгоҳга айланган.

Ўша даврларда факатгина оксуяк-амалдорлар фарзандларининггина таълим олишга қурби етган. Конфуций эса «ким бўлмасин - хамма билим олиши керак ташаббуси билан чикади. У шогирдликка олар экан, кишиларнинг жамиятда тутган ўрнининг юқоритубанлигидан қатъи назар, барчасига бирдек таълимтарбия берган. Конфуций барчанинг шахсий билим олишини йўлга қўйган, хусусий мактаб очиб, амалдортўраларнинг маданият ва маорифга нисбатан танхо эгалик анъаналари (монопол хукуки)ни парчалаб ташлади. Баъзи манбаларда Конфуций 30 ёшида ўз таълимотидан сабок бера бошлаганлиги хакида маълумот келтирилади. Конфуций файласуфлар Пифагор ва Сукрот каби факат огзаки таълим берган. Шунинг учун ундан бир сатр хам құлёзма қолмаган. Бизга маълум асарлари шогирдлари томонидан ёзиб қолдирилган. Бу жихатдан уни Хазрат Навоийнинг биринчи

девонига мухлислари томонидан тартиб берилганлиги ; какидаги тарихий вокеликка киёс килса бўлади. Конфуций замондоши Лао-зи билан учраштан, ундан маслахатлар олган, уни ўзига маънавий устоз деб билган.

Конфуций таълимотида умуминсоний кадриятлар тараннум этилади. Айтиб ўтиш керакки, Конфуций бир тизимли фалсафани ривожлантирмаган, лекин Конфуцийлик ахлокий-сиёсий таълимот сифатида турли жихатдан этик-фалсафий дунёкарашларнинг назарий-амалий тараққиётига самарали хисса қүшди. Конфуций одамлар ўртасидаги ўзаро муносабатларни тахлил килиб, бу борада фойдали маслахатлар берган. Қадимги юнон файласуфи Суқротга ўхшаб Конфуций хам инсонни диккат марказига кўяди, «рахмдиллик», яъни «инсонпарварлик» Конфуцийлик гояларининг ўзаги – мохиятини ташкил килади, Донишманднинг «рахмдиллик», «хакконийлик» ва «олижаноблик» тўгрисидаги хикматлари, панд-насихатлари, фалсафий мушохадалари минг йиллар оша одамларни эзгуликка чорлаб келмокда. У наинки Хитой маданиятига, балки жахон тафаккур хазинасига хам самарали хисса кушди. «Мухокама ва баён» асари эса фақат Хитойнингтина эмас, бутун Шарқ халқлари донишмандлигининг хам дурдона асарларидан биридир. Мазкур асар ўкувчига бадиий озука беришдан ташкари, кишида чуқур билим ва күникма хосил қилади. Шунинг учун бу асар хам адабий, хам илмий ахамиятга эга. Конфуцийнинг кўплаб мулохазалари жахоннинг илгор мутафаккирлари ижодига илхом багишлаган ва ханузгача унинг халкона ва хаётий гояларини ўрганишга эхтиёж сезилади. Шу боис, биз хам сўнгги йигирма йил ичида кадимги буюк донишмандлардан Зардўшт, Конфуций ва бошқа улуғ алломаларнинг ахлокий-фалсафий гояларига нисбатан ўрганилиш позициясининг ижобий томонга ўзгарганлигини алохида эътироф этиб, аввало, Шарк мутафаккирлари ижодида шарқона уйғунлик, муштараклик асосида тараққий топган фалсафий қарашларнинг умумий мезонларини ўрганиш ҳамда Конфуций шахси ва ахлоқий-сиёсий таълимотининг улар орасида тутган ўрнини илмий-мантикий асосда исботлашни мақсад қилиб қуйдик. Иккинчидан, донишманднинг ҳаётийфалсафий қарашлари жамланган «Муҳокама ва баён» асарини она тилимизга ўгириб, унинг илмий-бадиий, тарихий ва ижтимоий-сиёсий аҳамиятини холис ва ҳаққоний таҳлил этиш, шунингдек, ғоявий, илмий, амалий, ижодий томонларини тадқиқ қилишга ҳамда уларни халқ нақллари, бошқа кўплаб Шарқ донишмандларининг фикрлари билан қиёсий ўрганишга ҳаракат қилдик.

Муҳтарам Президентимиз «Юксак маънавият – енгилмас куч» (2008 йил) асарларида маънавий ва моддий ҳаёт уйгунлигини таъкидлаб, бу ҳақдаги мулоҳазаларини қуйидаги сўзлар билан қувватлантирганлар: «... ҳадимий ҳинд, хитой ёки юнон файласуфларини оласизми, ўрта асрлардаги Шарҳ ва Гарб Уйгониш даври намояндаларини оласизми, ислом оламида ном ҳозонган мутафаккир зотларни оласизми – уларнинг илмий меросида моддий ва маънавий олам ўртасидаги муносабатларга кенг ўрин берилганини кўриш мумкин.

Масалан, антик давр файласуфлари бўлмиш Сократ ва Платон, Эпикур ва Демокрит, хитой донишманди Конфуций ва бошқа алломаларнинг бу борадаги назарий қарашлари фан тарихидан яхши маълум. Уларнинг айримлари рухий оламни бирламчи деб билса, баъзилари эса моддий оламни асосий ўринга қўяди...

Бир сўз билан айтганда, инсон ўз тимсолида ҳам моддий, ҳам маънавий хусусият ва аломатларни мужассам этган ноёб хилқат, Яратганнинг буюк ва сирли мўъжизасидир...

Мана шундай қараш ва фикрларни умумлаштириб, инсонга хос орзу-интилишларни рўёбга чиқариш, унинг онгли ҳаёт кечириши учун зарур бўлган моддий ва маънавий оламни бамисоли парвоз қилаётган қушнинг икки қанотига қиёсласак, ўйлайманки, ўринли бўлади.

Қачонки ана шу икки мухим омил ўзаро уйгунлашса, том маънодаги қўш қанотга айланса, шундагина инсон, давлат ва жамият хаётида ўсиш-ўзгариш, юксалиш жараёнлари содир бўлади».

•Мозийга қайтиб иш күриш хайрлик, дейдилар• (Абдулла Қодирий). Шунинг учун биз оддий-соддалиги билан қалбларимизни хайратга чулғаган мумтоз бадииятга қайта-қайта мурожаат қилаверамиз, ҳар сафар ундан бугун инсоният бошига тушган глобал муаммоларнинг окилона ечимларини, кийнаётган саволларга муносиб жавобларни топгандек бўлаверамиз; айтолмаётган сўзларимизнинг дохиёна оддий талкинига дуч келаверамиз; қалбларимиз пурмаъно хикматлардан нур эмар экан, рухиятимизда ажиб сокинликни хис киламиз; хаётимиз маъно касб этар экан, файзу тароватта чулганиб бораркан, чексиз хузур ва коникиш хосил киламиз - айни шудир калбларимиз муддаоси. Тамаддунлар ва фанлар тарихида бекиёс ўрин тутган мухтарам зотларнинг ўгитларига қулоқ осар эканмиз, ўзимиз учун хайратомуз ибратли хулосалар чикарамиз, уларни ўзимиз учун дастуруламал килсак, нур устига аъло нур бўлур эди. Абдулла Ансорий асхобларига васият қилиб шундай дер эканлар: «Хар пирдан бир сўз эслаб қолинг, агар бу қўлингиздан келмаса, уларнинг исмини ёд олинг, бундан бахра топасиз». Бобомиз мохир саркарда, хассос шоир Захириддин Мухаммад Бобур таъкидлаганларидек: «Хикмат излаганга хикматдир дунё». Қалбларимизни илму хикмат нури ила ёритайлик!

Немис файласуфи Карл Ясперс (1883–1969) инсоният тарихини «ўқ даври» («ўзак давр») деб номланган мухим боскичларга ажратади. Файласуфнинг фикри-

га кўра, айнан эрамиздан аввалги VIII-II асрлар оралигидаёқ замонавий цивилизацияларга асос солинган эди. Турли маданий худудларда бир вақтнинг ўзида ва бир-биридан мустақил равищда инсониятнинг маънавий юксалишида сифат ўзгаришлари содир бўлди, дунёни принцип жиҳатидан янгитдан идрок қилиш имконияти тугилди.

К. Ясперс янги муносабатларнинг хабарчилари каторида Эронда (аслида дастлаб Турон заминда, кадимги Хоразм худудларида - И.Қ.) Заратустра (Зардўшт) ва Хитойда Конфуций ва Лао-зилар дунёга келганини хам алохида қайд этиб ўтади. Хозирги назарий социология муаммоларини тадкик килишга катта хисса қүшган энг йирик социологлардан бири Энтони Гидденс «Социология» китобида (таржимонлар: Н. Маматов, Ж. Бегматов) Конфуций ва унинг таълимоти ҳақидаги фикрларини шундай баён қиладилар: «Конфуций Якин Шаркдаги диний дохийларга ўхшаб пайғамбар бўлмаган, ўкитувчи бўлган. Конфуций ўз издошлари томонидан илохийлаштирилмаган, аксинча, у «доно одамларнинг энг доноси» хисобланган. Конфуцийчилик эса ўтмиш аждодлар хурматини жойига қўйишга ахамият бериб, инсоният хаётини ички табиий қонунлар билан уйғунлашувига эриштиришни илгари суради». Лекин, афсуски, Конфуцийнинг эзгу гоялари турли даврларда хукмрон синфларнинг манфаатларига бўйсундирилди ёки жамият учун зарарли дея инкор этилди, шу сабаб маълум йўкотилишларга учради. Шўролар даврида кўпгина алломалар қатори Конфуций шахси ва унинг таълимоти хам қораланди, унга «ўз қарашларида хукмрон синф – аристократлар манфаатларини ёклаб чиккан», «хукмдор хокимиятини илохийлаштирган», ўтган асрнинг иккинчи ярмида «ХХРда шахсга сигинишнинг тарқалишида маълум рол ўйнамокда», «асрлар давомида Хитой, Япония, Корея, Вьетнамда эксплуатация тузумини оклаб, ижтимоий-сиёсий, фалсафий фикр, фан ва техника та-

раққиётини бўғиб, халқни маънавий асоратда сақлаб келди», деган асоссиз айблар қүйилди, бүхтонлар ёрдирилди, одамлар сунъий равишда «бездирилди», бунда улар айникса баъзи бир Хитой хукмдорларининг тарихий хатоси билан Конфуцийлик таълимотига нисбатан пайдо бўлган «конфуцийчилик – диний таълимот» деган нотўрри қарашдан ўз манфаатлари йўлида унумли фойдаландилар, амалга оширилган таржималарда хам мафкуравий тазйикнинг асоратлари бўртиб турар, уларда гоявий огишлар яккол сезилиб коларди. Бундай аянчли хол донишманднинг ўзи турилиб-ящаб ўтган юртида хам содир бўлганига тарих гувох. Конфуцийнинг инсон хакидаги хаётий фалсафасининг минтақамизда ҳали-ҳанузгача яхши ўрганилмай келинганининг сабабларидан бири хам мана шу. Аслида Конфуцийнинг халқона ва хаётий ўгитлари юқоридаги айбловларнинг барчасини инкор этади, бунга жавобларни донишманднинг ўз фикр-мулохазаларидан хам уқиб олиш қийин эмас.

Турли сухбатларда Конфуций ёки унинг хикматларидан сўз очсак, одамлар: «Конфуцийлик ўзи қанақа дин? қабилидаги саволларни беришади, бунинг сабаби аслида ўтган замонларда Конфуцийликка дин нисбатини беришдек хатоликдан келиб чикди, шунингдек, афсуски, хозирда хам баъзи бир диншуносликка оид дарсликларда Конфуцийликка дин снфатида қараш назариялари сақланиб қолмокда. Конфуцийлик хеч қандай диний таълимот эмас, у ахлоқий-сиёсий таълимотдир, оддийгина қилиб айтсак, •инсон ва борлик хакидаги хаётий хакикатлар тизими». Хитойча адабиётларда Конфуцийчиликнинг замон талабига қараб жамиятда айрим диний функцияларни бажариб келгани хакида мунозарали фикрлар билдирилади. Донишманд ўзини илохийлаштирмасликларини шогирдларига қаттиқ тайинлаб, нимагаки эришган бўлса, қунт билан ўқиб-ўрганиб, сабр-қаноат килиб етишганини таъкидлайди. Конфуций баъзи бир рухоний, фалсафий таълимот тарафдорлари сингари оламдан кочишга эмас, одамларни дунёга, хаётга мослашишга чакиради, унинг карашларида инсонва борлик яхлит бирлик хосил килади.

Мустакиллик ўтмиш, бугун ва келажакка хакконий караш имкониятини яратди. Маънавий-маърифий жамият ва давлат кураётган забардаст халкимиз жуда киска вакт ичида ўзининг хакконий тарихи, маданияти, урф-одатларини тиклабгина колмай, жахон тажрибаси, абадиятта дахадор дурдона асарларни, кадим лонишмандларнинг пурмаъно хикматларини холисона ўрганиш ва бахо бериш - ўз сўзини айтиш имкониятига хам эга бўлди. Конфуций хикматларини аслиятдан ўзбек тилига ўгирар эканмиз, Конфуцийча кискалўндалик, оддий-соддалик, «шаркона рух» ёки «шарқона таъм ни ва халқчилликни сақлаб қолишга интилдик. Хозирда Хитойда Конфуцийчилик таълимотининг замонавий тараккиёт мезонларига уйгун жихатлари борасида давлатчилик туркуми остида махсус йирик тадқиқот ишлари олиб борилмоқда.

Шарқ – қадим-қадимдан тўхтамай қайнаб чиқаётган тафаккур булоги. Юқорида «шарқона уйгунлик» ҳақида сўз очган эдик, шарқлик донишмандларнинг ҳикматларидан баҳраманд бўлар эканмиз, «шарқона бир таъм»ни туямиз, юракларга илиқлик олиб кирувчи ҳиссиёт. Бу халқларимиз ўртасида қадимдан шаклланиб келган мустаҳкам тарихий-маданий алоқалардан дарак беради.

Таржима-таҳлил жараёнида ҳикмат-наҳллар ўртасида ҳайратомуз ўхшашликларга дуч келамиз. Буни хитойлик донишмандлардан бири Менг-зининг бир ҳикмати билан изоҳламоқчимиз: «Аввалги донишмандлар билан кейинги донишмандларнинг йўли (ўлчов мезонлари, фикру ёди) бирдир». Ўхшашликлар фаҳатгина машойихларнинг ҳикматлари ёки ровийларнинг ривоятларидагина эмас, халҳ огзаки ижоди: эртаҳ, халҳ қўшиҳлари, масал, маҳол, иборалар ва бошҳаларда ҳам учрайди. Халқлар ўртасидаги бундай муштаракликлар, албатта, ўзининг мустақил асосларига, тарихий илдизларига эга.

Конфуцийнинг сиёсий-фалсафий қарашларини умумлаштириб, тахлил килиб, бу борада ўзбек тилида илк тадкикот ишлари олиб борган Виктор Алимасов ўзининг «Конфуцийлик ва Шарқ давлатчилиги» (2006) номли китобининг кириш кисмида афсус билан шундай ёзадилар: «Чет мамлакатларда Буюк Устоз (яъни Конфуций) таълимотига бағишланган йирик тадқиқотлар ўтказилган, сон-саноксиз асарлар чоп этилган. Минг афсуски, Конфуцийлик ўзбекистонлик тадқиқотчилар эътиборига тушмаган, «халкни бошкарищда алдашдан холи», «бир бутун халкнинг қадимий анъаналари ва ахлокий принципларини ўзига жо этган-(Волтер), «кишиларни поклашдек олий эзгуликка ўргатувчи хакикий (улуг) таълимот (Л.Н.Толстой) – Конфуцийлик билан хануз ўзбек ўкувчилари таниш эмас». Буни тан олмасдан иложимиз йўқ.

Виз бу галги таржималаримиз учун Ли Зе-фэй тартиб берган «Мухокама ва баён»нинг Конфуций хикматларининг бугунги хитой тилига ўгирилган нусхаси ва ундаги шархлардан асосий манба-қўлланма сифатида фойдаландик, асар таржимаси борасидаги аввалги уринишларимиз, асарнинг хозирги хитой тилисига уйгунлаштирилган бошқа вариантлари (Жин Лянг-нйэн, Лии Ю-хуа ва бошқалар, шунингдек, мавжуд ўзбекча таржималар, уйгурча, русча таржима нусхалари) билан солиштириб, маъноларини жамлашга, уларни киёслашга, шунингдек, мазкур мумтоз асар изохларини ўзбекона талкинлар билан бойитишга харакат қилдик. Шунингдек, изланишларимиз давомида умумфалсафий билиш тамойиллари: умумий ўзаро алокадорлик, тараккиёт, комплекс (яъни уйгун бирлик ташкил этган вокеа-ходисалар, хатти-харакат, белги ва шу кабилар юзасидан мажмуий) ёндашув, детерминизм, яъни муайян ходисалар ўртасидаги алоқадорликнинг қонуниятли, зарурий ва сабабий равища рўй беришини, ходисаларнинг хозирги холати уларнинг аввалги холати билан ёки аксинча, узвий тарзда боглиқ эканлигини эътироф этиш каби тамойилларга имкон қадар амал қилдик.

ТАРЖИМОНДАН

қилиб, фарзанд тилайди, шундан сўнг Кўнгзига хомиладор бўлган. Конфуций Нишан (ёки Ничю) тогида тугилади. Конфуций тугилганда бошининг тепа кисм ўртаси паст, атрофи баланд бўлиб, Ничюшан тогига ўхшаб кетган. Шунинг учун исми Чю (Qiu), хурматли номи Жўнгни бўлган. Кўнгчюдаги «чю», Жўнгнидаги «ни» бир тог номидан олинган. Шунингдек, Конфуций оилада иккинчи ўғил бўлган. Илгари Хитойда бир оиладаги ака-ука қариндошлар ёш тартиби бўйича «бў» (bo; ўзбек тилида «тўнгич» - катта ўгил), «жўнг» (zhong), «шу» (shu), «жи» (ji; ўзбек тилида «кенжа» – кичик ўгил) деб тизилган, «жўнг» иккинчига ишора. Шунга «жўнг» ва «ни» бирикиб Конфуцийнинг хурмат-эхтиром белгисини англаттувчи иккинчи, норасмий номига айланган. Демак, Конфуцийнинг «зи»сига қараб, унинг туғилиши ва оиладаги қолати қақида қисман билиб олиш хам мумкин экан.

Эслатма: хитой тилида хурмат-эхтиром белгисини англатгувчи иккинчи норасмий ном — «зи» (zi) билан «устоз», «хазрат» маъносини берувчи (масалан, «Кўнг-зи-даги) «зи» (zi) иероглиф ва маъно жихатдан фарқланади.

Юқоридаги ҳикмат «Муҳокама ва баён»нинг дастлабки боби биринчи ҳикмат-мақолати бўлиб, илм олиш борасидаги махсус қисмдир, илм олиш чора-тадбирлари, унга бўлган муносабат баён этилади. Ҳикматнинг илк банди халқимиз мақолини ёдимизга солади: «Ҳақиқий илм истасанг, такрор қил», яъни олган билимларингни такрорлаб, мустаҳкамлаб боргин. Икки минг йилдирки, донишманднинг мазкур ҳикмати зиёлилар орасида кенг қўлланилиб келинмоқда ҳамда хитой халқи маънавий ҳаётига ўзининг ниҳоятда чуқур таъсирини ўтказди. «Муҳокама ва баён»нинг бошқа ерида Конфуций ўзининг илм ўрганиш ҳақидаги мазкур фикр-мулоҳазаларини давом эттириб, уни яна бир даража изоҳлайди: «Эски (билим)ларни мустаҳкамлаб, янгиларини ўзлаштира олган кишигина устоз

бўла олади». Конфуций «ўрганишдан безор бўлмаслик ва ўзгаларга ўргатиб ҳам чарчамаслик»ни ўзининг ибратли ҳаёт йўли мисолида тасдиқлади. «Муҳокама ва баён»нинг илм мавзуси билан бошланишидаёқ катта бир ҳикмат ётибди. Чунки йлмли, маънавиятли инсонгина ҳаётга теран кўз билан қарай олади. Маънолар махзанининг калити илмдадир. «Билимсиз кишиларнинг кўнгли хурофотга мойил бўлади», дейдилар бобомиз Абу Райҳон Беруний. Демак, билимсиз, маънавиятсиз кишиларда олижаноблик фазилатлари бўлиши ҳам амри маҳол.

Баъзи бир кимсалар илм қийматини бойлик орттириш билан ўлчайдилар, бироқ илмнинг мохияти унинг кишини қанчалик бой-бадавлат қилишида эмас, балки инсонни қанчалик камолот чўққисига олиб чиқишидадир. Лекин бу аслида керакли билимларни олиш ва амалда қўллаш билан рўёбга чиқади.

Хозиргилар (ошиб борса) билим олиш учун ўкийдилар, бурунгилар бўлса камолотга эришмоқ учун илм талабида бўлганлар. Бу хам донишманд чикарган хаётий хулосалардан биридир. Илм таълимий-ахлоқийдир. Шарқда илм деганда таълим-тарбия бирдек тушунилади, чунки илм кишини хар жихатдан камолот чуккисига олиб чикади. Уни биргина суз билан «тарбия (педагогика) деб хам аташган. Чунки илм акл-заковатимизни бойитишдан ташқари, ахлоқ-фазилатимизни хам гўзаллаштиради. Абдулла Авлоний «Туркий гулистон ёхуд ахлок» рисоласида шундай ёзадилар: «Расули акрам набиййи мухтарам саллаллоху алайхи васаллам афандимиз: •Бешикдан то мозорға боргунча илм ўрган», демишлар. Бу хадиси шарифнинг маъноси бизларга далилдур. Хукамолардан бири: «Хар бир миллатнинг саодати, давлатларнинг тинч ва рохати ешларнинг яхши тарбиясига боглидур, демиш... Ал-**ХОСИЛ, ТАРБИЯ БИЗЛАР УЧУН Ё ХАЁТ Ё МАМОТ, Ё НАЖОТ Ё Халокат, ё саодат ё фалокат масаласидур»** (Абдулла Авлоний. Танланган асарлар: 2 жилдлик. 2-жилд,

тўпловчи Бегали Қосимов). Демакки, миллату халқ ва давлат такдири ундаги ёшларнинг қанчалик билимли ва ахлокий фазилатларга эга эканлиги, бир сўз билан айтганда, маънавий камолотига богликдир. Имом Газзолий илм олишни фазилатли дейди, бобокалонимиз Мир Алишер Навоий «... гох уламо мажлисида илм нуридин кўнгулни ёруттум», дея зикр килганлар.

Олижаноблик фазилатига эга инсон, яъни «олижаноб киши» — «Муҳокама ва баён»да тез-тез учрайдиган истилоҳ бўлиб, одатда илмли, зиёли, гўзал ахлокли, олиҳиммат, жамиятда ўз мавҳе-эътиборига эга киши назарда тутилади, яъни жамиятнинг ажралмас бир бўлаги. Конфуций ҳикматлари билан танишар эканмиз, олижанобликнинг барча эзгу хислатларни ўзида мужассам этган инсоний фазилат эканлигига амин бўламиз. Олижаноб кишилар худбин, тубан, пасткаш ва жоҳил кимсаларга нисбатан ҳарши ҳўйилади. Мавлоно Абдураҳмон Жомий ўзларининг «Баҳористон» (форсийдан Ш.Шомуҳамедов таржимаси, 1997 йил) китобида кишиларни олижанобликка даъват этиб, шундай деганлар:

Биров аҳмоқона иш қилса сенга, Олижаноблик қил, озорин унут. Нафс-ҳаво, жаҳолат келмасин голиб, Ақлинг фармонига мувофиқ иш тут.

Хазрат Жомийнинг мазкур мисраларида ҳам олижаноблик, багрикенглик, оқиллик фазилатлари улугланиб, бадхулқлик, жаҳолат иллатлари қораланган. Аслида кишининг ўзгаларга қилган бир олижаноблиги ўзига қилган яхшилигидир. Олижаноб инсон − Конфуций қалбидаги юксак инсоний фазилатлар мезони. Ихчамгина «Муҳокама ва баён» асарида «олижаноб» сўзи юз мартадан кўп учрайди. Конфуций ўрни билан олижанобларнинг фазилат-хислатларини бирмабир баён этар экан, ҳар бир киши олижаноб бўла оли-

шини оддийгина хаёт мантиги, шунингдек, ўз хаттихаракатлари билан исботлайди. Олижаноб инсон ва тубан киши қарама-қаршилиги «Мухокама ва баён»да жуда күп үринларда мухокамага күйилган. Олижаноб инсон Конфуций назаридаги баркамоллик тимсоли, яъни комил инсон муаммосидир. Конфуций хар бир киши ўзида олижаноблик хислатларини шакллантириши, уни ўз табиатига айлантириши керак, дейди. Хикматдан кўриниб турибдики, комиллик сари йўл хар бир кишининг қалбидан бошланади, ўз қалбини поклашдан бошланади. Ғазал мулкининг султони, улуғларнинг улуги бобомиз Алишер Навоий хам комил шахс муаммосини илгари сурган эдилар. Демак, барча буюк донишмандлар бу масалага бирдек ёки ўзаро ўхшаш нуқтаи назардан туриб ёндашишганининг гувохи бўлишимиз мумкин. Яна бир мисол: немис файласуфи Ф. Нитше ўз идеалидаги шахсни «аъло одам» деб юритади. Хозирги кунда республикамизда баркамол авлод тарбиясига алохида эътибор берилаётир. Чунки баркамол инсон, мукаммал жамият инсониятнинг энг юксак орзусидир. Унга интилган шахс ва давлатнинггина келажаги порлок ва бокийдир.

Дўст – ҳикматдаги ушбу сўз айрим алоҳида хусусиятларга эга. Қадимий изоҳида «устози бир сабокдошлар», «маслакдошлар», «ҳамфикр» деган маъноларни
билдиради. Дўстлар ташрифи – ҳаҳиҳий қувонч. Зеро,
шоир айтганидек: «Дунё шодликлари йигилса бутун,
Дўстлар дийдоридан бўлолмас устун». Доно халҳимизда дўст ҳаҳида жуда кўплаб маҳоллар бор: «Дўстни
дўстидан тани», «Одамнинг ҳандайлиги дўстларидан
маълум», «Дўстнинг дўстлиги бошингта иш тушганда
билинади», «Дўстсиз бошим – тузсиз ошим», «Бодом –
пўсти билан, одам – дўсти билан», «Дўст ачитиб гапирар, душман – кулдириб», «Дўсти нодондан, душмани
доно яхши», «Дўстинг минг бўлса ҳам оз, душманинг
бир бўлса ҳам кўп»... Ҳаҳиҳатан ҳам, кимнинг ҳандай дўстлари борлигига ҳараб, унинг ҳандай одам

эканлигини билиб олиш мумкин. «Уйда ота-онангта суянсанг, ташкарида - дўстларингга, деб одамлар бежизга айтишмайди. Конфуций бирор кишининг қандай одам бўлиб вояга етишида дўстнинг роли бекиёс эканлигини таъкидлайди, бу масалага нихоятда жиддий ёндашади. У диёнатли, самимий ва билимдон дўстларни фойдали; хушомадгўй, иккиюзламачи (мунофик) ва лофчи дўстларни зарарли дўстлар дейди; биринчилари билан дўстлашсак, юзимиз ёруг бўлади, иккинчи бир хилларидан улфатимиз бўлса, панд ейишимиз аник, бунинг учун жуда катта бадал тўлаймнз. Пекин Педагогика университети профессори Ю Дан ўзининг «Мухокама ва баён» сабоклари» китобида донишманд хикматларидан илхомланиб, дўст хакидаги мулохазаларини куйидагича ифодалайди: «Бирор дўст танлаш айнан бирор хаёт тарзини танлашдир... Ўзининг феъл-атворини тарбия қилиш (яъни ўз камолоти хакида қайғуриш) яхши дўст билан танишмокликнинг дастлабки шартидир». Шундай экан, дўст танлаш масаласига, дўстлар билан бўладиган муносабатларга асло енгил қараб бўлмайди.

Ўрни келганда, камина дўст борасидаги фикрларимни ҳам баён этмоқчиман. Дўст ҳақида Яратгандан тилагим шуки, ҳар кимни синаса дўсти билан синасин; сийласа дўсти билан сийласин; суюнтирса дўсти билан суюнтирсин экан. Шу учови жам бўлса, киши ўзини бахтиёр ҳис ҳилмоғи шубҳасиз.

Баъзилар мазкур хикматдаги жумлалар орасида хеч қандай ички боглиқлик йўқ, дейиши мумкин. Айримлар эса бу каби қараш унинг асл маъно-моҳиятига тўгри келмайди, дейдилар. «Илм олиш» бу шунчаки ўқиш-ўрганишнинг ўзигина эмас, таълимот ва қарашлар тизимини ҳам англатади, «вақт» эса одатий, аксар вақт эмас, балки замон ва жамиятга ишора, «такрорлаш» бу мустаҳкамлашгина эмас, балки тадбиқ қилиш ҳамдир. Демакки, ҳикматдаги уч жумла бир-бири билан ўзаро богланган. Улар шундай изоҳ берадилар:

агар таълимотинг жамиятта тадбиқ қилинса, нақадар қувончли воқеа; борди-ю қўлланилмаганда ҳам, дўстлар қўллаб-қувватласа, йўқлаб келишса ҳамда суҳбатлари билан кўнгилни шод қилишса, бу ҳам бир бахт; агарда жамиятда рўёбга чиқмас бўлса, одамлар тушунмасалар, улардан нолимаслик, ҳасрат қилмаслик ҳам олижаноблик эмасми!? Бу каби изоҳларда ҳам маълум маънода ҳақиқат бор.

Сўнг сулоласи машхур уламоси Жу Си (Zhu Xi) (1130-1200) мазкур хикматга юқори бахо бериб, шундай деган эди: «(У) дао (илму хикмат; тариқат) эшиги ахлокнинг асосидир». Хикмат маъноси кишиларга тушунарлидир: билим олишни хурсандчилик, қувончли вокеа деб билиш керак, бунда Конфуцийнинг қунт билан илм ўрганиш ва ўзгаларга ўргатиб чарчамаслик хақидаги қарашлари акс этган; маслақдош дўст ташрифи шодиёна эканлиги; сўнгра бировларнинг тушунмасликларидан нолимаслик, ғаразгўй-бадхоҳлик қилмасликка чақирилади. Шунингдек, мазкур хикматда Конфуцийнинг билимга ташналик, қунт билан ўрганиш, шу йўл билан диккат-эътиборини ўзини камолотга етказишга қаратиш хамда бүнинг барчасида хар кимнинг ўзи жонбозлик кўрсатиши кераклиги талаби ифода этилган. Бу каби хикматларни «Мухокама ва баён да кўплаб учратиш мумкин, улар мазкур хикмат маъно-мохиятини янада теранрок тушунишимизга ёрдам беради.

Толнби Йоу-зи деди: «Агар кимки ота-онасига қобил фарзанд бўла олса, ёши улугларии қурмат қилса-ю, валекии мартабаси юқори кишиларии ранжитишин яхши кўриш қоллари индоятда кам учрайди; гунох-жиноятин ёмон кўрадиган, бироқ исён-номаъкулчиликии ёқтирадиган кимсалар ҳеч бўлмаган. Олижаноблар бутун фикру зикрини мухим олий максад йўлига қаратгайлар, мурод-мақсадга етсалар, шунныг былан «дао» (одобажлоқ мезоны) пайдо бўлгай (яъны улар ўзгаларга ыбрат бўлгай). Ота-онага қобыл фарзанд бўлыш, катталарны хурмат қылыш – рахмдыллыкның асосидыр».

Йоу-зи – Конфуцийнинг шогирди, фамилияси – Йоу (You), исми – Жуў (Ruo). Конфуцийдан 13 ёш кичик бўлган, баъзи манбаларда 33 ёш дейилади.

Таржималаримизда тез-тез учраб турадиган «толиби» сўзи «Конфуцийнинг толиби (шогирди, муриди)» деган маънодадир, яъни «Толиби Йоу-зи» айни «Конфуцийнинг толиби Йоу-зи»дир. Мазкур сўз асл нусхада бу тарзда учрамайди, биз уни Конфуций шогирдларининг асардаги бошқа тарихий шахслардан фаркланиб туришлиги учун аниқлик сифатида киритдик, бу ўқувчиларга ҳам маъқул келади, деган умиддамиз.

Рахмдиллик, яъни «жен» (ren) - инсонпарварлик, инсонийлик. «Жен» - Конфуций фалсафий гояларининг энг юқори категорияси, шунингдек, ахлоқ, этика меъёрлари хамдир. Бу Конфуций қалбидаги энг юқори ахлокий мезонни англатгувчи истилохдир, у турли изохларга эга. Мазкур хикматда у инсонпарварлик, инсонийлик (одамийлик)ни курсатади. Конфуций таълимоти (фалсафаси)даги «жен» яхлит олинганда «рахмдиллик» дегани. Куйида эса бу сўзнинг мукаммал луғатлардан жамланган таржималарини унинг маъносини аниқ ва туликроқ тушуниб, англаб олиш учун келтирамиз: «мехрибонлик», «рахмдиллик», «вафодорлик»; «мехрибон», «рахмдил», «вафодор киши», «инсонпарвар»; «шафкатли», «оккўнгил»; «одамгарчилик», «инсонийлик», «оққўнгиллик», «мулойимлик»; (сиёсатда) «инсонпарварлик (рахмдиллик, адолат) билан идора килиш», яъни инсонпарвар сиёсат юритиш; «хамдардлик қилмоқ»; «мағиз»; «инсон»; «яхши кўрмоқ» ва бошқалар. Кўриниб турибдики, маъно жихатидан барчаси бир-бирига жуда якин. Конфуций наздндаги «раҳмдил киши» — Комил Инсон, яъни комилликнинг бир алфози (ёркин намойиши). Унда барча эзгу хислатлар мужассам: меҳр-шафқат, хокисорлик, ҳотамтойлик, мулоҳазакорлик, марҳаматлилик, мустаҳкам эътиқод, садоҳат, оҳ кўнгиллик, лафзи ҳалоллик, тўғри сўзлик, билимга иштиёҳмандлик, сўзу амал бирлиги ва бошҳалар.

Конфуций ўзининг пурмаъно ҳикматлари билан кишиларни олижаноб, раҳмдил ва гўзал хулқ эгаси бўлишга ундайди, бу йўлда ўзи жонбозлик кўрсатади, хатти-ҳаракатлари билан ўзгаларга ўрнак бўлади, таълимотини ҳам шу асосга қуради, одамларга шундан сабоқ беради. Донишманд барчасининг табиий, самимий ва ҳаҳҳоний бўлиши кераклигини уҳтиради. Шундагина ҳар бир киши ўз ҳаётининг мазмун-моҳиятини англаб етади.

«Муҳокама ва баён»да кўп марта тилга олинган «жен» атамасига ушбу ҳикматда илк бор дуч келинади. Раҳмдиллик Конфуцийнинг марказий гоясидир (яъни аниқроқ ҳилиб айтсак, фикратининг моҳиятидир), унга «давлатни идора этишнинг бебаҳо сабоги» деб ҳам ҳаралади.

Конфуцийнинг шогирдлари, издошлари, таълимоти тарафдорлари ота-онага кобил фарзанд бўлиш ва катталарга хурмат-эхтиромли бўлишни рахмдиллик (инсонийлик)нинг асоси деб хисоблашади. Одоб-коида (яъни «тузук», одоб-ахлок меъёрлари, адаб-йўсин) билан улар тартибга солиб турилади, тузук (одоб-коида, адаб-йўсин) бўлмаса, кобиллик хам, демакки, рахмдиллик хам бўлмайди. Конфуций назаридаги рахмдилликнинг асоси ўз ёнимиздаги кишиларни тушуниш ва уларни кадрлаш, иззат-хурмат килишдан бошланади. Хитой маколида айтилганидек: «Кобил фарзандлик — минг яхшиликнинг аввалидир». Комусий билим сохиби, туркий тилда ижод килган адибларнинг пешкадами Юсуф Хос Хожиб ижодида хам Конфуцийчилик таълимоти мохияти — «рахмдиллик» концепцияси-

нинг мустахкам асосларига муштарак фикрларни учратамиз:

Жаҳонда одатдир улуг иззати,
Улуг келса турмоқ – киши одати.
Улугга кичик ҳурматидир ҳусн,
Кичик ҳам улугдан кўрар ҳурмати.
(«Қутадқу билиг»дан, нашрга тайёрловчи ва таржимон Қаюм Каримов)

Кишининг ахлоқ-фазилати арзимас ўринларда ҳам уни аҳамиятли ҳилиб кўрсатади. Конфуций ҳобиллик ва тавозени билган киши номаъҳул ишга ҳўл урмайди, ўз эътиҳодига ҳарши бормайди, дейди.

«Дао» — Хитойдаги қадимги ғоялар тизимини англатувчи сўз, кўп маъноларга эга. Бу ерда Конфуций даъват этган раҳмдилликдир, яъни раҳмдилликнинг моҳиятан барча ахлоқий ғоялар системаси эканлиги ҳамда унинг реал ҳаётдаги мужассамлигидир. Оддийроқ қилиб айтадиган бўлсак, давлатни идора қилиш ҳамда ҳалол одам бўлишликнинг асосий принципидир, «Дао» — Йўл дегани, у «Эзгулик йўли», эзгуликка бошловчи йўл, «Ҳаҳ йўл». Хитойлик файласуфлардан яна бири Лао-зи (мил. ав. 579—499 йй.) «дао» таълимотини яратган, унинг «Дао-жинг» номли китобида «дао»нинг моҳияти ҳақида сўз боради.

Конфуций деди: «Хушомадгўй ва накиюзаама чи киши (мунофик)аарда рахмдиалик фазнаата жуда почор бўлади».

Хитойлик Гу Ян Ву (Gu Yan Wu) ўзининг «Кундалин хотиралар» китобида шундай ёзади: «Дунёда икки хий бераҳм (багритош) одамлар бўлади: бири исёнчи-иг вогар кимсалар бўлса, иккинчиси хушомадгўй-иккиюзламачи (мунофик) кишилардир». Бундай кишилар

ўзларининг гаразли манфаатлари йўлида ҳеч нарсадан, ҳатто жиноят қилишдан ҳам тап тортмайдилар. Ушбу ҳикматда Конфуций мунофиқ кишиларда раҳмдиллик фазилатининг оз бўлишидан огоҳлантиради. Уларнинг тили ва дили бошқа, сўзи ва иши бир-бирига тўгри келмайди, самимийлиги йўқ, ичи қора кимсалардир. Динимиз Исломда ҳам мунофиқлик қаттиқ қораланади.

Бу ерда Конфуций худбин кимсаларда рахмдиллик фазилатининг «ночор» лигига нисбатан ўз норозилигини билдирган. Мунофиклик иймон-эътикод сустлигининг аломати хамдир. Донишманд одамларни огох бўлишга, аввало ўзимизга, инсонийлигимизга, сўнгра ўзгаларга муносиб бўлишга чакиради.

Толибн Зенг-зи деди: «Мен хар кун(им сархисобида) уч бора ўз-ўзимни тафтиш киламан: ўзгалар учун сидкидилдан кулимдан келгунча бирор инма кила олдимми-йўкми? Дўстларимга самимий бўла олдимми-йўкми? Устозим берган сабокларии мустахкамлай олдимми-йўкми?»

Зенг-зи – Конфуцийнинг шогирдларидан бири Зенг Шен, «зи»си, яъни хурматли номлари Зи-ю, милоддан аввалги 505 йил тугилган, лугуолик (яъни Лудавлатидан) бўлган, Нанвученг (Хитойнинг хозирги Шандўнг провинциясида жойлашган ер номи) шахридан бўлиб, Конфуцийдан қирқ олти ёш кичик. Конфуций шогирди Зенг-зидан нихоятда мамнун бўлган. У қобил фарзанд дея ном қозонган эди. Айтишларича, «Сяо-жинг» («Қобилнома») асарини ҳам айнан Зенгзи ёзган.

Хикматдаги «уч бора» ибораси «кўп марта» деган маънони билдиради. Хитойнинг қадимий китобларида «уч», «тўққиз» сонлари такрорланиш даражасининг кўплигини ифодалаган.

Юқорида айтиб ўтганимиздек, «Муҳокама ва баён» Конфуцийнинг шогирдлари томонидан китоб ҳолига келтирилган. Ундан Конфуций ҳикматлари, суҳбатлари ва мулоҳазаларидан ташқари, устозларининг панднасиҳатлари, ўгитлари таъсирида туғилуан шогирдларининг фикр-мулоҳазалари ҳам кенг ўрин олган. Шунингдек, китобда Конфуций шогирдлари ва бошқа тарихий шахсларнинг хотиралари ҳам жамланган.

Юқоридаги ҳикматда Зенг-зи ўзини тафтиш қилади, хатолари устида ўйланади ва фикр-мулоҳазаларини дадиллик билан ўзига танбеҳ бериш, мурожаат сифатида баён қилади. Зенг-зининг «ўз-ўзини тафтиш қилиши», бу унинг Конфуцийчилик таълимотининг «раҳмдиллик» қоидаларига қатъий риоя қилганлигини англатади.

Хикматда фидойилик, самимият ва билимни доимо мустахкамлаш каби уч мухим хислат улугланган. Ўзгаларга самимий, беминнат яхшилик қилиш халқимизнинг азалий фазилатларидан. Доно халкимиз: «Яхшилик қилиб кўлга от, балиқ билар, балиқ билмаса, Холиқ билар», дейди. Ота-боболаримиз беғараз, беминнат яхшилик килишга чакирганлар. «Яхшилик кил. эгасидан қайтмаса, Худодан қайтади каби хикматли сўзлар бекорга эмас. Бир ўйлаб кўринг-а: кимгадир яхшилик қилгансиз-у, лекин ундан заррача ҳам яхшилик кўрмадингиз, устига-устак у одам сизга нисбатан ғаразгўйлик қилди хам дейлик. Лекин хаётингизда жуда мушкул ахволга тушиб колганингизда Худо йўл кўрсатиб, килган яхшиликларингиз мукофоти сифатида мушкулингизни осон қилмаганми?! Хар бир инсоннинг хаётида бундай ибратли вокеалар талайгина, факат уларни бир акл тарозусига солиб мулохаза юритиш лозим. Хар биримиз құлимиздан келганча сидкидилдан мухтож кимсаларга ёрдам қилайлик! Ҳар кунимизни яхшиликлар ила безайлик!

Конфуций деди: «Иктиёрида минг чогли тўрт отлик харбий аравалари бўлган катта подшоликни идора килишда хар ишни жиддий, астойдил хамда эхтиёткоранк билан хал этмок керак бўлади; калк ишончини козонмок, сарфу каражатда тежамкоранк ва амалдорларии асрамок керак; маврид ва меъёри билан халкии дехкончиликдан бўш вактлардагина хашарга сафарбар этиш лозим».

«Ихтиёрида минг чогли тўрт отлиқ ҳарбий аравалари бўлган подшолик» — «катта подшолик». Қадимги Хитойда давлатнинг куч-қудрати унинг ҳарбий аравалари сонига ҳараб белгиланган, мингта ҳарбий араваси бўлса, уни катта подшолик ҳисобласа бўларди. Жанг аравалари ўша давр учун қўшинда энг асосий ҳужум ҳилувчи куч эди. Ўша даврда Хитой ҳўшинларининг асоси жанговар арава, отлиҳ ҳўшин ва пиёдалардан ташкил топган эди. Қадимда хитойликлар тўрт от ҳўшилган жанг аравасини «шенг» деб аташган.

Конфуций бу ерда хукмдорлар учун мухим бўлган беш бандни кўрсатади: хизматига фидойилик (яъни ўз ишини астойдил билиш, кунт билан ишлаш), халқ ишончини қозониш, тежамкор бўлиш, зиёли ва мартабаси улуг кишиларни асраб-авайлаш, оммани мавриди билан сафарбар этиш (давлатнинг сафарбарлик ишларига жалб этиш). Бу қадим Хитойда демократик тасаввурларнинг куртак ёзиши эди.

Конфуцийнинг «рахмдиллик» таълимоти кишилар ўртасида бўладиган муносабатлар назарияси, шунингдек, давлатни идора қилиш амалиёти ҳамдир. Ҳукмдор агар фаҳатгина давлат хазинасини ҳандай тўлдиришни ўйлаб, аксинча халҳ ҳаётини фаровон ҳилишни хаёлига ҳам келтирмаса, у раҳмдил, одил шоҳ эмас, инсонпарвар сиёсат юргизолмабди. Конфуцийнинг «раҳмдиллик» гояси сиёсий-ижтимоий соҳада демокра-

тик бошқарув усули тамойилларидан бири сифатида ҳам аҳамиятлидир. Бирор давлатнинг қудрати фаҳатгина давлат хазинасининг тўлалиги, ҳукуматнинг кучлилиги билангина ўлчанмайди, кучли жамият қура олса, халҳ ҳаёти фаровон бўлсагина ҳаҳиҳий маънодаги қудратли давлат ва фаровон жамиятга айланади.

Конфуций деди: «Ёшлар ота-она олдидаги фарзандлик бурчини бекаму куст адо этмоклари, остона хатлаб чиксалар, катталарин хурмат килишлари керак; эхтиёткор хамда лафэн халол, барчага бирдек мехрибон булмоги, рахмдил фазилатли кишиларга ёндошмоклари керак. Шу алфоз зохидлик амалиётидан сунг, магар тагии зиёда куч-гайрати булса, уни-да максус китоблар мутолааси билан билимини оширишдек бамаъин машгулотга сарф этгани дуруст».

Конфуцийнинг набираси Зи Си (мил.авв. 483–402 йй.) ўзининг «Мўътадиллик» («Жўнг-йўнг» — «Zhongyong») китобида Конфуций билан Лу подшоси Лу Ай Гўнг ўртасидаги савол-жавобни келтиради. Лу Ай Гўнгнинг сиёсат ҳаҳидаги саволига Конфуций жавоб бераётиб шундай дейди: «... Раҳмдиллик, бу айнан одамларни севишдир, ўз ота-онасини севиб-ардоҳлаш раҳмдилликда энг улуғ ишдир». Бу ҳикматда Конфуций инсонларга меҳр-оҳибатли бўлишни таъкидлайди. Ота-она ва бошҳаларга — барчага меҳр улашиш керак, аввало ота-онага бўлган меҳр-муҳаббатни Конфуций асосий инсоний фазилат (раҳмдиллик) деб ҳисоблайди.

Кўриниб турганидек, Конфуций таълимотида ахлоқ ва фазилат қадрланади, ёшларнинг ахлоқий-эстетик тарбияси мухим ўринга қўйилади. Конфуций таълимоти шу жиҳатлари билан ҳам ўша давр ҳамда ҳозирги жамият талаб ва эҳтиёжларига уйғун эди ва ҳамон ўз аҳамиятини йўқотгани йўқ. Юҳорида айтилганларни

бажариш оддий-осондек туюлса-да, лекин нихоятда масъулиятли, мушкул ҳамдир. Фарзанд сифатида отаонага қобил, итоатгуй булиш, кичик сифатида катталарни ҳурмат қилиш керак. Нуроний отахон ва онахонларимиз ҳамиша бизга шундай панд-насиҳат қилишган. Демакки, Конфуций каби даҳолар ҳикмати ҳалҳ донишмандлиги билан уйғундир. Эзгулик, эзгу фазилатлар ҳар ҳайси давр ва ҳалҳда ҳам ҳадр топган.

Толиби Зн-ся деди: «Рафикангизниг кусии жамолин эмас, кусин кулкин қадрланг; ота-онангиз кизматида бор куч-гайратингизни аяманг; подшоқ кизматига кирганда фидойнлик курсатинг. Дустга самимий-тугрисуз булинг. Бундай киши камтарлик қилиб уқимаганлигини айтган билан, шубқасизки, уни билимдон деб атаган булур эдим».

Зи-ся – Конфуцийнинг шогирди Бу Шанг, хурматли номлари Зи-ся. Конфуцийнинг кексалик давридаги шогирдларидан, устозидан 44 ёш кичик бўлган, адабиётда шухрат қозонган.

Ушбу ҳикматда Зи-ся устози Конфуций таълимотида ахлоқ-фазилатта катта аҳамият берилганлигини таъкидлайди. Ҳусни хулқ, яъни ахлоқ-фазилат кишининг чирой-сувратидан устундир. Бу ерда ташқи жиҳатларга эмас, ички жиҳатга, яъни қалбга эътибор қаратилади, маънавий камолот ҳақиқий гўзаллик тимсоли сифатида ҳадрланади. Зи-сянинг мулоҳазаларига яқин фикрни биз Юсуф Хос Ҳожиб ижодида ҳам учратамиз:

Хотин олсанг, ўздан қуйироқни ол, Севинч-ла кечир кунларинг бемалол. Хусн истама, хушфеълин излагин, Агар бўлса хушфеъл, топарсан камол.

(«Қутадғу билиг»дан, таржимон Қаюм Каримов)

Билим олишнинг самараси хатти-ҳаракатларимиз билан синовдан ўтади, аввало ҳар ким ўзида одамлар билан муомала қила олиш кўникма-фазилатини тарбияламоги керак, ундан кейингина маданий билимлар ҳақида гапирилади. Ахлоқий тарбия биринчи ўриндадир, ақлий тарбия эса иккинчидир, иккисининг алоқалари ниҳоятда аниқ-равшан. Бошқача қилиб айтадиган бўлсак, агар маданий билимларни ўрганмоқчи бўлсангиз, билим асли нима эканлигини англамоқ керак, кишилар билан муомала қилиш тасаввури, ҳаётий тажрибалардан бошласаккина билим олицда бирор муваффақиятга эриша оламиз, ўрганганларимизни эса ҳаётга тадбиқ эта оламиз, аксинча китобпараст, расмиятчи бўлиб қолмаймиз.

Хикматда беш жиҳат бир ўринда тилга олинган: гўзал хулқ, қобил фарзандлик бурчи, фидойилик, самимий-тўгрисўзлик ҳамда камтарлик. Зи-сянинг таъкидлашича, булар билимдонликнинг белгиларидир.

Конфуций деди: «Олижаноблар агар огир-вазмин бўлмасалар, салобати бўлмас, ўрганганлари ҳам мустаҳкам бўлмас. Садоқат ва самимият иккисни бош мезон деб билмоги керак. Ўзингизга номуносиб (аклоқан тубан) кишилар билан дўстлашманг. Хатони тузатишдан қўрқманг».

Бу хикматда Конфуций олижаноб киши эга бўлиши керак бўлган фазилатларни санаб ўтади: улар асосан вазмин-салобатли бўлиш, кунт билан билим олиш ва уни мустаҳкамлаш, садоқат ва самимийлик, дўстлашганда эҳтиёт бўлишлик, хатони тузатишга ўзида журъат топа олишлик. Савлат-салобат шуки, кишининг ўзини муносиб тутиши, яъни юриш-туриши, сўзу аъмоли ўзига ярашиб туришидир. Киши аввало ўзига, ўзлигига муносиб бўлиши лозим. Агар бачкана, енгилтак бўлиб, ўзгаларда ўзбошимчалик таассуроти-

ни қолдирса, унда кишилар орасида ҳурмат-эътиборга сазовор бўлиши амри маҳол.

Дўстлашиш масаласига келсак, бунда икки хил караш мавжуд: биринчиси, ахлок-фазилати ўзингизлан ночор кишилар билан дўстлашиш максадга мувофик эмас; иккинчидан, маслаксиз ёки ғайримаслакли кишилар, яъни танлаган йўли ўхшаш бўлмаган кишилар билан дўст тутиниш макбул эмас. «Ўзингизга номуносиб» дейилгани айни шу маънодадир, бу ўринда Сиздан хам ўзгалар дўст тутишга муносиб бўлишлик талаб этилади. Донишманд Конфуций кишиларнинг обру-мартабаси, мол-дунёсига караб эмас, яхши томонларини, ахлок-фазилатини инобатга олиб, улар билан дўстлашишга чақиради, бадхулқ кимсалар билан улфат бўлиш ўз-ўзимизга чох қазиш, ўзимиз ўтирган шохга болта уриш билан баробардир. Яхши кишилар билан дўст бўлишнинг фойдаси шуки, ўз хатонуқсонларимизни тузатмоққа, шу тариқа камолот чўққисин забт этишимизда бир ажойиб имкондир. Доно халкимизда бир макол бор: «Дўст ачитиб гапирар, душман - кулдириб». Хакикий дўст хатоингизни сиздан яширмайди, ўзгаларга овоза хам килмагай.

Ислом тарихида «хужжат ул-ислом» номи билан машхур олим Абу Хомид Газзолий «Риёзатун-нафс» китобида нафсдаги айбларни билиш йўлларидан бири сифатида қақиқий содиқ, зийрак ва диёнатли дўст танлаш кераклигини таъкидлайди: «Гўё бу дўст унинг нафси устидан кузатувчи вазифасини ўтайди. Шунда у дўстининг танбеху маслахатларига қараб ўзининг ахволу феълларидан, зохиру ботин хулкларидан огох бўлади...» (Абу Хомид Газзолий. Риёзатун-нафс. / таржимон Рашид Зохид. –Тошкент: «Мовароуннахр», 2006 й., 43-бет)

Ушбу хикматда бўлгани каби «Мухокама ва баён»нинг кўпгина ўринларида фикрлар тарқокдек кўринса-да, лекин улар ички мантикий яхлитликка, изчилликка эга. Масалан, юкорида баён этганимиз – дўст тутиш ва хатоларни тузатиш борасидаги мулохазалар фикримизнинг тасдигидир.

Толиби Зенг-зи деди: «Мархумлар дафи маросимлари конда-йўсинида пухта бўлса, аждодлар рухи ёд этиб турнаса, авом халк кам ўз-ўзидан инсофга келгай».

Мархумлар дейилганда, аввало, бу ерда ўтиб кетган ота-она назарда тутилган, аждодларни ёд этиш эса уларни эсга олиб қурбонликлар қилишга ишора. «Отаонанинг дафн маросимлари таомилига пухта ёндашиш ва аждодлар рухини ёдга олиш азал-азалдан қобиллик дея таърифлаб келинган. Гарчи Конфуций рухнинг мавжудлиги хакидаги мулохазаларини ошкора баён килмаса-да, дафн ва курбонлик маросимларига жиддий ахамият берган. Конфуцийчилик таълимоти мархумни иззат-икром билан дафн этиш кераклигини уктиради, курбонлик, назр-чирог маросимларини қадрлаган, умуман дафн ва қурбонлик маросимларига ахлокий тус беради. Конфуцийнинг нуктаи назарига кўра, қурбонлик наинки бир маросим, балки у қобил фарзандликнинг бир ифодаси хамдир, яъни мархумларни ёд этиб туриш хам бир фарзандлик бурчини адо этишдир. Конфуцийчилик қобил фарзандлик одобига жиддий эътибор қаратади, чунки қобиллик содиклик, вафонинг асосидир, ота-онасига қобил фарзанд була олмаган киши Ватанига хам содик бўлолмайди. Садокатмандлик кобилликнинг давомидир, бу хам бир юксак одоб, хар бир аъмолимиз эса одоб билан гўзалдир.

Мазкур ҳикматда назарда тутилган муҳим жиҳатлардан яна бири шундаки, таомилга амал ҳилиш ва ўтганларни хотирлаш халҳни ғафлат уйҳусидан уйғотишнинг, исён ва парокандалиҳдан саҳлашнинг диҳҳатга сазовор тадбир-чораларидан биридир. Бундай

жамият кишилари халол, пок ниятли ва виждонли була боради, бундай халқнинг нияти ҳам, амали ҳам хайрли бўлгай. Аслида ота-она хаётлик чогларидаёк уларга кобил фарзанд бўлиш айни саодат. Агар бандаликни бажо келтирсалар, уларни сўнгти йўлга кузатишлик. сунгра хакларига дуо килиб, савоб ёгдириб, кабрларини зиёрат ва обод килиб туришлик хам кобиллик саналади. Бу одобда хам, динда хам улугланган. Содиклик, қобиллик ҳақидаги мулоҳазалар «Муҳокама ва баён да тез-тез учраб туради, бу эса Конфуцийчиликнинг бу икки ахлок меъёрларига нихоятда жидлий караганлигини англатади. Конфуцийчиликдаги одоб-қоида (тузук) таълими гарчи диний кўринишга эга бўлмаса-да, қадимги Хитой жамоаларида маълум микёсда шунга якинрок ролни бажарди, шу боис кейинчалик Конфуцийчилик диний таълимот, деган хато талкинларнинг пайдо бўлишига олиб келди.

(Конфуцийнинг шогирдааридан бири) Зн-чин Зн-гўнгдан сўраб шундай дебди: «Устози (фузи)-миз дар сафар бирор давлатта борсалар, албатта, унниг снёсий ишларига кулок тутардилар. Ўзлари бир инят билан бунга муваффак бўлардиларми ёки ўзга кимдир ташаббус кўрсатармикин?» Зн-гўнг шундай жавоб килибди: «Устоз кушфеъллик, мехрибонлик, камоли эдтиром, сиполик ва камтарлик каби беш ахлокий фазилятларга таяниб муродига етгай. Хазратиниг муваффак бўлиш усули ўзгаларинкига ўкшамаса керак».

Зи-чин (Zi-qin) – Конфуцийнинг шогирдларидан бири, фамилияси Чен (Chen), исми Канг (Kang), Зи-чин унинг хурматли номи. «Тарихий хотиралар» китобининг «Жўнгни шогирдлари таржимаи холлари» бобида Зи-чин қайд этилмаган, шу боис баъзи бир талқинларга кўра, у Конфуцийнинг шогирди эмас.

Зи-гўнг (Zi-gong) – Конфуцийнинг шогирди, фамилияси Дуанму (Duan-mu), исми Си (Сі), хурматли номлари Зи-гўнг, Вэй (Wei) подшолигидан бўлган, устозидан 31 ёш кичик бўлган. Зи-гўнг милоддан аввалги 520 йил тугилган. У баҳс-мубоҳасага моҳир бўлган. Конфуций уни катта бир давлатнинг вазири аъзами бўлишга лойиқ дейди. «Тарихий хотиралар»да қайд этилишича, у Вэй подшолигидаги машҳур савдогарлардан бири бўлган.

Фузи (fu-zi) - қадимда құлланилған хурмат белгисини билдирувчи ном. Дафулик (кадимги Хитойда ўрта даражадаги амалдорлик) килган кишиларга хурмат билан шундай мурожаат қилинган. Конфуций бир муддат Лу подшолигида «си-коулик» лавозимида хизмат қилган, шу сабабдан шогирдлари Конфуцийни хам «фузи» деб аташган. Шунга кўра, кейинчалик устозларни шу ном билан улуглаб аташ анъанага айланган. Си-коу мансаб эгалари адлия ва тартибни сакловчи миршаблик, яъни хукук-тартибот ишларини бошкарган. У Fарбий Жоу (Xi-zhou) даврида таъсис этилган ўрта даражадаги мансаб номи, Чун-чю («Бахор-куз»-«Chun-qiu») ва Жан-гуо («Урушкок подшоликлар»-«Zhang-guo») даврида хам фойдаланилган. «Мухокама ва баён даги фузи Конфуций шогирдларининг уни хурматлаб аташларидир. «Конфуций» номи хам «Кўнг фу-зи»дан келиб чиккан.

Конфуций юртма-юрт кезиб юрганида, қайси давлатта бормасин, аввало ишонч қозониб унинг сиёсатини эшитган, хукумат ишларига диққатини қаратган. Афсуски, ҳеч бир подшо унинг таълимотини ҳаётта тадбиқ қилишдек оғир масъулиятни ўз зиммасига олмайди. Сиёсат ва сиёсий вазифалар давлатнинг ўзаги сифатида мамлакатнинг гуллаб-яшнаши, ҳаёт-мамотига дахлдор, халқнинг турмуши, бахт-саодати билан чамбарчас боғлиқ, ҳар бир фуқаронинг манфаатлари билан алоқадор, ҳар биримиз бу ҳақда ҳайғуриши-миз лозим. Хикматда икки шогирдининг суҳбати асо-

сида Конфуцийнинг қандай одам эканлиги, унинг ахлокий сифатлари очиб берилган. Конфуций подшоларнинг қадрлаши ва юксак бахосига сазовор бўлишининг сабаби унинг хушфеъл-мулойимлик, мехру шафкат, хурмат-эхтиром, оддий-соддалик ва камтаркамсукумлилик каби ахлокий сифатларга эга бүлганлигидадир. Конфуций мана шу сифатлари билан махорат касб этади. Камтаринлик сифатини оладиган булсак, бу хислат инсоннинг обру-эътибор, кадр-киммат топишида мухим рол ўйнайди. «Камтарга - камол, манманга - завол», дейди доно халкимиз. Бу мазкур наклнинг Конфуций феъл-атвори, хаёти мисолида яна бир бор ўз тасдигини топгани эмасми?! Камтаринлик нима? Оддийгина килиб айтганда, у фойда-манфаатга келганда хаммадан кейинда, бурч-мажбуриятга келганда эса хаммадан олдинда туришликдир. Мазкур хикмат, шунингдек, шогирдларининг устозларига нисбатан берган юксак бахоси хамдир.

Конфуций деди: «Отаси даётлик чогида унинг максадига разм солинг; отасининг ўлимидан сўнг унинг хатти-даракатнин диккат билан кўздан кечирниг: агар уч йилларча отасинниг йўл-йўрикларини ўзгартирмаса, кобил фарзанд дейиш мумкин».

Хикматни умумлаштирадиган бўлсак: «Отаси ҳаётлик чоғида ҳам, вафотидан сўнг ҳам ота ўгитларига хиёнат қилмаган фарзанд қобил фарзанддир».

«У» – бу ерда фарзандга ишора. «Уч йилларча» – кадимда кўплик, «анча вақт» маъносини англатган. Йўл-йўриклар, яъни «дао» – ота тайинлаган ахлок мезонларидир. Мазкур хикматда фарзандлик бурчини адо этишлик ва нокобилликни текшириш усули ҳақида сўз юритилган, унда Конфуций ўз фикрини аник ва лўнда баён этади. Агар фарзанд отаси тайинлаган ахлок меъёрларига отишмай амал қилса ва бундан

унинг кўнгли тўқ бўлса, у қобил фарзанд дея аталишга лойиқ. Албатта, бу ерда «ўзгартирмаса» сўзига бирёклама қарамаслик лозим. Асл маънони кишиларга етказиб беришда уни қандай талқин этиш хам мухим рол ўйнайди. Бунда сўзловчининг сўзлаш махорати, тил нозикликларини хам инобатга олиш керак. Баъзи кишилар Конфуцийнинг мазкур хикматига асосланиб, уни эскиликка ундовчи, мутаассиб ва ислох қилишга қарши фикрловчи, деган бирёклама фикрга келишлари мумкин, тарихда шундай хам бўлган, кўплаб сиёсатдонлар ундан ўз мақсадларига етишишда фойдаланганлар. Ўгил-қизлар қобил фарзанд бўлишлари, кекса авлоднинг яхши томонларидан ўрнак олишлари, уларнинг тўгри кўрсатмаларига, панд-насихатларига хурмат билан қулоқ солишлари шарт. Лекин булар хўжакўрсинга бўлмасин, шунингдек, уларга кўр-кўрона эргашмаслик хам керак. Аниқ бир даража – мезонга эга бўлиш талаб этилади.

Хаммамиз хом сут эмган бандамиз, шунинг учун ишимиз, сўзимизда жузъий хатолик ўтиши мумкин, хатоларни тан олиш ва уларни ўз вақтида тузатишга ўзимизда журъат топа олиш ҳақиқий мардлик саналади. Шу боис, ёшлар эсли-ҳушли бўлиб, мустақил фикр юритсалар, катталарнинг афзал томонларидан ўрнак олсалар, ҳар нарсага ибрат кўзи билан боқсалар, нур устига аъло нур бўлур эди.

Толнби Йоу-зи деди: «Лии» (одоб-қонда)нинг ақамияти мутаносиблик («he»)нинг муқимлигидадир. Ўтган оқил подшолар тутган йўл шунинг билан гўзал эди, каттаю кичик ишларида у дастуруламал бўлди. Баъзи ўринларда унга риоя килмаганлар, бонси мутаносиблик факат мутаносиблик учунгина бўлиб қолганидадир, лекин у одоб-қонда билан тийнб турилмас экан (яъни одоб-

қонда донрасида бўамас экан), рўёбга чицариб дам бўамайди».

Конфуций бу хикматда кишиларни одоб-қоида доирасидан чиқмасликка чақиради. «Лии» — одоб-қоида узи нима? Нейтрал-холис бўлиш, янада кенгроқ қилиб айтадиган бўлсак, айни тинчликдир. Сўзимизга изох киритайлик. Кишилар ўртасида баъзан тафаккур эврилишлари, фикрий овишлар хам юз бериб туради, бирор хатти-харакатга нисбатан турлича қарашлар шаклланган бўлади, бу эса зиддиятли муносабатни келтириб чикаради. Бу зиддиятларни қандай бартараф қилиш, овишларни тартибга солиш мумкин? «Лии»га таяниб», яъни одоб-қоида меъёрларига таянган холда, дейилади Ли Зе-фэй (Li Zi-fei) тартиб берган «Мухокама ва баён»да («Beifang lianhe» босма-медиа акциядорлик масъулияти чекланган жамияти «Wanjuan» нашриёти. 2010 й. 3-нашр, 7-бет).

«Лии», бу – ўша Конфуций яшаган Чун-чю даври нуқтаи назаридан, умуман олганда құлдорлик жамиятидаги қонунлар тўплами ва ахлок меъёрлари. Холбуки Конфуций назарда тутган Жоу «лии «си, яъни Жоу сулоласининг тузуклари, одоб-ахлок меъёрлари, таомил, урф-одатлар тизими, шунингдек, кишиларнинг феъл-атвор мезонларини хам кўрсатади. Агар «лии» бўлмаса, жамиятда тартиб, демакки, баркарорлик, осойишталик бўлмайди, шу боис кишилар ўртасидаги муносабатларда одоб саклаш, бирор ишда қоидага амал қилиш керак. Одоб-коиданинг ахамияти эса «мутаносибликни мухим деб билиш да ва айни мувозанатни сақлашдир. «Хе» - мутаносиблик ёки уйғунлик, тўгри-монандлик, мувофик, муносиблик; бошқача қилиб айтадиган бўлсак, ҳар ишни айни муддаодагидек бажара олиш, меъёр талабида бўлиш; халқ тили билан айтганда, сихни ҳам, кабобни ҳам куйдирмаслик; шунингдек, муросасозликни хам назарда тутади; янада аниклаштирсак, ўртамиёна, мўътадилга тўгри келади. Одатда, Конфуцийчиликда мутаносиблик мўътадиллик билан бирга тилга олинади. Агар оламда мутаносиблик бўлмаса, унда гўзаллик, мўътадиллик ҳам бўлмайди. Сўз ва хатти-ҳаракат мутаносиблиги, тил ва дил мутаносиблиги, ботин ва зоҳир мутаносиблиги – булар олижанобларнинг сифатларидир. Оҳанглар уйгунлиги – ҳамоҳанглик, ранглар уйгунлиги ҳаҳиҳий санъат асарларининг дунёга келишига асос бўлиб хизмат ҳилади. Ҳатто табиийлик ва гайритабиийлик ўртасида ҳам юксак мутаносиблик мавжуд, у аломатларда зоҳир.

Кези келганда бир нарсани алохида таъкидлаб ўтишни жоиз деб толдик: бу ерда биргина Конфуцийчилик таълимоти мисолида акс этган Шарқ тафаккурининг ўзига хос жихатларидан бири ойдинлашади: маънолар хазинаси биргина сўз замирида яширин. Яъни биргина сўз билан жуда кўп нарсаларни англатиш мумкин. Мутаносиблик Конфуцийчилик алохида ташаббус кўрсатган этикавий, сиёсий ва ижтимоий принцип хисобланади. Конфуций «лии»ни хаётта тадбиқ қилиш ва қўллашда, энг мухими, уйғунлик (мутаносиблик) дир, дейди. Барча ишда мутаносибликка амал қилиш керак, шу билан бирга, беадаблик қилишдан хам сақланиш лозим. Яъни айтиш мумкинки, хар бир инсон жамият ва хаётдаги ўз ўрнини яхши билган холда, ўзаро муносабатларда номутаносиб килмишлардан тийилгани маъкул. Масалага назарий жихатдан ёндашадиган бўлсак, Конфуций холбуки одобқоиданинг құлланилишида мутаносиблик (уйғунлик) мухим, дея таъкидлаган экан, шунингдек, «мутаносибликка эришиш учунгина мутаносиблик пайида бўлмаслик ни, одоб-коида билан тийиб туриш лозимлигини хам эслатиб ўтади, одоб-қоида доирасидан чикмаслик кераклигини уктиради. Кўриниб турганидек, Конфуций даъват этган мутаносиблик мутлако принципсиз уйгунлик эмас, ақл-идрокка асосланганлиги (оқилоналиги) билан ҳам аҳамиятлидир. Конфуцийнинг мазкур хикматдаги нуқтаи назари маълум мазмунга эгаки, уни яхшироқ тушуниш учун донишманд яшаган давр ижтимоий-сиёсий ахволидан қисман булсин хабардор булиш талаб этилади.

Қадимги Хитойда Чун-чю даври (мил. авв. 770-мил. авв. 476 йиллар)га келиб жамиятда қарор топган анъанавий тартиблар емирила бошлади, мамлакатда фиску фасод авж олди, амалдорларнинг шоҳга суиқасд қилишлари, падаркушлик каби воҳеалар тез-тез учраб турарди. Шу боис, Конфуцийнинг шогирди Йоузи зиддиятларни бироз бўлсин юмшатиш, жамиятда осойишталикни қарор топтириш маҳсадида «мутаносиблик муҳим», деган фикрни илгари суради. Йоу-зи мутаносибликни одоб-ҳоида («лии»)нинг энг юҳори даражаси деб ҳисоблайди, лекин у одоб-ҳоида доирасидаги мутаносиблик (уйғунлик) бўлиши шарт.

«Ўтган подшолар» – Хитойнинг қадимги афсонавий подшолари: Яо, Шун ва Ю оксоколлар, шунингдек, Танг, Вэн, Ву, Жоу-гўнг каби подшоларига ишора. Уларнинг йўли («дао»си) бирдир, бир принципга оғишмай амал қилдилар. Бу принцип эса ҳар қандай хатти-харакат, хулқ-атвор ва фаолиятнинг бошланғич қоидалари, яъни фаолият учун асос қилиб олинадиган қонун-қоидалар, шу билан биргаликда, мутаносиблик мезони хамдир. «У» дейилганда подшоларга дастуруламал бўлган шу принцип назарда тутилган. Шарқ адабиётида Ануширвон, баъзи манбаларда Нуширавон деб хам юритилган шох вокеаномаларда адолат тимсоли сифатида шухрат қозонган; Хотамтой саховатпешалик, олижаноблик рамзига айланган. Турли адиблар ўз даврининг подшоларига уларни ибрат қилиб кўрсатишган.

Хулоса шуки, Шаркда қадимдан аввал ўтган одил подшолар, донишмандларни ибрат намунаси қилиб таърифу тавсиф қилиш анъанаси мавжуд, улар ҳақида ҳикоятлар, афсоналар битилган. Конфуций ва унинг издошлари ҳам шу анъанани қадим Хитой диё-

рида бошлаб беришган. Аслида «ибрат» тушунчаси ва амалиёти кишининг улвайиш жараёнида мухим ахамиятта эга, аввало биз ён-веримиздагиларга қараб ўрганамиз — улги оламиз, келажақда қандай одам бўлиб вояга етишимиз кўп жихатдан бизни қуршаб турган мухитнинг қандайлигига борлиқ.

Толнби Йоу-зи деди: «Берилган ваъда хакконий булсагниа, амалда вафоси хам булгай. Иззат-хурматда одоб-кондага якин булсанг, исподдан йирок булгайсан. Суянчик, туккан-тугишганларига окибатли бульшликда ибрат бор».

Конфуцийнинг шогирди Йоу-зи мазкур хикматда «ишонч» (ваъда) ва «хурмат» хакида фикр юритади, бу унинг иккисига нихоятда жиддий қараганлигидан гувохлик беради. «Ваъда» ва «хурмат» учун мезон Жоу сулоласи одоб-коидаларидир. Конфуций ва шогирдлари Жоу сулоласини ибрат сифатида кўрсатишлари, унга қайта-қайта мурожаат қилишларининг сабаби шундаки, тарихий нуқтаи назардан Жоу сулоласидан сўнг мамлакатда бошбошдоклик, парокандалик авж олиши натижасида жамият ижтимоий-сиёсий, маънавий жихатдан таназзулга юз тута бошлаган эди, бунинг салбий окибатларини олдиндан кура олган Конфуций подшолар ва халкни огохликка даъват этади ва бу йўлда у ўзининг кадимги фозил подшохлар йўли ва Жоу сулоласи тузуклари асоси устига қурилган ахлокий-сиёсий таълимотини хаётга тадбик этишга уринади. Гоявий-назарий жихатдан эса ўз таълимотини муайянлаштиради, яъни унга аниклик киритиб, хаётий рух беради. Одоб-қоидага мувофиқ бўлмаса, сўзланмайди, сўз берилмайди, акс холда «ишонч»га путур етади. Одоб-коидага зид ишлар килинмайди, акс холда «хурмат»га путур етади. Бу айни инсон каби яшаш хакидаги асосий нуктаи назардир.

Ваъдага вафо қилиш – ҳақиқий вафодорлик, одилликдир, айни мардоналикдир. Ўзбек мақолида айтилганидек, «Арслон изидан қайтмас, ботир – сўзидан». Сўзининг устидан чиқадиган киши маҳмаданагарчилик, сафсатабозлик қилмайди, қуруқ гапни гапирмас, чунки берилган ваъдасининг устидан чиқиш керак. Аввало берилажак ваъда ҳақиқатта яқин, адолатга уйғун бўлсин, шундагина унинг устидан чиқиш эҳтимоли бўлади. Ваъда вафоси билан гўзал.

Хикматда сўз •йи•га мувофик бўлиши керак дейилган, «йи» - адолат, ҳаққоният, одиллик, тўррилик, конфуцийчилик таълимотининг этикавий (ахлокий) категориясидир. Бу гоявий ва амалий жихатдан маълум бир белгиланган меъёрга мос келишликдир. Ушбу мезон эса одоб-қоида (тузук)дир. Хурмат одоб-ахлоқ қоидаларига мувофиқ бўлиши шарт, яъни хамма нарса одоб-ахлок меъёрлари доирасида бўлиши керак. Бунда ташки феъл-атвор гарчи мухим бўлса-да, ботинийлик янада мухимрокдир. Шу ўринда бир мухим жихатни қайд этишни лозим деб топдик: Fapбда зохиран намойишкороналик етакчи ўринда туради, Шаркда эса ботинийлик биринчи ўриндадир. Ғарбда очиқ-ошкоралик табиий хол. Шарқона таомилга кўра, андиша килинади, сўзланмайди, балки англанади, нфода-изхор махфий кечадиган жараёндир. Шу сингари мисоллар ота-она ва фарзандлар ўртасидаги, кишининг жамият билан бўлган турли муносабатларида, дунёкарашида хам яккол акс этади. Хикмат орасида ишлатилган «яқин» сўзи мувофик, мос, тўгри келишни англатади. Адаб инсон нафосатидир, у кишининг жамиятдаги ижтимоий мавкеини хам белгилаб беради. Шундай экан, бизнинг сўзу хатти-харакатимиз унга мувофик бўлмоги лозим. Қариндошлар, дўст-биродарлар орасида суянишга арзигулик оқибатлилари бўлади ва уларга эргашиш, улардан ибрат олиш лозим. Ота-она биз - фарзандларнинг суянч тогимиздир. Мазкур хикматнинг таг