論理 ZHONGHUA WENHUA LUNTAN

# 《上清大洞真经》 图像的意象与思想探奥

李俊涛

【摘 要】本文通过对《上清大洞真经》图像的研究,揭示道教灵修图像中神真秘讳、存神内炼和医学养生的奥秘,并且结合存神时的身神意象,广泛地推广到人体修炼与性命的领域。对于该领域的研究势必促成未来道教图像学的研究与发扬。

【关键词】 灵修图像; 神真秘讳; 存神内炼; 养生

【中图分类号】 B958 【文献标识码】A【文章编号】1008-0139(2011)04-0140-7

道教的终极目标是得道成仙,这是它为人类设计的最具有魅力的理想目标之一。为了实现这一理想目标,道教发明了种种道术。这些道术内容丰富,适应了人间多方面的需要,其中存思术与诵经术既简单易行,又具有神秘色彩和浓郁的宗教韵味。同时在各种存思修持中,道士配合大量的"神真"意象进行观想。这种把其宗教经验符号化,并组织成瞬间的神秘意象的赋形能力实现了从视觉到悟觉、从物象到心象、从自我到超我的提升,投射着中华民族传统思维方式的许多隐秘之光。

瑞士心理学家荣格(Carl Gustav Jung)谈到: "在我看来,作为意象活动的想象完全是心理活动和心理能量的直接表达,心理能量给予意识的只能是图像的形式或内容的形式,心理能量无论如何都是要释放出来的,因为心理状态会刺激感觉器官进行心理反应……",而且"人最有价值的东西就存在于意象之中。为了获取这种最有价值的东西,必须发展人的意象。"[1]作为《上清大洞真经》图像, 应该是道士修真时心理活动的直接表达和心理 能量的释放,道士修真最有价值的东西就在这一 "意象"中。

《上清大洞真经》是上清派在道教向理论化 方向发展的过程中,起到积极促进作用的一部经 典。它设计了种种具体可操作的方法,使天神与身 中之神相呼应,这种存思、诵经之法简单易行,又 可以达到成仙的最高理想,从而在一定程度上满 足了人们希望能够自我拯救的需要,因而得到了人 们的喜爱。

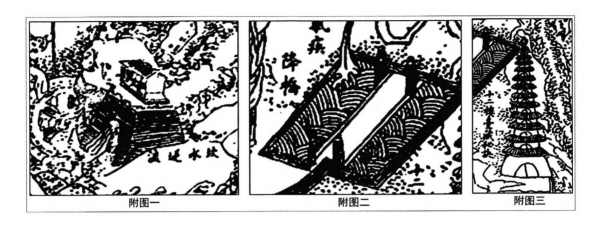
道教《黄庭经》中三部八景的归纳方式,着重为我们呈现出了以人体三丹田为中心而展开的图像模式。与之相比较,《大洞真经》同样注重对三丹田神真的存想,但在总体结构上更为复杂,图像表达上也更为精致。《大洞真经》的存神图像是以三组结构模式展开的,即: 孔窍、脏腑和经络。

道教认为内养修炼中,人体有七个重要的门户,即七门,亦称窍门、孔窍。《黄庭内景经·仙人

[作者简介]李俊涛,四川师范大学美术学院讲师,四川 成都 610068。

章》:"真人巾金巾,负甲持符开七门。"这里所谓七门,指人面部的七窍。

在道教看来,七窍还指人身七门:一曰天门, 在泥丸;二曰地门,在尾闾;三日中门,在夹脊;四 曰前门,在明堂;五曰后门,在玉枕;六曰楼门,在 重楼;七曰房门,在绛宫。<sup>[5]</sup>这种看法与道教著名的《内经图》中所提及的尾闾、夹脊、玉枕等关窍相应成趣。如下面的图所示,这三个关窍用实际的"城门(附图一)、桥梁(附图二)、重楼(附图三)"三种图像标明,以示其精气通畅的关卡。



无论是面部七窍,还是身中七门,在《大洞真经》中都为这些关窍配上了适当的神真予以把守。 《大洞真经》中介绍的镇守孔窍的神真是最为复杂的一组,而且很多重要部位还要存思数位神真,才能达到内炼的效果。

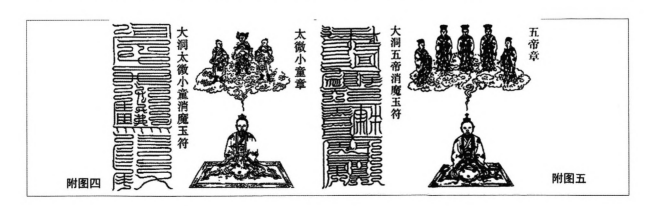
#### 一、七窍存神图像分析

《大洞真经》一共记述了八位镇守面部七窍的身神: 舌神"太微小童"和"五帝"之"南方赤帝"、左目之神"左目童子"、右目之神"右目童子"、鼻神"三素老君"、左耳之神"九元之真"、右耳之神"皇—之魂"、头面之神"紫素左元君"。

1、舌神:太微小童,名干景精,字会元子。如附

图四,经中曰:"常守兆舌本之下、死气之门,口吐赤云,绕兆一身,化生血液,上凝泥丸,泥丸坚明,百神方位。"这位舌神图像很特别,是以神将造型出现,与其名号小童的表征相差甚远。原来这位神将是天蓬元帅的化身,也就是说太微小童主要常守口舌,但也能变身为天蓬驻守泥丸。经中叙述到:

"咒毕,存思赤气从泥丸入体,口吸神云,咽津三过,化为三神。"一神状如天蓬大将,二神侍立。下布兆肝内游遍,却人心内绛宫,上充舌本之下、血液之府。顺时吐息。"<sup>[6]</sup>所以在《大洞真经》里已经将太微和天蓬看作是一神双化身的神真,它们的存想功能展现了"一生二"的意象,激活了口舌到泥丸的通路。



从这位一神双化身的神真意象来看,《大洞真经》很好的利用了"一生二"的思想。同时在此人体口舌之窍,《大洞真经》还运用了五行生化的思想。具体来说,就是为口舌增置了"五帝"之一的"南方赤帝"来驻守。如附图五,"赤帝","名长来觉,字南和,守口舌之内"<sup>[7]</sup>,其图像就是传统中描绘的帝王装束。这个神真图像的加入除了使该处主神数量增为两个外,另外还包含着五行南方之火催生五脏脾脏之土的思想。

在《大洞真经》的整套存思功法中有两个步骤贯穿始终,即呼吸和吐纳,而内炼吐纳的门户就是口舌。另外,中国传统医学认为五脏有五行属性,其中的脾脏属土性,且开窍于口。这就将脾脏的护养与口部窍门联系在了一起。《大洞真经》用神真的意象演绎了这个联系,指明在口舌处存想南方赤帝,能够以赤帝之火性促生脾脏之土性,终达至"世世登羽宫"的神效。

由此可见《大洞真经》里存想人体口窍时,主要运用到了星神和帝王图像,其中包含着"一生二"和五行生化的思想。

2、眼神: 左目童子, 名飞灵, 字阳光, 为左目之神, 如附图六。右目童子, 名晨阴, 字阴精, 为右目之神, 如附图七。图中两神造型对称一致, 即都头戴梁冠, 著道袍, 身旁两道仙气飘出的神仙图像。唯一不同的是两神手持神物有别: 左目童子持日光, 右目童子持月光。判断的依据来自经中所

述:

咒毕,存思日之华光从泥丸中人,乃口吸神云,咽津三过,化为一神,"状如太阳星,手执日光。下布绛宫,穿玉茎中,人尾闾穴,入脊髓,上入第一椎,穿泥丸,入左瞳人内,摇睛七过,不得动右睛,顺时吐息。"

咒毕,存思月之华光从泥丸中人,乃口吸神云,咽津三过,化为一神,"状如太阴星,手执月光。下布绛宫,穿玉茎中,入尾闾穴,入脊髓,上入第一椎,穿泥丸,过入右瞳人内,摇睛七过,不得动左睛,顺时吐息。"<sup>(8)</sup>

可见双目之神乃太阳星君和月亮星君。《大洞真经》在描述人体双眼的存思神真时,注入了对太阳和月亮这两种渊源久远的神祗意象的崇拜。附图八,原出自明代《三才图会》,描绘的是中国上古大神——盘古的图像。书中记录盘古大神是"明天地之道、达阴阳之故"、始开混濛的"三才之首"。日本设计大师杉浦康平先生在作亚洲图像造型诞生的研究时,引用了该图,并重新绘制,为盘古图像的左眼植入了太阳,右眼植入了月亮。杉浦康平试图证明古时候最重要的在天上闪耀的两个光球,与地面看到它们的人类之间,"有着绝非偶然的不可思议的关系",他称之为"宿命般的联系"。这种日月"阴阳眼"的意象逐渐与盘古开天辟地的事迹融合,并逐步以礼祀日、月的仪式被后世历代统治阶级保留下来。



这种意象在道教看来,就更为顺理成章了。 《道德经》中老子说:"五色令人目盲"。其本义 为繁多的色彩让人眼花缭乱而失去方向。联系该 章中老子分析五色、五音、五味对人的影响来看, "五色"即象征人的视觉所见之图像。

老庄思想在道教哲学理论上占有重要的地位,而其对视觉图像与人的关系论述又深深地影响着道教图像的发展。当老庄的这种理论与道教内炼学说相结合时,存思日月神真以镇守人体双眼的图像也就得到了最佳的解注:以存神的方式解决了"五色令人目盲"的问题。

3、耳神:九元之真,名拘制,字三阳,为左耳之神,如附图十。皇一之魂,名上归,字帝子,为右耳之神,如附图十一。这两位神真仍然采用对称形式,并以金甲武将形态出现,左右各配一将,手持战戟,威风凛凛。经中曰:

咒毕, 存思五色云气从泥丸中入, 乃口吸神

云, 咽津三过, 化为三神, "状如神将, 身披金甲, 各执兵仗。下布绛宫, 人左膀胱, 穿尾闾穴, 人脊髓, 上过第一椎耳后, 过人左耳之下、伏晨之户, 去身五丈, 顺时吐息。"

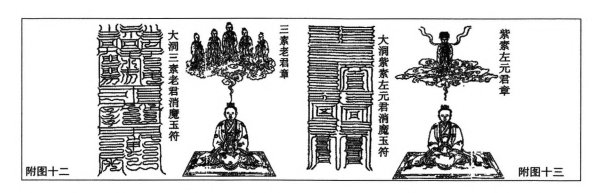
咒毕,存思玄云之气从泥九中人,乃口吸神云,咽津三过,化为三神,状如神将,身披金甲,各持兵仗。"下布绛宫,人右膀胱,穿尾闾穴,上人脊髓,上过第一椎耳后,过人右耳之下、伏晨之户,神去身五丈,顺时吐息。"<sup>[9]</sup>

上面附图九,为重庆大足圣府洞三位主尊石刻造像之左尊造像的局部,其中一个细节是他的两侧都垂黈纩护耳。《汉书·东方朔传》:"水至清则无鱼,人至察则无徒,冕而前旒,所以蔽明;黈纩充耳,所以塞聪。"<sup>[10]</sup>可见对于耳部的保护,避免流言塞聪至关重要,因此,此处《大洞真经》采用了六位神将驻守两耳,就是提醒修炼者注意耳根的清静。



因此,经中曰:"常守兆左耳之下、伏晨之户、 死气之门,使兆天聪发彻,幽谷鲜明,真气云行, 往来泥丸。""常守兆右耳之下、伏晨之户、死气 之门,使兆幽明之光,上彻泥丸,太元之音,独乐 一身,弹金鸣钟,流彻太和。"即是说明存思两耳 神将的各种妙用。

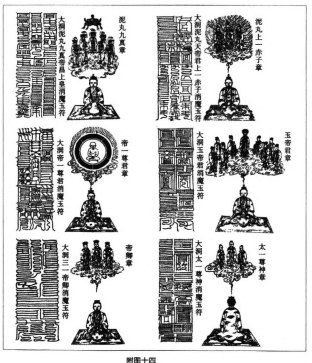
4、鼻神:三素老君,名牢张上,字神生道。见 附图十二,以三素老君为中心分布了五位神真, 有正一左仙仲成子、正一右仙曲文子,及两位星官共守"鼻下人中死气之门。使兆人中真一抚闲于紫房,灵气金光散曜于子户。"经中还描述了各神的服色,曰存思三色云气从泥丸中人,乃口吸神云,咽津五过,化为五神:"三老君,青、黄、白三色衣,及二星官,共五神。下布绛宫,穿尾闾穴,穿脊骨,上入泥丸,下布鼻下人中之户,顺时吐息。"[11]



作为人体重要的面部七窍, 经中还专门委派 了一位"紫素左元君",作为头面之神来总揽眼耳 口鼻的事务,如附图十三。这位神真名翳郁无刃, 字安来上,以帝王之神状入驻人的面部,他的功用 是: "翳郁生真,气真生空,灵光昱昱,紫素融融, 上致流津,下布我宫,身生水火,体变玉光,飞仙羽 盖, 升入神公, 受书玉京, 成我仙宗。"[12]以上所 列即为分管面部、眼、耳、口、鼻的八位主神和十 位从神的图像。

# 二、泥丸存神图像分析

泥丸, 亦称天门, 是人体上丹田的重要关窍。 道经中将人的大脑划分成九宫。《黄庭内景经》 曰: "方圆一寸处此中"。务成子注曰: "房有一寸,



故脑有九宫。"[13]而此九宫之部位名称,务成子 引《大洞经》所说为:两眉间却入一寸为明堂宫, 却人二寸为洞房宫, 却入三寸为丹田宫, 也名泥丸 宫, 却入四寸为流珠宫, 却入五寸为玉帝宫。明堂 上一寸为天庭宫, 洞房上一寸为极真宫。丹田上一 寸为玄丹宫,流珠上一寸为太皇宫。[14]

该九宫中,有数位神真的名讳出现在《大洞真 经》里,就是"左无英君"、"右白元君"、"上一 赤子"和"帝卿君"等。而且,为了凸显出九宫之 首泥丸宫的重要性,《大洞真经》还特意增加了几 位重要的神真来镇守,包括:"玉帝君"、"太一尊 神"、"泥丸九真"、"帝一尊君"和"上玄元父"等 大神。见附图十四所示, 泥丸主神的图像多以帝 王装扮出现,且有很多重要的意象符号来增加这 些神真的权威,比如:"泥丸九真"主神头顶有象 征君王礼仪的宝盖图像;"泥丸上一赤子"背后有 绚烂的神光护体;玉帝君身着红衮冕,加上左右 共八位从神的数量以齐整乾"九"之极数;"帝卿 君"与绛宫中一辅卿中光坚、黄庭下一弼卿归上 明, "三神卫兆, 入帝一之室。" 其中最为特别的是 "帝一尊君"和"太一尊神"的存神图像。

在"帝一尊君"的存思图像中心部位是一个 童子造型的神真, 经中曰: 精思帝一尊君, "九灵 通妙化, 金仙混扶桑, 帝一混百神, 合灵西丹皇, 上为胎仙母,下号理神宗,曜景绝云沙,萧萧紫微 言, 为我执命籍, 保真三素房, 妙景空中降, 炼我 反婴蒙,七祖绝苦源,超逸九福堂。"咒毕,存思 五色紫云从泥丸中人, 乃口吸神云, 咽津十二过, 化为一神。"身披五彩紫白霞圆光轮,神在光内。 下布一形之内, 散气九孔之中, 聚在赃田之上, 顺

144 FORUM ON CHINESE CULTURE

时吐息。"[15]这个返老还童的意象是道教修炼者 们的理想化目标, 而大洞真经则通过文字和图像 的双重意象,告诉他们如果严格依照经中记载的 存思功法修炼,必能成就此目标,其关键在于养 护大脑泥丸。

### 三、三丹田窍门存神图像分析

人体脊椎处有三大关卡: 玉枕、夹脊、尾闾三 关。《大洞真经》则为这三个关窍各安排了一位神 真来镇守,即存守的泥丸上丹田之神——"太一 尊神";绛宫中丹田之神——"中一元君";命门 之神——"黄庭元王"。对照下图, 经文中进一步 揭示了存思这三位大神的意象特征:

如附图十五,精思太一尊神,真气紫云罩于顶 上,默念咒语后,再存思紫气从泥丸中入,乃口吸 神云, 咽津三过, 化为三神。"状如木星, 紫衣冠。 下人绛宫,穿尾闾穴,上冲泥丸后户、玉枕之下,三 神并立,神目内观紫户。"

如附图十六,精思中一元君,真气日光罩于顶 上,默咒毕,再存思日光从泥丸中人,乃口吸神云, 咽津三口, 化为一神, "红衮冕。下布绛宫, 采先入 藏者,神精光曜,尽缠于神身,下人脐内,又入玉茎 中, 却人尾闾穴, 穿脊髓上入第一椎骨首之户, 化 为一轮百宝,神光如日之状,其光急转,神在光内 不动, 其神背观。"

如附图十七,精思黄庭元王,真气月光罩于顶 上,默咒毕,再存思月光从泥丸中人,乃口吸神云, 咽津三过, 化为三神。"一神状如月帝, 黄衮冕; 二 神亦黄衣,侍立。下入绛宫,下真元王下入大肠,出 悬于空中; 二神人两膀胱, 穿两腿髓内, 下至涌泉 穴, 出两脚根, 二神各负半月倒上, 合于虚中; 元 王上充腰间车轴之户, 合为圆月, 月形无穷, 映了 身形。"[16]



上面存思的过程中, 三位大神分别以木星和 日、月的形态出现,正好诠释了中国传统星象文化 中崇拜和祭祀这三大星辰的特征。木星,以其五 行之木、牛发的属性,象征着"太一尊神"作为泥 丸大神开慧醒脑的功能。而日月意象的出现则暗 示修炼者对内功丹法中心脏和命门两处关窍的看 重。

综上所述,通过对《大洞真经》里孔窍中存想 神真图像的分析,初步揭示了《大洞真经》所载图 像的意象和思想。但对于这部阐述详细、构制精

密的道教重要存神典籍,还有很多奥秘值得作进 一步的探索。我们研究道教"神真"意象中所蕴含 的智慧,不仅仅是调整个人身心与自然的和谐,还 在于去发现这些意象的创造源头——来自于道教 修炼者内心深处的神秘信息,它们直接指向未经 完全开发和充分认识的人的智能活动。如果我们 能有效地理解并运用这种古老的智慧, 重视自我 关爱和自我完善,或许就能够真正做到《灵宝度 人经》中所说的"仙道贵生,无量度人"。





## 【参考文献】

- [1] [瑞士]维蕾娜·卡斯特.梦: 潜意识的神秘语言[M]. 北京: 国际文化出版公司, 2008.124, 125.
- [2] 云笈七签[M].卷十二,中华书局, 2003.261, 262.
- [3] 云笈七签[M]. 卷十二, 中华书局, 2003.315.
- [4] 云笈七签[M]. 卷十二, 中华书局, 2003.307.
- [5] 胡孚琛.中华道教大辞典[M].中国社会科学出版社,1995.1159.
- [6] 道藏第1册[M]. 文物出版社、上海书店、天津古籍出版社联合出版, 1988.520.
- [7] 道藏第30册[M].10.
- [8] 道藏第1册[M].550.
- [9] 道藏第1册[M].551.
- [10] 道藏第1册[M]. 542, 543.
- [11] [日]杉浦康平.造型的诞生[M]. 李建华、杨晶译.中国青年出版社, 1999.17.
- [12] 王圻, 王思义撰.三才图会[M]. 上海古籍出版社, 1988.525.
- [13] 朱谦之.老子校释[M]. 中华书局, 2000.45.
- [14] 郭庆藩.庄子集释[M]. 王寿鱼点校.中华书局, 1961.453.
- [15] 郭庆藩.庄子集释[M]. 王寿鱼点校.中华书局, 1961.353.
- [16] 道藏第1册[M]. 536, 537.
- [17] [汉]班固.汉书[M]. 中华书局, 1962.2866.
- [18] 道藏第1册[M].第550.
- [19] 道藏第1册[M]. 第537.
- [20] 云笈七签[M]. 卷十一, 中华书局, 2003.211.
- 〔21〕云笈七签[M]. 卷十一, 中华书局, 2003.232,233.
- 〔22〕 道藏第1册 [M]. 553.
- [23] 道藏第1册[M]. 521, 527, 528, 535.

(责任编辑 李远国)