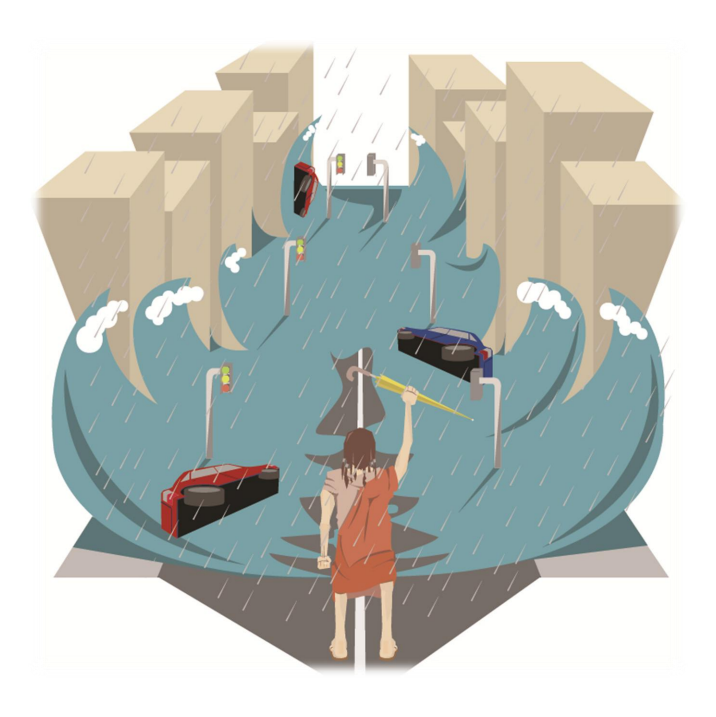


# הגדה של פסח

Hagadá de Pessach Habonim Dror Snif Rio de Janeiro 2014



### פתיחה – Introdução

Pessach é um momento que relembramos a escravidão do nosso povo e comemoramos nossa libertação. Por que não também usar esse momento como memória de outros povos, de outras escravidões e libertações? Essa noite vamos homenagear outras escravidões que não as nossas, dando foco principalmente ao Brasil. Um paralelo tão simples, mas ao mesmo tempo tão fácil de ser esquecido, é necessário para não fecharmos em nós mesmo e para lutarmos pelos outros povos. Quando lembramos com o alívio o passado, lembramos com tristeza que não foi só o nosso — e mais- ainda é o presente de muitos. É com eles que repartiremos, em nossa imaginação, o nosso pedaço de matzá. É para eles que abriremos a porta, para entrarem junto com o profeta Eliahu Hanavi.

Comparamos o seder de Pessach com uma grande peulá, ou uma atividade com um fundo altamente educacional. Com o objetivo de relembrar uma história e passar seus valores, a Hagadá conduz uma noite agradável: com canções, metáforas, comida e jogos ela transmite todo seu conteúdo, através de uma linguagem fácil para as crianças, sem perder sua essência e complexidade.

E assim também o é no Habonim Dror. Transmitimos nossas ideologias e princípios por intermédio de dinâmicas, jogos e discussões para crianças e jovens de uma maneira leve e profunda. Acreditamos em uma educação não-formal e questionadora, ao mesmo tempo que a utilizamos como ferramenta para se alcançar nossa *haghsama*-nossa realização.

Nós, como Judeus que acreditamos no judaísmo cultural humanista, dinâmico e renovador vemos a reza como parte de uma tradição hereditária, na qual algumas rezas fazemos por costume e outras adaptamos para reacreditar no que foi escrito a muito tempo atrás.

Conta o Rabi Baal Shem Tov que uma vez, na hora de Kol Nidrei, quando na sinagoga todo mundo rezava com muita devoção, foi o choro de um garoto que não sabia rezar o verdadeiro motivo que abriram as portas do céu, emocionando a deus e ao Rabino, e logo depois a congregação.

O Chassidismo nos ensina que para nos conectar com Deus (seja quem for para cada um de nós) não precisamos saber exatamente todas as palavras e sua pronunciação. O que realmente importa é como abrimos nosso coração e damos significado às coisas que fazemos. A reza é uma poesia sagrada e a Tefila uma reafirmação humana para algo divino.

Convidamos nessa Hagada, a acreditar nela e suas rezas como parte íntegra de nossa identidade e nossa história, convidando vocês a acreditar que cada um de nós tem que ser parte dela para poder cada ano seguir construindo nosso futuro.

### Kidush - קידוש

Savri maranán verabanán verabotai Baruch Ata Adonai, Elohenu Melech haolam, borê perí hagáfen Baruch Ata Adonai, Elohenu Melech haolam, Asher báchar bánu micol ám veromemánu micol lashon vekideshánu bemitsvotáv, vatitén lánu Adonai Elohênu beahavá moadím lessimchá chaguim uzmaním lessasson, et yom Chag Hamatsot haze. Veet Yom Tov micrá codesh haze, zeman cherutênu micrá codesh zecher litsiat Mitsráym, ki vánu vacharta veotánu kidashta micol haamim, umoade codshecha bessimcha uvsassin hinchaltánu. Baruch Ata Adonai, mecadesh Yisrael vehazmanim.

סברי מרנו ורבנו ורבותי בַרוּך אָתַה יי אֱלהֵינוּ מֵלֶך הַעוֹלָם בורא פרי הגפן. בַּרוּך אַתַּה יי אֵלהֵינוּ מֵלֶךְ הַעוֹלַם, אֵשֵר בַּחַר בַּנוּ מִכַּל עם ורוממנו מכל לשון וקדשנו במצותיו. וַתְתֵּן לַנוֹ יי אֱלֹהֵינוֹ בַאָּהַבָּה מועדים לשמחה, חגים וּזְמַנִּים לִשְשוֹן, את יום חג המצות הזה, זְמַן חֵרוּתֵנוּ מַקָּרָא קֹדָש, זֶכֶר לִיצִיאַת מצרים. כִי בַנוֹ בַחַרַתַּ וְאוֹתַנוֹ קַדַשְׁתַּ מָכָל הַעַמִּים, ומועדי קדשר בשמחה

ובששון הנחלתנו.

בָּרוּךְ אָתָה יי, מְקַדֵּשׁ

ישראל והזּמנים.

Atenção senhoras e senhores, Bendito és Tu, Adonai, nosso Deus, Rei do Universo, que cria o fruto da vinha Bendito és Tu, Adonai, nosso Seus, Rei do universo, que nos escolheste dentre todas as nações e nos elevaste sobre todas as línguas e nos santificaste por meio de seus ensinamentos. E Tu, Adonai, nosso Deus, nos deste com amoe Festividades para a alegria, festas e épocas para o regozijo; este dia da Festividade de Matsot e esta Festividade de santa convocação, época da nossa libertação, uma santa convocação, em recordação da saída do Egito. Pois a nós Tu escolheste e nos santificaste dentre todas as nações e Teus Feriados sagrados nos deste com alegria e júbilo. Bendito és Tu, Adonai, que santifica Israel e as épocas.

### מה נשתנה - Ma Nishtaná

Ma nishtana halaila haze Mikol haleilot Mikol haleilot Shebechol haleilo anu ochlin Chametz umatza, chametz umatza Halaila haze, halaila haze Kulo matza

Shebechol haleilot Anu ochlin Shear yerakot, shear yerakot Halaila haze, halaila haze Kulo maror

Shebechol haleilot Ein anu matbilin Afilu paam achat, afilu paam achat Halaila haze, halaila haze Shetei peamim

Shebechol haleilot Anu ochlin Bein yoshvin uvein mesuvin, bein yoshvin uvein mesuvin Halaila haze, halaila haze Kulanu mesuvin מה נשתנה הלילה הזה מכל הלילות מכל הלילות שבכל הלילות אנו אוכלין חמץ ומצה, חמץ ומצה הלילה הזה, הלילה הזה כולו מצה

שבכל הלילות אנו אוכלין שאר ירקות, שאר ירקות הלילה הזה, הלילה הזה כולו מרור.

שבכל הלילות אין אנו מטבילין אפילו פעם אחת, אפילו פעם אחת הלילה הזה, הלילה הזה שתי פעמים.

שבכל הלילות אנו אוכלין בין יושבין ובין מסובין ,בין יושבין ובין מסובין הלילה הזה, הלילה הזה כולנו מסובין Em que é diferente esta noite De todas as noites De todas as noites Que todas as noites nós comemos Chametz e matza Esta noite Somente matza

Que todas as noites Nós comemos Várias verduras Esta noite Somente maror

Que todas as noites Nós não mergulhamos [na água salgada] Nem sequer uma vez Esta noite Duas vezes

Que todas as noites Nós comemos Sentados ou reclinados Esta noite Todos nós nos reclinamos



### Kehará – קערה



### Karpás - つりつつ

Pode ser cebola crua, batata cozida mergulhada em água com sal, salsinha ou salsão. O Karpás tem várias interpretações: os aperitivos desfrutados pelas pessoa livres na Antigüidade; o vegetal representa o renascimento das plantas, já que Pessach é também conhecido como Chag Ha´Aviv (festa da primavera). O ato de mergulhar em água com sal representa as lágrimas (por ser salgado) do povo judeu, subjugado pelo Faraó.

### Beitzá - ביצה

Uma vez que o rabino Meir Shapira de Lublin foi perguntado: "Por que os judeuscomem ovo na noite do Seder?" Rabi Meir respondeu: "Os judeus se comparam a um ovo. O ovo, quando é cozido, torna-se mais difícil. O mesmo acontece com as pessoas de Israel: mais eles são torturados, mais duro e mais forte tornam-se ".

### תפוז - Tapuz

Muitas famílias e congregações começaram a adicionar a laranja à Keará, como uma forma de reconhecer o papel da mulher na vida judaica. O Professor Susannah Heschel adaptou uma prática iniciada na Comunidade Judaica da Oberlin College (que também sugeria a laranja como símbolo da solidariedade com os gays e outros grupos marginalizados na comunidade judaica), e pedia para que cada um comesse uma parte da laranja.

### Zeroá - זרוע

O Zeroá é um osso tostado com carne. Se refere ao fato de D-S ter tirado os judeus do Egito com seu braço estendido, já que zeroá quer dizer antebraço; É um símbolo da força dos escravos hebreus no Egito; Representa o Corban Pessach (sacrifício de cordeiro oferecido na véspera de Pessach).

### Maror - מרור

O maror são ervas amargas, como escarola e alface romana (os Ashkenazim utilizam a raiz forte – chrein). Sendo amargas, elas simbolizam a amargura da escravidão dos hebreus no Egito. Rabbi Shneur Zalman de Liade comentou a respeito desta prática: "para melhorarmos a nós mesmos, devemos agir de maneira similar à ingestão do marór, devemos dedicar tempo para meditar profundamente sobre nossas faltas até que venham as primeiras lágrimas."

### חרוסת - Charosset

Mistura de nozes, canela, vinho, gengibre e maçã ralada. Ela representa a argila e a argamassa feita pelos israelitas para construir as cidades egípcias.

### 1º Copo — à Luta

Homenageamos nesse copo Mordechai Anilevitch e Zumbi representando todos aqueles que fogem das leis da inércia e saem do lugar do passivo e do oprimido.

Que eles sirvam de exemplo e inspiração para mudanças no terrivel cenário brasileiro! Le Chaim!



### עשר המכות - As Dez Pragas

Ao mencionar cada uma das dez pragas, deve-se derramar (ou tirar com o dedo mindinho) algumas gotas de vinho. Esse costume tem origem no Midrash: Ele nos conta que, quando Deus abriu o Mar Vermelho para salvar os judeus e fechou-o, em seguida, afogando aos perseguidores egípcios, os anjos do céu queriam cantar um hino de louvor, mas Deus repreendeu-os, dizendo: "Minhas criaturas estão se afogando no mar e vocês querem cantar?"

Dessa passagem tira-se que não devemos alegrar-se na hora da dor de outras pessoas, mesmo na dor de nossos inimigos. Somos todos seres humanos. Por isto derramamos vinho do nosso copo. Ele não pode estar cheio ao comentarmos a tristeza alheia.

Dam – Sangue - דַם

Tsefardêa – Rãs - צָפַרְדֵּעַ

Kinim – Piolhos - פנים

Aróv - Animais Ferozes - ערוֹב

**Déver** – Peste - דַּבֶּר

Shechin – Sarna - שַׁחין

Barad – Granizo - ברד

Arbê – Gafanhotos - אַרְבֶּה

Chóshech – Escuridão - חוֹשֶר

מפת בְּכוֹרוֹת - Macat Bechorot - Morte aos primogênitos

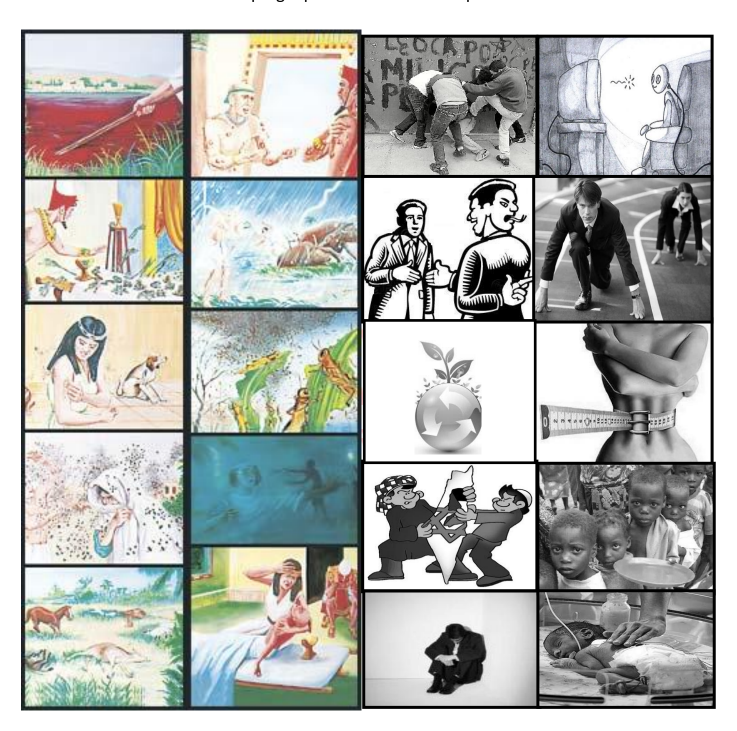
Todo ano relembramos a história de Pessach: desde os tempos de escravidão até o recebeminto das tábuas da Lei. No entanto, de que maneira poderíamos incrementar nossa comemoração? Será que uma história que se passou há mais de 1000 anos consegue ainda ser impactante?

Embora antiga, Pessach possui valores e significados que podemos facilmente trazer para os dias de hoje. É possível fazer um paralelo entre as pragas de Pessach e as pragas atuais:



- 1. A violência. Simbolizada pelo sangue, a violência é cada vez mais frequente na nossa rotina.
- 2. **A alienação.** O Rio Nilo, da onde emergiram as rãs, era considerado divino e virou instrumento de castigo. Hoje, supervalorizamos os meios de comunicação, e viramos aos poucos dependentes deles, nos alienando e nos tornando seres menos racionais.
- 3. A hipocrisia. A praga dos piolhos foi uma contradição para os egípcios, pois era uma sociedade muito limpa. Uma hipocrisia. Hoje, criticamos os políticos porque são corruptos, porém cada um em sua vida individual também o é. Apontamos para os erros dos outros antes de olhar para nós mesmos e perceber que fazemos igual. Uma hipocrisia!
- 4. **A competitividade.** Prevalece a sobrevivência do mais forte, fazendo-nos comportar como animais selvagens.
- 5. **A falta de sustentabilidade.** Assim como a peste atacou os animais, os seres humanos contemporâneos "atacam" a natureza de uma forma irracional. Utilizam o solo de forma irregular e exploram a natureza insustentavelmente.
- 6. **O culto excessivo ao corpo.** O sofrimento físico causado pelas sarnas no Egito, hoje são escolhidas por muitos como um meio para atingir um corpo ideal.
- 7. **Conflito Árabe-Israeli.** É possível traçar um paralelo entre os granizos e os mísseis que caem dos dois lados do conflito. É uma praga que atinge pessoas de todas as idades e dos dois povos, todos os dias.
- 8. **Fome.** Hoje, não é preciso que caiam gafanhotos do céu e que destruam as plantações para gerar fome.

- 9. **Individualismo.** Na escuridão, "Não via nenhum homem a seu irmão", pois cada egípcio via somente a si próprio; assim aconteceu durante a praga da escuridão, ninguém se mexeu para socorrer o outro, pois a ajuda mútua não fazia parte de sua visão de mundo. É uma praga antiga e atual.
- 10. **Mortalidade Infantil.** Não é necessário fazer um paralelo para a decima praga. A mortalidade infantil é uma praga que ainda é realidade para muitos.



### 2º Copo – Som de preto e favelado

Como judeus, brasileiros e principalmente humanos, homenageamos todas a cultura que os negros acrescentaram ao Brasil desde a capoeira até o funk. A influencia negra embelezou a diversidade cultural brasileira. **Le Chaim!** 

### עַבָדִים הַיִינוּ - Avadim Hainu

Avadim hainu, hainu עַבָדים הָיִינוּ, הָיִינוּ Ata benei chorin, בני חוֹרין, בני benei chorin עַבָדים הָיִינוּ Ata, ata benei chorin, עַתָּה, עַתָּה בְנִי benei chorin בני חוֹרין, בני חוֹרין Escravos fomos, fomos Agora somos livres, livres Escravos fomos Agora, agora somos livres, livres

Ainda existem Faraós. Ainda existem escravos.

Os Faraós modernos já não constroem pirâmides, mas sim estruturas de poder e impérios financeiros.

Seus escravos se contam aos milhões, neste mundo em que vivemos.

Para estes, ainda não chegou seu Moshé, ainda não chegou libertação, ainda não chegou sua travessia.

Para ele, a vida ainda é amarga c<mark>omo o maro</mark>r e suas lágrimas são salgadas como a água com sal.

E a eles também que lembramos nesta noite. Com eles repartimos, em imaginação, o nosso pedaço de matzá.

Nosso dever, como povo, é ajuda-los a se libertarem. Não devemos olhar para outros povos passivamente. Não devemos ficar sentados esperando que seu Moshé venha e liberte-os. Nós, Avadim Hayinu, devemos lutar para todos os povos serem livres também.







### 3º Copo — à Inclusão

Para que sejamos verdadeiramente livres, devemos incorporar e aceitar a liberdade do outro, sempre. Dedicamos nosso terceiro cálice da noite a todos aqueles que ainda não possuem seu devido espaço no mundo e liberdade para ser e se expressar. Minorias étnicas, religiosas, aqueles que sofrem repressão por suas escolhas de vida, opção sexual, por sua diferença. Aceitar o outro é um grande passo para mais justiça e igualdade em nossas vidas. **Le Chaim!** 

### Dayenu - בינו - Lo Dayenu ( Não seria suficiente)!

Dayenu, tradicionalmente, vem com o propósito de nos lembrar o quão agradecidos somos a D'us por todos os presentes dados ao povo judeu, tais quais, ter nos tirado da escravidão do egito, ter nos dado a Torah e também o shabat. Muitas vezes, olhamos para trás e pensamos como somos vitoriosos por toda nossa história, por tudo que passamos e, ainda assim, sobrevivemos e aqui estamos. !! Porém, quantas são as vezes que refletimos olhando para frente? !! !

Hoje gostaríamos de propor algo diferente do habitual. Que cada um possa enxergar o futuro e perceber que ainda existem muitas batalhas a serem travadas e vencidas, que possamos nos lembrar que apesar de estarmos aqui, brindando em família, sim a família Habonim Dror, há muitas outras que ainda não possuem a possibilidade de desfrutar dessa liberdade.!

Se a fome no mundo não existisse, porém o desrespeito ao próximo sim. Ainda assim, Lo dayenu (não seria suficiente)!

Se o desrespeito ao próximo fosse combatido, porém a educação não fosse um direito mas sim um privilégio. Ainda assim, Lo dayenu (não seria suficiente)!

Se a educação fosse, na prática, um direito e não um privilégio de poucos, porém nem todos os cidadãos fossem brindados pela segurança pública. Ainda assim, Lo dayenu (não seria suficiente)!

Se a segurança pública fosse comum a todos, porém o sistema de saúde estivesse deixado de lado. Ainda assim, Lo dayenu (não seria suficiente)!

Por isso, fazemos questão de mostrar que, assim como tudo pelo que passamos ao longo da história, essas batalhas somente serão vencidas se nos transformarmos em agentes de mudança. Que não nos deixemos cair na inércia cotidiana e que pouco a pouco, possamos construir juntos um mundo melhor!

### Eliahu Hanavi - אֵלְיָהוּ הָנָבִיא

Eliyahu hanavi Eliyahu hatishbi, Eliyahu hagil'adi -Bim'hera yavoh eleinu, im mashiach ben David. אֵליָהוּ ,הןביא אליָהוּ. אליָהוּ ,אליָהוּ ,התשׁבּי בּנהרָה ,הגלעָדי אליָהוּ מָשיח עם אֵלֵינוּ יָבא ביָמֵנוּ דָוד בּן מָשיח עם ,דָוד בּן Eliahu, o profeta Eliahu, o "tishbita" Eliahu, o guiladita Rapidamente virá a nós Com o messias, filho de David

Eliahu Hanavi, o Profeta Elias, é um hóspede ilustre, aguardado há séculos. Conforme a tradição, na noite do Seder ele visita todos os lares judaicos, com a mensagem de fé, esperança, paz e harmonia. Mas existe um motivo ainda mais humanitário neste ato, que é o de abrir as portas para os judeus que não tem condições de realizar o Seder.

Até hoje não veio, e não é certo que nos visite esta noite. Não tem importância. O importante é que nossa porta esteja aberta. Para o profeta ou para nosso vizinho; para o Messias ou para o pobre que nos vem pedir um pouco de comida.

Por esta porta aberta, é possível que os de fora espiem.



E quando espiarem, verão uma família reunida em torno à mesa, celebrando. E perceberão que a tal família nada tem a esconder. Eles não praticam rituais secretos, eles não são uma seita misteriosa. São gente como a gente.

É certo que nem todos pensam assim, e é por isso mesmo que a porta precisa ficar aberta. Para que o profeta Elias venha, anunciando a paz entre os povos.

### פסח, מצה ומרור – Pessach, Matzá UMaror

Iesh Shlosha dvarim she'tzarich lizcor: Pessach, matza Umaror Pessach: Shepassach hashem al batei bnei israel bemitzraim, bemitzraim Matza: al shelo ispic abatzek shel avoteinu leahamitz vaifu et abatzec asher otziu mimitzraim Maror: al shemereru amitzrim et chaiei havoteinu bemitzraim, bemitzraim

יש שלושה דברים צריך לזקור ,פסח ,מצה ומרור פסח:שפסח ה" אל בתי בני ישראל מצה: על שלא יספיק אבצק של אבותנו להאמיץ ויפו את אבצק אשר עוציו במצרים מרור: על שמררו המיצרים הת חיי אבותנו במצרים ,

Existe três coisas que é
preciso lembrar: Pessach,
Matza e Maror.
Pessach: Que "saltou" Deus
pelas casas dos filhos de
Israel no Egito
Matza: que não foi suficente
crescer a massa que
pegaram do Egito
Maror: que amargaram os
egípcios a vida de nossos
pais no Egito

Há um costume em Pessach de se afirmar que quem não pronunciou essas três palavras até o final do seder, não cumpriu sua obrigação. Essa noite vamos citar as três palavras e dar uma interpretação humanista pra o que cada uma delas representa.

Pessach – O que sacrificamos para sobreviver

Foi ordenado a Moises que sacrificasse um cordeiro a molhasse as portas das famílias judaicas com seu sangue para que as casas fossem "puladas" pela décima praga no Egito.

Para sobreviver sacrifiquei muitas coisas. Para sobreviver sacrifiquei o sonho de ser feliz para sempre. Para sobreviver sacrifiquei minha comodidade e meu descanso. Todos os dias sacrifiquei meu tempo trabalhando pesado. Para sobreviver e poder criar meus filhos e sobrinhos. Sacrifiquei, e fui sacrificada, arrastada, animalizada, desumanizada.

Homenagem a Claudia Silva, mãe de família, morta e desumanizada em Março de 2014. (assassinada no Rio de Janeiro)

Matzá – O que precisamos para sobreviver.

Nossos ancestrais não tinham tempo para deixar o seu pão subir ao fugir do Egito. A matzá nos faz lembrar de sua pressa. É o sustento mínimo que eles levaram com eles a fim de sobreviver.

Qual o mínimo que precisamos para sobreviver?

Fritjof Capra diz que, se as características encontradas em ecossistemas forem "aplicadas" às sociedades humanas, elas também poderão alcançar a sustentabilidade. A interdependência é essencial para a própria existência de uma comunidade ecológica, onde os membros estão ligados em uma vasta rede de relações. Uma comunidade humana sustentável apresentará múltiplas relações entre seus membros e enxergará a existência e a importância do outro no "ecossistema".

Maror- O que precisamos lembrar para garantir nossa sobrevivência

Come-se o maror para lembrar que os egípcios amarguraram a vida de nosso povo.

Assim como em Pessach come-se o maror, no dia-a-dia precisamos lembrar de outros povos e outras escravidões que não as nossas, para garantir a sobrevivência do humanismo em nós.

Hoje, onde quer que haja escravidão os judeus sentem sua amargura. Para nós, escravidão se especifica na falta de direitos humanos e na impossibilidade do ser humano poder decidir seu destino. Nós fomos libertados do Egito; nosso compromisso é com a liberdade.

### לשנה הבאה בירושלים - LeShana Habá BeYerushalaim

Le shana haba be
Yerushalaim

לשנה הבאה בירושלים לשנה הבאה בירושלים לשנה הבאה בירושלים לשנה הבאה בירושלים הבנויה No ano que vem em
Jerusalém
construída e
completa

O seder acaba com o nirtza e com uma frase muito bonita que é: "Le shana haba be yerushalaym abnuia."

"Le shana a haba": Sempre pedimos para o próximo ano, amor, paz, prosperidade, saúde entre outras coisas. Nesse ano, vamos pedir que seja um ano de consciência, ser conscientes de que não podemos falar só de cuidar o mundo, temos que fazer todo para cuida-lo e corrigi-lo.

"Be yerushalaim": olhando em sentindo Jerusalem, ELA nos precisa, não devemos permitir que ELA seja sagrada só para as ortodoxias, devemos sim fazer um ato chalutzi de assegurar a diversidade da cidade Mais importante de nosso povo e outros.

"A bnuia": Exatamente construída e completa - shlema e com shalom- que além de paz significa também plenitude. Não precisamos ter Jerusalém ocidental e oriental para ELA estar bnuia - precisamos sim de uma cidade em plenitude, onde a convivência e o prazer diário de transitar as ruas. Cantemos juntos le shana a baha be yerushalaim a bnuia.



### 4º Copo – aos nossos Chaverim

Para finalizar, nosso quarto copo de vinho se direciona para nós mesmos, chaverim do Habonim Dror! Às vezes, com o cotidiano intenso e horas dedicadas as nossas atividades, esquecemos do importante papel que desempenhamos.

Nossa ideologia, educação, vivência coletiva e responsabilidade social são exemplos de que estamos em movimento, de que somos uma tnuá, e do quanto podemos nos tornar mais humanos e transformar o mundo em um lugar mais humano. Não precisamos nos prender somente a objetivos pessoais e nem numa vida baseada no consumo, por exemplo. Dentro de uma sociedade que cada vez mais distancia ao inves de aproximar, que pouco a pouco empobrece suas relações, o Habonim Dror definitivamente é um exemplo, dentre outros, que a vida pode ser diferente. **Le Chaim!** 



### Echad mi yodea? – אֵחָד מִי יוֹדֵע

Echad mi yodea? Echad ani yodea: Echad eloheinu shebashamaim

uvaaretz

אָחָד מִי יוֹדֵעַ: אֶחָד אֲנִי יוֹדֵע: אֶחָד אֵלהֵינוּ שַׁבַּשְׁמַיִם וּבָאָרֵץ. Um quem sabe? Um eu sei:

Um Deus que está no céu e na terra

Shnaim mi yodea? Shnaim ani yodea: Shnei luchot habrit Echad eloheinu shebashamaim

uvaaretz

Shlosha mi yodea?
Shlosha ani yodea:
Shlosha avot, Shnei luchot habrit
Echad eloheinu shebashamaim
uvaaretz

ְשְׁנָיִם מִי יוֹדֵעְ: שְׁנַיִם אֲנִי יוֹדֵע: שְׁנֵי לוּחוֹת הַבְּרִית, אֶחָד אֱלֹהֵינוּ שֶׁבַּשָׁמַיִם וּבָאָרֶץ.

ְשְׁלֹשָׁה מֵי יוֹדֵעַ: שְׁלֹשָׁה אֲנִי יוֹדֵעַ: שְׁלֹשָׁה אָבוֹת, שְׁנֵי לוּחוֹת הַבְּרִית, אֶחָד אֵלֹהֵינוּ שָׁבַּשְׁמַיִם וּבָאָרֵץ. Duas quem sabe? Duas eu sei: Duas tábuas da lei Um Deus que está no céu e na terra

Três quem sabe?
Três eu sei:
Três patriarcas, Duas tábuas da
lei Um Deus que está no céu e na
terra

Arba mi yodea?
Arba ani yodea:
Arba imahot, Shlosha avot
Shnei luchot habrit
Echad eloheinu shebashamaim
uvaaretz

Chamisha mi yodea? Chamisha ani yodea: Chamisha chumshei tora, Arba imahot Shlosha avot, Shnei luchot habrit Echad eloheinu shebashamaim uvaaretz

> Shisha mi yodea? Shisha ani yodea:

אָרְבָּע מִי יוֹדֵעְ: אַרְבָּע אָנִי יוֹדֵע: אַרְבַּע אָמָהוֹת, שְלשָׁה אָבוֹת, שְׁנֵי לוּחוֹת הַבְּרִית, אֶחָד אֱלֹהֵינוּ שֶׁבַּשָׁמַיִם וּבָאָרֶץ.

ְחֲמִשָּה מִי יוֹדֵע: חֲמִשָּה אֲנִי יוֹדֵע: חֲמִשָּׁה חֲמְשֵׁי תּוֹרָה, אַרְבַּע אָמָהוֹת שְׁלשָׁה אָבוֹת, שְׁנֵי לוּחוֹת הָבְּרִית, אֶחָד אֱלֹהֵינוּ שְׁבַּשָׁמַיִם וּבָאָרֶץ. Quatro quem sabe? Quatro eu sei: Quatro matriarcas, Três patriarcas Duas tábuas da lei Um Deus que está no céu e na terra

Cinco quem sabe? Cinco eu sei: Cinco livros da Torá, Quatro matriarcas Três patriarcas, Duas tábuas da lei Um Deus que está no céu e na terra

Seis quem sabe? Seis eu sei: Seis livros da mishná, Cinco livros Shisha sidrei mishna, Chamisha chumshei tora Arba imahot, Shlosha avot Shnei luchot habrit Echad eloheinu shebashamaim uvaaretz

Shiv'a mi vodea?

Shiv'a ani yodea: Shiv'a yemei shabta, Shisha sidrei mishna Chamisha chumshei tora, Arba imahot Shlosha avot, Shnei luchot habrit Echad eloheinu shebashamaim uvaaretz Shmona mi yodea? Shmona ani yodea: Shmona yemei mila, Shiv'a yemei shabta Shisha sidrei mishna, Chamisha chumshei tora Arba imahot, Shlosha avot Shnei luchot habrit Echad eloheinu shebashamaim uvaaretz

Tish'a mi yodea?
Tish'a ani yodea:
Tish'a yarchei leida, Shmona
yemei mila
Shiv'a yemei shabta, Shisha sidrei
mishna
Chamisha chumshei tora, Arba
imahot
Shlosha avot, Shnei luchot habrit
Echad eloheinu shebashamaim
uvaaretz

Asara mi yodea?
Asara ani yodea:
Asara dibraya, Tish'a yarchei leida
Shmona yemei mila, Shiv'a yemei
shabta
Shisha sidrei mishna, Chamisha
chumshei tora
Arba imahot, Shlosha avot
Shnei luchot habrit
Echad eloheinu shebashamaim

שְׁשָּה מִי יוֹדֵעְ: שְׁשָׁה אֲנִי יוֹדֵעְ: שִׁשָּׁה סְדְרֵי מִשְׁנָה, חֲמִשָּׁה חֻמְשֵׁי תּוֹרָה אַרְבַּע אִמָּהוֹת, שְׁלשָׁה אָבוֹת שְׁנֵי לוּחוֹת הַבְּרִית, אֶחָד אֵלהֵינוּ שַבִּשְׁמַיִם וּבָאָרֵץ.

שְׁבְעָה מִי יוֹדֵעְ: שִׁבְעָה אֲנִי יוֹדֵעַ: שִׁבְעָה יְמִי שַׁבְּתָא, שִׁשָּׁה סְדְרֵי חֶמִשָׁה חֻמְשֵׁי תּוֹרָה, אַרְבַּע אָמָהוֹת שְׁלשָׁה אָבוֹת, שְׁנֵי לוּחוֹת הָבְּרִית אָחָד אֵלֹהֵינוּ שַבִּּשִׁמַיִם וּבָאָרֵץ.

ְשְׁמוֹנֶה מִי יוֹדֵעְ: שְׁמוֹנָה אֲנִי יוֹדֵעַ: שְׁמוֹנָה יְמֵי מִילָה, שַׁבְעָה יְמֵי שִׁשָּׁה סִדְרֵי מִשְׁנָה, חֲמִשָּׁה חֻמְשֵׁי תּוֹרָה אָרְבַּע אִמָּהוֹת, שְׁלשָׁה אָבוֹת, שְנֵי לוּחוֹת הַבְּרִית אָחָד אֱלֹהֵינוּ שֶׁבַּשָׁמֵיִם וּבָאָרֶץ.

תִּשְׁעָה מִי יוֹדֵעְ: תִּשְׁעָה אֲנִי יוֹדֵעְ: תִּשְׁעָה אֲנִי יוֹדֵעְ מִילָּה שִׁבְעָה יְמִי שַׁבְּתָא, שִׁשָּׁה סְדְרֵי חֲמִשָּׁה חֻמְשֵׁי תּוֹרָה, אַרְבַּע אָמָהוֹת שְׁלשָׁה אָבוֹת, שְׁנֵי לוּחוֹת הָבְּרִית אָחָד אֵלהִינוּ שַׁבְּשִׁמֵיִם וּבָאָרֵץ.

עֲשָׂרָה מִי יוֹדֵע: עֲשָׂרָה אָנִי יוֹדֵע עֲשָׂרָה דִּבְּרִיָּא, תִּשְׁעָה יַרְחֵי שְׁמוֹנָה יְמֵי מִילָה, שִׁבְעָה יְמֵי שִׁשָּׁה סְדְרֵי מִשְׁנָה, חֲמִשָּׁה חֻמְשֵי תּוֹרָה אֵרְבָּע אָמָּהוֹת, שְׁלֹשָׁה אָבוֹת, da Torá Quatro matriarcas, Três patriarcas Duas tábuas da lei Um Deus que está no céu e na terra

Sete guem sabe? Sete eu sei: Sete dias da semana, Seis livros da mishná Cinco livros da Torá, Quatro matriarcas Três patriarcas, Duas tábuas da lei Um Deus que está no céu e na terra Oito quem sabe? Oito eu sei: Oito dias para a circuncisão, Sete dias da semana Seis livros da mishná, Cinco livros da Torá Quatro matriarcas, Três patriarcas Duas tábuas da lei Um Deus que está no céu e na

Nove quem sabe?
Nove eu sei:
Nove meses para o nascimento,
Oito dias para a circuncisão
Sete dias da semana, Seis livros
da mishná
Cinco livros da Torá, Quatro
matriarcas Três patriarcas, Duas
tábuas da lei Um Deus que está
no céu e na terra

Dez quem sabe?
Dez eu sei:
Dez mandamentos, Nove meses
para o nascimento
Oito dias para a circuncisão, Sete
dias da semana
Seis livros da mishná, Cinco livros
da Torá
Quatro matriarcas, Três
patriarcas

### uvaaretz

Achad asar mi yodea? Achad asar ani yodea: Achad asar kochvaya, Asara dibraya Tish'a yarchei leida, Shmona vemei mila Shiv'a yemei shabta, Shisha sidrei mishna Chamisha chumshei tora, Arba imahot Shlosha avot, Shnei luchot habrit Echad eloheinu shebashamaim uvaaretz Shneim asar mi yodea? Shneim asar ani yode: Shneim asar shivtaya, Achad asar kochvaya Asara dibraya, Tish'a yarchei leida Shmona yemei mila, Shiv'a yemei shabta Shisha sidrei mishna, Chamisha chumshei tora Arba imahot, Shlosha avot Shnei luchot habrit Echad eloheinu shebashamaim uvaaretz

שְׁנֵי לוּחוֹת הַבְּרִית, אֶחָד אֱלֹהֵינוּ שֶׁבַּשָּׁמֵיִם וּבָאָרֶץ.

אָחַד עַשַּׂר מִי יוֹדֵעְ? אַחַד עָשָׂר אֲנִי יוֹדֵע: אַחַד עָשָׂר כּוֹכְבַיָּא, עֲשָׂרָה דּבַריַא, תָשַעָה יָרחֵי לֶדָה, שַׁמוֹנָה יָמֵי מִילַה, שִׁבָעָה יִמֵי שַׁבְּתָא, שִׁשָּׁה סִדְרֵי משנה, חַמִשָּׁה חֻמְשֵׁי תּוֹרָה, אַרְבַּע אָמַהוֹת, שׁלשַׁה אַבוֹת, שַׁנֵי לוּחוֹת הברית, אֶחַד אֱלֹהֵינוּ שֶׁבַּשַּׁמַיִם וּבַאַרֵץ. שַׁנֵים עַשַׂרַ מִי יוֹדֵעְ? שָׁנֵים עָשָׂר אֵנִי יוֹדֵע: שַׂנֵים עָשָׂר שִבְטַיָּא, אַחַד עָשָׂר כוכביַא, עשַׂרָה דְבָּרָיָא, תִּשְׁעָה יַרְחֵי לדה, שמונה יִמֵי מִילָה, שַבְעָה יִמֵי שבתא, שָׁשָׁה סְדְרֵי מִשְׁנָה, חֲמִשָּׁה חמשי תורה, אָרְבַּע אָמָהוֹת, שִׁלֹשָׁה אָבוֹת,

Duas tábuas da lei Um Deus que está no céu e na terra

Onze quem sabe? Onze eu sei: Onze estrelas [que Yosef viu no sonhol, Dez mandamentos Nove meses para o nascimento, Oito dias para a circuncisão Sete dias da semana, Seis livros da mishná Cinco livros da Torá, Quatro matriarcas Três patriarcas, Duas tábuas da lei Um Deus que está no céu e na terra Doze quem sabe? Doze eu sei: Doze tribos. Onze estrelas Dez mandamentos, Nove meses para o nascimento Oito dias para a circuncisão, Sete dias da semana Seis livros da mishná, Cinco livros da Torá Quatro matriarcas, Três patriarcas Duas tábuas da lei Um Deus que está no céu e na terra

Shlosha asar mi yodea?
Shlosha asar ani yodea
Shlosha asar midaya, Shneim asar
shivtaya
Achad asar kochvaya, Asara
dibraya
Tish'a yarchei leida, Shmona
yemei mila
Shiv'a yemei shabta, Shisha sidrei
mishna
Chamisha chumshei tora, Arba
imahot
Shlosha avot, Shnei luchot habrit
Echad eloheinu shebashamaim
uvaaretz

יְשְלשָׁה עָשֶׂר מִי יוֹדֵעְ שְׁלשָׁה עָשֶׂר מִי יוֹדֵעְ שְׁלשָׁה עָשָׂר מִדְּיָא, שְׁנֵים עָשָׂר אַחַד עָשָׂר כּוֹכְבִיָּא, עֲשָׂרָה הָשְׁעָה יִרְחֵי לַדָּה, שְׁמוֹנָה יְמֵי מִילָה שִׁבְעָה יְמֵי שַׁבְּתָא, שְׁשָׁה סְדְרֵי מִשְׁנָה חֲמִשָׁה חֻמְשֵׁי תּוֹרָה, אַרְבַּע אָמָהוֹת שְׁלשָׁה אָבוֹת, שְׁנֵי לוּחוֹת הָבָּרִית

,שַׁנֵי לוּחוֹת הַבַּרִית

אֶחַד אֱלֹהֵינוֹ שֶׁבַשְׁמַיִם וּבַאָרֵץ.

Treze quem sabe?
Treze eu sei:
Treze atributos de Deus, Doze
tribos
Onze estrelas, Dez mandamentos
Nove meses para o nascimento,
Oito dias para a circuncisão
Sete dias da semana, Seis livros
da mishná
Cinco livros da Torá, Quatro
matriarcas
Três patriarcas, Duas tábuas da
lei Um Deus que está no céu e na
terra

### Agredecimentos e Hagadá

Essa Hagadá foi feita pelo Snif Rio 2014, com a ajuda de toda a Shichavot Bogrot.

Autores dos Textos: Daniel Plattek, Gabriel Igor Rehfeld, Fabio Diamante, Leticia Stern, Natasha Nigri, Juliana Esquenazi, Liora Huf, Beatriz Frenkel, Eduardo Tolmasquin, Danilo Bines, Kike Rosenburt, Gustavo Orensztajn e Sonia Mehl.

Agradecemos a todos que contribuiram para a criação dessa Hagadá escrevendo textos e expressando opiniões.

Agrecemos a Hebraica Rio e sua diretoria por terem nos ajudado e sido tão receptivos.

Por fim, agradecemos a todos que contribuiram para o Seder de Pessach do Habonim Dror, tanto com apoio como com presença.

Toda Rabá!

## חג פסח שמח!

