

### A Flor e a Náusea

Uma flor nasceu na rua!

Passem de longe, bondes, ônibus, rio de aço do tráfego.

Uma flor ainda desbotada

ilude a polícia, rompe o asfalto.

Façam completo silêncio, paralisem os negócios,

garanto que uma flor nasceu.

Sua cor não se percebe.

Suas pétalas não se abrem.

Seu nome não está nos livros.

É feia. Mas é realmente uma flor.

Sento-me no chão da capital do país às cinco horas da tarde

e lentamente passo a mão nessa forma insegura.

Do lado das montanhas, nuvens maciças avolumam-se.
Pequenos pontos brancos movem-se no mar, galinhas em pânico.
É feia. Mas é uma flor. Furou o asfalto, o tédio, o nojo e o ódio.
Tantas questões.

## Introdução



Bem vindo ao Seder de Pessach do Habonim Dror 2019,

A cada ano escolhemos alguma característica de Pessach para focarmos. Esse ano de 5779, elegemos chag aviv, a festa da primavera! Pessach é um chag repleto de simbologias, desde quando fomos escravos no Egito, figurado pelo inverno, até nossa libertação, marcando a primavera.

Em Israel, essa mudança de estações é lembrada pela so-

ciedade. Durante a limpeza do chametz (fermentados) é muito comum que seja o momento de faxina anual para começar esse novo ciclo. No inverno, a seiva das plantas se recolhe para a raiz, e as sementes esperam para germinar, assim como nós, humanos, nos recolhemos mais no inverno, com dias mais curtos e noites mais longas. Já na estação seguinte - a primavera, a seiva das plantas vai para as folhas, o calor começa a nos atrair para dias mais longos e vamos nos tornando mais ativos.

Esse é um bom momento para refletirmos e meditarmos. Qual é o nosso Egito? O que nos mantêm presos? Por quais desertos precisamos passar para sermos livres em Israel? E quais sementes estão em nós prontas para florescerem nesta primavera? O que, atualmente, seria a nossa primavera? O que nos liberta?

Com tantos questionamentos, convidamos você a essa reflexão através do passeio em nosso seder e hagadá. Pensemos juntos como construir esse lindo jardim com as sementes que existem dentro de todos nós.

## Índice:

| A Flor e a Náusea          | 3  |
|----------------------------|----|
| Introdução                 | 4  |
| Bechol Dor Vador           | 6  |
| 1° Copo                    | 7  |
| Shehecheyanu               | 9  |
| Keahará                    | 9  |
| Má Nishtaná                | 15 |
| lachatz                    | 16 |
| 10 Pragas                  | 17 |
| Maguid                     | 18 |
| 2° Copo                    | 19 |
| Avadim Hayinu              | 21 |
| Motzi                      | 22 |
| Eliahu Anavi               | 23 |
| Kos Miriam                 | 24 |
| Maror                      | 25 |
| Korech                     | 25 |
| 3° Copo                    | 26 |
| Pessach Matzá Umaror       | 28 |
| Dayenu                     | 30 |
| Beshana Haba BeYerushalaim | 33 |
| 4° Copo                    | 34 |
| Hallel                     | 36 |
| Tzafun                     | 41 |
| Agradecimentos             | 42 |

## BECHOL DOR VADOR



בכל דור ודור חיב יצא ממצרים. שנאמר: והגדת לראות את עצמו כהילו הוא

האדם

זה עשה יהוה לי בצאתי ממצרים לבנך ביום ההוא לאמור בעבור

## **TRANSLITERAÇÃO:** B'chol dor vador chaiav

B'chol dor vador chaiav adam lir'ot et atzmo kehilu hu iatzá miMitzraim. Sheneemar v'higadta l'binchá bayom hahu leemor baavur zé assá Adonai li betze'ti miMitzraim.

## TRADUÇÃO:

Em cada geração, toda pessoa deve sentir-se como se ela própria tivesse saído do Egito, assim como está escrito: "Naquele dia contarás a teu filho: Isto é por causa do que o Eterno fez por mim, quando eu mesmo saí do Egito."

Gostaríamos de trazer a reflexão de que o sentimento de ter sofrido e saído do Egito não é possível e nem mesmo o que deve ser o principal pensamento de Pessach. Devemos perceber a dor do outro como sua dor e deixarmo-nos afetar e nos mobilizar por ela mesmo sendo de um outro. Colocar-se no lugar de um outro que passou por sofrimentos acaba por ser uma posição egoísta a única possibilidade de fazer algo para mudar uma situação viria de uma dor individual e vivida. Queremos que Pessach nos inspire a nos movermos por causas de opressão e dor dos outros, não somente a qual sentimos em nosprópria experiência. sa

## 1° COPO REVOLUÇÃO



A revolução é um movimento que surge no seio do povo, face a opressão sofrida por questões econômicas, étnicas, sociais ou de cunho religioso. No Egito, o povo hebreu, esgotado da escravidão, resolveu tomar atitudes drásticas para mudar sua perspectiva de vida. A fuga do povo pelo Mar Vermelho é uma verdadeira revolução, que abalou as bases da sociedade egípcia e libertou o povo de sua condição subalterna. É nítido que a palavra revolução tem enorme peso em diferentes culturas. Contudo, seu significado nem sempre é equivalente em contextos e locais distintos. Ainda assim, o elo maior entre suas possíveis definições é que a palavra "revolução" irá sempre libertar coletivamente. Esse movimento não é oriundo de interesses egoístas, seu objetivo é alforriar parcelas desprivilegiadas da sociedade e seu compromisso é com

a justiça e a liberdade para todos. Caso contrário, podemos chamar de tirania ou golpe. Seguindo essa linha de raciocínio, Judith Butler propõe uma reflexão acerca dos diferentes conceitos da palavra revolução: "Em alemão "levante" é Aufstand, que, segundo o contexto, pode significar indignação, levante, revolta ou revolução, é que remete também à ideia de levantar -se e pôr-se de pé. Em hebraico, é hitgomemut 'amamit (levante popular), em geral contra uma autoridade estabelecida. Já em árabe, é antifāda, termo visto como um tremor ou convulsão, e que caracteriza também o ato de deixar uma posição em que se está deitado, de rosto para a terra, e se sacudir para tirar a poeira e as folhas. Em francês, soulèvement implica também a ideia de se levantar, como se bruscamente descobríssemos ter força para isso, livrando-

-nos, assim, de um peso enorme que nos esmagava. Num levante, qualquer que seja, é claro que não há correntes no sentido literal, e corpo algum, ao se levantar bruscamente e deixar a posição (rosto voltado para o chão) em que esteve por um tempo prolongado, se dará conta dos atos de se agrupar, mover, rebelar e resistir, atos esses que constituem um levante. No entanto, imagens assim traduzem a capacidade inédita que tem um grupo de emergir, se deslocar coletivamente e. ao fazer tudo isso, ampliar sua potência, a potência popular." vivemos hoje. Portanto, para cada um dos quatro copos da noite do Seder, homenageamos uma perspectiva não-hegemônica – mas não por isso menos importante - da história deste Chag, sempre traçando um paralelo com o contexto atual.

Retirado da Introdução do Livro "Levantes", por Judith Butler Brachá tradicional:

ברוך אתה יהוה אלוהינו מלך העולם בורא פרי הגפן.

Baruch Ata Adonai Elohenu Melech haolam borê peri hagafen.

Abençoado sejas Tu, ó Eterno, nosso Deus, rei do Universo, que cria o fruto da vinha.

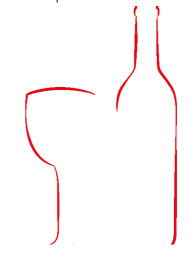
Brachá ressignificada:

שהמתיקות של היין יזכיר לנו באהבה את כל מי שבוחר בדרך שונה משלנ. ברוך ההוא שמגדל את פרי הגפן.

Shehametikut shel hayain yaizkir lanu beahava et kol mi shebocher bederech shona me shelanu. Baruch hahu shemegadel et peri hagafen.

Que a doçura do vinho nos lembre com afeto de todo aquele que escolhe um caminho diferente do nosso. Abençoado seja aquele que cultiva o fruto da vinha.

Após a brachá, bebe-se o primeiro copo de vinho.



## S H E H E KEARÁ CHEYANU

## קערה

## BEITZÁ

ביצה

## TRANSLITERAÇÃO:

Baruch ata Adonai. elohenu melech haolam, shehecheyanu vekimanu vehigianu lazman haze.

### **ORIGINAL:**

יהוה אלוהינו מלך העולם ברוך אתה וקיימנו והגיענו לזמן הזה. שהחיינו

TRADUÇÃO: Abençoado sejas Tu, ó Eterno, nosso Deus, rei do Universo, que nos deu vida, nos sustentou e nos fez chegar a este momento

O beitzá (ovo cozido com casca chamuscada) simboliza a destruição do Templo, mas, ao mesmo tempo, a esperança da sua reconstrução. O fato de o ovo ser redondo nos abre o olhar para os ciclos - as estações do ano, as quais nos levam experimentar depois de um longo tempo de aridez do inverno, as flores da primavera; os inícios e fins dos processos que experimentamos na vida, ciclos garantem o movimento, por mais que sua ideia seja um círculo que se repete, em cada rodada, há novas experiências e os inesperados trazidos no viver.

#### CARPÁS כרפס

O Karpás (normalmente batata cozida) é mergulhado em água salgada, que seriam as lágrimas derramadas de tristeza pela escravidão. O Karpás pode ter vários significados: relembra o massacrante tra-

balho no Egito; os aperitivos desfrutados pelas pessoa livres na Antiquidade; além disso, o vegetal nos lembra do renascimento das plantas, já que Chag Ha'Pessach é também conhecido como Chaq Ha'Aviv (Festa da Primavera). Assim, para além das lágrimas, lembramos do reflorescimento da primavera. Portanto, é importante que após todo sofrimento venha a esperança, pois caso contrário ficaremos estancados no trauma, sem prosseguir com a vida. O Karpás nos lembra o quão importante é transformar as feridas em marcas, para poder seguirmos em frente vivendo.

Mergulha-se o Karpás (batata) em água salgada.

## TAPUZ זופח

A laranja simboliza a luta pela legitimação de grupos sociais historicamente marginalizados. A professora Susannah Heschel adaptou uma prática iniciada na Comunidade Judaica da Oberlin College (que também sugeria a laranja como símbolo da solidariedade com a população feminina, LGB-TQ+ e outros grupos subalter-

nizados na comunidade judaica), e pedia para que cada um comesse uma parte da laranja.

#### **MAROR**

מרור

O Maror (raiz forte ralada) também nos faz lembrar da amargura da escravidão e dos atos que esta gerou. Rabbi Shneur Zalman comentou a respeito desta prática: "para melhorarmos a nós mesmos, devemos agir de maneira similar à ingestão do marór, devemos dedicar tempo para meditar profundamente sobre nossas faltas até que venham as primeiras lágrimas." Além disto, podemos dedicá-lo às mães que tiveram que deixar seus filhos para trás devido ao decreto do Faraó de que nenhum filho judeu poderia nascer, tendo parte de si perdidas para sempre.

### מרוסת CHAROSSET

O Charósset (pasta de nozes e maçãs raladas) simboliza a argamassa na qual trabalhavam nossos antepassados no Egito. O trabalho é um campo da existência humana que se relaciona muito com a identidade de quem o pratica. O sistema capitalista no qual

estamos inseridos se apropriou dessa face identitária e tornou--a mera função estrutural. Ao pensarmos no que é ser livre, tendo como oposição a escravidão, é interessante pensarmos se de fato a liberdade se encerra na saída de um processo de escravização. Um trabalho digno é um mero trabalho remunerado? Como podemos trazer mais sentido para o trabalho que realizamos? Como podemos ter práticas que legitimem direitos de trabalhadores diariamente ainda explorados?

## ZEROÁ זרוע

O Zerôa (pescoço de galinha para os ashkenazim e pedaço de braço de cordeiro para os sefaradim) representa o sacrifício que era feito no Antigo Templo. Zerôa quer dizer braço e nos lembra da mão forte de Deus ao tirar o povo judeu do Egito. É um símbolo da força dos escravos hebreus no Egito; representa o Corban Pessach (sacrifício de cordeiro oferecido na véspera de Pessach). Queremos que essa força do povo judeu para sair de um ciclo de paralisia seja potência para fortalecer todas as pessoas e comunidades que hoje sofrem alguma forma opressão. Que o braço forte que nos tirou do Egito seja não somente nosso, mas de todos os povos.

### תרזח CHAZERET

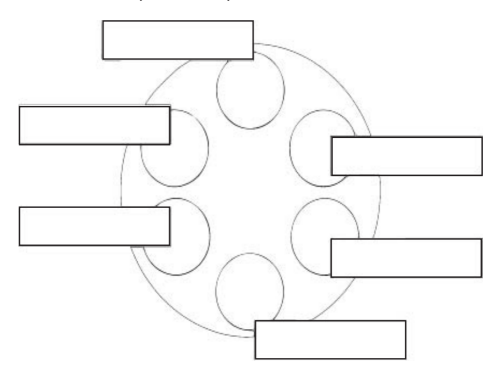
O Chazeret (alface romana) representa a amargura da escravidão. Suas folhas não são amargas, mas o seu talo quando cresce fica duro e amargo. Assim foi a vida no Egito, no princípio suave e sensível, mas, depois, se tornou amarga, com o trabalho forçado e cruel.

"Poça de água" – Wislawa Szymborska

Recordo bem este medo da infância. Evitava as poças, sobretudo as novas, após a chuva. Afinal, uma delas poderia não ter fundo, ainda que parecesse igual às outras. Ponho o pé e, de súbito, afundar-me-ei, voando para baixo, cada vez mais baixo, rumo às nuvens refletidas ou talvez mais além. Depois a poça secar-se-á, fechar-se-á por cima de mim, e eu para sempre trancada — onde ficarei com um grito não repercutido à superfície.

Só mais tarde compreendi que nem todas as más aventuras cabem nas regras do mundo e mesmo que o quisessem, não poderiam acontecer."

Convidamos você a escrever em cada espaço o que forma a Keará da sua vida. Quais são os símbolos da sua vida? Sua essência? O que te representa?



## MA NISHTANÁ מה נשתנה

Agora, agora somos livres, livres.

Nesta noite, nos perguntamos "Por que esta noite é diferente de todas as outras" e como resposta nós estamos acostumados a ouvir que é porque comemos matza e não chametz, porque comemos maror e não outras verduras e porque comemos reclinados e não sentados.

Essas respostas já são automáticas e muitas vezes paramos de nos questionar sobre tradições que temos há anos. Por que estamos reunidos aqui hoje? Por que ano após ano nos juntamos para contar às crianças a história de Pessach? Por que festejamos este chag?

O questionamento é algo imprescindível ao ser humano. Devemos a todo o momento nos perguntar o porquê de fazermos o que fazemos, para não cair na inércia e as coisas perderem seu sentido. Quando fazemos por fazer, sem ver a real essência disso, não é verdadeiro.

Esta noite, quando nos perguntarmos o porquê dessa noite ser diferente, temos que responder, de forma sincera com nós mesmos, que além de comermos matzá e maror, é porque nós escolher comemorar este chag, é porque decidimos estar aqui e é porque isto faz sentido e é verdadeiro para nós.

## O LUGAR ONDE TEMOS RAZÃO

- Yehuda Amichai

Do lugar onde temos razão jamais crescerão flores na primavera.
O lugar onde temos razão é duro e compacto como um pátio.
Mas dúvidas e amores escavam o mundo como uma toupeira, como um arado.
E um sussurro será ouvido nas ruínas onde um dia houve uma casa.

Cantarmos o MaNishtaná nesta noite juntos é lembrarmos que sempre podemos nos questionar e buscar novos sentidos para nossos hábitos e crenças. E é no encontro com o desconhecido, com um outro, que conseguimos abrir nosso olhar para outras formas de estar no mundo, procurando sempre por perguntas, para a constante (des)construção de perspectivas.

Em que é diferente esta noite De todas as noites De todas as noites Que todas as noites nós comemos Chametz e matza Esta noite Somente matza

Que todas as noites Nós comemos Várias verduras Esta noite Somente maror

Que todas as noites Nós não mergulhamos [na água salgada] Nem sequer uma vez Esta noite Duas vezes

Que todas as noites Nós comemos Sentados ou reclinados Esta noite Todos nós nos reclinamos Ma nishtana halaila haze Mikol haleilot Mikol haleilot Shebechol haleilo anu ochlin Chametz umatza, chametz umatza Halaila haze, halaila haze Kulo matza

Shebechol haleilot Anu ochlin Shear yerakot, shear yerakot Halaila haze, halaila haze maror

Shebechol haleilot Ein anu matbilin Afilu paam achat, afilu paam achat Halaila haze, halaila haze Shetei peamim

Shebechol haleilot
Anu ochlin
Bein yoshvin uvein mesuvin,
bein yoshvin uvein mesuvin
Halaila haze, halaila haze
Kulanu mesuvin

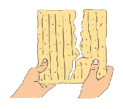
מה נשתנה הלילה הזה מכל הלילות מכל הלילות שבכל הלילות אנו אוכלין חמץ ומצה, חמץ ומצה הלילה הזה, הלילה הזה כולו מצה.

שבכל הלילות אנו אוכלין שאר ירקות, שאר ירקות הלילה הזה, הלילה הזה כולו מרור.

שבכל הלילות אין אנו מטבילין פעם אחת, אפילו פעם אחת אפילו הלילה הזה, הלילה הזה שתי פעמים.

שבכל הלילות אנו אוכלין בין יושבין מסובין ,בין יושבין ובין מסובין הלילה הזה, הלילה הזה ובין כולנו מסובין

## IACHATZ יחץ



Ha lachmá aniá di achalu avhataná

Bear'a demitzraim.

Kol dichpin ietei veichol,

Kol ditzrich ietei veifsach.

Hashatá hachá,

Leshaná habaá bear'a d'Israel.

Hashatá avdei,

Leshaná habaá bear'a d'Israel.

Hashatá avdei leshaná habaá bnei chorin.

הא לחמה עניא די אחלו אבהתנא בארעה דמצרים. כל דכפין ייתי ויכול, כל דצריך ייתי ויפסח. השתא אכה, לשנה הבאה בארעה דישראל. השתא עבדי, לשנה הבאה בני חורין.

Este é o pão da miséria,

Que os nossos antepassados comeram na terra do Egito.

Deixe que todos aqueles com fome venham e comam;

Deixe que todos em necessidade venham e celebrem Pessach conosco

Agora que estamos aqui; que ano que vem possamos estar na terra de Israel

Agora que somos escravos, que no próximo ano possamos ser livres.

"Acabamos de dividir a matzá do meio em duas partes: a parte maior (Afikoman) foi guardada no guardanapo e a parte menor (Lechem oni) retorna para o meio da cobertura das matzot.

Daqui a pouco, misteriosamente, o Afikoman desaparecerá.

Agora continuaremos a narração com itens quebrados e ocultos.

O pedaço menor, quebrado, reposto no meio das matzót, simboliza o estágio em que estamos agora, quebrados, incompletos, escravos no cativeiro do Egito.

O afikoman escondido representa a outra metade a ser encontrada, sem a qual o Seder não poderá ter continuidade. Representa também a referência simbólica à futura Redenção que dará conta de toda a aflição."

Trecho retirado de "Uma Hagadá para nossos dias", de Moacyr Scliar

## **10 PRAGAS** עשר המכות

Ao mencionar cada uma das dez pragas, deve-se derramar (ou tirar com o dedo mindinho) algumas gotas de vinho. Esse costume tem origem no Midrash: Ele nos conta que, quando Deus abriu o Mar Vermelho para salvar os judeus e fechou--o, em seguida, afogando aos perseguidores egípcios, os anjos do céu queriam cantar um hino de louvor, mas Deus repreendeu-os, dizendo: "Minhas criaturas estão se afogando no mar e vocês querem cantar?" Atualmente, é de grande importância que nos lembremos dessa mensagem. Em um mundo no qual o ódio e o radicalismo se espalham com força, não podemos nos tornar indiferentes, fechando-nos em nossos círculos e não nos preocupando com o que não nos concerne diretamente. No Habonim Dror acreditamos que através do diálogo e da troca com o outro podemos combater a indiferença e o preconceito, e atingir uma sociedade mais empática e inclusiva.

- 1. Dam Sangue
- 2. Tsefardêa Rãs
- 3. Kinim Piolhos
- 4. Aróv Animais Ferozes
- 5. Déver Peste

#### 6. Shechin - Sarna

- 7. Barad Granizo
- 8. Arbê Gafanhotos
- 9. Chóshech Escuridão
- 10. Macat Bechorot Morte aos primogênitos

## MAGUID מגיד



Muitas histórias e ensinamentos são recitados no Maguid. É a parte mais importante do seder, onde podemos entender tudo o que fazemos, o que fazemos, e acima de tudo: podemos ver quais são os valores judaicos e humanos de Pessach.

O grande escritor Isaac Bashevis Singer disse certa vez: "Quando um dia passa, não está mais lá. O que resta dele? Nada mais que uma história. Se as histórias não tivessem sido contadas, ou os livros não tivessem sido escritos, os humanos viveriam como bestas".

Como judeus, temos uma rica herança de contadores de histórias. O Maguid é o componente central da Hagadá. A palavra, "Maguid" (recitação), do hebraico, tem a mesma raiz que a palavra "Hagadá" (conto) Podemos traduzir essa raiz em "dizerr" ou "contar", contar histórias.

Retirado da Hagadá de Pessach do Habonim Dror Uruguay 2012

## 2° COPO

## CICLOS E RECOMEÇOS

judaísmo é, em sua essência, cíclico. E o seder de Pessach não poderia ser diferente. Todos os anos contamos a mesma história. repetimos mesma ordem а das rezas e comemos as mesmas comidas. Provavelmente o que mais muda de um ano pro outro é o esconderijo do afikoman e, se o anfitrião for prequiçoso, às vezes nem isso. O judaísmo é, em sua essência, cíclico. E a tnuá não poderia ser diferente. Todos os anos fazemos peulot durante os sábados, nos pintamos todos para dar atividade e viramos noites preparando as machanot. Provavelmente o que mais muda de um ano pro outro é o cardápio do chadar ochel e, se os membros da vaadat forem preguiçosos, às vezes nem isso. Mas, por trás das repetições, existem sempre detalhes que fazem essa noite - e os sábados de Dror - serem sempre diferentes. Pode ser uma

brincadeira durante o mifkad, uma reza nova durante a leitura da Hagadá ou apenas a sensação de que alguma coisa mudou. Afinal, o judaísmo pode até ser cíclico, mas como a tnuá, nunca é repetitivo. Queremos copo neste ciclos menagear aos rupturas, que tornam sempre inesperada.

Brachá tradicional:

Baruch Ata Adonai Elohenu Melech haolam borê peri hagafen.

ברוך אתה יהוה אלוהינו מלך העולם בורא פרי הגפן.

Brachá ressignificada:

Shehachashivut shel hayain bamasoret hayehudit tachug al iedei nashim, gvarim, yeladim veal iedei kol haam beshivion, bli hevdelim. Baruch hahu shemegadel et peri hagafen.

שהחשיבות של היין לפי המסורת היהודית תחוג על ידי נשים, גברים,ילדים ועל ידי כל העם בשוויון, בלי הבדלים. ברוך ההוא שמגדל את פרי הגפן.

#### Brachá tradicional:

## TRANSLITERAÇÃO:

Baruch Ata Adonai Elohenu Melech haolam borê peri hagafen.

#### **ORIGINAL:**

ברוך אתה יהוה אלוהינו מלך העולם בורא פרי הגפן.

## TRADUÇÃO:

Abençoado sejas Tu, ó Eterno, nosso Deus, rei do Universo, que cria o fruto da vinha.

## Brachá ressignificada:

## TRANSLITERAÇÃO:

Shehachashivut shel hayain bamasoret hayehudit tachug al iedei nashim, gvarim, yeladim veal iedei kol haam beshivion, bli hevdelim. Baruch hahu shemegadel et peri hagafen.

#### **ORIGINAL:**

שהחשיבות של היין לפי המסורת היהודית תחוג על ידי נשים, גברים,ילדים ועל ידי כל העם בשוויון, בלי הבדלים. ברוך ההוא שמגדל את פרי הגפן.

## TRADUÇÃO:

Que a importância do vinho na tradição judaica seja celebrada por mulheres, homens, crianças e por todos em igualdade, sem distinções. Abençoado seja aquele que cultiva o fruto da vinha. 20



## TRANSLITERAÇÃO:

Avadim hainu, hainu Ata benei chorin, benei chorin Avadim hainu Ata, ata benei chorin, benei chorin

### **ORIGINAL:**

עֲבָדיִם הָייִנּוּ, הָייִנּוּ עַתָּה בְּנֵי חוֹריִן, בְּנֵי חוֹריִן עֲבָדיִם הָייִנוּ עַתָּה, עַתָּה בְּנֵי חוֹריִן, בְּנֵי חוֹריִן.

## TRADUÇÃO:

Escravos fomos, fomos Agora somos livres, livres Escravos fomos Agora, agora somos livres, livres

## MOTZI מוציא



## TRANSLITERAÇÃO:

Baruch ata adonai elohenu melech haolam amotzi lechem min haaretz

Baruch ata adonai elohenu melech haolam Asher kidshanu bemitzvotaiv vetzivanu al achilat matza

#### **ORIGINAL:**

עֲבָדיִם הָיינּוּ, הָיינּוּ עַתָּה בְּנֵי חוֹריּן, בְּנֵי חוֹריִן עֲבָדיִם הָיינו עַתָּה, עַתָּה בְּנֵי חוֹריִן, בְּנֵי חוֹריִּן.

## TRADUÇÃO:

Abençoado sejas Tu, ó Eterno nosso Deus, Rei do Universo, que tira o pão da terra.

Abençoado sejas Tu, ó Eterno nosso Deus, Rei do Universo, que nos santificou com suas mitzvot e nos ordenou acerca do comer da matzá

## ELIAHU HANAVI אליהו הנביא

Eliyahu hanavi Eliyahu hatishbi, Eliyahu hagil'adi -Bim'hera yavo heleinu, im mashiach ben David.

Eliahu, o profeta Eliahu, o "tishbita" Eliahu, o guiladita Rapidamente virá a nós Com o messias, filho de David אֵלּיָהוּ הַנָביִא אֵלּיָהוּ הַתִּשְׂבִּי אֵלּיָהוּ הַגִּלְעָדיִ יָבֹא אֵלֵינוּ עִם מָשִׂיחַ בֶּן דָּוד בָּמַהֵרָה

Conforme a tradição, na noite do Seder deixamos um copo de vinho para Eliahu Hanavi, o Profeta Elias, que visita todos os lares judaicos com a mensagem de fé, esperança, paz e harmonia. Até hoje não veio, e não é certo que nos visite essa noite. Não tem importância.

A verdadeira importância nesse ato é a de abrirmos as portas não só para o Profeta, mas para todos aqueles que têm fome ou não têm condições de realizar o Seder, mostrando que estamos abertos para recebê-los ou ajudá-los de qualquer outra forma.

Além da hospitalidade para com todos aqueles que necessitem, a simbologia de "abrir a porta" pode ser interpretada como "abrir os olhos" e perceber que o mundo está repleto de injustiças, embora muitas vezes fechamos os olhos para elas. Ao nos confrontarmos com a realidade, nos tornamos responsável por ela, e somos chamados a sermos parceiros de Miriam e Eliahu, trabalhando por um mundo melhor e mais justo. Que sejamos, portanto, como Eliahu, pessoas com potencial e vontade para mudar o mundo.

## KOS MIRIAM כוס מרים

Um conto de midrash diz que o misterioso poço com água da vida que acompanhava o povo de Israel pelo deserto era graças a presença de Miriam. Esse poço garantia a sobrevivência dos judeus durante sua transformação de uma nação escrava a uma nação livre. Quando Miriam morreu uma seca foi enfrentada no caminho a Canaã.

Essa noite gostaríamos de propor algo diferente: junto ao copo do Eliahu, deixemos um copo de água para homenagear e reconhecer a importância de uma figura feminina na história de pessach.

A água é um elemento que representa a vida, e ao enchermos o copo pedimos que a presença de Miriam habite entre nós e que o nosso seder seja repleto de vida.

Pequenas ações, como a abertura de portas ao profeta Eliahu e a todos que necessitam, e o ato de coragem de Miriam, ao colocar Moshé no cesto, geram grandes consequências. A história de Pessach evidencia a importância da bondade em microescala, poucas vezes reconhecida e enaltecida. Assim, nessa noite, devemos nos recordar e estimular qualquer ato de altruísmo, seja ele grande ou pequeno, possibilitando a melhora gradual do mundo em que vivemos. Comecemos, esta noite, pelo olhar ao outro e a busca por outras perspectivas, oferecendo espaços cada vez maiores de voz e respeito.

Tomer Raca Silberberg e Helena Jablonski Herson

## MAROR מרור

## TRANSLITERAÇÃO:

Baruch Ata Adonai Elohenu Melech haolam Asher kidshanu bemitzvotav vetzivanu al achilat maror.

### **ORIGINAL:**

אתה יהוה אלוהינו מלך העולם ברוך

אשר קדשנו במצותיו וצונו על אכילת מרור

## TRADUÇÃO:

Abençoado sejas Tu, ó Eterno nosso Deus, Rei do Universo, que nos santificou com suas mitzvot e nos ordenou acerca do comer do maror.

Após a brachá, come-se o maror.

## KORECH כורך

Come-se Maror e Charoset entre dois pedaços de Matzá

O Korech é marcado pelo momento em que se come o "Sanduíche de Hilel", que junta a matzá (tradicionalmente representando a nossa liberdade) e o maror (representando a amargura, fazendo-nos lembrar de que mesmo com nossa liberdade ainda existe a escravidão). Essa mistura de liberdade e escravidão nos convida a desfazer certos maniqueísmos e binarismos que criamos em sociedade. Não há somente um ou somente outro. E se dentro de um processo de liberdade, ainda somos aprisionados por algo, dentro da escravização, ainda há uma potência de vida capaz de nos fazer nos rebelarmos e nos movimentarmos contra essa opressão.

## 3° COPO

"Penso em uma criança que dispôs diversos objetos, grandes e pequenos, cuidadosamente, longamente, de uma maneira que ela achou bonita e ornamental, sobre a mesa de sua mãe, para agradá-la. A mãe chega. Tranquila, distraída, pega um desses objetos do qual ela vai precisar, recoloca um outro no seu lugar de sempre, e desfaz tudo. E quando as explicações desesperadas que acompanham os soluços contidos da criança lhe revelam a extensão do seu pouco caso, ela exclama desolada: ah, meu amor, eu não vi que era alguma coisa!"

Retirado de "Existências Mínimas", por David Lapoujade

A infância é um tempo que todos os seres humanos experimentam, sejam as crianças em presente, sejam os adultos em memória. A infância é o início da vida e a forma como é vivida é parte da formação de cada um como pessoa. Como criança, cada experiência é primeira 26 vez. Seja olhar a luz do sol, sentir o frio do mar nos pés, amar um outro. A sensação da primeira vez aflora em cada pessoa sentimentos e pensamentos distintos, formando assim a maneira de ver e perceber o mundo ao redor de si. A possibilidade do novo abre mais e mais portas para o mundo, sendo assim cada descoberta uma primavera - um começo. Na tnuá, criamos um ambiente de experimentação da novidade a todo o tempo por meio da brincadeira, sendo ela o meio pelo qual possibilitamos a interação de cada criança e jovem presentes a conhecer o mundo. Pessach é o chag em que celebramos um recomeço, no sentido de que há uma passagem de um estágio de contenção para um outro momento de outras formas de viver a vida coletiva. havendo dentro desse movimento uma libertação. Queremos nesse copo homenagear essa possibilidade trazida pela infância - essa possibilidade de estar no mundo olhando tudo pela primeira vez, olhando tudo como um possível início de algo novo, potencializando assim a criança que nunca deixa de existir em cada um de nós.

#### Brachá tradicional:

## TRANSLITERAÇÃO:

Baruch Ata Adonai Elohenu Melech haolam borê peri hagafen.

#### **ORIGINAL:**

ברוך אתה יהוה אלוהינו מלך העולם בורא פרי הגפן

## TRADUÇÃO:

Abençoado sejas Tu, ó Eterno, nosso Deus, rei do Universo, que cria o fruto da vinha.

Brachá ressignificada:

## TRANSLITERAÇÃO:

Shehasimcha hamesumlemet al iadei hayain tazkir lanu lechapes et hatov shekayam bechol bnei adam. Baruch hahu shemegadel et peri hagafen.

#### **ORIGINAL:**

שהשמחה המסומלת על ידי היין תזכיר לנו לחפש את הטוב שקיים בכל בן

אדם. ברוך ההוא שמגדל את פרי הגפן

## TRADUÇÃO:

Abençoado seja aquele que cultiva o fruto da vinha. Que a alegria simbolizada pelo vinho nos lembre de procurar o bem em cada indivíduo.

# PESSACH MATZA UMAROR

יש שלושה דברים צריך לזקור , פסח ,מצה ומרור פסח: שפסח ה״ אל בתי בני ישראל במצרים,במצרים מצה: על שלא יספיק אבצק של אבותנו להאמיץ ויפו את אבצק אשר עוציו במצרים מרור: על שמררו המיצרים הת חיי אבותנו במצרים, במצרים

lesh Shlosha dvarim she'tzarich lizcor:

lizcor:
Pessach, matza Umaror
Pessach: Shepassach
hashem al batei bnei israel bemitzraim,
bemitzraim
Matza: al shelo ispic abatzek
shel avoteinu leahamitz vaifu
et abatzec asher otziu
mimitzraim
Maror: al shemereru amitzrim
et chaiei havoteinu
bemitzraim, bemitzraim
Existe três coisas que é preci-

Pessach, Matzá e Maror. Pessach: Que "saltou" Deus pelas casas dos filhos de Israel no Egito

Matza: que não foi suficiente crescer a massa que pegaram do Egito

Maror: que amargaram os egípcios a vida de nossos pais no Egito

Há um costume em Pessach de se afirmar que quem não pronunciou essas três palavras até o final do seder, não cumpriu sua obrigação. Essa noite vamos citar as três palavras e dar uma interpretação humanista para o que cada uma delas representa.

Pessach que sacripara sobreviver ficamos Foi ordenado a Moisés que sacrificasse um cordeiro a molhasse as portas das famílias judaicas com seu sangue para que as casas fossem "puladas" pela décima praga no Egito. Para sobreviver sacrifiquei muitas coisas. Para sobreviver sacrifiquei o sonho de ser feliz para sempre. Para sobreviver sacrifiquei minha

so lembrar:

comodidade e meu descanso. Todos os dias sacrifiquei meu tempo trabalhando pesado. Para sobreviver e poder criar meus filhos e sobrinhos. Sacrifiquei, e fui sacrificada, arrastada, animalizada, desumanizada. Homenagem a Claudia Silva, mãe de família, morta e desumanizada em Março de 2014. (assassinada no Rio de Janeiro)

preci-Matzá – O que sobreviver samos para Nossos ancestrais não tinham tempo para deixar o seu pão subirao fugirdo Egito. A matzá nos faz lembrar de sua pressa. É o sustento mínimo que eles levaram com eles a fim de sobreviver. Qual o mínimo que precisamos para sobreviver? Fritjof Capra diz que, se as características encontradas em ecossistemas forem "aplicadas" às sociedades humanas, elas também poderão alcançar a sustentabilidade. A interdependência é essencial para a própria existência de uma comunidade ecológica, onde os membros estão ligados em uma vasta rede de

relações. Uma comunidade humana sustentável apresentará múltiplas relações entre seus membros e enxergará a existência e a importância do outro no "ecossistema".

Maror - O que precisalembrar para garansobrevivência tir nossa Come-se o maror para lembrar que os egípcios amarguraram a vida de nosso povo. Assim como em Pessach come-se o maror, no dia-a-dia precisamos lembrar de outros povos e outras escravidões que não as nossas, para garantir a sobrevivência do humanismo em nós. Hoje, onde quer que haja escravidão os judeus sentem sua amargura. Para nós, escravidão se especifica na falta de direitos humanos e na impossibilidade do ser humano poder decidir seu destino. Nós fomos libertados do Egito; nosso compromisso é com a liberdade.

Retirado da Hagadá de Pessach Snif RJ 2014

## DAYENU דיינו

Se Ele nos tivesse tirado do Egito e não tivesse feito com ele justiça – Dayenu, nos bastaria! Se Ele tivesse feito com eles justiça e não com os seus deuses – Dayenu, nos bastaria! Se ele tivesse feito [justiça] com seus deuses e não tivesse matado seus primogênitos – Dayenu, nos bastaria!

Se Ele tivesse matado seus primogênitos e não nos tivesse dado as suas riquezas – Dayenu, nos bastaria!

Se ele nos tivesse dado suas riquezas e não tivesse partido o mar para nós – Dayenu, nos bastaria!

Se Ele tivesse partido o mar para nós e não nos tivesse feito passar dentro dele em solo seco – Dayenu, nos bastaria! Se Ele nos tivesse feito passar dentro dele em solo seco e não tivesse afogado nossos opressores dentro dele – Dayenu, nos bastaria!

Se Ele tivesse afogado nossos opressores dentro dele e não tivesse provido nossas necessidades no deserto [por] quarenta anos – Dayenu, nos bastaria!

Se ele nos tivesse provido as nossas necessidades no deserto [por] quarenta anos e não nos tivesse alimentado com maná – Dayenu, nos bastaria!

Se Ele nos tivesse alimentado com maná e não nos tivesse dado o Shabat – Dayenu, nos bastaria!

Se ele nos tivesse dado o Shabat e não nos tivesse aproximado do Monte Sinai – Dayenu, nos bastaria!

Se Ele nos tivesse aproximado do Monte Sinai e não nos tivesse dado a Torá – Dayenu, nos bastaria!

Se Ele nos tivesse dado a Torá e não nos tivesse conduzido para a Terra de Israel – Dayenu, nos bastaria!

Se Ele nos tivesse conduzido para a Terra de Israel e não nos tivesse construído a Casa Eleita [o Templo Sagrado] – Dayenu, nos bastaria!

Ilu hotzianu mimitzrayim, v'lo asah vahem sh'fatim, dayeinu! Ilu asah vahem sh'fatim v'lo asah be'eloheihem, dayeinu!

Ilu asah be'eloheihem, v'lo harag et b'choreihem, dayeinu! Ilu haraq et b'choreihem, v'lo natan lanu et mamonam, dayeinu! Ilu natan lanu et mamonam, v'lo kara lanu et hayam, dayeinu! Ilu kara lanu et hayam, v'lo he'eviranu v'tocho becharavah, dayeinu! he'eviranu v'tocho becharavah, v'lo shika tzareinu b'tocho, dayeinu! Ilu shika tzareinu b'tocho, v'lo sipeik tzorkeinu bamidbar arba'im shana, dayeinu! Ilu sipeik tzorkeinu bamidbar arba'im shana, v'lo he'echilanu et haman, dayeinu! Ilu he'echilanu et haman, v'lo natan lanu et hashabbat, dayeinu! Ilu natan lanu et hashabbat, v'lo keirvanu lifnei har sinai, dayeinu! Ilu keirvanu lifnei har sinai. v'lo natan lanu et hatorah, dayeinu! Ilu natan lanu et hatorah, v'lo hichnisanu l'eretz yisra'eil, dayeinu! Ilu hichnisanu l'eretz yisra'eil, v'lo vanah lanu beit

hamikdash, dayeinu!

אלו הוציאנו ממִצְרַיַם ָולא עַשָּה בָּהֶם שִּׂפָטים, FuG אָלוּ עַשַּה בַּהֶם שִּפָּטים, ולא עַשַּה ָדַיִינוּ אָלוּ עָשָה בֵאלהֵיהֶם, באלהֵיהֶם, ָהָרַג אֵת בָּכוֹרֵיהֵם דַּיֵינוּ אָלוּ הָרַג בָּכורֵיהֵם וִלֹא נָתַן לָנוּ אֶת מָמוּנָם, את דַיִינוּ אָלוּ נָתַן לָנוּ אֵת מָמוּנָם וִלא לָנוֹ אֶת הַיָּם, דַיִינוּ אָלוּ קַרַע לַנוּ קַרַע ַהַיָם וְלֹא הֶעֱבֵירָנוּ בְּתוֹכוּ בֶּּחָרָבָה אַת דַיינוּ אָלוּ הֶעֶבֶירַנוּ בָּתוֹכוּ בֵּחַרָבָה שָׂקַע צֶרֶנוּ בָּתוֹכוּ דַיֵינוּ אָלוּ שָׂקַע ולא צֵרֵנוּ בִּתוֹכוֹ וִלֹא סִפֵּק צַרְכֵנוּ במִּדְבָּר אַרְבַּעיִם שָׁנָה דַיִינוּ אָלוּ סְפֵּק צַרְכֵּנוּ במדבר אַרְבַּעיִם שַׂנַהּ. ולא הֵאֵכילַנוּ אֵת · דַיִינוּ אָלּוּ הֶאֱכיּלָנוּ אֶת הַמָּן וִלֹא נָתַן הַמָּן אֶת הַשַּבַּת, דֵיִינוּ אָלוּ נַתַּן לַנוּ אֶת קַרָבַנוּ לִפָנִי הַר סיִנִי,דַיִינוּאֵלוּ הַשַּׂבָּת,ולא לְפָנֵי הַר סיִנִי,ולא נַתַן לַנוּ אֶת לַרָבָנוּ ַנַתַן לַנוּ אֶת הַתוּרַהוּלא הַתוּרַהדַיִינואָלוּ הָכָניַסָנוּ לָאֶרֶץ יִשְׂראַל,דַיֵינוּאָלוּ הַכְניּסָנּוּ לְאֶרֶץ יִשִּׂראָלוִלא בַנָה לַנוּ אֵת בֵּית הַבִּחירָה, דֵּיינוּ!

"Por que essa noite é diferente de todas outras noites?". Assim se perguntam os judeus do mundo inteiro na noite do Pessach, todo ano, há milhares de anos. O Pessach celebra a liberdade, fim do domínio de outro povo sobre o povo judeu, conquistou soberania, o direito de decidir sobre o seu próprio destino. No dia 19 de Abril de 1943, a noite do seder de Pessach, muitos judeus do mundo inteiro se repetiam essa mesma pergunta, vacilantes e sem nenhuma esperança reaver a liberdade propícia à ocasião. Na Hagadá está escrito que em cada geração, cada um deve se sentir como se ele próprio tivesse saído do Egito. Os judeus de 1943 talvez nunca tivessem se sentido tão próximos da escravidão do Egito, e ao mesmo tempo, tão longe de sair dela. Mas os judeus do Gueto de Varsóvia tinham sentido especial em fazer a teimosa pergunta. Pois foi nesse mesmo estourou o Levante que

do Gueto de Varsóvia, primeira resistência а armada organizada judeus na diáspora, depois 2000 anos, contra alguma perseguição. Sem apoio e em condições precárias, resistiram nazistas por mais tempo do que o próprio exército "Dayenu" polonês. (Basta!), tradicionalmente entoado em todo seder, foi levado ao seu sentido mais profundo, num desabafo desesperado. Basta! Para nós, chega! Dayenu! heróico movimento foi organizado por jovens, de não mais do que 20 anos, chaverim, membros, movimentos iuvenis Hashomer Hatzair, Dror,... Esses movimentos juvenis atuavam de forma ilegal dentro do Gueto, educando jovens judeus, contrabandeando e em alguns casos, organizando migrações ilegais para а Os próprios Israel. líderes dos movimentos, de vários guetos Europa, conseguiram tuair se reunir. tinham a oportunidade de

migrar para Israel, fundar kibutzim, e viver como sonharam. sempre entanto, eles escolheram voluntariamente voltar para os seus quetos de origem, acreditarem por seriam mais úteis ao povo judeu atuando na Europa, OS judeus precisavam deles. Muitos nunca mais saíram. Mas eles puseram em prática o espírito ativista que inspira até hoje os movimentos juvenis, onde a realização coletiva se torna a sua própria realização pessoal. sentido uт milenar relato liberdade, à vida daqueles que se sacrificaram ela. E deram a resposta, já há muito esperada, à insistente pergunta seder. Por que essa noite é diferente de todas as noites? outras Porque para nós, basta! Dayenu!"

> Texto retirado do site "Conexão Israel", por Rafael Stern

## BeShana Haba Be Yerushalaim

#### **TRANSLITERADO:**

Le shana habaa be Yerushalaim a bnuiá

#### **ORIGINAL:**

לשנה הבאה בירושלים לשנה הבאה בירושלים לשנה הבאה בירושלים לשנה הבאה בירושלים הבנויה

#### **TRADUZIDO:**

No ano que vem em Jerusalém construída e completa

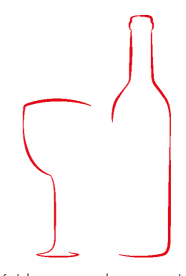
## 4° COPO

#### **FLORESCIMENTO**

O terceiro copo representa o que tanto esperamos, Eliau Hanavi, trazendo a notícia de que Messias chegará. Da mesma forma esperamos que as árvores dêem frutos e floresçam na primavera.

**Existe** uma chá para fazer quando vemos duas (ou mais) árvofrutíferas florescendo: res "Baruch Atá Adonai, Elohênu Mêlech haolam, shelô chassar beolamô Kelum, uvará-vô beriyot tovot ve'ilanot tovot, lehanot bahêm benê adam. Bendito és Tu, A-do-nai, nosso D-us, Rei do Universo, que não deixou nada faltar em Seu mundo, e criou nele seres bons e árvores boas para o usufruto dos seres humanos."

Pensando que nós somos árvores. O que nós precisamos é germinar e florescer internamente para que Messias chegue? Qual o nosso potencial nesse período em que toda a natureza também está florescendo? Da mesma maneira que as ursas, quando hibernam, geralmente estão 34



grávidas e acordam na primavera um pouco antes de entrarem em trabalho de parto, há algo em nós adormecido esperando a primavera para florescer. Vamos despertá-lo? A ursa também precisa ter certeza que é primavera e o ambiente é convidativo aos filhotes. Que nós como educadores, preparemos o solo para a chegada dos próximos chaverim e chanichim, e assim, florescendo o que há de melhor em nós, poderemos nos preparar para a tão esperada chegada do mensageiro. Esse copo é um convite para que Eliau Hanavi chegue. Mas não somente ele, como as sementes de Messias que existe dentro de cada um de nós e talvez só estejam hibernando.

#### Brachá tradicional:

## TRANSLITERAÇÃO:

Baruch Ata Adonai Elohenu Melech haolam borê peri hagafen.

#### **ORIGINAL:**

ברוך אתה יהוה אלוהינו מלך העולם בורא פרי הגפן.

## TRADUÇÃO:

Abençoado sejas Tu, ó Eterno, nosso Deus, rei do Universo, que cria o fruto da vinha.

Brachá ressignificada:

## TRANSLITERAÇÃO:

Shehamaase leshatef et hayain iavih lanu hashraa bekedei lachlok zchuiot, merkaziut vekol. Brucha hahi shemegadelet et peri hagafen.

#### **ORIGINAL:**

שהמעשה לחלוק את היין יביא לנו השראה לחלוק זכויות, מרכזיות וקול. ברוכה ההיא שמגדלת את פרי הגפן. בכדי

## TRADUÇÃO:

Abençoada seja aquela que cultiva o fruto da vinha. Que o ato de compartilhar o vinho nos inspire para compartilhar direitos, protagonismo e voz.

## HALLEL הלל



Um quem sabe?

Um eu sei:

Um Deus que está no céu e na

terra

Duas quem sabe?

Duas eu sei:

Duas tábuas da lei

Um Deus que está no céu e na

terra

Três quem sabe?

Três eu sei:

Três patriarcas, Duas tábuas da

lei

Um Deus que está no céu e na

terra

Quatro quem sabe?

Quatro eu sei:

Quatro matriarcas, Três patriar-

cas

Duas tábuas da lei

Um Deus que está no céu e na

terra

Cinco quem sabe?

Cinco eu sei:

Cinco livros da Torá, Quatro

matriarcas

36

Três patriarcas, Duas tábuas da

lei

Um Deus que está no céu e na

terra

Seis quem sabe?

Seis eu sei:

Seis livros da mishná, Cinco

livros da Torá

Quatro matriarcas, Três patriar-

cas

Duas tábuas da lei

Um Deus que está no céu e na

terra

Sete quem sabe?

Sete eu sei:

Sete dias da semana, Seis

livros da mishná

Cinco livros da Torá, Quatro

matriarcas

Três patriarcas, Duas tábuas da

lei

Um Deus que está no céu e na

terra

Oito quem sabe?

Oito eu sei:

Oito dias para a circuncisão,

Sete dias da semana

Seis livros da mishná, Cinco livros da Torá Quatro matriarcas, Três patriarcas Duas tábuas da lei Um Deus que está no céu e na terra

Nove quem sabe?
Nove eu sei:
Nove meses para o nascimento, Oito dias para a circuncisão Sete dias da semana, Seis livros da mishná
Cinco livros da Torá, Quatro matriarcas
Três patriarcas, Duas tábuas da lei
Um Deus que está no céu e na

Dez quem sabe?
Dez eu sei:
Dez mandamentos, Nove meses para o nascimento
Oito dias para a circuncisão,
Sete dias da semana
Seis livros da mishná, Cinco
livros da Torá
Quatro matriarcas, Três patriarcas
Duas tábuas da lei
Um Deus que está no céu e na

Onze quem sabe?

terra

terra

Onze eu sei:

Onze estrelas [que Yosef viu no sonho], Dez mandamentos Nove meses para o nascimento, Oito dias para a circuncisão Sete dias da semana, Seis livros da mishná Cinco livros da Torá, Quatro matriarcas Três patriarcas, Duas tábuas da

Um Deus que está no céu e na terra

Doze quem sabe?
Doze eu sei:
Doze tribos, Onze estrelas
Dez mandamentos, Nove meses para o nascimento
Oito dias para a circuncisão,
Sete dias da semana
Seis livros da mishná, Cinco
livros da Torá
Quatro matriarcas, Três patriarcas
Duas tábuas da lei
Um Deus que está no céu e na

Treze quem sabe? Treze eu sei: Treze atributos de Deus, Doze tribos Onze estrelas, Dez mandamentos

terra

Nove meses para o nascimen-

to, Oito dias para a circuncisão Sete dias da semana, Seis livros da mishná Cinco livros da Torá, Quatro matriarcas Três patriarcas, Duas tábuas da lei Um Deus que está no céu e na terra

> אֶחָד מִי יוֹדֵעַ אֶחָד אֲנִי יוֹדֵעַ אֶחָד אֱלֹהֵינוּ שֶׁבַּשָּׁמִיִם וּבָאָרֶץ

> שְׁנַיִם מִי יוֹדֵעַ שְׁנַיִם אֲנִי יוֹדֵעַ שְׁנֵי לוּחוֹת הַבְּרִית אֶחָד אֱלֹהֵינוּ שָׁבַּשָּׁמַיִם וּבָאָרֶץ

שְׁלשָׁה מִי יוֹדֵעַ שְׁלשָׁה אֲנִי יוֹדֵעַ שְׁלשָׁה אָבוֹת, שְׁנֵי לוּחוֹת הַבְּרִית אֶחָד אֱלֹהֵינוּ שָׁבַּשָּׁמֵיִם וּבָאָרֶץ

אַרְבַּע מִי יוֹדֵעַ אַרְבַּע אֲנִי יוֹדֵעַ אַרְבַּע אָמָהוֹת, שְׁלֹשָׁה אָבוֹת שְׁנֵי לוּחוֹת הַבְּרִית אֶחָד אֵלֹהֵינוּ שַׁבַּשָּׁמַיִם וּבָאָרֵץ

חֲמִשָּׁה מִי יוֹדֵעַ חֲמִשָּׁה אֲנִי יוֹדֵעַ חֲמִשָּׁה חֻמְשֵׁי תּוֹרָה, אַרְבַּע אִמָּהוֹת שְׁלשָׁה אָבוֹת, שְׁנֵי לוּחוֹת הַבְּּרִית אֶחָד אֱלֹהֵינוּ שָׁבַּשָּׁמֵיִם וּבָאָרֶץ שָׁשָּה מִי יוֹדֵעַ שִׁשָּה אֲנִי יוֹדֵעַ שִׁשָּה סִדְרֵי מִשְׁנָה, חֲמִשָּׁה חֻמְשֵׁי תּוֹרָה אַרְבַּע אִמָּהוֹת, שְׁלֹשָׁה אָבוֹת שְׁנֵי לוּחוֹת הַבְּּרִית אֶחָד אֱלֹהֵינוּ שֶׁבַּשָׁמַיִם וּבָאָרֶץ

שָׁבְעָה מִי יוֹדֵעַ שִׁבְעָה אֲנִי יוֹדֵעַ שִׁבְעָה יְמִי שַׁבְּתָא, שִׁשָּׁה סִדְרֵי מִשְׁנָה חֲמִשָּׁה חֻמְשֵׁי תּוֹרָה, אַרְבַּע אִמָּהוֹת שְׁלשָׁה אָבוֹת, שְׁנֵי לוּחוֹת הַבְּרִית אֶחָד אֱלֹהֵינוּ שָׁבַּשָּׁמִים וּבָאָרֶץ

שְׁמוֹנָה מִי יוֹדֵעַ שְׁמוֹנָה אֲנִי יוֹדֵעַ שְׁמוֹנָה יְמֵי מִילָּה, שִׁבְעָה יְמֵי שַׁבְּתָא שִׁשָּׁה סִדְרֵי מִשְׁנָה, חֲמִשָּׁה חֻמְשֵׁי תּוֹרָה אַרְבַּע אִמָּהוֹת, שְׁלֹשָׁה אָבוֹת שְׁנֵי לוּחוֹת הַבְּּרִית אֶחָד אֱלֹהֵינוּ שֶׁבַּשָׁמַיִם וּבָאָרֵץ אֶחָד אֱלֹהֵינוּ שֶׁבַּשָׁמַיִם וּבָאָרֵץ

תִשְׁעָה מִי יוֹדֵעַ תִשְׁעָה אֲנִי יוֹדֵעַ תִשְׁעָה יַרְחֵי לֵדָה, שְׁמוֹנָה יְמֵי מִילָה שִׁבְעָה יְמִי שַׁבְּתָא, שָׁשָּׁה סִדְרֵי מִשְׁנָה חֲמִשָּׁה חֻמְשֵׁי תּוֹרָה, אַרְבַּע אִמָּהוֹת שְׁלשָׁה אָבוֹת, שְׁנֵי לוּחוֹת הַבְּרִית אֶחָד אֱלֹהֵינוּ שָׁבַּשָּׁמִיִם וּבָאָרֶץ

עֲשֶׂרָה מִי יוֹדֵעַ עֲשֶׂרָה אֲנִי יוֹדֵעַ עֲשֶׂרָה דִּבְּרַיָּא, תִשְׁעָה יַרְחֵי לֵדָה שְׁמוֹנָה יְמֵי מִילָה, שָׁבְעָה יְמִי שַׁבְּתָא שָׁשָּׁה סִדְרֵי מִשָּׁנָה, חֲמִשָּׁה חֻמְשֵׁי אַרְבַּע אִמַהוֹת, שָׁלשַׁה אַבוֹת אַחַד אֵלהֵינוּ שַבַּשַּמִים וּבַאַרֵץ

Echad mi yodea? תּוֹרה Echad ani yodea: Echad eloheinu shebashamaim שׁנֵי לוּחוֹת הַבַּרִית uvaaretz

אחד עשׂר מי יוֹדע אַחַד עַשַּׂר אֵנִי יוֹדֵע אַחַד עָשָׂר כּוֹכְבַיָּא, עֲשָׂרָה דְּבְּרַיָּא תִשָּׁעָה יַרְחֵי לֵדָה, שָׁמוֹנָה יִמֵי מִילָה שָׁבַעָה יִמֵי שַׁבָּתַא, שִׁשַּׁה סִדְרֵי מִשְׁנַה חֵמשַׁה חִמשֵׁי תּוֹרָה, אַרְבַּע אִמַהוֹת שָׁלשָׁה אַבוֹת, שָׁנֵי לוּחוֹת הַבְּרִית אָחַד אֵלהִינוּ שַבַּשַּמִים וּבַאַרֵץ

Shnaim mi yodea? Shnaim ani yodea: Shnei luchot habrit Echad eloheinu shebashamaim uvaaretz

שָׁנֵים עַשַּׂר מִי יוֹדֶע שָׂנֵים עַשַּׂר אֱנִי יוֹדֵע שָּׂנִים עָשָׂר שָׁבְטַיָּא, אַחַד עָשָׂר כּוֹכְבַיָּא עֲשָׂרָה דְּבְּרַיָּא, תִשִּׁעָה יַרְחֵי לֵדַה שָׁמוֹנָה יִמֵי מִילָה, שָׁבָעָה יִמֵי שַׁבְּתָא שָׁשַׁה סִדְרֵי מִשְׁנַה, חֲמִשַּׁה חִמְשֵׁי תּוֹרַה אַרְבַּע אָמָהוֹת, שָׁלֹשָׁה אָבוֹת

שׁנֵי לוּחוֹת הַבַּרִית

אַחָד אֵלהֵינוּ שַבַּשָּמַיִם וּבָאָרֵץ

Shlosha mi yodea? Shlosha ani yodea: Shlosha avot, Shnei luchot habrit Fchad eloheinu shebashamaim uvaaretz

שָׁלשָׁה עַשַּׂר מִי יוֹדֶע שׁלשַׁה עַשַּׂר אַנִי יוֹדֵע שָׁלשָׁה עָשָׂר מְדַּיָא, שָׂנִים עָשָׂר שָׁבְטַיָּא אַחַד עָשָׂר כּוֹכְבַיָּא, עֲשָׂרָה דְּבָּרַיָּ תִשָּעַה יַרְחֵי לֵדַה, שָׁמוֹנַה יִמֵי מִילַה שָׁבַעָה יִמֵי שַׁבָּתַא, שִׁשַּׁה סִדְרֵי מִשְׁנַה חַמשַׁה חָמשֵׁי תּוֹרָה, אַרְבַּע אִמַהוֹת

> שָׁלשָׁה אָבוֹת, שָׁנֵי לוּחוֹת הַבְּרִית אַחַד אַלהֵינוּ שֶבַשַּמִים וּבַאַרֵץ

Arba mi yodea? Arba ani yodea: Arba imahot, Shlosha avot Shnei luchot habrit Echad eloheinu shebashamaim uvaaretz

Chamisha mi yodea? Chamisha ani yodea: Chamisha chumshei tora, Arba imahot Shlosha avot, Shnei luchot habrit Echad eloheinu shebashamaim uvaaretz

Shisha mi yodea? Shisha ani yodea: Shisha sidrei mishna, Chamisha chumshei tora Arba imahot, Shlosha avot Shnei luchot habrit Echad eloheinu shebashamaim uvaaretz

Shiv'a mi yodea?
Shiv'a ani yodea:
Shiv'a yemei shabta, Shisha
sidrei mishna
Chamisha chumshei tora, Arba
imahot
Shlosha avot, Shnei luchot
habrit
Echad eloheinu shebashamaim
uvaaretz

Shmona mi yodea?
Shmona ani yodea:
Shmona yemei mila, Shiv'a
yemei shabta
Shisha sidrei mishna, Chamisha
chumshei tora
Arba imahot, Shlosha avot
Shnei luchot habrit
Echad eloheinu shebashamaim
uvaaretz

Tish'a mi yodea?
Tish'a ani yodea:
Tish'a yarchei leida, Shmona
yemei mila
Shiv'a yemei shabta, Shisha
sidrei mishna
Chamisha chumshei tora, Arba
40

imahot Shlosha avot, Shnei luchot habrit Echad eloheinu shebashamaim uvaaretz

Asara mi yodea?
Asara ani yodea:
Asara dibraya, Tish'a yarchei leida
Shmona yemei mila, Shiv'a yemei shabta
Shisha sidrei mishna, Chamisha chumshei tora
Arba imahot, Shlosha avot
Shnei luchot habrit
Echad eloheinu shebashamaim uvaaretz

Achad asar mi yodea?
Achad asar ani yodea:
Achad asar kochvaya, Asara
dibraya
Tish'a yarchei leida, Shmona
yemei mila
Shiv'a yemei shabta, Shisha
sidrei mishna
Chamisha chumshei tora, Arba
imahot
Shlosha avot, Shnei luchot
habrit
Echad eloheinu shebashamaim
uvaaretz

Shneim asar mi yodea? Shneim asar ani yode: Shneim asar shivtaya, Achad asar kochvaya
Asara dibraya, Tish'a yarchei leida
Shmona yemei mila, Shiv'a yemei shabta
Shisha sidrei mishna, Chamisha chumshei tora
Arba imahot, Shlosha avot
Shnei luchot habrit
Echad eloheinu shebashamaim uvaaretz

Shlosha asar mi yodea? Shlosha asar ani yodea Shlosha asar midaya, Shneim asar shivtaya Achad asar kochvaya, Asara dibraya Tish'a yarchei leida, Shmona yemei mila Shiv'a yemei shabta, Shisha sidrei mishna Chamisha chumshei tora, Arba imahot Shlosha avot, Shnei luchot habrit Echad eloheinu shebashamaim uvaaretz



## TZAFUN JI9Y

Durante o Tzafun, as crianças procuram o afikoman, última coisa que deve ser comida, sem a qual não podemos terminar o Seder.

## **AGRADECIMENTOS**

Um dos mais tradicionais e mais amplamente realizados rituais judaicos é o Seder de Pessach. O Seder leva este nome exatamente por ter uma ordem determinada para acontecer, mas ainda assim é dos rituais judaicos que apresenta maior diversidade: nenhuma família faz seu Seder de Pessach igual à outra.

Assim, nós do Habonim Dror resolvemos criar o nosso próprio Seder, da forma que faz mais sentido para nós e para nos aproximarmos da tradição judaica, com sentido e atualidade vibrantes. Portanto, os textos aqui reunidos são exatamente as nossas próprias brachot, comentários e interpretações de Pessach. Em alguns casos, por questões logísticas, não pudemos realizar todas as partes do Seder, ou então foi preciso mudar a ordem de algumas brachot ou rituais presentes no Seder tradicional. Ainda assim, consideramos que cada família ou, no nosso caso, movimento, é livre para refazer e reinterpretar nossas tradições.

Por todo o trabalho e crença que temos em nossa Hagadá, adoraríamos que vocês a levassem para casa e a utilizassem em seus próprios sedarim. E com esse mesmo espírito adoraríamos incentivar todos a criarem suas próprias interpretações e sentidos específicos de Pessach, de forma a enriquecer ainda mais a tradição e a vitalidade judaica contemporâneas.

Agradecemos a todos que ajudaram na criação dessa hagadá - tanto chaverim atuais quanto ex-chaverim que criaram textos nela presentes -, na organização do seder, na parte musical e no nosso teatro. Agradecemos ao Eliezer Max, por ter nos proporcionado espaço e recursos para a realização do seder, nos ajudando muito. E, por fim, agradecemos a todos aqui presentes, que contribuíram para fazer desta noite tão significativa e especial para nós. Esperamos que tenham gostado!

Todá Rabá! Ale VeHagshem!

## חג פסח שמח!

