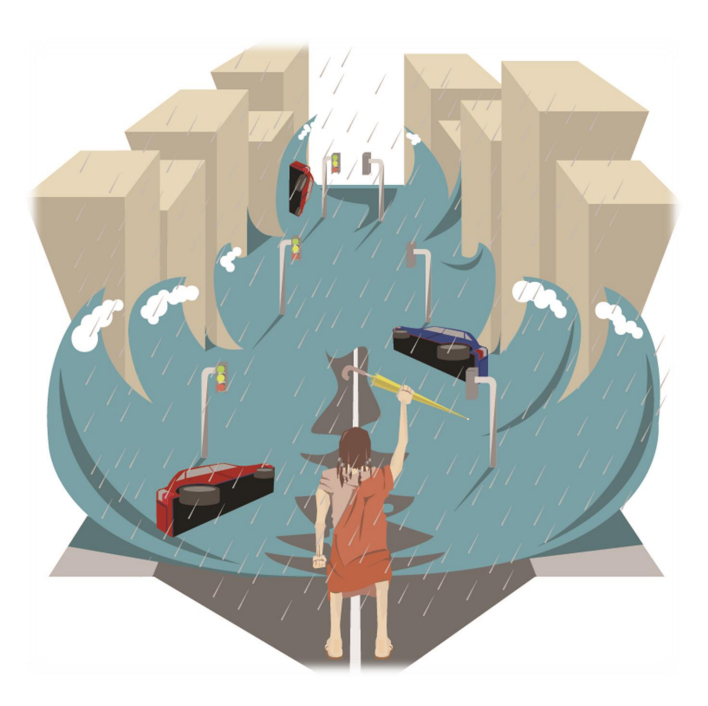


# הגדה של פסח

Hagadá de Pessach

Habonim Dror

Snif Rio de Janeiro 2013



# פתיחה - Introdução

"Há cerca de 300 anos partiu ao novo mundo um navio chamado Mayflower; esse foi um acontecimento transcendental na história da Inglaterra e dos EUA. Gostaria de saber se existe algum inglês que sabe exatamente quando partiu esse barco; quantos norte-americanos o sabem; se alguém sabe quantos viajaram nesse barco e que tipo de pão comeram ao partir.

Porém os judeus saíram do Egito 3300 anos antes do Mayflower e todos os judeus do mundo, incluindo os dos Estados Unidos e os da União Soviética sabem exatamente o dia em que saíram: 15 de Nissan. Todos sabem exatamente que pão comeram: Matzá.

Até os dias de hoje os judeus no mundo inteiro comem matzá no dia 15 de Nissan, contam a história do êxodo do Egito e os problemas que se abateram sobre eles desde que marcharam para o exílio. Terminam o relato com duas frases: "Este ano somos escravos, ano que vem seremos livres. Este ano estamos aqui, ano que vem estaremos em Jerusalém, em Tzion, em Eretz Israel."

David Ben Gurion – em discurso frente a comissão Peel.



#### מה נשתנה - Ma Nishtaná

Ma nishtana halaila haze Mikol haleilot Mikol haleilot Shebechol haleilo anu ochlin Chametz umatza, chametz umatza Halaila haze, halaila haze Kulo matza

Shebechol haleilot Anu ochlin Shear yerakot, shear yerakot Halaila haze, halaila haze Kulo maror

Shebechol haleilot Ein anu matbilin Afilu paam achat, afilu paam achat Halaila haze, halaila haze Shetei peamim

Shebechol haleilot Anu ochlin Bein yoshvin uvein mesuvin, bein yoshvin uvein mesuvin Halaila haze, halaila haze Kulanu mesuvin מה נשתנה הלילה הזה מכל הלילות מכל הלילות שבכל הלילות אנו אוכלין חמץ ומצה, חמץ ומצה הלילה הזה, הלילה הזה כולו מצה

שבכל הלילות אנו אוכלין שאר ירקות, שאר ירקות הלילה הזה, הלילה הזה כולו מרור.

שבכל הלילות אין אנו מטבילין אפילו פעם אחת, אפילו פעם אחת הלילה הזה, הלילה הזה שתי פעמים

שבכל הלילות אנו אוכלין בין יושבין ובין מסובין ,בין יושבין ובין מסובין הלילה הזה, הלילה הזה כולנו מסובין Em que é diferente esta noite De todas as noites De todas as noites Que todas as noites nós comemos Chametz e matza Esta noite Somente matza

Que todas as noites Nós comemos Várias verduras Esta noite Somente maror

Que todas as noites Nós não mergulhamos [na água salgada] Nem sequer uma vez Esta noite Duas vezes

Que todas as noites Nós comemos Sentados ou reclinados Esta noite Todos nós nos reclinamos



### Kehará – קערה



#### Karpás - つりつつ

Pode ser cebola crua, batata cozida mergulhada em água com sal, salsinha ou salsão. O Karpás tem várias interpretações: os aperitivos desfrutados pelas pessoa livres na Antigüidade; o vegetal representa o renascimento das plantas, já que Pessach é também conhecido como Chag Ha´Aviv (festa da primavera). O ato de mergulhar em água com sal representa as lágrimas(por ser salgado) do povo judeu, subjugado pelo Faraó.

#### Beitzá - ביצה

Uma vez que o rabino Meir Shapira de Lublin foi perguntado: "Por que os judeuscomem ovo na noite do Seder?" Rabi Meir respondeu: "Os judeus se comparam a um ovo. O ovo, quando é cozido, torna-se mais difícil. O mesmo acontece com as pessoas de Israel:, mais eles são torturados, mais duro e mais forte tornam-se ".

#### תפוז - Tapuz

Muitas famílias e congregações começaram a adicionar a laranja à Keará, como uma forma de reconhecer o papel da mulher na vida judaica. O Professor Susannah Heschel adaptou uma prática iniciada na Comunidade Judaica da Oberlin College (que também sugeria a laranja como símbolo da solidariedade com os gays e outros grupos marginalizados na comunidade judaica), e pedia para que cada um comesse uma parte da laranja.

#### Zeroá - זרוע

O Zeroá é um osso tostado com carne. Se refere ao fato de D-S ter tirado os judeus do Egito com seu braço estendido, já que zeroá quer dizer antebraço; É um símbolo da força dos escravos hebreus no Egito; Representa o Corban Pessach (sacrifício de cordeiro oferecido na véspera de Pessach).

#### Maror - מרור

O maror são ervas amargas, como escarola e alface romana (os Ashkenazim utilizam a raiz forte – chrein). Sendo amargas, elas simbolizam a amargura da escravidão dos hebreus no Egito. Rabbi Shneur Zalman de Liade comentou a respeito desta prática: "para melhorarmos a nós mesmos, devemos agir de maneira similar à ingestão do marór, devemos dedicar tempo para meditar profundamente sobre nossas faltas até que venham as primeiras lágrimas."

#### חרוסת - Charosset

Mistura de nozes, canela, vinho, gengibre e maçã ralada. Ela representa a argila e a argamassa feita pelos israelitas para construir as cidades egípcias.

#### 1º Copo – à Luta

Este cálice homenageia as pessoas que, há 70 anos organizaram e acreditaram na maior resistência contra a opressão nazista. Os jovens do Levante do Gueto de Varsóvia jamais serão esquecidos, como exemplo de força, resistência e esperança na vida.

A todos aqueles saem do lugar passivo do oprimido, resistem e vão a luta por seus direitos, por sua vida! Le Chaim!



#### עשר המכות - As Dez Pragas

Ao mencionar cada uma das dez pragas, deve-se derramar (ou tirar com o dedo mindinho) algumas gotas de vinho. Esse costume tem origem no Midrash: Ele nos conta que, quando Deus abriu o Mar Vermelho para salvar os judeus e fechou-o, em seguida, afogando aos perseguidores egípcios, os anjos do céu queriam cantar um hino de louvor, mas Deus repreendeu-os, dizendo: "Minhas criaturas estão se afogando no mar e vocês querem cantar?"

Dessa passagem tira-se que não devemos alegrar-se na hora da dor de outras pessoas, mesmo na dor de nossos inimigos. Somos todos seres humanos. Por isto derramamos vinho do nosso copo. Ele não pode estar cheio ao comentarmos a tristeza alheia.

Dam – Sangue - דַם

Tsefardêa – Rãs - צְפַרְדֵּעַ

ננים - Kinim – Piolhos

Aróv - Animais Ferozes - ערוֹב

**Déver** – Peste - דַּבֶּר

Shechin – Sarna - שָׁחין

Barad – Granizo - בַּרַד

Arbê – Gafanhotos - אַרָבֶּה

Chóshech – Escuridão - חוֹשֶר

מַּכַּת בְּכוֹרוֹת - Macat Bechorot - Morte aos primogênitos

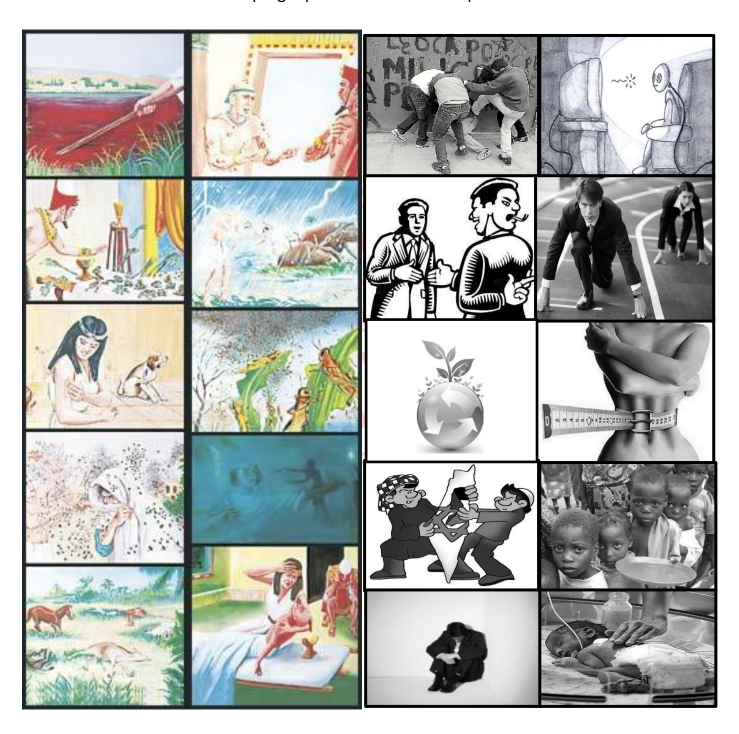
Todo ano relembramos a história de Pessach: desde os tempos de escravidão até o recebeminto das tábuas da Lei. No entanto, de que maneira poderíamos incrementar nossa comemoração? Será que uma história que se passou há mais de 1000 anos consegue ainda ser impactante?

Embora antiga, Pessach possui valores e significados que podemos facilmente trazer para os dias de hoje. É possível fazer um paralelo entre as pragas de Pessach e as pragas atuais:



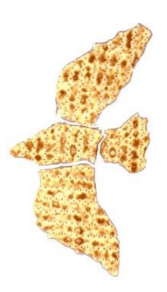
- 1. A violência. Simbolizada pelo sangue, a violência é cada vez mais frequente na nossa rotina.
- 2. **A alienação.** O Rio Nilo, da onde emergiram as rãs, era considerado divino e virou instrumento de castigo. Hoje, supervalorizamos os meios de comunicação, e viramos aos poucos dependentes deles, nos alienando e nos tornando seres menos racionais.
- 3. A hipocrisia. A praga dos piolhos foi uma contradição para os egípcios, pois era uma sociedade muito limpa. Uma hipocrisia. Hoje, criticamos os políticos porque são corruptos, porém cada um em sua vida individual também o é. Apontamos para os erros dos outros antes de olhar para nós mesmos e perceber que fazemos igual. Uma hipocrisia!
- 4. **A competitividade.** Prevalece a sobrevivência do mais forte, fazendo-nos comportar como animais selvagens.
- 5. **A falta de sustentabilidade.** Assim como a peste atacou os animais, os seres humanos contemporâneos "atacam" a natureza de uma forma irracional. Utilizam o solo de forma irregular e exploram a natureza insustentavelmente.
- 6. **O culto excessivo ao corpo.** O sofrimento físico causado pelas sarnas no Egito, hoje são escolhidas por muitos como um meio para atingir um corpo ideal.
- 7. **Conflito Árabe-Israeli.** É possível traçar um paralelo entre os granizos e os mísseis que caem dos dois lados do conflito. É uma praga que atinge pessoas de todas as idades e dos dois povos, todos os dias.
- 8. **Fome.** Hoje, não é preciso que caiam gafanhotos do céu e que destruam as plantações para gerar fome.

- 9. **Individualismo.** Na escuridão, "Não via nenhum homem a seu irmão", pois cada egípcio via somente a si próprio; assim aconteceu durante a praga da escuridão, ninguém se mexeu para socorrer o outro, pois a ajuda mútua não fazia parte de sua visão de mundo. É uma praga antiga e atual.
- 10. **Mortalidade Infantil.** Não é necessário fazer um paralelo para a decima praga. A mortalidade infantil é uma praga que ainda é realidade para muitos.



#### 2º Copo – à Paz

Há 65 anos, um sonho se concretizou para o povo judeu. A criação do Estado de Israel representa sem dúvida nenhuma nosso espaço no mundo e nosso direito de existência. Mas isso não significa que chegamos a um Estado ideal. Devemos lutar para que Israel seja um país que garanta a qualidade de vida e liberdade de todos seus habitantes acima de todas as diferenças. Nosso segundo copo de vinho se dedica a paz e tudo o que podemos fazer para alcança- la. Somos responsáveis pelas causas palestina, drusa, etíope, beduína e tantas outras. Ao diálogo e a compreensão! Le Chaim!



## Avadim Hainu - עַבָּדִים הָיִינוּ

Avadim hainu, hainu Ata benei chorin, benei chorin Avadim hainu Ata, ata benei chorin, benei chorin

עֲבָדִים הָיִינוּ, הָיִינוּ עַתָּה בְּנֵי חוֹרִין, בְּנֵי חוֹרִין עַבָּדִים הָיִינוּ עַתָּה, עַתָּה בְּנֵי חוֹרִין, בְּנֵי חוֹרִין Escravos fomos, fomos Agora somos livres, livres Escravos fomos Agora, agora somos livres, livres

Ainda existem Faraós, Ainda existem escravos.

Os Faraós modernos já não const<mark>roem</mark> pirâmides, ma<mark>s sim</mark> estruturas de poder e impérios financeiros.

Seus escravos se contam aos milhões, neste mundo em que vivemos.

Para estes, ainda não chegou seu Moshé, ainda não chegou libertação, ainda não chegou sua travessia.

Para ele, a vida ainda é amarga como o maror e suas lágrimas são salgadas como a água com sal.

E a eles também que lembramos nesta noite. Com eles repartimos, em imaginação, o nosso pedaço de matzá.

Nosso dever, como povo, é ajuda-los a se libertarem. Não devemos olhar para outros povos passivamente. Não devemos ficar sentados esperando que seu Moshé venha e liberte-os. Nós, Avadim Hayinu, devemos lutar para todos os povos serem livres também.







#### 3º Copo — à Inclusão

Para que sejamos verdadeiramente livres, devemos incorporar e aceitar a liberdade do outro, sempre. Dedicamos nosso terceiro cálice da noite a todos aqueles que ainda não possuem seu devido espaço no mundo e liberdade para ser e se expressar. Minorias étnicas, religiosas, aqueles que sofrem repressão por suas escolhas de vida, opção sexual, por sua diferença. Aceitar o outro é um grande passo para mais justiça e igualdade em nossas vidas. **Le Chaim!** 

#### Dayenu - זינו

O que é preciso para ser um herói? Para alguns ser herói é ter super poderes, poder voar, ser super forte ou super rápido, usar uma capa ou uniforme qualquer e salvar inocentes de monstros e vilões. Para outros é fazer o gol do campeonato, vencer a corrida, marcar o ponto da vitória. Mas e para nós, como judeus, parte de um povo, de uma cultura, o que basta para nós para que possamos chamar alguém de herói?

Se nos referirmos ao momento do holocausto, um triste episódio da nossa historia acho que todos concordariam que de qualquer um que passou por terrível experiência poderíamos dizer dayeinu, já isso nos teria bastado para chamá-lo de herói.

Se só tivesse passado por m<mark>omen</mark>to tão difícil, e não tivesse durante os anos de repressão mantido a vida judaica dentro do gueto, dayeinu, já isso nos teria bastado.

Se tivessem mantido a vida judaica dentro do gueto, sem pregar um ideal sionista, dayenu, já isso nos teria bastado.

Se tivessem pregado um ideal sionista, e não tivessem iniciado um levante de dentro do gueto contra o regime nazista, dayenu, já isso nos teria bastado.

Se tivessem iniciado um levante de dentro do gueto, e não tivessem mantido suas atividades educativas, dayenu, já isso nos teria bastado.

Se tivessem mantido as atividades educativas sem passar fome e frio, dayenu, já isso nos teria bastado.

Se tivessem passado fome e frio e não tivessem lutado bravamente durante quase um mês, mais que o exercito polonês inteiro conseguiu resistir à investida alemã, dayenu, já isso nos teria bastado.

Se tivessem lutado durante quase um mês e os sobreviventes não tivessem ido para terra da palestina fundar um kibbutz, dayenu, já isso nos teria bastado.

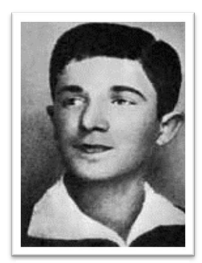
Se os sobreviventes tivessem ido para palestina fundar um kibbutz e não tivessem lutado pela declaração do Estado de Israel, dayenu, já isso nos teria bastado.

E se não tivessem feito tudo isso e muito mais e ainda estivessem vestindo uma chultza kchulá, o uniforme dos movimentos juvenis de esquerda, dayenu, já isso nos teria bastado para chamá-los de heróis.

Por isso hoje, gostaria de homenagear aos jovens que numa noite de pessach como essa há 70 anos decidiram se levantar, deixar de ser escravos do anti-semitismo e tentar, como Moshe, libertar o nosso povo de um tirano muito pior que o faraó. Jovens chanichim e madrichim que podem nos inspirar, nos motivar a mudar o que achamos injusto, o que achamos errados, a lutar pelos nossos ideais. Jovens que eram como nós e resolveram que, mesmo com todas as dificuldades, para eles a realidade não bastava.







Zivia Lubetkin

Yitzhak Zuckerman

Mordechai Anielewicz

#### Eliahu Hanavi - אֵלִיָהוּ הַנָבִיא

Eliahu Hanavi, o Profeta Elias, é um hóspede ilustre, aguardado há séculos. Até hoje não veio, e não é certo que nos visite esta noite.

Não tem importância. O importante é que nossa porta esteja aberta. Para o profeta ou para nosso vizinho; para o Messias ou para o pobre que nos vem pedir um pouco de comida.

Por esta porta aberta, é possível que os de fora espiem.

E quando espiarem, verão uma família reunida em torno à mesa, celebrando. E perceberão que a tal família nada tem a esconder. Eles não praticam rituais secretos, eles não são uma seita misteriosa. São gente como a gente.



É certo que nem todos pensam assim, e é por isso mesmo que a porta precisa ficar aberta. Para que o profeta Elias venha, anunciando a paz entre os povos.

#### לשנה הבאה בירושלים - LeShana Habá BeYerushalaim

Le shana habaa be Yerushalaim a bnuiá

לשנה הבאה בירושלים לשנה הבאה בירושלים לשנה הבאה בירושלים לשנה הבאה בירושלים הבנויה No ano que vem em
Jerusalém
Completa

O seder acaba com o nirtza e com uma frase muito bonita que é: "Le shana abaha be yerushalaym abnuia."

"Le shana a baha": Sempre pedimos para o próximo ano, amor, paz, prosperidade, saúde entre outras coisas. Nesse ano, vamos pedir que seja um ano de consciência, ser conscientes de que não podemos falar só de cuidar o mundo, temos que fazer todo para cuida-lo e corrigi-lo.

"Be yerushalaim": olhando em sentindo Jerusalem, ELA nos precisa, não devemos permitir que ELA seja sagrada só para as ortodoxias, devemos sim fazer um ato chalutzi de assegurar a diversidade da cidade Mais importante de nosso povo e outros.

"A bnuia": Exatamente construída e completa - shlema e com shalom- que além de paz significa também plenitude. Não precisamos ter Jerusalém ocidental e oriental para ELA estar bnuia - precisamos sim de uma cidade em plenitude, onde a convivência e o prazer diário de transitar as ruas. Cantemos juntos le shana a baha be yerushalaim a bnuia.



#### 4º Copo — aos nossos Chaverim

Para finalizar, nosso quarto copo de vinho se direciona para nós mesmos, chaverim do Habonim Dror! Às vezes, com o cotidiano intenso e horas dedicadas as nossas atividades, esquecemos do importante papel que desempenhamos.

Nossa ideologia, educação, vivência coletiva e responsabilidade social são exemplos de que estamos em movimento, de que somos uma tnuá, e do quanto podemos nos tornar mais humanos e transformar o mundo em um lugar mais humano. Não precisamos nos prender somente a objetivos pessoais e nem numa vida baseada no consumo, por exemplo. Dentro de uma sociedade que cada vez mais distancia ao inves de aproximar, que pouco a pouco empobrece suas relações, o Habonim Dror definitivamente é um exemplo, dentre outros, que a vida pode ser diferente. Le Chaim!



# Echad mi yodea? – אחד מי יודע

Echad mi yodea? Echad ani yodea:

Echad eloheinu shebashamaim

uvaaretz

אחד מי יודע?

אֱחַד אֻנִי יוֹדֶע: אֶחָד אֱלֹהֵינוֹ שֶׁבַּשָּׁמִים וּבָאָרֵץ.

Shnaim mi yodea? Shnaim ani vodea: Shnei luchot habrit

Echad eloheinu shebashamaim

uvaaretz

אַנִיָם מִי יוֹדֵעְ? שנים אַני יוֹדֶע: ,שַׁנֵי לוּחוֹת הַבַּרִית

אֶחָד אֱלֹהֵינוּ שֶׁבַּשָּׁמִיִם וּבָאָרֶץ.

Shlosha mi yodea? Shlosha ani yodea: Shlosha avot, Shnei luchot habrit

Echad eloheinu shebashamaim uvaaretz

שלשה מי יודע? שׁלשַׁה אַנִי יוֹדֵע: שׁלשָׁה אָבוֹת, שִׁנֵי לוּחוֹת הַבְּרִית,

אַחָד אֵלֹהֵינוּ שַׁבַּשָּׁמִיִם וּבָאָרֵץ.

Um quem sabe? Um eu sei:

Um Deus que está no céu e na

terra

Duas quem sabe? Duas eu sei: Duas tábuas da lei

Um Deus que está no céu e na

terra

Três quem sabe? Três eu sei:

Três patriarcas, Duas tábuas da lei Um Deus que está no céu e na

terra

Arba mi yodea?
Arba ani yodea:
Arba imahot, Shlosha avot
Shnei luchot habrit
Echad eloheinu shebashamaim

אַרְבָּע מִי יוֹדֵעַ: אַרְבָּע אֲנִי יוֹדֵעַ: אַרְבָּע אִמָּהוֹת, שְׁלשָׁה אָבוֹת, שְׁנֵי לוּחוֹת הַבְּרִית, אָחֵד אֵלֹהִינוּ שָׁבְּשַׁמֵיִם וּבָאַרְץ.

Quatro quem sabe? Quatro eu sei: Quatro matriarcas, Três patriarcas Duas tábuas da lei Um Deus que está no céu e na terra

Chamisha mi yodea? Chamisha ani yodea: Chamisha chumshei tora, Arba imahot Shlosha avot, Shnei luchot habrit Echad eloheinu shebashamaim uvaaretz ְחֲמִשָּה מִי יוֹדֵעַ: חֲמִשָּה אֲנִי יוֹדֵעַ: חֲמִשָּה חֲמְשֵׁי תּוֹרָה, אַרְבָּע אָמָהוֹת שְׁלשָה אָבוֹת, שְׁנֵי לוּחוֹת הָבְּרִית, אָחָד אֱלֹהֵינוּ שְׁבַּשְׁמַיִם וּבָאֶרֶץ, Cinco quem sabe?
Cinco eu sei:
Cinco livros da Torá, Quatro
matriarcas Três patriarcas, Duas
tábuas da lei Um Deus que está
no céu e na terra

Shisha mi yodea? Shisha ani yodea: Shisha sidrei mishna, Chamisha chumshei tora Arba imahot, Shlosha avot Shnei luchot habrit Echad eloheinu shebashamaim uvaaretz

שָׁשָׁה מִי יוֹדֵעַ: שְׁשָׁה אֲנִי יוֹדֵעַ: שִׁשָׁה סְדְרִי מִשְנָה, חֲמִשָּׁה חֻמְשֵׁי תּוֹרָה אַרְבַּע אָמָהוֹת, שְׁלֹשָׁה אָבוֹת שְׁנֵי לוּחוֹת הַבְּרִית, אָחָד אֱלֹהֵינוּ שֶׁבַּשָׁמִיִם וּבָאָרֶץ. Seis quem sabe?
Seis eu sei:
Seis livros da mishná, Cinco livros
da Torá
Quatro matriarcas, Três
patriarcas
Duas tábuas da lei
Um Deus que está no céu e na
terra

Sete quem sabe?

Shiv'a mi yodea?
Shiv'a ani yodea:
Shiv'a yemei shabta, Shisha sidrei
mishna
Chamisha chumshei tora, Arba
imahot
Shlosha avot, Shnei luchot habrit
Echad eloheinu shebashamaim
uvaaretz
Shmona mi yodea?
Shmona ani yodea:
Shmona yemei mila, Shiv'a yemei

Shisha sidrei mishna, Chamisha

Echad eloheinu shebashamaim

Arba imahot, Shlosha avot

chumshei tora

uvaaretz

Shnei luchot habrit

שְׁבְעָה מִי יוֹדֵעְ: שִׁבְעָה אֲנִי יוֹדֵעְ: שִׁבְעָה יְמֵי שַׁבְּתָא, שִׁשָּׁה סְדְרֵי חֲמִשָּׁה חֻמְשֵׁי תּוֹרָה, אַרְבַּע אָמָהוֹת שְׁלשָׁה אָבוֹת, שְׁנֵי לוּחוֹת הָבְּרִית אָחָד אֵלהִינוּ שַׁבָּשָׁמֵיִם וּבָאָרְץ.

Sete eu sei: Sete dias da semana, Seis livros da mishná Cinco livros da Torá, Quatro matriarcas Três patriarcas, Duas tábuas da lei Um Deus que está no céu e na terra Oito quem sabe? Oito eu sei: Oito dias para a circuncisão, Sete dias da semana Seis livros da mishná, Cinco livros da Torá Quatro matriarcas, Três patriarcas Duas tábuas da lei Um Deus que está no céu e na

Tish'a mi yodea? Tish'a ani yodea: Tish'a yarchei leida, Shmona yemei mila Shiv'a yemei shabta, Shisha sidrei ְשְׁמוֹנֶה מִי יוֹדֵעְ: שְׁמוֹנֶה אֲנִי יוֹדֵעַ: שְׁמוֹנָה יְמֵי מִילָה, שִׁבְעָה יְמֵי שַׁשָּׁה סִדְרֵי מִשְנָה, חֲמִשָּׁה חֻמְשֵׁי תּוֹרָה, אַרְבַּע אִמָּהוֹת, שְׁלשָׁה אָבוֹת, שְׁנֵי לוּחוֹת הַבְּרִית, אֶחָד אֱלֹהֵינוּ שָׁבַּשָׁמִיִם וּבָאָרְץ,

> Nove quem sabe? Nove eu sei: Nove meses para o nascimento, Oito dias para a circuncisão

terra

תִּשְׁעָה מִי יוֹדֵעְ: תִּשְׁעָה אֲנִי יוֹדֵעַ: תִּשְׁעָה יַרְחֵי לֵדָה, שְׁמוֹנָה יְמֵי מֵילָה שִׁבַעָה יִמֵי שִׁבָּתָא, שִׁשָּה סִדְרֵי mishna Chamisha chumshei tora, Arba imahot Shlosha avot, Shnei luchot habrit Echad eloheinu shebashamaim uvaaretz מִשְׁנָה, חֲמִשָּׁה חֻמְשֵׁי תּוֹרָה, אַרְבַּע אָמָהוֹת שְׁלשָׁה אָבוֹת, שְׁנֵי לוּחוֹת הָבְּרִית, אֶחָד אֱלֹהֵינוּ שֶׁבַּשָׁמַיִם וּבָאָרֶץ. Sete dias da semana, Seis livros da mishná Cinco livros da Torá, Quatro matriarcas Três patriarcas, Duas tábuas da lei Um Deus que está no céu e na terra

Asara mi yodea?
Asara ani yodea:
Asara dibraya, Tish'a yarchei leida
Shmona yemei mila, Shiv'a yemei
shabta
Shisha sidrei mishna, Chamisha
chumshei tora
Arba imahot, Shlosha avot
Shnei luchot habrit
Echad eloheinu shebashamaim
uvaaretz

ְעְשָּׂרָה מִי יוֹדֵעְ יְעְשָּׂרָה אֲנִי יוֹדֵעְ עֲשָׂרָה דִּבְּרִיָּא, תִּשְׁעָה יַרְחֵי שְׁמוֹנָה יְמֵי מִילָה, שִׁבְעָה יְמֵי שָׁשָּׁה סִדְרֵי מִשְׁנָה, חֲמִשָּׁה חֻמְשֵׁי תּוֹרָה אָרְבַּע אִמָּהוֹת, שְׁלֹשָׁה אָבוֹת, שְׁנֵי לוּחוֹת הַבְּרִית אֶחָד אֱלֹהֵינוּ שֶׁבִּשִׁמִים וּבָאָרֶץ, אֶחָד אֱלֹהֵינוּ שֶׁבִּשִׁמִים וּבָאָרֶץ Dez quem sabe?
Dez eu sei:
Dez mandamentos, Nove meses para o nascimento
Oito dias para a circuncisão, Sete dias da semana
Seis livros da mishná, Cinco livros da Torá
Quatro matriarcas, Três patriarcas
Duas tábuas da lei
Um Deus que está no céu e na terra

Achad asar mi yodea? Achad asar ani yodea: Achad asar kochvaya, Asara dibraya Tish'a yarchei leida, Shmona yemei mila Shiv'a yemei shabta, Shisha sidrei mishna Chamisha chumshei tora, Arba imahot Shlosha avot, Shnei luchot habrit Echad eloheinu shebashamaim uvaaretz Shneim asar mi yodea? Shneim asar ani yode: Shneim asar shivtaya, Achad asar kochvaya Asara dibraya, Tish'a yarchei leida Shmona yemei mila, Shiv'a yemei

אחד עשר מי יודע? אַחַד עשַר אַני יוֹדע: אַחָד עָשָׂר כּוֹכְבַיָּא, עֲשָׂרָה דבריא, תִשְעָה יַרְחֵי לֶדָה, שִׁמוֹנָה יְמֵי מִילָה, שָׁבַעָה יָמֵי שָבְּתַא, שַשַּׁה סְדְרֵי משנה, חַמִשָּׁה חַמְשֵׁי תּוֹרָה, אַרְבַּע ,אמהות שלשה אָבוֹת, שְׁנֵי לוּחוֹת הבַּרִית, אחד אלהינו שבשמים ובארץ. שַׁנִים עַשַׂר מִי יוֹדֵעְ? שַׂנִים עָשַׂר אֵנִי יוֹדֵעַ: שַׂנֵים עַשַּׂר שָׁבָטַיַּא, אַחַד עַשַׂר כוכביָא, עשָׂרָה דִּבְּרִיָּא, תִּשְׁעָה יַרְחֵי לָדָה, שָׁמוֹנָה יָמֵי מִילָה, שָׁבַעָה יָמֵי שַׁבְּתָא, שָׁשָׁה סִדְרֵי מִשְׁנָה, חֵמִשָּׁה חִמְשֵׁי תּוֹרָה, אָרַבַּע אָמָהוֹת, שְׁלֹשָׁה אָבוֹת, שני לוחות הַבַּרִית,

אַחַד אַלהֵינוּ שַבַּשַּמִים וּבַאַרֵץ.

Onze quem sabe? Onze eu sei: Onze estrelas [que Yosef viu no sonho], Dez mandamentos Nove meses para o nascimento, Oito dias para a circuncisão Sete dias da semana, Seis livros da mishná Cinco livros da Torá, Quatro matriarcas Três patriarcas, Duas tábuas da lei Um Deus que está no céu e na terra Doze quem sabe? Doze eu sei: Doze tribos, Onze estrelas Dez mandamentos, Nove meses para o nascimento Oito dias para a circuncisão, Sete dias da semana Seis livros da mishná, Cinco livros da Torá Quatro matriarcas, Três patriarcas Duas tábuas da lei Um Deus que está no céu e na terra

chumshei tora Arba imahot, Shlosha avot Shnei luchot habrit Echad eloheinu shebashamaim uvaaretz

Shisha sidrei mishna, Chamisha

shabta

Shlosha asar mi yodea?
Shlosha asar ani yodea
Shlosha asar midaya, Shneim asar
shivtaya
Achad asar kochvaya, Asara
dibraya
Tish'a yarchei leida, Shmona
yemei mila
Shiv'a yemei shabta, Shisha sidrei
mishna
Chamisha chumshei tora, Arba
imahot
Shlosha avot, Shnei luchot habrit
Echad eloheinu shebashamaim

שְלּשָׁה עָשָׂר מִי יוֹדֵעְ:
יְשְלֹשָׁה עָשָׂר אֲנִי יוֹדֵעְ:
שְׁלֹשָׁה עָשָׂר אֲנִי יוֹדֵעַ שְׁלֹשָׁה עָשָׂר אֲנִים עָשָׂר אָחַד עָשָׂר כּוֹכְבִיָּא, עֲשָׂרָה תִּשְׁעָה יַרְחֵי לַדָּה, שְׁמוֹנָה יְמֵי מִילָּה חֶמִשָׁה יְמֵי שַׁבְּתָא, שִׁשָׁה סִדְרֵי מִשְׁנָה חֲמִשָּׁה חֻמְשֵׁי תּוֹרָה, אַרְבַּע אָמָּהוֹת שְׁלֹשָׁה אָבוֹת, שְׁנֵי לוּחוֹת הָבָּרִית Treze quem sabe?
Treze eu sei:
Treze atributos de Deus, Doze
tribos
Onze estrelas, Dez mandamentos
Nove meses para o nascimento,
Oito dias para a circuncisão
Sete dias da semana, Seis livros
da mishná
Cinco livros da Torá, Quatro
matriarcas
Três patriarcas, Duas tábuas da
lei Um Deus que está no céu e na
terra

#### Agredecimentos e Hagadá

Essa Hagadá foi feita pelo Snif Rio 2013, com a ajuda de toda a Shichavot Bogrot.

Autores dos Textos: Sônia Mehl, Juliana Esquenazi, Liora Huf, Beatriz Frenkel, Eduardo Tolmasquim, Danilo Bines, Kike Rosenburt e Gustavo Orensztajn.

Agradecemos a todos que contribuiram para a criação dessa Hagadá escrevendo textos e expressando opiniões.

Agrecemos ao Eliezer Max e sua diretoria por terem nos ajudado e sido tão receptivos.

Agradecemos a Henrique Matz e Familia por seu apoio e ajuda incondicional.

Agradecemos a Casa de Cultura Habonim Dror e seus integrantes pela ajuda e o apoio.

Por fim, agradecemos a todos que contribuiram para o Seder de Pessach do Habonim Dror, tanto com apoio como com presença.

Toda Rabá!

# חג פסח שמח!

