# السّرّالأعظم

### مصطفى محمود



الطبعة العاشرة



الناشر : دار المعارف - ١١١٩ كورنيش النيل - القاهرة ج.م.ع.

المتم الالرام الرعن الرحم

# السرالاعظم السرالاعظم

ليس إنساناً من لم يتوقف يوماً فى أثناء عمره الطويل ليسأل نفسه .. من أين وإلى أين وما الحكاية ، وماذا بعد الموت . أينتهى كل شيء إلى تراب . . . أيكون عبثاً وهزلا أم أنها قصة سوف تتعدد فصولا . أكان لنا وجود قبل الميلاد . . وماذا كنت قبل أن أولد . . ومن أنا على التحقيق ، وما حكمة وجودى . . وهل أنا وحدى فى هذه الغربة الوجودية . . أو أن هناك من يرانى ويرعانى ويعتنى بأمرى ؟

وليس إنساناً من لم يحاول أن يحل هذه الألغاز ويجيب عن تلك التساؤلات ويقرأ بكل قلبه ، ويستمع بكل أشواقه إلى من يقول عندى جواب ، فالمسألة ليست ترفاً فلسفياً كما يدعى الماديون وإنما هى كل شىء ، وسوف يتوقف عليها كل شىء . . وإذا كان أصحابنا الماديون قد شغلوا أنفسهم باللقمة والنكاح ولذة الساعة عن هذا السؤال العظيم فما أبعدهم عن الإنسانية . وياله من أمر مخز أن تسمع الواحد منهم يلوى وجهه ليقول مشيحاً بيده : هذه مسائل غير مطروحة . . مردداً بذلك شعاراً محفوظاً قد وزعوه عليه فى الحزب حيث جعلوا التفكير أمراً محظوراً ؛ ليظل الكل عبيد لقمة ، يقودونهم بالجوع ويدفعونهم بالحقد ، ويحركونهم بالأهواء عبيد لقمة ، يقودونهم بالجوع ويدفعونهم بالحقد ، ويحركونهم بالأهواء قطعاناً من البهم ، لا ترى إلا على مدى شبر أمامها . . وما أبعد هذه الصورة

المشوهة عن الصورة الأخرى للفطرة النقية التي عبر عنها ذلك البدوى البسيط ، الذى وقف يتلفت حوله فى الصحراء ينقل بصره بين السموات والأرض ويحدث نفسه وهو يتتبع آثار بعيره على الرمل . . « إن البعرة تدل على البعير والأثر يدل على المسير ، أفلا تدل سموات ذات أبراج وأرض ذات فجاج و بحار ذات أمواج على مبدع لطيف خبير . »

هنا فطرة نقية شفافة شفافية الهواء الطلق ، أدركت الحكمة والنظام من نظرة واحدة فأنكرت العبث وهدت صاحبها إلى الحقيقة ، وهناك فطرة سودتها المداخن وأصمها ضجيج المكن وألهبها عواء الغرائز فاستغرقها المطلب العاجل وأنساها وراءه كل شيء .

« إِنَّ هُوُّلاءِ يُحِبُّونَ الْعَاجِلَةَ وَيَذَرُونَ وَراءهُمْ يَوْماً ثقيلا » (سورة الإنسان: ۲۷)

« بَلْ هُمْ فى شَكَّ يلْعَبُونَ » . (سورة الدخان : ٢٩)
وفى كتب سابقة حاولت أن أكلم هذا الملحد وأناقشه بمنطقه وأسلوبه وأبدأ معه من حيث يريد أن يبدأ (رحلتي من الشك إلى الإيمان . . حوار مع صديقي الملحد . . القرآن محاولة لفهم عصري . . الله . . التوراة . . الماركسية والإسلام . . محمد . . )

واليوم موعدى مع المؤمن الذى اقتنع واستوعب كتابه وأراد أن يرحل معى رحلة من نوع آخر . . رحلة إلى أعماق السر . . وإلى جلية الأمر . أنا اليوم مع رجل لم يكتف بأن يعرف أن الله موجود ، وإنما يريد أن يعرف هذا الرب ويستجلى أسراره . . ماهو ؟ . ولماذا خلق ما خلق ؟ . وما حقيقة العلاقة بين الحق والخلق – وبين العبد والرب ؟ . وما علاقة الكثرة بالواحد ؟ . وما علاقة الله بأسمائه ؟ بالواحد ؟ . وكيف خرجت الكثرة عن الواحد ؟ وما علاقة الله بأسمائه ؟

.. هل الأسماء هي عين المسمى أو غيره ؟ . وهل كان لنا وجود قبل نزولنا في الأرحام ؟ وأين وكيف . . وماذا بعد الموت ؟ . وما البرزخ ؟ . وما الآخرة . . أفيها عمل وتنقل في المراتب كما في الدنيا ؟ . أفيها عبادة ؟ . وإلى أين تتناهى القصة ؟ . أنرى الله في الآخرة ؟ . أيمكن أن نراه في الدنيا ؟ (وكتابي رأيت الله كان مقدمة طويلة لهذا الموضوع) . . وما سر القدر ؟ . وما الفتح . . والكشف ؟ . أيمكن أن يرتفع الحجاب عن الغيب . . وكيف ؟ . وماذا يرى الراثي حينا ينكشف الحجاب ؟ . ومن هو العارف الكامل ؟ ؟ . وموضوع اليوم بحث واستقصاء أرجع فيه إلى السادة العارفين وأعتمد على وموضوع اليوم بحث واستقصاء أرجع فيه إلى السادة العارفين وأعتمد على آراء الأقطاب الكبار الكُمَّل ، من أهل الكشف والفتوحات ممن لاشك في مكانتهم العلمية وصدقهم ، أمثال ابن عربي والغزالي والنَّقَرى والجيلي وأبي العزايم وابن الفارض ، كما أعتمد على رسالة دكتوراه عالية القيمة قدمها العزايم وابن الفارض ، كما أعتمد على رسالة دكتوراه عالية القيمة قدمها

الزميل الدكتور محمد مصطنى فى موضوع الرمزية عند ابن عربى أفادتنى كثيراً فى تفهم هذا الصوفى العظيم .

موعدنا اليوم إذن مع أهل الله وأحبائه ممن انشرحت صدورهم لتلتى الأسرار الإلهية ، وليس مع المعاندين المكابرين من أهل الجدل . . ولن نلجأ في هذا الكتاب إلى حرفة الجدل ومقارعة الحجج ، وإنما سيكون رائدنا ما قاله ابن عربى :

الصوفى فى أصل منهجه « عدم التنازع » ، أى لا ينازع الآخرين الرأى ، ولا يحاول قهرهم بالجدل . . يقول ابن عربى .

«أنا لم أنازع أحداً قط وكل مخالفة منى هى تعليم لا نزاع فإنى ما ذقت في نفسى القهر الإلهى ولا كان لى من هذه الحضرة حكم » وهو فى هذا يتأسى بالقرآن :

« لَيْسَ عَلَيْكَ هُداهُمْ » . (سورة البقرة : ۲۷۲) « إِنَّكَ لا تَهْدِى مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِنَ اللهَ يَهْدِى مَنْ يَشاءُ » . (سورة القصص : ٥٦)

« إنّما أَنْتَ مُنْذِرُ مَنْ يَخْشَاها ». (سورة النازعات : ٤٥)

« مَا عَلَى الرَّسُول إِلاَّ البَلاغُ ». (سورة المائدة : ٩٩)

« عَلَيْكُمْ أَنْفُسَكُمْ لا يَضُرُّكُمْ مَنْ ضَلَّ إِذَا اهْتَدَيْتُمْ » (المائدة : ١٠٥)

والسائر معى في هذا الكتاب سوف يجد المسيرة أشق وأصعب من أى كتاب آخر ، وسوف يكتنفه الغموض ، وقد يبهم عليه الأمر . وقد يتوقف . . كتاب آخر ، وسوف يكتنفه الغموض ، وقد يبهم عليه الأمر . وقد يتوقف . . لأننا هذه المرة نحاول النفاذ من أقطار السموات والأرض والخروج من حدود الزمان والمكان لنتحسس المطلق حيث لا تسعفنا العبارة ، وحيث لا نجد . الكلمة ، وحيث تتقاصر الحروف عن المعانى (وهذا هو الشأن دائماً في بحر المعارف الإلهية ) ، يقول الإمام أبو العزايم :

إن العبارة لا تنى ببيان المضنون من كلام العارفين . . إنما هي أنوار وإشارات ، والنفس تذوق من المعانى بقدر ما وهبها الله .

ويقول:

العبارة لا تكشف الحقيقة ، ولو أنها تكشفها ما بقى على وجه الأرض كافر . و يقول النُّفَّرى :

الكلمة حجاب والحرف حجاب . .

ويقول ابن عربي :

الله لا يتجلى فى الحضرة الكشفية بصورة واحدة لشخصين ولا بصورة واحدة مرتين ، وهو يتجلى بما لا مثل له ، ولهذا لا ينضبط الأمر ويستحيل الوصف وتعجز العبارة فهذه صفة الذى « لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٍ » .

وبسبب انتفاء المماثلة يستحيل الاصطلاح ويستحيل طرح الأمر طرحاً موضوعيًّا يشترك في فهمه الكل.

ولله حكمته في هذا الاستسرار.

« جل جناب الله أن يكون شِرْعَة لكل وارد ، إنما يَطَّلع عليه الواحد بعد الواحد » .

فالله من صفاته أنه العزيز الممتنع الذي لا يبيح أسراره إلا لمن كان أهلا لتلك الأسرار فهي ليست شرعة لكل وارد .

ونبينا عليه الصلاة والسلام يقول: « لا تلقوا در ر الحكمة أمام الخنازير فتظلموها ، ( فتظلموا الحكمة ) ، ولا تحرموها أهلها فتظلموهم » .

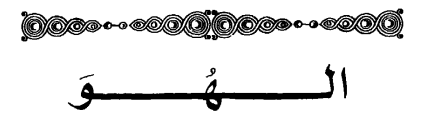
فهذا العلم هو من قبيل « العلم المضنون » ، ومن قبيل المعرفة الخاصة التي تبذل للخاصة .

ومن هنا كان كتابنا هذا للخاصة من أهل الأذواق ، وليس للعامة . ومن توقف به السير فى صفحاته فقد أدرك حظه . . إنما يأخذ كل واحد من الكلمات على قدر مشربه .

ولن نلجأ إلى التبسيط كعادتنا فى كتبنا ، فالتبسيط يقتضى التصرف فى المادة المعروضة ولسنا أحراراً فى هذه المادة ، إنما نوردها كما استقيناها من منابعها . . وأصحابها قد أوردوها علينا كما أُلقيت إليهم بكراً من مصادرها العليا ، فنحن أمام علم ضنين . . التبسيط فيه إخلال وابتذال .

ونعود فنقول: إن عبارات الصوفية هي في حقيقتها تذوق لما لا ينقال . . فهي تعبر بالإشارة والإيحاء . . فمن وهبه الله الذوق التقط الإشارة . . وترجم العبارة . . ومن حرم الذوق فاتته الإشارة وأبهمت عليه العبارة .

جفت الأقلام ، وطويت الصحف .



الصوفى العارف لا يرى حيثًا توجه إلا الله . « فَأَيْنَمَا تُوَلُّوا فَثَمَّ وَجْهُ اللهِ » (سورة البقرة - ١١٥) فكل ما فى الدنيا تجلياته وتنزلات أسمائه الحسنى وصفاته .

كل مظاهر الكون رموز من حيث تشير إلى الحقائق الإلهية والتجليات الأسمائية . . فما ثم شيء عادى وإنما كل شيء فى نظر الصوفى يدعو إلى الدهشة ؛ والوجود كله عجب لأن كل ما يبدو له يحدث عنده ذكرا ويكشف حكمة و يجلو أمرًا . . وهو أينما تلفت يقول مبهورًا . . الله . الله .

وليس في الأمر مجازأو تشبيه وإنما كشف روحي . نوراني .

يقول ابن عربي :

كل ما أذكره من طلل وكذا السحب إذا قلت بكت أوبسدور فى خدور أفكت أو بروق أو رعود أو صبا أو نساء كاعبات أبهتدي كل ما أذكره مما جرى منه أسرار وأنسوار جلت

أو ربوع أو مغان كل ما وكذا الزهر إذا ما ابتسما أو شموس أو نبات أنجما أو رباح أو جنوب أو سما طالعات كشموس أو دُمَى ذكره أو مثله إن تفهما أو علت جاء بها رب السما

صفــة قدسية علويـــة أعلنت أن لصدق قدمـا

فاصرف الخاطر عـن ظاهرها واطلب الباطن حتى تعلما ويقول العارف بالله أبو العزايم :

حكمة الخلق أن يلوح ظهورًا غيبُ غيبِ منزهاً مستورا أى أن حكمة خلق الله للكون هي أن يلوح الخالق ويظهر ويُجْلِي للعيون غيبه المنزه المستور، فأينها توجه الصوفي ببصره في الوجود يهتف في خشوع .

> لا إله إلا هو يتجلى في الوجود خلقاً وصنعاً وحكمة وملكاً كبيراً ظاهـراً أينا تلفت القلب في السموات والأرض رامسراً ومشيرًا صفحة الكون إن تأملت « رَقُّــــُهُ المنشور» شُطِّرت صفاته بها تسطيرا أينها توجهت ثُم آياته تلــــوح للعين تبهر السميع البصيرا هي أسماؤه وأوصـــافه تجلت صورًا توقظ الألباب والتفكيرا

ويتساءل الإمام أبوالعزايم . . كيف يَخْنَى الإله ! ! ؟ ؟

كيف يخنى والكون علواً وسفلا مظهر لـــه يلوح مشالا ؟

كل شيء أراه في الكــون يُنبي بمعانى توحيــده إجمـالا

ولسان حال الصوفي يقول على الدوام:

لا إله إلا هو في الأول والآخسر ظاهراً باطناً رامزاً خلف الحجاب

ما ترى فى الكون إلا سر أسمائـــه ال حسنى تُجلى صـــورًا خلف نقاب

وهذا التجلى الإلهى فى الأشياء ليس حلولا (كما تقول بذلك الفكرة الهندية).

يقول ابن عربى : إن الشمس تتجلى فى مرآة القمر وليس فى القمر من الشمس شيء (ليس فى الأمر حلول) كما أن نور الشمس من حيث عينها هى من تَجَلِّى اسمه (النور) دونما حلول .

يُمْــنُ الأكــوان منزله وهو لا روح ولا جسد مالــه حَــاتُ يعينـه وهــو المطلوب والصمد فجميع الخلق يطلبـه ثم لم يظفـر به أحــد أحــد ما مثلـه أحــد بكمـال النعت منفـرد

ولا تكرار فى المظاهر الإلهية برغم الكثرة لأن كل شيء له وجه خاص يختلف به عن مثيله فلا مثلية إلا فى الظاهر . . وهذا الوجه الخاص هو صلة كل شيء بالله وهو سر الإبداع الإلهى الذي لا يكرر نفسه .

وتجليات الحق في جِدّة دائمة وأولية مستمرة لتجدد الخلق على الدوام ، فلا شيء يتكرز لأن الله ليس فقيراً وكل نَفَس إلهي يأتى معه بجديد . . والمحدودات كلها في خلق جديد والناس من ذلك في لبس . . ومن هنا كانت دهشة الصوفي الدائمة أمام الكون . . وآخر ما يتم خلقه في السلسلة ما تخلقه الكائنات بأنفاسها من مخلوقات خبيثة أو طيبة « وهو ما يسميه الهنود في علومهم thought forms أي ما تخلقه الأفكار الطيبة والشريرة من مخلوقات غير مرئية » .

وكلما عرفت الكون أكثر علمت أنه لا شيء إلا الله . . وما ترى حولك إلا عموم التجلى . . وهنا يصبح الحق (الله) دليلا على نفسه ودليلا على غيره وما ثم غيره .

فكل ما سوى الله ظل لله .

وكل ما سوى الله رامزلله .

وكل ما سوى الله من صنع الله . .

وما فى الوجود غير البرازخ . . ما فى الكون إلا الحجب كما يقول ابن عربى أى مظاهر توصل إلى الحقيقة الإلهية وتحجبها أو تكشفها .

فالله لا يبدو كما هوفى عينه وإنما في قناع مظاهر.

نراه إذا كنا وما هـــو عَيْنُهُ ولكنه كشف صحيح خيالى العالم صفات على نحو ما يتراءى الحق تعالى من ورائها . . صفة حق تظهر خلف حجاب صفة عبد . . يقول ابن عربى :

الكل بحمد الله خيال في نفس الأمر لأنه لا ثبات له وكل ما نرى في الدنيا رموز تحتاج إلى تأويل ِ

فالله أظهر نفسه بحقائق الأك وان فى أعيانها فاعبده به إن كنت تعبده فلست بعابد فانظر إلى قولى لعلك تنتبه وهذا تفسير ابن عربى لآية «إياك نعبد وإياك نستعين» (فاتحة الكتاب - ٥) أى نستعين بك على عبادتك.

فنحن لا يمكن أن نعبد الله إلا بالله . . لأنه الدليل على نفسه .

فإن كنت تعبد الله بنفسك فلست بعابد بل مدع . . إنما تعبد الله بآياته و بأدلته على نفسه أى تعبده به .

وفكرة « التجلي » الإسلامية غير وحدة الوجود الهندية الوثنية .

فوحدة الوجود الوثنية pantheism تقول بوحدة الخالق والمخلوق ، فالقاتل هو عين المقتول ، والرب عين العبد ، والخالق عين المخلوق ، والعارف عين المعروف ، والكل واحد all one .

أما عند ابن عربى فلا توازيين الأصل والصورة ، والمظاهر ليست عين الذات الإلهية ، فالذات الإلهية مُعرَّاة مجردة عن ملابس الفروع وزينها من ورق وثمر وزهر وكل ذلك من الله ، ولكن الله فى ذاته منزه عن كل ذلك ، ( فهو لا يأكل ولا يشرب ولا يتزوج ) فقد أعطى مالا يقوم به فهو الغنى المستغنى والفرع هو الفقير المحتاج ، ومن هنا لا يوجد توازيين الأصل والصورة ، ولا يصح القول بأن الحق هو عين الخلق وإنما كل ما تذهب إليه فكرة التجلى أن كل مظهر عبارة عن رمز له مستند إلهى ، ومن هنا يقول ابن عربى : أوصيك لا تحتقر أحداً ولا شيئاً من خلق الله فإن الله ما احتقره حين خلقه . . ويكون ابن عربى بذلك من أصحاب وحدة الشهود لا وحدة الوجود .

والدنيا عند ابن عربى حضرة تشبيه ولا شبيه ، وحضرة تمثيل ولا مثيل ، فالله يدل على نفسه بضرب أمثلة فى المظاهر والتجليات ، فمن وقف عند المثال احتجب وضل ، ومن تجاوزه إلى المرموز الخافى وراءه اهتدى ، « والعلم » هو ما لله تعالى من الوجوه فى كل مخلوق ومبدوع ، والشريعة والحقيقة هما ترجمان الاسم الظاهر والباطن . . وأشرف العلوم هو العلم بالله لأنه متعلق بأشرف معلوم ، وما العلم بما سوى الله إلا تحلالة يتعلل بها المحجوبون وعن هؤلاء يقول القرآن :

« يَعْلَمُونَ ظاهِرًا مِنَ الْحَياةِ الدّنْيا وَهُمْ عَنِ الْآخِرَةِ هُمْ غافِلُونَ » (سورة الروم - ٧).

والله خلق الإنسان على صورْتُه «على مقتضى أسمائه وصفاته سميعاً بصيرًا مريدًا حيًا متكلمًا » ليدل عليه .

فأنت تعرف وحدانية الحق من وحدانيتك ، وفردانيته من فردانيتك ،

فأنت واحد وأنت كثرة ، وأنت ديمومة وأنت زمن ، وأنت ظاهر وأنت باطن ، وأنت حى مريد متكلم سميع بصير رءوف ودود رحيم كريم حليم جبار منتقم عليم نافع ضار . « وَفِي أَنْفُسِكُمْ أَفَلا تُبْصِرُ ونَ » (سورة الذاريات ٢١) وكلها أسماء الله الحسني وصفاته تنزلت فيك على قدر أهليتك واستحقاقك . مع الفارق أن صفات الله حق لله مستعارة للإنسان ، فهي لله بحكم الأصل ثم سرى حكمها فينا (حسب استعداد قوابل نفوسنا لها) بحكم الخلق على الصورة . . ولهذا لا يحق لأحد أن يقول إنه حليم ودود رءوف من عند نفسه دونما تكتي ودونما فضل من إله أو دين ، فكلامه منتهى الغفلة لأن قيام هذه الأخلاق فيه هي سريان الأحدية بأسمائها وصفاتها فيه ، فهي فضل ياله مع أنه ينكر الله بكل بساطة وغفلة .

ثم إن للحق خصوص وصف هو الغنى الذاتى وللعبد خصوص وصف هو الذلة والافتقار والاحتياج الذاتى ، « وهى سلالم الوصول ومعراج الارتقاء إلى الحق تعالى ، فكلما لازم الإنسان عبوديته أفاض عليه ربه (بحكم احتياج الرتبة ) . . ومن هنا لا يوجد هناك خلط أبدًا في هذه الفكرة بين العبد والرب وبين الخالق والمخلوق ولا يوجد توازٍ بين الخالق والمخلوق ولا وحدة ولا اتحاد ولا حلول .

يقول ابن عربى : لا يمكن أن يصبح العباد أرباباً فى أنفسهم وإن ظهر وا بنعوت سيدهم . . فإنك لا تصبح ملكاً بصولجان مستعار . . ثم ما أبعد الفرق بين صولجان وصولجان . . إنما هو اشتراك ألفاظ فافهم ولا تقع فى الحذلان وسوء الأدب .

إنما يتصف الحق تعالى على مقتضى ذاته ويتصف العبد على مقتضى ذاته ، فتختلف الصفات وإن اتحدت الأسماء. والألفاظ واحدة والحكم

مختلف والعبد عبد والرحمن معبود .

يقول أبوالعزايم :

فعلمت أنى عبــــده والعبـــد عبـــد لا مفر ويقول: إن الله بعيد برغم قربه متعالي برغم ظِهوره .

قريب لأهل القرب جل جلاله عُلِيٌّ على الإدراك والتحديد

فالله هو الظاهر فى المظاهر . . وفرق بين الظاهر و بين المظاهر كالفرق بين المخمر والقدح وفى ذلك يقول الإمام أبو العزايم :

صارت الأكوان للخمر قداح . .

أى صارت الأكوان مظهرًا للخمر الإلهية (أى الأنوار الإلهية – أنوار الأسماء والصفات).

« دِنَّهَا رسمى وقلبى كأسها » . . والشرب من هذه الخمر هى رؤية الله في آياته .

وحينا يقول أبو العزايم: « الرسم » فإنه يقصد الجسد والمعالم المادية للأشياء ، فالجسد هو دِنُ الأنوار والقلب كأسها .

وإذا استعرنا التشبيه العصرى فسوف نقول الظاهر والمظاهر كالنور في أنابيب النيون وأنابيب النيون ذاتها . . فأنابيب النيون هي المظاهر في تشكيلاتها المختلفة وهندساتها المتفاوتة . . وفي كل أنبوبة تُجلي صفة خاصة للنور حسب هندسة الأنبوبة وتركيبها . فأنبوبة تظهر النور الأحمر وأنبوبة تظهر النور الأزرق وأنبوبة تظهر النور البنفسجي ، وكل هذه الألوان من النور الأبيض الواحد . . فهي تفصيل ما أُجمل في النور الأبيض وهو الظاهر فيها جميعاً على اختلاف مظاهرها ومن هنا يقول أبو العزايم إن التجلي هو نزول من الإجمال إلى التفصيل .

أَشْهَدَنَّا نَــور النزول عيانا من مقام الإجمال للتفصيل وفي بيت آخريقول الإمام أبو العزايم في نفاذ بصيرة نادر:

وأظهِر لنا شفع الحقائق بالوتر

والوتر والشفع هما الواحد والعدد.

والواحد كما نعلم مدرج فى جميع الأعداد وسارٍ فيها والأعداد هى مضاعفات الواحد ، وهى تكشف لنا جميع الاحتمالات الرياضية والحسابية فى الرقم « واحد » وهى تفصيل ما أُجمل واستسر فيه .

ويقول أبو العزايم عن احتجاب الله في المظاهر:إنه « تَنَكَّر الواحد في العدد » .

## ولولا التنكر لم يُلُحْ معدود

وفي بيت آخر مليء بالإشارات:

إن التنكر حصننا في سرنا لولا التنكر دُكَّت الأكوان

ونقرأ هذا الكلام عند ابن عربي .

لولا أن فى الواحد عين الائنين والثلاثة والأربعة إلى مالا يتناهى ما صح أن توجد به أو أن يكون عينها وهذا مثال للتقريب فافهم .

ويقول:إن العدد حاكم لذاته في المعدودات ولا وجود له .

كذلك الظاهر حاكم في صور المظاهر وكثرتها وخاف بالنسبة للعين والحواس . . وليس في العلم الإلهي أغمض من هذه المسألة . .

ويقول: إن الواحد مُدرَج فى الأعداد إدراج سريان دونما حلول أو اتحاد وهذا مثال لسريان الأحدية الإلهية فى كثرة المظاهر التى نراها دونما حلول أو اتحاد.

ويقول الإمام أبو العزايم في موضوع التجلي:

وأشهد هذا الكون لوحاً مسطراً بآياته العليا تلوح لذى عقل ويقول مخاطباً ربه:

تراك عيون الروح في كل مظهر فلا تحجب الآثارأسماءك الحسني ويقول:

تجلى لنا حتى نشاهـــد أنــا مظاهر آيات لأسمائك الحسـنى ويقول فى كلمات ثاقبة فى شفافيتها العرفانية:

ولولا سطوع الغيب فى كل مظهر لأحرقنى وجدى وأهلكنى عقلى أى أنه منذ مطالعته لنور وجه الله فى النشأة الأولى (قبل الميلاد) وهو فى شوق محرق إلى هذا النور.. ولولا سطوع هذا النورمن خلال المظاهر الدنيوية لأحرقه الوجد وهلك عقله.

وهو كلام معناه أن المظاهر الدنيوية حجاب على الغافل الذي يقف عندها ويجعل منها نهاية مطلبه أما عند العارف الذي يتجاوزها إلى ما وراءها فهي دليل هادٍ كاشف لا حاجب ، وفيها يتذوق العارف الحضور الإلهي ويجد السلوي عن أشواقه المحرقة إلى لقاء ربه .

ومن هناكان لا حجاب بالنسبة للعارف فالله الحق ظاهر في كل شيء وهو عين الحجاب على نفسه .

ويلخص ابن عربى قصة الخلق وحكمته بأسلوبه الإشارى الجميل قائلا :

لما شاء الحق تعالى أن يتجلى بعينه لعينه فى كون جامع يجمع الأمر كله يكون كالمرآة فيشاهد فيها صورة الحسن المطلق والبقاء المحقق فى حضرة الإمكان والخيال خلق شجرة الوجود.

وظهور الحق فى الصور كان هذه الحضرة الخيالية الدنيوية أوحضرة التشبيه ولا شبيه وحضرة التمثيل ولا مثيل .

وهي حضرة تشبيه ولا شبيه . . لأن الله « ليس كمثله شيء » .

لأن حضرة الهوية الإلهية (حضرة الله فى ذاته) حضرة تنزيه لا يماثلها شيء ولا يشبهها شيء وليس لها كيف وكم ولا مقدار ولا مكان ولا زمان ، ولهذا يخاطب ابن عربي نفسه فى الدنيا قائلا :

إذا كان مشهودى هو الكيف والكم فما ذاك إلا الوهم ما ذلك العلم على منه وعين الأمر في عين ذاتــه وهل يتجلى الحق في ما له كم فما هو حق في الحقيقة واضــح ولكنه حق عليه بنا ختم تُنَزَّهتُ بي عن لِمْ وكيف وكم وما وهل عين لفظى قد يكون له الحكم وهل تَم موجود يصح فإن تــزد فما زدت إلا ما يكونه الوهم ولهذا يقول بأسلوب الإشارة العميق :

إنما الكون خيال وهو حق فى الحقيقة والذى يفهم هـنا حاز أسرار الطريقة

فالعالم عند ابن عربى خيال ورؤيا يجب تأويلها (لأنه خيال يرمز إلى حقيقة) ولو لم يكن العالم رمزًا بالصورة للأصل (الله) لم يصح وجود العالم . . وإلا فمن أين كان يكتسب حقائقه التي هوعليها .

ولهذا يقول ابن عربي :

لولا سريان الحق تعالى فى الموجودات بالصورة ما كان للعالم وجوده . ومحال أن يظهر فى العالم شيء ليس له مستند فى الجناب الإلهى . وفى رأى ابن عربى أن المرأة شفعت الرجل بمثل ما شفعنا الله بمعيته (شفع الله الأصل بالصورة فتعشقت الصورة الأصل) فالمرأة ترى فى الرجل ربها كما نرى نحن فى الله ربنا وأصلنا . . ألم يخلق الله حواء من آدم ؟ ؟ « وَمِنْ كُلِّ شَيْء خَلَقْنا زَوْجَيْنِ » (سورة الذاريات ٤٩) .

يقابلها فى الأسماء الثنائيات والمتقابلات . . الظاهر والباطن . . الأول والآخر . . النافع والضار . . القابض والباسط . . المعز والمذل ، وهما قدما الصدق أو هما اليدان اللتان خلق الله بهما آدم فأصبح جامعاً للضدين .

\* \* \*

وإذا كانت الدنيا هي حضرة تشبيه ولا شبيه وحضرة تمثيل ولا مثيل . . وإذا كانت الدنيا هي ضرب أمثلة بالصور والتجليات . . وإيماء بالظاهر للتنبيه على الباطن ، وبالعدد للتنبيه على الواحد ، وبالمشهود للتنبيه على الغائب . . فما هو ذلك الغائب الباطن الخني الواحد إذاً ؟

هو. .

هُو الْهُوَ .

هو الذات . . والوجه (كل شيء هالك إلا وجهه أى ذاته) . . هو الحقيقة . . وكلها مترادفات لمعنى واحد .

يقول ابن عربي :

لو عرف الْهُوَ لما كان هو .

فهوحضرة الغاثب أبداً .

وحضرة الهوية أو حضرة الذات هى حضرة تنزيه مطلق وتجرد تام عن أى مثلية ، وهى الحضرة التى يرى فيها الله نفسه على ما هو عليه وانفرد الحق بها ولا مدخل لنا إليها بحال .

ويقول ابن عربي .

التجلى الإلهي في المظاهر الدنيوية ينقال .

والتجلى الذاتى لا ينقال ولكن يُشهد وإذا شوهد لا ينضبط (لأنه لا يتكرر فى المشاهدات ويأتى كل مرة بصورة جديدة )

وحضرة الجمال لنا فيها مدخل وشهود .

أما حضرة الجلال فلا مدخل لأحد فى معرفته أو شهوده ، فهو الهيبة المطلقة التي ليس لأحد بها طاقة . وكذلك حضرة الذات وحضرة الهوية .

والأحدية موطن الأحد الذي لا يصح فيه التجلى أبدًا خوفاً من دعوي الاتحاد .

الأحدية عليها حجاب العزة لا يرفع أبداً . فلا يراه فى أحديته سواه لأن الحقائق سدت باب ذلك .

واعلم أن الإنسان وهو أكمل النسخ وأتم النشآت مخلوق على الوحدانية لا على الأحدية ، فهو واحد وليس « مطلق أحد » . . فالوحدانية لا تقوى قوة الأحدية والواحد لا يناهض الأحد . . ولأن الأحدية صفة ذاتية للذات الهوية فلهذا جاء الأحد مع أوصاف التنزيه للرب في سورة الإحلاص . . « قُلْ هُوَاللّهُ أَحَدٌ » . .

ويقول ابن عربى عن هيمنة هذه الذات على كل شيء ، لو علم العقل أنه معقول وعلم العلم أنه معلوم وأبصر البصر أنه مبصر لذل الكل تحت القهر وغرق الكل في هذا البحر .

ويجيب سيدنا محمد عليه الصلاة والسلام على من يسأله كيف رأيت ربك ؟ نور أَنَّى أراه . .

ويصف العارف لحظة كشف الحجاب قائلا:

زُجَّ بي في النور وأفناني النور وأفني كل شيء فما عدت أرى سواه .

ويفسر ابن عربى هذا النور بأنه سبحات العزة المحرقة المسدَلَة دون الحق تبارك وتعالى ، والتي تُفنى الرائى أنَّى توجه فهى ليست الذات ولا الوجه وإنما اللتام النورانى أو الحجاب النورانى للوجه . . والحجاب الذى انكشف كان الحجاب الظلمانى الدنيوى فما ثم إلا الحجب . . ومطالعة وجه الذات في الدنيا أمر محال .

وهويقول :

تَكَبَّرُ الحق على الصورة

الشأن فوق العقول والعيون

الذات باطنة عن الإدراك حسًا ومعنى

الأمر ليس كما تدركه العين فجميع صور التجلى مُحْدَثة (أى طارئة متغيرة محدودة الآجال).

ما في الوجود إلا الحجب وهي موضع الإدراكات المختلفة.

ويقول: إن الله من حيث يعلم نفسه ومن هويته وغناه ، فهو على ما هو عليه و إنما هذا الذي وردت به الأخبار وأعطاه الكشف إنما تلك أحوال تظهر ومقامات تشخص ومعان منحم اليُعَلم الحق عباده معنى الاسم « الظاهر »

ومعنى ذلك أن ابن عربي يقول برؤية الله وباستحالتها في الوقت نفسه .

فرؤية الأسماء الإلهية ممكنة (وهو يرى أن الأسماء حجاب على المسمى) وكذلك رؤية سبحات النور التي تحيط بالوجه . . أما رَؤية الوجه أو الذات أوحضرة الهوية أوحضرة الأحدية أوحضرة الجلال فهى مستحيلة .

والكثير من الصوفية يسمون سبحات النور المحيطة بالوجه . . يسمونها الوجه الكريم على سبيل التجوز . . ومنهم الإمام أبو العزايم الذي قال

برؤية الوجه الإلهى . . وكان يقصد هذه السبحات بدليل هذه الأبيات التي قالها عن الذات :

إن تجلت أصعقت أهل الكمال عن حماها كل روح أو عقال (أى عقل)

نُزِّهت عــــن أن يراهـــا غيرها مظهـــر يجلى لنــــا أنوارهـــا ثم يقول :

أشرقت بالاجتلا حـــال انفصال نزِّهَنْهـــا عن حلول واتصال

« لم يلح منها سوى أوصافها »

ومعنى ذلك أن كل ما قاله عن رؤيته للوجه الإلهى ، وهو كثير ومتكر ر فى أشعاره ، كان يقصد به السبحات النورانية التى تحيط بالوجه وليس الوجه ، لأن الوجه دونه الجلال والهيبة والعزة المهلكة لكل من تطلع إليه .

كذلك رؤية الذات مستحيلة ولكن رؤية أنوار مجلى الذات ممكنة.

ويقول ابن الفارض في هذه الاستحالة بأسلوب نشيد الإنشاد:

فرشت لهما خدى وطاءً على الثرى فقالت لك البشرى بلثم لثامى أى أن منتهى الوصل كان لثم اللثام . . ولكن اللثام لا يرفع أبداً .

وفى شعر جميل بليغ يجيب ابن الفارض على من يقول له صف تلك الذات الإلهية :

خبير أجل عندى بأوصافها علم ونور ولا نار وروح ولا جسم قديماً ولا شكل هناك ولا رسم بها احتجبت عن كل من لا له فهم

يقولون لى صفها فأنت بوصفها صفهاء ولا ماء ولطف ولاهـوا تَقَدَّم كل الكائنات حديثها وقامت بها الأشياء ثم لحكمـة

والله ظاهر من حيث المظاهر باطن من حيث الهوية ولكنه لا يتغير ولا يتكثر مع تلك المظاهر ، فلم يزل الحق تعالى غيباً فيما ظهر من الصور في الوجود ، فنسبتنا منه نسبة الصفات والأسماء ، أما الذات فخفاء مطلق .

ولا يظهر في مرآة الظواهر سوى حكم العين لا العين (أى تظهر صفات وأسماء ولكن الذات تظل باطنة أبداً لا تظهر ولا تتغير ولا تتكثر) وإنما تظهر الصفات في أعيان المكنات على قدر استعدادها. فما نرى من تكثر وتنوع هي أحكام ونسب للصفات والأسماء الإلهية.

وقد أتاحت هذه النظرة لابن عربى نبى التجزئة عن الحق تعالى لأن الله لا يعطى من ذاته فى هذه التجليات شيئاً ، كما أن الشمس لا تعطى من ذاتها شيئاً للقمر حيما تتجلى بنورها فيه .

ولهذا أقام العارفون فى « ليس كمثله شيء » فلم يروا الله إلا فى ذاته وهويته ، وهي ما غاب من الحق تعالى فى عين ما تجلى ، وتلك الهوية هي روح صورة ما تجلى . . فيا أنا ما هوأنا . . (أي أن الله ليس أنا) . . ويا هو ما هو (أي أن الله ليس ذلك الشيء وليس ذلك الرجل) . . بل هوهو . . وهذه لغة الدراويش الإشارية .

كما أتاحت هذه النظرة أيضاً لابن عربى ننى البينية . . فليس بينك وبين الله إلا الله ، فالله كما قلنا هوعين الحجاب على نفسه وهو الذي يحجب نفسه بنفسه وهو الذي يظهرها ، والله حجب نفسه بأسمائه . . وأسماؤه عينه .

ولذلك يعبر الصوفى عن ظهور الحق فى عين الخلق بكلمة . . هو لا هو أى هذه صفاته وأسماؤه لا ذاته ) . . ويقول عن نفسه أنا لا أنا ( بل هى ذات الله من ورائى فى الحفاء تعمل وتكشف عن نفسها فى ذاتى ) .

يقول الله لنبيه : « وَما رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ ( ننى و إثبات ) وَلَكِنَّ اللهَ رَمَى » (سورة الأنفال – ١٧) فأسند الفعل إلى ذات نبيه ثم نفاه وأسنده إلى ذاته في نفس العبارة ، وهذا سر من الأسرار العالية في القرآن – ومعناه أن المخلوق له نصيب من الفعل كما أن الله له نصيب من الفعل ، ولا يصح إسناد الفعل كله لله و إلا لانتفت المحاسبة . . ولولا استحقاق المحلوق أن يكون مظهراً للحق تعالى ما ظهر فيه . . وسوف يكون لنا كلام طويل في هذا الموضوع في سر القدر وسرال أنا .

والله ليس علة العلل (كما يقول أرسطو) بل هو سبحانه يخلق العلل وليس بعلة . . فلو كان علة لارتبط بالمعلولات ولو ارتبط لم يصح له الكمال ، فلا شيء يوجب على الله شيئاً إنما هو يخلق بمحض الجود والرحمة ويفيض على مخلوقاته بمحض الكرم وليس باضطرار الضرورة .

والحق تعالى مريد غير مختار لأن أمره ليس فيه جواز وإنما أمره واحد وإنما الجواز للممكن لأنه قابل للطرفين أما الله فهو أحديُّ المشيئة .

« حَقَّ الْقَوْلُ مِني من (سورة السجدة ١٣)

« أَفَمَنْ حَقَّ عَلَيْهِ كَلِمَةُ الْعَذَابِ أَفَأَنْتَ تُنْقِذُ مَنْ فِي النَّارِ » (سورة الزمر: ١٩)

« وَمَا أَمْرُنَا إِلَا وَاحِدَةً كَلَمْحِ بِالْبَصَرِ» (سورة القمر ٥٠) « إنما أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئاً أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونَ » (سورة يس ٨٢) وفي ذلك يقول ابن عربي على لسان الذات الإلهية:

كسن كيف شئت فإنى كما تكسون أكسون أى تردد واختر كما تشاء أما أنا فمشيئتى واحدة وهو ما تفعله بالفعل وما تكونه آخر الأمر. ومقام الهوية الإلهى هو مقام الجمع بين الضدين (الأول والآخر والظاهر والباطن من عين واحدة ونسبة واحدة بلا تقابل وبلا جهة) . . والعارف لا يصل إلى الجمعية مع الله إلا ببلوغه هذه الدرجة من الجمع بين الضدين (في ثبوت عينه وفنائه حال المشاهدة وانتفاء الجهات بالنسبة له) ، وهو بهذا يعلم مكانه من حيث هو صورة رامزة للحق «وَمَا رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْت (ننى وإثبات) وَلَكِنَ اللهَ رَمَى » (سورة الأنفال – ١٧).

وبالنظر إلى العالم نراه كإنسان كبير فى الجرم هو الآخر يجمع بين الضدين ففيه الحركة والسكون (جدلية هيجل). . وفى هذا المقام يشير ذو النون المصرى إلى إيراد الكبير على الصغير وإلى إدخال الواسع فى الضيق من غير أن يوسع الضيق أو يضيق الواسع . . وفى الخيال نفس الشيء من الجمع بين الضدين .

وهذا هو مقام الهوية الإلهية وهو أعلى مقام وأخبى مقام وليس لأحد فيه قدم ، وبهذه الدرجة نفسها مقام الأحدية كما سبق أن قلنا فالأحد هو الآخر مقام عزيز منيع الحمى ولم يزل في العمى لا يصح له تجل أبداً فإن حقيقته تمنع ذلك . يقول ابن عربي: إنه الوجه الذي له السبحات المحرقة فكيف هو ، فلا تطمعوا يا إخواننا في رفع هذا الحجاب فإنكم تجهلون .

والهوية يعبر عنها الإمام أبو العزايم بحرف «الهاء» (والهاء كما نعلم أعمق الحروف نطقاً ومخرجاً وصدوراً فهى تخرج من الصدر من الجوف ، بعكس حروف أخرى سطحية مثل الصاد والسين والميم تخرج من اللسان والمشفتين) ، ولذلك يتكلم عن «هاء الهوية» ويعتبر الصاد والسين رموزاً للجسد (الرسم والسور).

وهذا كلام أهل المشاهدات.

ولا قدم في هذا الموضوع إلا لمن شاهد.

والعلم فى هذا الموضوع علم قلبى كشفى وهبى تذكرى لا يحصل بالاكتساب والاجتهاد والتعلم ، وإنما بالجود الإلهى والاجتباء والاصطفاء والإلهام من الله لمن سبقت لهم الحسنى عند ربهم ، ولمن جردوا نفوسهم وجردوا قلوبهم وأخلوها من الأغيار (كل ما سوى الله) والتزموا الطاعة والعبادة والبر والخير والذكر الدائم والاستغراق الكامل فى حب ربهم والشوق إليه .

يقول الصوفى :

أنتم تأخذون علمكم ميتاً عن ميت ونحن نأخذ علمنا من الحي الذي لا يموت .

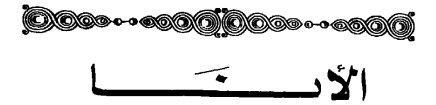
ويقول الشيخ أبو مدين :

أطعِمَـونا لحمـاً طـريًّا لا تطعمـونا القديـد والعالم في هذا الباب هو من قال إنى جاهل . . أما من يقول إنى عالم فهؤلاء هم الهالكون الذين يقول عنهم القرآن :

«كُلُّ حِزْبِ بِمَا لَدَيْهِمْ فَرِحُونَ » (سورة الروم – ٣٢) « فَلَمَّا جَاءَتُهُمْ رُسُلُهُمُ بِالبَيِّنَاتِ فَرِحوا بِمَا عِنْدَهُمْ مِنَ الْعِلْمِ » (سورة غافر – ٨٣)

جعلنا الله وإياكم من أهل هذه العلوم فبها وحدها يكون حق اليقين .





قلنا:إن كل ما فى الوجود هى تجليات الله فى المظاهر .. فالله يلوح ويظهر فى كل موجود على قدر استعداده لقبول ما يفاض عليه من الصفات والأنوار الإلهية وإذا كان القارئ قد فهم هذا الأمر واستوعبه فسوف يكون سهلاً عليه أن يفهم ما نقوله فى هذا الفصل عن الـ أنا .. وما يومئ إليه ابن عربى بالإشارة حينا يقول :

أنا لغز ربى ورمزه

أنا الصدفة التى تخفى اللؤلؤة (أى الهيكل الطينى الذى يخنى داخله الأنوار الإلهية).

انا القمر تتجلى فيه الشمس (وشمس الإنسان ربه).

أنا الظل الذي يلقيه السراج في عالم الامتداد والإمكان (والسراج هو الله) مشيراً بذلك إلى الآية القرآنية « أَكُمْ تَرَ إِلَى رَبِّكَ كَيْفَ مَدَّ الظُلَّ وَلَوْ شَاءَ مشيراً بذلك إلى الآية القرآنية « أَكُمْ تَرَ إِلَى رَبِّكَ كَيْفَ مَدَّ الظُلَّ وَلَوْ شَاءَ بَخَعَلَهُ سَاكِناً ثُمَّ جَعَلْنَا الشَّمْسَ عَلَيْهِ دَلِيلاً ، ثُمَّ قَبَضْنَاهُ إِلَيْنَا قَبْضًا يَسِيراً » بَخَعَلَهُ سَاكِناً ثُمَّ جَعَلْنَا الشَّمْسَ عَلَيْهِ دَلِيلاً ، ثُمَّ قَبَضْنَاهُ إِلَيْنَا قَبْضًا يَسِيراً »

فظل الله فى الأرض خليفته وهو الإنسان ودليل الإنسان فى الأرض هو ربه أو شمسه والله قد ألتى بالإنسان فى عالم الامتداد والإمكان ثم هو يقبضه إليه قبضاً يسيراً بالموت وهو قبض يسير لأنه قبض إلى بعث و إلى حياة برزخية وليس إلى فناء.

وبالمنظور نفسه من الرؤية يقول الإمام أبو العزايم عن نفسه ويقصد الإنسان إطلاقاً:

أناكنز ربى ورمزه

أنا مظهر لجمال طلعته

ذاتى مظهر لكشف اللثام ( الله يكشف عن ذاتيته في ذاتيتي وهي شطحة في غاية العمق).

وهيكل ذاتى اللوح سُطِّر بالسر

أنا الرمز المشير لكنز غيب وطِلسمي مباني الدنيّة أنا الطين مشكاة مضيء بصورة ( بصورة الأسماء والصفات ) .

وكلها إشارات إلى أن الإنسان هو المظهر الذي تتجلى فيه الأسماء والصفات : الإلهية على قدر استعداده لقبول الفيض الإلهين .. والنفس قابلية صرفة تتفاوت عمقاً بين واحد وآخر .

يقول ابن عربي :

لقد صار قلى قابلاً كل صورة فمرعى لغزلان ودير لرهبان وبيت لأصنام وكعبــة طائف وألواح توراة ومصحف قرآن فما نراه من مظاهر الإنسانية في الأرض هو نتيجة تجلى الصفات والأسماء الإلهية في القوابل النفسية بحسب استعداداتها .

وما يظهر فيك ومنك إلا عينك (أي عين استعدادك).

يقول الإمام أبو العزايم :

أنا نسخة من قبضة الكنز عندما أنا الوصف والأسماء والشوق قادني أنا شجرة الزيتون لا الشرق يحوني

تجلى بحسن الاسم والزينات وقد ارفعت بین الوری رایاتی ولا الغرب يفهمني ببعض صفاتي وذلك إشارة إلى الآية القرآنية التي تقول:إن مصباح النفس « يُوقَدُ مِنْ شَجَرَة مِبَارَكَة زَ يْتُونَة لِا شَرْقِيَّة وَلَا غَرْبيَّة » تنويهاً بأن أنوار الله وأنوار الذات مطلقة لا تتقيد بالجهة والمكان والمقدار فلا هي شرقية ولا هي غربية .

ويقول أبو العزايم:

من الطين قد صاغ المهيمن هيكلي وصيَّره كنزاً لتفصيل مُجمل وقد سبق أن قلنا إن التجلي هو تنزُّل من الإجمال إلى التفصيل .. فالعلم ينزل إلى النفس مجملاً ثم يتفصل بعد ذلك بالتذكر والتعليم .. وما تحصَّله النفس من معارف هو تفصيل ما أجمل من النفخة الإلهية عند التسوية .

« فَإِذَا سَوَّ يْتُهُ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِنْ رُوحِي فَقَعُوا لَهُ سَاجِدِينَ » ( الحجر \_ ٢٩ ) . وهي النفخة التي تتكرر بالنسبة لكل مولود بعد تسويته وحينما يصبح قابلاً للفيض الإلهى.

والروح عند ابن عربي هي الصورة الانعكاسية في القوابل لهذا النفخ

ويقول أبو العزايم متسائلاً :

من أنا والكيان يشـــغل قلى ادعى الحب والمحبة حظر ( أي بعد رؤية الله في آياته ) غَيَّبته عن دار دنيا وأخـــرى

ب ثم يجيب على نفسه قائلاً :

إن قلت مصباح نور من جلالته - أو قلت صورته العليا مجمَّلة بالنو . ر نور التجلي غيب متعــــالي أو قلت قبضته العلياء من أزل لاحت تشير إلى نور البها العالى

جاهل بالمقام حِلفُ الذنب تُحصصت للمراد بعد الشرب

فر لله في مقام الجذب

فالقول لا يُدركن إلا لأمثالي

فالقول لا يكشفن قدرى ومنزلتي سرُّ ؟ نعم لاح في طين وفي حماٍ ويقول عن الأولياء :

تراهم عيون الناس ناسأ ونورهم و يقول عن نفسه :

فظاهرى الرمز المسير لباطني ويقول في نغم راقص جميل :

آه إن كشيف الحجاب يظهر الغيب المسسون آه إن فكوا الرمـــوز وأرى أنِّى صــــــورة ويقول عن النفس الإنسانية :

عجمع الاضــداد كنز غامض لم تـر أسراره كل العيــون

فالنفس مجمع الأضداد لأنها تجمع بين حضيض سُفل العناصر وأعلى عليين الأنوار الإلهية فهي (الثلج والنار قد جمعا برحمته) والإنسان في حالة البعد عن ربه تراب وطين وشهوات وغرائز ، وفي حالة القرب والجمع على ربه نور على نور يرى ببصر ربه ويسمع بسمعه ، وهو في الحالتين لا يفارق العبودية فهو العبد لم يزل والرب رب لم يزل .

لوح آیات التجـــلی هیکلی جامع الضــدین ختمی أولی فالإنسان مجمع البحرين يلتقيان ولا يمتزجان بينهما برزخ لا يبغيان .. بحر المادة وبحر الروح بحر هوان العبودية وبحر نور الألوهية بحر المُفَارق

إلا بسابقة الحسني لذى الحال لم يتضح فيه تفصيلي بإجمالي علىٌّ عن الأرواح في كنز غيبه إذا فُكَّ لاح النور من فيض إمداد

واحتست روحى الشراب فأري العجب العجـــاب يظهرن لب اللبـــاب جُمِّلت بالانتساب

لم أبح بالغيـــب في لأنني إن أشرت إليه أرمى بالجنون

والمجانس .. ولا امتزاج ولا اتحاد ولا حلول .. وإنما يظل الرب ربًّا ويظل العبد عبداً ، والصراخ لحظة الكشف ورفع الحجاب ورؤية العبد بعين الرب .. الصراخ في هذه اللحظة بعبارات .. أنا الله .. سبحاني ما أعظم شانى ، هو نقص من الصوفى وعدم تمكن وسوء أدب مع الله وفقدان للوعى وسكر وعدم كمال من العارف .. أعاذنا الله من الخذلان .

والروح مُجانِسة للملكوت والملأ الأعلى فى صفائها ونورانيتها ، والجسد مفارق للملكوت والملأ الأعلى بكثافته وظلامه وغلظته ومجانس للشياطين بناريته ولكنه بالرياضة والمجاهدة يصفو ويسرق ويجانس الروح .

عجبت ومن ماء وترب ومن هوى ونار يشاكلها بكل مقام يجانسها صفواً فيخفيسه نورها فيرقى إلى العليساء بالإكرام يرى في جوار الطهر في المقعد العلى ويشهد في العسالين بالإعظام أيارسم من شفل تصاغ وترتقى ؟! فبيّن بحال أو صريح كسلام

فيجيبه الجسد قائلاً .. « ولولا ظلام الليل لم يعرف الضيا » .

ولولاى ما جاهدت فى الله مخلصا ولولاى ما شُـرُفت بالإكرام فبالمرض عُرفت الصحة وبالسواد عُرف البياض وبالسفل عُرف العلو فكان الجسد بهذا المعنى وسيلة إدراك ومعرفة ومعراج صعود إلى العلو وهذا شرفه.

وهذه الرياضة هي تزكية النفس بمجاهدة الجسد «نار المجاهدة نور المشاهدة) وسنتكلم عن هذه التزكية بتفصيل أكثر في حينها.

فرسمی (أی جســـدی) معراج لحضرة قربه

ونفخته شمس تضىء حسد دُودى والعكس صحيح أنه فى حالة تدنّى النفس إلى أوحال الجسد المادية والمتغالها بإشباع شهواته فإنها تثقل وتعتم وتجانس الجسد فى كثافته وظلاميته

وغلظته وهذا معنى ظلم الإنسان لنفسه .

والحركة صعوداً وهبوطاً هي حركة النفس ، أما الروح فهي دوماً في الإطلاق .. الروح في الجسد مثل الشمس في ماء البئر تظهر فيه دون أن تتحيز .. كذلك النور الرباني .

#### نور معناه مثل شمس بماء

والروح دوماً مجذوبة إلى الله (إلى أصلها) وهي بالتالى تجذب النفس والجسد إلى العلو بينا الجسد متدن وفي حالة قصور ذاتى مادى يشد النفس إلى السفل إلى ماديته .

تجدد الروح الهياكل للصفا أعلى المنازل إن أداروا الراح صرفا أسكرت عال وسافل والجذب الإلهى للنفس فضل وتقريب ، والجذب الجسدى للنفس إبعاد وتغريب .

جذبى لعالين إحسان وتقريب والجذب للسفل إبعاد وتغريب والجذب للسفال الآن هو ماذا قبل ؟؟

ماذا قبل هذه التسوية فى الأرحام ، ونفخ الأرواح فى الأجساد .. هل كان لنا وجود قبل ذلك .. وأين .. وكيف ؟!.

والإجماع على أنه كان لنا وجود قبل ذلك بدليل مشهد الميثاق في القرآن وهو المشهد الذي أخذ علينا فيه ربنا الإقرار بربوبيته قبل النزول إلى الأرحام . « وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكُ مِنْ بَنِي آدَمَ مِنْ ظُهُورِهِمْ ذُرَّ يَّتُهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى أَنْفُسِهِمْ أَلَسْتُ بِرَبِّكُمْ قَالُوا بَلَى شَهِدْنَا أَنْ تَقُولُوا يَوْمَ القِيَامَةِ إِنَّا كُنَّا عَنْ هذَا غَافِلِينَ . أَوْ تَقُولُوا إِنَّمَا أَشْرَكَ آبَاؤُنَا مِنْ قَبْلُ وَكُنَّا ذُرِّ يَّةً مِنْ بَعْدِهِمْ أَفَتُهْلِكُنَا بَمَا فَعَلَ المَبْطِلُونَ » . تَقُولُوا إِنَّمَا أَشْرَكَ آبَاؤُنَا مِنْ قَبْلُ وَكُنَّا ذُرِّ يَّةً مِنْ بَعْدِهِمْ أَفَتُهْلِكُنَا بَمَا فَعَلَ المَبْطِلُونَ » . تَقُولُوا إِنَّمَا أَشْرَكَ آبَاؤُنَا مِنْ قَبْلُ وَكُنَّا ذُرِّ يَّةً مِنْ بَعْدِهِمْ أَفَتُهْلِكُنَا بَمَا فَعَلَ المَبْطِلُونَ » . (سورة الأعراف : ۱۷۲ )

هنا كانت مواجهة . . الأبناء قبل أن يخرجوا من ظهور الآباء وقفوا بين يدى ربهم والابن لا يأتى قبل الأب إلا أن يكون في اللازمان واللامكان في العندية الإلهية والنفس ما زالت نوراً قبل أن تلابس جسدها الطيني .

يؤيد ذلك ما ورد في سورة التين الآيتين ٤ ، ٥ :

« لَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيمٍ. ثُمَّ رَدَدْنَاهُ أَسْفَلَ سَافِلِينَ » والعارفون يفسرون هذه الآيات بأن الإنسان كان له طور نوراني في الأزل كان فيه في أحسن تقويم قبل أن يرد أسفل سافلين في حِشوة الطين والماء المهين.

والإمام أبو العزايم يردد كثيراً في أشعاره هذا الطور النوراني ، ويذكر بالشوق والحنين موقفه بين يدى ربه في مشهد « ألست بربكم » ويطلب من الله أن يرفع عنه الحجب ليعود إلى هذا المشهد ويتمتع برؤية وجه ربه ويسمع خطابه في الأزل « ألست بربكم » .

ويؤلف هذا المشهد الأزلى موضوعاً محوريًا في مشاهدات الإمام وهو حجته على أن الإنسان له وجود أزلى نورانى قبل التصوير في الطين .

ولا عمر لى والبدء محتد نسبتى ودورة تلك الشمس بعض قوادمي لقدكان موجوداً قبل أن تولد الشمس

و يحكى هذه القصة سعراً فيقول:

قد كنت نوراً ولا ملك ولا فلك في كنز أخفي يراني كل أبدال والأبدال هم الأولياء الذين كانوا معه في كنز الجود الإلهي (أي في العلم الإلهي ) ومرة أخرى يسميه كنز المُجمل ( أي الذي أجمل فيه كل شيء ) .

وفي مكان آخر يصف هذه الحضرة الأولى وصفاً غامضاً: إلى حضرة الإطلاق بدئى حيث لا سماء ولا أرض بحيط\_ة نون ونون عند الصوفية هو بحر نور الأزل الذى بدأ منه كل شيء وأول قبضة من هذا البحر كانت النور المحمدى .

ونون كرمز وحرف هو الدواة التي جاءت منها كل الكلمات (كلمات الله التي لا تحصي ) ولذلك يذكر القرآن الحرف (ن) مرتبطاً بالقلم .

« نَ وَالْقَلَمِ وَمَا يَسْطُرُونَ » (سورة القلم: ١)

ثم يذكر الإمام أبو العزايم أنه طاف بكعبة القدس العلى (وهي كعبة فى السموات تقابل الكعبة المعروفة على الأرض) وهو فى طوره النورانى :

طفت قبلاً بكعبة القدس حتى صح سعيي إلى الجناب العالى وفي مشهد غيبي آخر يقول:

أطوف حوالى قدسه فى مشاهد علت عن إشاراتى سمت عن تعقلى ومن حضرة الإطلاق وكنز المجمل يتنزل إلى كنوز الأسماء الإلهية (لتفيض عليه من أوصافها وأحكامها).

صرت لا كون لى أُعدت لبدئى فى كنوز الأسماء أحيا حبورا وفى كنوز الأسماء يتم إمداده وتخصيصه بصفاته المتفردة المعينة.

ثم يأتى بعد ذلك مشهد الميثاق بينه وبين ربه ويسمع الخطاب الربانى في الأزل « ألست بربكم » ثم يكون إهباطه من حضرة « الجمع » إلى حضرة « الفرق » في هيكل اللحم والطين في الرحم ، ثم ينزل إلى الدنيا وينسدل عليه حجاب الرغبات وتشتته الحواس فينسى تاريخه وتسجنه الدنيا في إطار الزمان والمكان واللحظة والنزوة فينزل إلى أسفل سافلين .

ويذكر الإمام لقطات من هذا التاريخ ويشعر بالحسرة لما هو فيه من سجن ، وينحن إلى الإطلاق وإلى الصفاء الأول :

كنت روحاً أشتاق والنور حولي ظِلَّ كَوْنِي قد حجَّب الروح ويحي كيف صبرى من بعد رؤية وجه أنت يا جسم قد سترت حبيبي خـــــــلِّ روحي تفـــر لله إني وفي مكان آخر:

أعدني إلى بدئي الأفني عن السُّؤي عن بجذبة حب منك يا سابغ الفضل ألِحْ لَى نُورِ الوجه جَمِّل لطيفتي بسر اجتلا الأوصاف من غير ما ظل ويعاوده الحنين إلى الأولية : أحن إلى العود الذي كان أولا لأشهد نور العين بالعين أشرقت إلى البدء تحناني إلى البدء صبوتي

صرت جسماً في دار دنيا دنيه عن شهود الأسرار في الصمديه فى صفا عن صـــورة المثنويه صرت يا جسم للقريب بليه في هيام للوصل للأحسديه

حنيناً إلى الإطلاق سر التجمل من القدس لا من حيطة وتسفل إلى القدس تهيامي لنيل تواصل

ويجود عليه ربه بمشهد العود فيغني منتشياً :

وفي مكان آخر :

أُعدت إلى أزل فلم أر غــــــــره و يذكر مشهد « ألست »

لى تَعِلَّى من قبل كن فأرانى لم يكن في الشهود لبس لأني من «ألست» وقبلها كنت نوراً

برتبة تعييني فتبت من التوب

وصرت له المرآة جـــلٌ ثناه

سر بدئى والعود بعد شتات منذبدئي أرى بلاحيطات (بلاحدود) لم تُحجَّب بحيطة الكائنات سمورة التَين وضحت كلماتى

كل يــوم شأن جــــديد وروحى تشهد الحـــق هيكلي مــرآتي

فالإنسان أزلى وهو عند الصوفية مجمع حقائق (كل ما تراه في الكون مفحاته ، ففيه مفرقاً تجده في الإنسان مجمعاً فهو الكتاب الجامع والكون صفحاته ، ففيه مادة الكون وعناصره ، وفيه طين الأرض ، وفيه سماوات داخلية لا نهائية وفيه أنوار الشموس وناريتها في غرائزه وإشراقاته وإلهاماته ، وفيه الحقائق الغيبية كلها فقلبه عرش الرحمن ونفسه اللوح وعقله القلم وهيكله السدرة ومادته الطور والكرسي ومنصة التجليات التي تتجلى فيها الأسماء والصفات الإلهية ، وهو الرق المنشور الذي سطر الله فيه قدره ، وفي داخله البحر المسجور ، بحر النور المتفجر الفياض بالجود الإلهي . . وجسمه المشكاة ، وبصيرته الزجاجة وقلبه المصباح وعبوديته لله هي مدده الذي يستمد كالزيت النور الإلهي الذي يضيء دون أن تمسسه نار ، كما جاء في إشارات سورة النور ) .

« اللهُ نُورُ السَّمْوَات وَالأَرْض مَثَلُ نُورهِ (وهذا المثل هو الإنسان) كَمِشْكَاةٍ فِيهَا مِصْبَاحٌ المِصْبَاحُ في زُجَاجَةٍ الزُّجَاجَةُ كَأَنَّهَا كَوْكَبُّ دُرِّيٌّ يُوقَدُ مِنْ شَجَرَةٍ مُبَارَكَةٍ زَيْتُونَةٍ لاَ شَرْقيَّةٍ ولاَ غَرْ بِيَّة يَكَادُ زَيْتُهَا يُضِيءُ وَلَوْ لَمْ تَمْسَسْهُ نارٌ نُورً عَلَى نُورٍ يَهْدِي الله لِنُورِهِ مَنْ يَشاءُ وَيَضْرِبُ اللهُ الأَمْثَالَ للناس وَاللهُ بِكُلِّ نُورً عَلَى نُورٍ يَهْدِي الله لِنُورِهِ مَنْ يَشاءُ وَيَضْرِبُ اللهُ الأَمْثَالَ للناس وَاللهُ بِكُلِّ

شَيْءِ عَلِيمٌ » (النور: ٣٥)

والإنسان هو المثل الذي ضربه الله .

وعن جمعية الحقائق في الإنسان يقول الإمام أبو العزايم:

متى حققتنى تجهل وتعلم بأنك عن هويته تنادى وأنك لاســـتوا الرحمن عرش ولوح خُطَّ فيـــه بلا مــــداد وكــــرسيُّ · لأسرار تجلـــت

ومعراج به يرقى العبـــاد

وفي مكان آخر يقول عن جمعه لتلك الحقائق في نفسه:

أنا الكون والأيْن المفاض بداية أصل الأصول بلا لبس

أنا القدس في الننزيه والحسن في الصفا

أنا الروح إن حققت في برزخ الرَّمس

أنا الصورة العليا التي عنِّي انجلت

أنا رمز عجملي الذات في حالة الانس

والإنسان عند الصوفية هو البيت المعمور والكعبة ( فهو معمور بالأنوار الإلهية ) ويفسر الإمام أبو العزايم جمعه لكل الحقائق قائلا :

لأنى عنه (عن الله) صورة الكل فى الكل ، والإنسان صورة الكل فى الكل ، بسبب النفخة التى نفخها الله من روحه فى صورته الطينية ، وروح الله جامعة لجميع الحقائق وكليَّة فى صفتها ولهذا عقد الله للإنسان الخلافة وأسجد له الملائكة .

وأكمل الصور وأتم النشآت الإنسانية هو محمد عليه الصلاة والسلام والصوفيون يتكلمون عن الروحانية المحمدية في تعظيم شديد فهي أول ما خلق الله من نوره « أول ما خلق الله نور نبيك يا جابر » حديث شريف . .

فهو أول الرسل في الخلق الروحاني وخاتمهم في البعث الجسدي وروحانيته كانت ممدة لجميع الأنبياء قبل بعثته نبياً بالجسد وهي مازالت تمد بالأنوار جميع الأولياء والوارثين ، وهو الوسيلة والباب الموصل إلى حضرة الله بالنسبة لكل من يطمح في المكاشفة والمشاهدة ، وهو الشفيع الأعظم يوم القيامة . . وليس في هذا التعظيم أي رائحة من دعوى ألوهية فكل العارفين يثبتون له تمام البشرية وكمال العبودية وأنه مخلوق لله ، ولكنهم يجعلون لروحانيته أولية في المخلق وفضلا في الإرشاد والإمداد والشفاعة والوسيلة ، وهي أمور لا تناقض الشريعة . . وهم لا يقولون بأن النبي يمد تابعيه من عنده ، فما عنده شيء ، وإنما هو قاسم والله معطي فالمدد من الله ولكن محمداً هو الوسيلة والباب وأتباعه يحشر ون على قدمه ويتناولون من يده ، وهذا حال كل أمة مع إمامها .

وهم يؤسسون هذا العلم على المشاهدات والمكاشفات اليقينية العينية ، وليس على المغالاة العاطفية والتحيز أو العصبية الدينية (والصوفيون أكثر خلق الله سماحة وتسامحاً).

ويتفق فى هذا الرأى ابن عربى والجيلى وأبو العزايم والنّفّرى والشاذلى والدسوقى وجمهرة الصوفيين والعارفين من أهل الفتوحات ، وقد وصلوا إلى هذه المكاشفات كل على انفراد فهم لا يرددون بها علوماً نقلية أو يقولون بها تقليداً .

والقول بحياة محمد عليه الصلاة والسلام الدائمة والسارية والمدة لأتباعه لها سند قرآنى فالشهداء فى القرآن أحياء عند ربهم يرزقون ولا يصح أن نقول عنهم قتلوا أو ماتوا ، وإذا كان هذا حال الشهداء فالأنبياء والصديقون أولى ، فهم مقدمون على الشهداء فى الرتبة .

« فَأُولَئِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللهُ عَلَيْهِمْ منَ النَّبِيِّينَ والصِّدِّيقِينَ والشُّهَدَاء والصَّالِحِينَ وحَسُنَ أُولَئِكَ رَفِيقاً » (فجعل النبيين مقدمين على الكل (النساء: ٦٩)

« وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلاَّ رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ » (الأنبياء: ١٠٧)

( وفي كلمة العالمين إطلاق في المكان والزمان والتاريخ فهو باب رحمة ووسيلة إمداد لكل من يسلك على قدمه ويدعو بدعوته في أي وقت وفي أي مكان) . . « وما أَرْسَلَنَاكَ إلاَّ كَافَّةً للنَّاسِ » (سبأ : ٢٨)

أما أوليته في الخلق فالإشارة عنها في القرآن في الآية :

« قُلْ إِنَّا صَلاَتِي وَنُسُكَمَى وَمَحْيَاىَ وَمَمَاتِى للله رَبِّ الْعَالَمِينَ . لاَ شَرِيكَ لَهُ وَ بِذَلِكَ أَمْرْتُ وَأَنَا أَوَّلُ المُسْلِمِينَ » (الأنعام : ١٦٢) .

والقرآن يقدم جميع الأنبياء من آدم إلى نوح إلى إبراهيم و إسحاق و يعقوب وموسى وعيسى على أنهم مسلمون ، وقد جعل محمداً عليه الصلاة والسلام في الآية أولهم مع أنه آخرهم بعثاً . . فلم يبق إلا أن يكون أولهم خلقاً .

وتتكرر نفس الإشارة في الآية القرآنية التي يواثق فيها الله النبيين لنصرة محمد عليه الصلاة والسلام ولا تفهم تلك النصرة إلا أن تكون لجمعية الأنبياء وجود مستمر لا ينتهى بموتها فهي تظل تتناصر عبر الأزمان والأمكنة.

« وَإِذْ أَخَذَ اللّهُ مِيثَاقَ النَّبيِّينَ لَمَا آتَيْتُكُمْ مِنْ كِتَابِ وَحِكْمَة ثُمَّ جَاءَكُمْ رَسُولُ مُصَدَقٌ لِمَا مَعَكُمْ لَتُؤْمِنِ بِهِ وَلتَنْصُرُنَّهُ قَالَ أَأْقُرَ رُتُمْ وَأَخَذْتُمَ عَلَى ذَلِكُمْ السُّولُ مُصَدَقٌ لِمَا مَعَكُمْ لَتُؤْمِنِ بِهِ وَلتَنْصُرُنَّهُ قَالَ أَأْقُرَ رُتُمْ وَأَخَذْتُمَ عَلَى ذَلِكُمُ السَّاهِدِينَ فَمَنْ تَوَلَّى بَعْدَ ذَلِكَ الشَّاهِدِينَ فَمَنْ تَوَلَّى بَعْدَ ذَلِكَ فَأُولَئِكَ هُمُ الفَاسِقُونَ » . (ال عمران : (٨١ ، ٨٢)

هي إشارات قرآنية ذات مغزى .

وكما قلنا إن عمدة هؤلاء القوم هي مشاهداتهم ومكاشفاتهم وعلمهم الذي يتلقونه من منابعه اللدنية الصافية ويُكاشَفون به معاينة .

ونظرية الإنسان الذى يجمع فى نفسه كل الحقائق التى يقولون بها تجعل للإنسان سيادة هائلة على الكون والظواهر والأمور الغيبية ، وترفع درجته إلى ما يلى الله وتجعل كل ما خلق الله يأتى بعده .

وهذا حال الإنسان إذا أدرك رتبته ووعى حقيقته وتصرف على مقتضى هذا التشريف الرفيع الذي شرفه به خالقه .

« وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بَنِي آدَمَ وَحَمَلْنَاهُمْ فِي الْبَرِّ والْبَحْرِ وَرَزَقْنَاهُمْ مِنَ الطَّيِّباتِ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَى كَثِيرٍ مِمَّنْ خَلَقْنَا تَفْضِيلاً » ( الإسِراء : ٧٠ ) .

« وَسَخَدَرَ لَكُمْ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ جَمِيعاً مِنْهُ » .

( الجاتية : ١٣ ) .

هذا التسخير الشامل الكلى لكل شيء فى السموات والأرض للإنسان يؤيد هذه الرتبة (ونحن نرى الإنسان الآن يمشى على تراب القمر ويرسل سفنه إلى المريخ).

يقول الله لهذا الإنسان الكامل جامع الحقائق (في كتاب المخاطبات للنَّفُرى).

سرك يرى بدون عين ويسمع بدون أذن .

سرك يعيش في الأبد وجسدك يعيش في المواقيت .

سرك لا تحيط به الألباب ولا تتعلق به الأسباب .. أنت منى . . أنت تلينى . . وكل شيء في الوجود يأتى بعدك . . لا شيء يقدر عليك إذا عرفت مقامك ولزمت مقامك ، فأنت أقوى من الأرض والسماء أقوى من الجنة والنار أقوى من الحروف والأسماء ، أقوى من كل ما بدا . . في دنيا وآخرة .

إذا تحققت بسرك تحققت بي . . أنا الذي منه كل شيء .

ويصف القرآن الملائكة المقربين بأنهم : « العالين » ويصف المؤمنين بأنهم « الأعلون » وبذلك يرفع الإنسان المؤمن فوق الملائكة المقربين . . « فَلاَ تَهنُوا وَتَدْعُوا إلى السَّلْمِ وَأَنْتُمُ الأَعْلَوْنِ واللهُ مَعَكُمُ » (محمد : ٣٥) .

و يَخاطب إبليس قائلاً : ﴿ اسْتَكَبُرْتَ أَم كُنْتَ مَنَ العَالينَ ﴾ (ص: ٥٧) والعالون هم الملائكة المقربون الذين لم يؤمروا بالسجود وفي ذلك يقول الإمام أبو العزايم:

وفي أه أنتم الأعلـــون » سر مكـانتي تجاوزت « العالين » في فلك القرب

هذه حقيقة الإنسان وهذه مكانته . .

ولكن إذا غفل الإنسان عن هذه المكانة وتدنى وانحدر وأسلم نفسه إلى طينته وغرائزه البهيمية ومادته العمياء لتقوده ، فإنه ينزل بها إلى درك الهلاك الأبدى .

والشيطان بحسده وغيرته يحاول دائماً أن يُضل الإنسان عن ميراثه الروحى ويحبس انتباهه في طينته الكثيفة وغرائزه اللزجة حتى يورده مهلكه ويشركه مصيره « إنَّ الشَّيْطَانَ لَكُمْ عَدُوُّ فَاتَّخذُوهُ عَدُوًّ إِنَّمَا يَدْعُو حزْ بَهُ لَيَكُونُوا مِنْ أَصْحَابِ السَّعِيرِ » ( فاطر : ٣ )

« قالَ هَذَا من عَمَلِ الشَّيْطَانِ إِنَّهُ عَدُوً مُضلٌ مُبِينٌ » ( القصص : ١٥ ) إنه صراع وابتلاء تُمتحن فيه المعادن ليعرف الخبيث من الطيب ، أما الخبيث فيركم في جهنم وأما الطيبون فيدعون إلى مكانتهم وتفتح لهم السموات وتسخر لهم كنوزها في نعيم خالد لا ينتهى .

ويقول الإمام أبو العزايم عن مدد الرحمة المحمدى : أشــــاهد أنوار الحبيب بباطنى ينـــاولنى صرفا مـــن المشروب

ويقول :

وفيًّ نعم ســــــر الحبيب ونوره

« وفيكم رسول الله » قد طمأنت قلبي إشارة إلى الآية القرآنية « وَاعْلَمُوا أَنَّ فيكُمْ رَسُولَ الله لَوْ يُطيعُكُمْ في كَثِيرٍ منَ الأَمْر لَعَنْتُمْ » ( الحجرات : ٧ ) .

وهو يجعل من هذه المعية المحمدية إشارة لمعيَّة دائمة مطلقة من الروح المحمدية لكنبياء المحمدية لكنبياء من قبله :

فى آدم أشرقت أنوار طلعته أخنى ظهورك فيه كل صلصال ويقول عن أوَّلية رسول الله :

كان نوراً فى البدء منه أضاءت كل شمس من حضرة واحديه نوره البدء أصل كل جمال من لدى البدء لاح للآخريه قبضة شعشعت ضيا كل فرد مظهر الحق ظاهر للبريه ويقول عن مشاهداته للرسول فى الأزل:

وروحى فى التجريد يا خير مرسل لقد شهدت أنوار رتبتك المثلى وهو عين ما يقول به ابن عربى عن رتبة محمد عليه الصلاة والسلام . وعن جمعية الحقائق فى الإنسان . وابن عربى فى الواقع رائد لهذه النظرة الصوفية وأستاذ لهذه المدرسة فى الإنسان الكامل والنور المحمدى . . وهو يمضى إلى عمق أبعد من الباقين ويتتبع أعيان المخلوقات فى الأزل ليجيب

عن السؤال المعضل . . هل لأعيان المخلوقات (أى ذوات المخلوقات) أحقية وقدم ووجود مستقل مع الحق تعالى فى الأزل أو أنها منبثقة منه ولا ذاتية كلا ولا استقلال ؟ ؟

هل نحن أمام وحدة وجود مطلقة ؟ « والله هو المعبود الوحيد والموجود الوحيد وكل شيء منه » . وهو بذلك يكون عابداً لنفسه ، ويكون التكليف والحساب والجزاء علامات استفهام لا معنى لها . . أم نحن أمام ثنائية أزلية وشفعية أزلية . . والوَثْر « الواحد » مشفوع من البداية ومن القدم بالعدد ، فهناك الله ، وهناك ما سوى الله . . هناك الرب والعبد أزلا وأبداً .

يقول ابن عربى إنه لا يمكن ننى السّوى مطلقاً فالسّوى ثابت ولا يمكن أن يكون العبد عين المعبود . . وهو لهذا يقول بتعدد القدماء ويننى عن هذه النظرة التعددية أى شبهة شرّك بأن يقول إن كل ما سوى الله فى علم الله من الأزل وتحت هيمنته . . كل ما سوى الله من أعيان ثابتة ، عابد لله طوعاً أو كرهاً محتاج إلى الله فقير إلى الله فكل هذه الأعيان الأزلية هى أعيان فى العدم .

والعدم ليس معدوماً عند ابن عربى وإنما هو الشق الآخر المطلق المقابل للوجود الإلهى المطلق ، الظلام الذي يقابل النور والنفى الذي يقابل الإثبات والنار التي تقابلها الجنة .

يقول الإمام أبو العزايم بهذا المعنى :

كل شيء سواك نار حمية وغرامي أنى أنال المعية ويصف ابن عربي البداية بأسلوبه الإشارى الرمزى قائلا إن العدم من البداية قام للوجود المطلق كالمرآة فرأى فيه الموجود صورته ، كما رأى العدم صورته في مرآة الوجود ، فرأت جميع الأعيان (الذوات) الثابتة

فى العدم صورتها فى مرآة الوجود فأصبحت ممكنات لكل منها وجه إلى العدم ووجه إلى الوجود يتلقى الفيض من الله وأدركت نفسها فى مرآة الله وكانت من قبل تجهل نفسها فى العدم ، وتشوقت إلى الوجود وإلى الخروج من العدم (والعدم نار) فطلبت بلسانها الثبوتى من الله أن توجد فرحمها الله بإيجادها وأعطاها لبسة الوجود وأفاض عليها من أسمائه وصفاته فقبلت كل عين من هذه الصفات على قدر استعدادها ، فإن كان الطاووس جاء طاووساً والخنزير خنزيراً فلأن نفس الأول كانت طاووسية لم تقبل إلا الصفات الطاووسية ونفس الآخر كانت خنزيرية لم تقبل إلا القالب الخنزيرى . . ولكن الله أفاض على الكل من وجوده اللانهائي فقبل كل واحد على مقتضى حقيقته . «وما حكمنا عليكم ولكن هكذا كنتم» .

هكذا يقول الله للكل يوم القيامة . .

« لم يظهر فيك من أحوال القدر وصفاته إلا حكم عينك وذاتك » .

« كما كنت في ثبوتك ظهرت في وجودك » .

« أنت ما قابلت فى العالم إلا صفتك وما قضيت عليك إلا بما أضمرته أنت فى مرادك » .

ما أعطيناك إلا ما كان فى نيتك ولا حرمناك إلا مما حرمت منه نفسك . . ومن أضمر وغبة فى التطهر طهرناه . ومن أضمر وغبة فى التطهر طهرناه .

ومعنى هذا أن قضاء الله المسبق بعلمه الأزلى تابع لأهلية الأعيان الثابتة واستعدادها وما أضمرته فيها منذ الأزل ، وليس مفروضاً عليها ولا مقحماً عليها . . فلا ظلم هناك . . ولا يظلم ربك أحداً . . إنما هو يخرج الخبء . . ويجلو المضمر في العدم .

« أَلاَّ يَسْجُدُوا للهِ الَّذِي يُخْرِجُ الْخَبْءَ فِي السَّمَوَاتِ والأَرْضِ » (النمل: ٢٥).

« إِنَّ اللَّهَ مخْرِجٌ مَا تَحْذَرُونَ » ( التوبة : ٦٤ ) .

« وَاللَّهُ مُخْرِجٌ مَا كُنْتُمْ تَكْتُمُونَ » (البقرة: ٧٧).

« أَمْ حَسَبَ الَّذِينَ فَى قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ أَنْ لَنْ يُخْرِجَ اللهُ أَضْغَانَهُمْ » (محمد: ٢٩) .

وهذا سر القدر . .

لاثنائية ولا تضاد بين اختيار الرب واختيار العبد . . فقد اختار الرب لعبد ما اختار العبد لنفسه فأصبح قدر الله وقضاؤه هو عين حرية العبد وطبعه وحقيقته .

ولا يصح للعبد أن يقول لله . . « لقد خلقت لى طبعى الشرير » ، فهذا زعم مكذوب فالأعيان الثابتة (جواهر النفوس) أزلية فى العدم غير مخلوقة ، وإنما خلق لها الله لبسة الوجود وألهمها خيرها وشرها فى ذات الوقت فقبلت الشر ورفضت الخير « فألهمها فُجُورَها وتَقُواها » ، ( الشمس : ٨ ) .

يقول ابن عربى عن هذه الأعيان الثابتة إنها ليست بجعل جاعل ، وإن لها احتبارياً وإنها موجودة لذاتها لا لعلة ، وإن لها أحقية كما أن لله أحقية . أنت يا هذا علة لكونك كذا . . أنت معلول بعلتك والله خالقك فافهم وهذه الأعيان ليست ذرات روحية كما عند ليبنتز ، كما أنها ليست مُثلا أفلاطونية لها أشباح على الأرض كما عند أفلاطون .

والله عالم بهذه الأعيان و بما ستكون عليه وهو حاكم عليها ، ولكنه لا يحكم على أحد إلا بما يجانس ضميره وخفاياه ، لا جبر ولا إكراه . . وإنما هو يخرج المضمر ويفضح المكتوم ويظهر كل واحد على حقيقة نفسه لا غير .

ومعنى هذا أن التشخص قديم وأزلى وباقي إلى الأبد . . كان في العين الثابتة قبل أن تتسلم من الله لبسة وجودها ، وهو باق فيها بعد أن تخلع هذه اللبسة بالموت ، وهو ملازم لها في البرزخ ثم هو يعاودها بعد التجسد في البعث ، وهو مدخلها إلى جنتها أو نارها . . وهو أبدى مثلما أن الجنة والنار أبديتان ، ولا يظهر في مرآة الوجود إلا حكم العين فالعين قديمة وأزلية في حالة تجريد . . إنما يعطيها الخالق لبستها وحلتها الوجودية فيظهر حكمها .

والله فى جميع الأحوال رحمة صرفة ، وكرم صرف بالنسبة لهذه الأعيان الثابتة الأزلية . . يعطى بلا حدود ويفيض بلا حدود . . وفرحته بالنفس الضالة العائدة إليه أكثر من فرحة الأم بوليدها التائه الذى رجع إليها .

وهو قائم على جميع هذه الأنفس بالتربية والتزكية والإرشاد والإنذار والهداية ، ما قبلت تلك الأنفس الهداية – « هُوَ الَّذِي يُصَلَّى عَلَيْكُمْ وَمَلائِكَتُهُ لِيُخْرِجَكُمْ مِنَ الظُّلُمَات إلى النَّورِ وَكَانَ بالمُومِنِينَ رَحِياً » – (الأحزاب: لِيُخْرِجَكُمْ مِنَ الظُّلُمَات إلى النَّورِ وَكَانَ بالمُومِنِينَ رَحِياً » – (الأحزاب: ٤٣) . وهذا الإخراج من الظلمة إلى النور هو عين ما يقوله ابن عربي في الإخراج من العدم . . « مَا منْ دَابَّةٍ إلاَّ هُو آخذٌ بِنَاصِيَهَا » ، (هود: ٥٦) .

والله متجلٍّ بهذه الأفعال في الكون كله .

وهو يفعل هذا تفضلا علينا لننفع وننتفع ، ولكنه مستغن عن هذا كله ، فما جرى بالنسبة له علم قديم ، وتحصيل حاصل لا زيادة فيه ولا نفع ولا مصلحة . . كان الله ولا شيء معه ، وهو الآن على ما عليه كان .

وعلاقة الله بهذه الأعيان الثابتة هي عن طريق أسمائه وضفاته ، فإن الحضرة الهوية الذاتية لا تقتضي نسبة ، فهي لذاتها في ذاتها ، ولكن ظهور الأعيان الثابتة بصفة العبودية والفقر والاحتياج استدعى النسبة من هذه

الذات من أجل الإيجاد فظهرت الأسماء والصفات لتفيض على تلك الأعيان أحكامها ولبستها المناسبة .

ومن هنا كان للحق تعالى حكمان ، حكم ما له من حيث هويته ، وهو رفع المناسبة بينه وبين عباده والحكم الآخر وهو الذى ظهرت به الربوبية الموجبة للمناسبة بينه وبين خلقه وبها أثَّر فى العالم وتأثر به فهو يرضى ويسخط ويكره ويعاقب ويكافئ .

« قُلْ مَا يَعْبَأَ بِكُمْ رَبِّى لَوْلاً دُعَاؤكُمْ » ، (الفرقان: ٧٧).

فالشق الأول و ما يعبأ بكم ربى » ، هو حكم الهوية التي لا مناسبة بينها وبين البخلق ، والشق الثانى « لولا دعاؤكم » ، هو الذى أدى إلى ظهور حكم الربوبية الذى تنزل به الله بأسمائه وصفاته ليرحم خلقه ويستجيب لدعائهم ومن هنا كان للحق تعالى خصوص وصف ، هو الغنى الذاتى ، وللعبد خصوص وصف معراج الوصول إلى الفضل والمدد ) .

ومن هنا لا يكون هناك خلط أبداً بين خلق وحق ، فلا يمكن أن يصبح العباد أرباباً مهما تحلوا بصفات سيدهم ، فكل طرف حافظ لرتبته فى جوهره ولا سبيل إلى عبور البرزخ بين العبودية والربوبية أبداً إلا أن يكون الأمر ادعاء وكفراً ، والعبد « جُنُبٌ » كله فى نظر ابن عربى لا يجور له لمس المصحف حتى يتحلى بصفات سيده وحينئذ تكون يد الحق هى التى تمس المصحف .

والأسماء الإلهية عند ابن عربي قديمة أزلية ، وهي عين المسمى . .

كان الله ولا شيء معه ، وكان في هذه الأثناء يعلم ويريد بقاء الأعيان في العدم ، وكان حياً بذاته يرى ذاته ، وكان أحداً بذاته ، وهي كلها أسماء

معه فى أزله مثل الحى المريد البصير الأحد ، أما كونه رزاقا فبالقوة أزلا وبالفعل عند الحلق فهذا الاسم نسبة لا تُتعقل قبل ذلك .

ومن هنا نرى ابن عربى يقول مثل المعتزلة بأن الأسماء عين المسمى ، ومثل الأشعرية بأن الأسماء نسبة بين الله وبين عباده .

ولا يمنع عند ابن عربى أن تتعطل بعض الأسماء ولا يلزم ما تعطل منها حكم ما لم يتعطل ، والإمام أبو العزايم يقول فى الأسماء كلاماً مشابهاً ، فالأسماء الإلهية فى كنز الذات .

مقتضى أسمائها فى كنزها

وهى تتنزل لنفيض صفاتها على العباد بسبب افتقارهم وطلبهم وحاجتهم : مقام العبودة مقتضى حبه الذى

به تظهر الأسماء من عالم الغيب

افتقار العبودية هو سر هـذا الإمداد

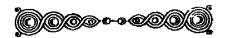
والأسماء والصفات هي التي تصور القوالب في الأرحام ، وهي التي تمد المخلوقات في تطورها .

تنقلت فى الأسماء قبل تطورى وأُبرزت فى رسم يلوح بسور

يقول أبو العزايم في حكمة جميلة من حكمه:

« السعيد في الخلق من عرف حكمة إيجاده وسر إمداده » .

واقرأ المقال من أوله ففيه محاولة للجواب عن هذا السؤال الكبير .



## المشهدالتوحيّدي وكشف الحجابّ

برغم كلام ابن عربى عن ثنائية الوجود وعن تعدد القدماء « فالأسماء الإلهية أزلية قديمة . والأعيان الثابتة ( وهي أصل الخلائق ) أزلية قديمة ولها أحقية مثلما لله أحقية » يعود ابن عربى فيقول إن الأسماء هي عين المسمى وإن أعيان الخلائق هي في علم الله أزلا قبل إيجادها وهي تحت حكمه وهيمنته ... وبذلك تنضوي هذه الكثرة الكثيرة مرة أخرى في الواحد وتندرج الأعداد في الواحد ويعود الموضوع إلى لغز الأحد جل جلاله لا إله إلا هو وحده لا شريك له .

والسؤال .. أليس لنا من سبيل إلى الخروج من هذه الكثرة المتكثرة وشهود الله في وحدانيته . والجواب نعم ولا ..

لا مدخل لأحد إلى رؤية الذات وال هو فهذا غيب الغيب ولكن مَجْلى أنوار الذات أو سبحات النور التي حول الوجه .. للعارف إليها مدخل وذلك بالخروج من عالم الكثرة « وهذا هو النفاذ من أقطار السموات والأرض » ولا يكون ذلك باجتهاد أو علم نقلي أو كسبي وإنما بفضل إلهي وسلطان إلهي .. بعد تصفية النفس وتطهيرها وإعدادها لهذا المشهد العَليّ .

« يَا مَعْشَرَ الْجِنِّ وَالْإِنْسُ إِنِ اسْتَطَعْثُمْ أَنْ تَنْفَذُوا مِنْ أَقْطَارِ السَّمَاواتِ وَالْأَرْ ضِ فَانْفَذُوا لا تَنْفُذُونَ إِلَّا بِسُلْطَانِ » (سورة الرحمن ٣٣) وهذا هو المعراج إلى حضرة الرب وهو حظ النبي والعلماء الوارثين السائرين على قدمه .

ومحمد عليه الصلاة والسلام هو الوسيلة إلى هذا الفضل . « وابتَغُوا إليه الوسيلة » (سورة المائدة ٣٥)

ولا يعنى هذا امتناع أى كشف بدون الوسيلة المحمدية . فابن عربى يقول إن التصفية الفلسفية والأخلاقية عن غير طريق نبى أو شرع يمكن أن تؤدى إلى حالات كشف (عن طريق الأرواح الملكية) ولكن لا يتجاوز الأمر انتقاش بعض صور الملكوت فى النفس .. وهذا حدُّها .. وهذا ما نراه بين رهبان البوذية واليوجا أو زهاد الصوامع .. أما التصفية الشرعية للنفس على قدم نبى فإنها توصل إلى معرفة الحق تعالى عن طريق روحانى إلهى وميراث محمدى .. والأمر يختلف فى الدرجة والرتبة والمدى .

والإعداد لتنزّل هذا الفضل العظيم يكون بالرياضة الروحية التى يسمونها التصفية أو التخلية (أى إخلاء النفس من الأغيار .. من كل ما هو غير الله) .. والتحلية (تحلية النفس بالذكر الدائم والعبادة والعمل الصالح والبر والخير) والتعلق (حب الله والتعلق به) والتخلق (التخلق بأسهاء الله الحسنى .. الرحيم الرءوف الودود الحليم الصبور الشكور العليم الخبير المعطى الوهاب .. فيحاول المريد أن يتخلق بأكبر قدر من هذه الأخلاق الإلهية) والتحقق (والتحقق هنا ليس تحققاً بالربوبية فهذا مستحيل وإنما التحقق المطلوب هو التحقق بالعبودية الكاملة وصفاتها الافتقار . والاحتياج والخشوع والخضوع .. والذل لله والتبرى من دعوى الأفعال وإسناد كل نجاح لله .. والتحقق له معنى آخر هو أن يتحقق الإنسان برتبته الشريفة و بمكانته لله .. والتحقق له معنى آخر هو أن يتحقق الإنسان برتبته الشريفة و بمكانته كمجمع حقائق وكصورة مثال أقامها الله على مقتضى أسائه ليكون لها الخلافة.

وأثر هذا التحقق هو الشعور بالمسئولية عن كل فعل وعن كل خاطر وشكر الله على عطائه ومنته).

يقول ابن عربي عن بداية سيره في الطريق:

خرجت عن كل ما أملك خروج الميت من أهله وماله .

وهذا رمز جميل لفعل التجرد والتصفية والتخلية التي ذكرناها . فهنا نرى الصوفي يخرج عن ماله وجاهه وسلطانه وجميع حظوظه الدنيوية ويتجرد لربه .

يقول ابن عربي .. ما سموا المال مالا إلا لأن هوى النفوس يميل إليه .

وهوى النفس أخطر معبود يجب التغلب عليه وهو أخطر معبود .. لأنه لا يُعبد شيء إلا به ولا يُعبد هو إلا بذاته .

« أَفَرَأَيْتَ مَنِ اتَّخَذَ إِلَهَهُ هَواهُ وأَضَلَّهُ اللهُ عَلَى عِلْم ِ » (سورة الجاثية ٢٣) يقول الرسول عليه الصلاة والسلام:

« لا يؤمن أحدكم حتى يكون هواه تبعاً لما جئت به » .

فلم يدع الرسول ألى قتل الهوى وإنما إلى تعديل مصرفه وإلى حسن توجيهه إلى المعبود الأمثل ولهذا يجعل الزاهد هواه في عند الله و يجعل العارف هواه في الله ذاته .. وبذلك يكون زهد العارف مختلفاً تماماً عن زهد الهنود أو زهد رهبان الصوامع فهؤلاء يقتلون نفوسهم ونحن نحييها . هؤلاء يقتلون الشهوة والهوى ونحن نختار لها أحسن مصارفها .. وهذا هو اختلاف الطريق الإسلامي عن أى طريق .

والزكاة وسيلة تصفية وتجرد لأنها خروج للإنسان عن بعض ماله والزكاة رمز لعرفان المالك الحقيقي والمتصرف الحقيقي وهو الله فهي خروج بالنفس من دعواها .

وكذلك الصيام تجرد عن اللوازم الجسدية . وكذلك السجود تجرد عن الأنا ودعاويها وكبريائها .

والتحقق بالعبودية الكاملة أهم وسيلة لاستدرار الفيض الإلهى لأن مقام العبودية مقام قابل للنفحة الإلهية فى أقصاها فكلما كنت عبداً زادك ربك فضلا .. رؤية الإنسان لعجزه وضعفه وذلته وقلة حيلته وجهله وغفلته ونقصه وهلاكه إن لم يتلق الترشيد والهدى من ربه هو الذى يعجل بالفضل فتفيض عليه الأسهاء من كمالاتها .

« لا يدخل الجنة من كان فى قلبه مثقال ذرة من كبرياء » (حديث نبوى) وقد تؤدى التصفية إلى الفتح وقد لا تؤدى إليه والله فعّال لما يشاء ولا يوجب أحد على الله شيئاً .. وقد يحجب الله عبده المخلص عن المشاهد الغيبية لأنه لا يحتملها ولأن فيها متالف لعقله ونفسه .. وقد يفتح الله على المريد المدّعى الكذاب ليفتنه ويبتليه فيؤدى به الفتح إلى دعوى الألوهية والهلاك الأبدى .

والفتوح عند ابن عربى ثلاثة .. فتوح العبارة وفتوح الحلاوة فى الباطن وفتوح الكرامات والمكاشفات .

و بفتوح العبارة تخرج الكلمة من الصوفى وعليها نضارة وطلاوة فتدخل القلوب وتستكن فى سويدائها كالسهام المسددة ويُجعل لكلامه القبول عند الناس والأثر الفورى عند من يسمعه والقدرة السحرية على التغيير والتبديل.

وبفتوح الحلاوة فى الباطن تحلو الخلوة وتلذ للصوفى فلا يشعر فيها بوحشة مهما طالت وتتحول إلى حوار داخلى وإلهامات وواردات إشراقية من الحق تعالى تجعل من وحدته أنساً ومعية دائمة .

وفتوح الكرامات وخرق العوائد والمكاشفات يروى منها ابن عربى قدرة

روح المريد على تدبير عدة أجسام فى وقت واحد فيظهر الصوفى فى أكثر من مكان فى وقت واحد ( وهؤلاء هم الأبدال ) وهو أمر خارق فى الدنيا وأمر عادى فى الآخرة لأن النشأة الأخروية تعطيه بطبيعتها .. ويقول ابن عربى إنه لا عجب فى هذا الأمر .. ألا تدبر الروح الواحدة أعضاء جسمية مختلفه ومتعددة فى الدنيا ..

وموضوع الكرامات وخرق العوائد موضوع يطول وليس هذا مكانه ولا أهمية له عند العارف ، بل إن الوقوف عنده يعطل هجرة المريد إلى ربه ويفتنه في نفسه فيدعى الولاية ويجمع حوله الناس ، وقد يتخذ من الأمر وسيلة إلى الجاه والسلطان والثراء فيهلك وينتهى أمره إلى الخذلان . ولهذا كان الوقوف عند خرق العوائد والالتفات إليها وحكايتها أمراً مكروهاً ، والصوفى الحقيقى يعتبرها فى حكم العورة التى يجب سترها وإنكارها ويراها سراً بينه وبين ربه لا يصح البوح به أو الخوض فيه .. وبهذا يثبت للفتنة ويدل بسلوكه أنه كان فى هجرته قاصداً لر به لا لأى شيء آخر ، وبهذا يرتقى إلى أعلى درجة فى الفتوح وهى المشهد التوحيدى الذى وصل إليه محمد عليه الصلاة والسلام فى معراجه وهو رؤية أنوار مَعْلَى الذات الإلهية .. ويصف العارفون هذا المشهد بأن جميع الرسوم والمعالم المادية تختنى فيه وتمحق وكذلك جسد العارف ذاته يختنى ، ويتجرد العارف إلى وعى مطلق لا جسد له . يرى أينا تولى نوراً لا كيف له ولا وصف ولا حدود ولا جهة . ويجيب الرسول عليه الصلاة والسلام على من سأله كيف رأيت ربك قائلا .. نور أنّى أراه .. ويصف القرآن هذا المشهد قائلا :

« مَا زَاغَ الْبَصَر وَما طَغَى لَقَدْ رَأَى مِنْ آيَاتِ رَبِّهِ الْكُبْرَى » (سورة النجم ١٨)

ويقول الصوفي في حيرة .. زجَّ بي في الأنوار .

وقد يؤدى هذا المشهد إلى حالة من الذهول والجذب والجنون وفقدان العقل وقد يصاحبه فناء عن الفناء وغيبوبة فيصرخ الصوفى وهو فى حالة سكر .. أنا الله سبحانى ما أعظم شأنى .

ويصف ابن عربى مثل هذه الدعاوى بأنها عدم كمال وعدم تمكين وسوء أدب من المريد على بساط الأنس الذي مده له ربه .

ولهذا يقول الإمام أبو العزايم عن العارفين الكُمَّل:

على بسط الإيناس يخشون قدره لأن مقام الأنس سر المتالف ويصف ابن عربى هذا المشهد بأسلوبه الإشارى الجميل فائلا:

إذا فنى ما لم يكن وبقى ما لم يزل .. حينئذ تطلع شمس البرهان لإدراك العيان ، فيقع التنزه المطلق المحقق فى الجمال المطلق وذلك عين الجمع والوجود ومقام السكون والجمود ، فترى العدد واحداً ولكن له سير فى المراتب فيظهر بسيره أعيان الأعداد ، ومن هذا المقام زل القائل بالاتحاد فإنه رأى مشى الواحد فى المراتب الوهمية ، وهذا الفن من الكشف والعلم يجب ستره عن أكثر الخلق فغوره بعيد والتلف فيه قريب ، فإن من وقف فى هذا المشهد دون تمكين ربما قال أنا من أهوى ومن أهوى أنا فبهذا نستره ونكتمه .

وفي هذا المقام قال الحلاج:

مازجت روحك روحى فى دنوى وبعادي فكما أنت كما أنت كما

وقال قولته الشهيرة . . ما في الجبة إلا الله .

وهو كلام فيه دعوى اتحاد وحلول وألوهية ووحدة وجود يحظرها الشرع . ويعتذر الصوفيون للحلاج بأنه كان غائباً عن وعيه فانياً عن نفسه مخطوفاً بصولة الحق سكران بالمشهد الأقدس .

وأيًّا كان تفسير الصوفيين فقد نزل الحلاج بهذا عن رتبة الكمال والتمكين .

ويصف ابن عربى ما يحدث في هذا المشهد النوراني بأن الصوفي يصل إلى أعلى درجة في معراجه ، وهي اللحظة التي تنمحي فيها الصفات المتقابلة وتنمحي الجهات مع بقاء عينه « أي ذاته » في مقام لا مقام أو مقام الجمع بين الضدين أو المقام المحمدي أو الموقف «كما يسميه النُفَّرى ، لأن عنده تنتهي الهجرة ويحدث التوقف » أو الإطلاق حيث تختني الحدود والرسوم والمعالم . ويقول بأسلوبه الرامز الغامض .. فتح مكة هو الوصول ولا هجرة بعد الفتح فإنه ما ثم إلى أين ؟ ! « باعتبار مكة رمزاً لبيت الرب ورمز مركز الطواف ومركز الدائرة والنقطة ، وهي مرتبة لا يوصل إليها إلا بتهام التخلق بالأسهاء وبلوغ كون الحق تعالى سمعك وبصرك . فترى بالله وتسمع بالله وبذلك تكون متصلا بالسر الإلهي السارى في الوجود . والإنسان في هذا المقام يصبح وجها كله « أي ذاتا مجردة عن الجسمانية » .

ويفسر اختفاء المعالم والرسوم والجسدانية بأن كل هذه أمور طارئة حادثة ، وفي حضرة المطلق يختني كل ما هو حادث ويُذهب الحق تعالم أحكام العين (أى لبسة الحياة الدنيوية التي يلبسها المريد» ، ويخلع علي حكمه وصفته مصداقاً للحديث القدسي :

« ما زال عبدى يتقرب إلى بالنوافل حتى أحبه فإذا أحببته كنت سمعه الذى يسمع به وبصره الذى يبصر به ويده التي يبطش بها » .

ومعنى ذلك أنه يخلع عليه حكمه وصفته الإلهية ومن هنا يحدث الالتباس للصوفى فيصرخ أنا الله .. لأنه لا يكتشف الاختلاف بين الحكم والعين .. وما أذهب الله عنه إلا حكمه .. أما عينه «ذاته» فما زالت باقية تلزمها

رتبتها «الفقر المطلق والعجز والعبودية الكاملة » .. فلا جمع فى العينين .. وما زال العبد عبداً وما زال الرب رباً والأمر باق على ما هو عليه مهما ارتفع الصوفى فى معراجه .. فهو ما زال العبد الفقير المحتاج وما تغير عليه إلا الحكم فخلع الله عليه أنواره .

ولكن نشوة الحال ونقص التمكين تحجب هذه الحقيقة فيخيل إليه أن الحكم له والعين الإلهية له فيصرخ . . أنا الله . . ولهذا ينصح ابن عربي المريد قائلاً : فكنه وصفا ولا تكنه ذاتاً فعين المحال بأدى

ويعبر عن هذا الخلط بين ثنائية (العبد والرب) وبين الأحدية الإلهية مشبهاً الأمر بالخمر في قدح الزجاج.

فكأننا سيان في أعياننا كصفا الزجاجة في صفا الصهباء فالعلم يشهد مُخْلَصَين تألفا والعين تعطى واحدا للراثي فهو من فرط صفاء الزجاج وصفاء الخمر في التباس « فكأنما خمر ولا قدح . وكأنما قدح ولا خمر .. »

وهنا لغز المثنوية والوحدانية .

ولغز آخر هو ماهية النور المشاهد .

هل ما يراه المشاهد هو « اسم » الله « ومن أسهاء الله أنه ( النور ) » . « الله أنورُ السَّملُواتِ والأرَّض » (سؤرة النور .٣٥)

أم أنه يرى الاسم « الظاهر » ومن أسمائه انه الظاهر والباطن . . والباطن محجوب بالضرورة فلا يتاح للرؤية إلا الاسم الظاهر .

أم أنه يرى «أنوار مجلى الذات الإلهية أو سبحات النور التي حول الوجه الإلهي».

أم أن الصوفي يرى روحه هو ويشاهد مرتبته . . أليست روحه نفحة من

روح الله فهي نور من نوره وحينها يشف الجسد تتألق الروح . ۗ

فمن أنا إن أبحت ببعض علمى سوى نور العلى بغير فخر أم أنه يرى صورة مثال للأنوار الإلهية منعكسة فى مرآة ذاته كما يرى شمساً فى بئر صافية . . وما يحدث أن نفسه وقد تطهرت وصفت بالتصفية قد أصبحت كالمرآة تنطبع فيها أنوار الملكوت .

وجميع هذه الاحتمالات واردة فى أشعار ومواجيد أبى العزايم وفى روايته لمشاهداته.

ويمكن أن تُفهم على أنها منازل ومراق فى العروج فمرة يُكشف له عن أنوار روحه ومرة يُطالَع بالحضرة الأسمائية ومرة يرى أنوار مجلى الذات .

والتجليات الغيبية لا تتكرر كما يقول ابن عربى والله لا يكرر نفسه في مشاهده فثراؤه لا نهائي وكنوز غيبه لا تنفد .

يقول أبو العزايم في هذه المشاهدات .

قد تراءى الجميل للروح حتى صارت الروح صورة المتجلى أى أنه شاهد صورة مثال كما تتراءى الشمس فى بشر .

ومرة أخرى يقول:

حجبتنی أنواره عن وجودی فی شهودی فکان عین حیاتی ونفهم من کلمة « فکان عین حیاتی » أنه شاهد الله بالله فکان الله بصره وعین حیاته التی شاهده بها .

ومرة ثالثة أجليت له أنوار روحه :

ظهوراً به تجلى لروحى حقيقتى فأعرف نفسى فى اتضاح النور وأعلم قدرى فى العوالم كلها أنا المظهر المرموز للديهور والديهور هو حضرة الاسم الإلهى « الباقى » .

وكلما ارتفع المرتقى كلما أصيبت النفس بالبهت لما ترى واستغلقت عليها الألفاظ فلم تعرف كيف تعبر وأبهم عليها الحال .

يقول عن هذا المنزل:

قربها البعد ووصلى فصلها عجزى الإدراك والكشف ذهول وهو كلام متناقض بلا معنى يعنى الحيرة التامة والبهت والإبهام.

وفى مثل هذا المعنى يقول ابن الفارض :

فوصلى قطعى واقترابى تباعدى وودًى صدى وانتهائى بداءتى وهى حالة تقترب من فقد العقل التام

وفى مثل هذه المنازل يحدث عند البعض حال «الاصطلام» وهو فقدان السيطرة على الجسم فيصرخ ويصيح ويتطوح ويرقص ويقفز فى الهواء. والحقيقة أنه لا وصل ولا اتصال ولا اتحاد فى الصوفية إنما هى حالة

السكر وخطفة العقل بالمشهد هي التي تؤدى بالصوفي إلى التفوه بهذه الألفاظ المحظورة .. وحفظ رتبة العبودية يقتضي الفصل الدائم فلا وسيلة لعبور البرزخ بين العبودية والربوبية ولكنها الجذبة والاصطلام الذي تكلمنا عنه .. ويقول في ذلك أبو العزايم :

ففصلی حفظ مرتبتی وقدری ووصلی جذبتی تمکین حالی وینصح المرید بالمحافظة علی البرزخ الفاصل بینه وبین الربوبیة حتی لا یشطح ولا یدعی ما لیس له .

واحفظ البرزخ في القرب إذا لاح غيب الغيب من غير اكتساب

وفى البحر العميق بين الفرق والجمع (البعد والقرب) يهلك الكثيرون إذا لم يستقيموا على صراط الشريعة وإذا لم يلتزموا التجرد التام .. يقول :

بنفسى وغيرى افْردَنِّى لحضرة الديهور فرقى وجمعى مستقياً على صراط النور ت رب قدير فافتح الكنز كنز رب غفور د مالتصفية:

فأشهدنى الغيب المصون بلاريب

أمح عنى شغلى بنفسى وغيرى واعبرن بى فى يم فرقى وجمعى وتبتى العجز أنت رب قدير ويقول عن التجرد والتصفية : تجردت عما تقتضيه عناصرى

من العنصر الداني (الدنيء) تجردت للسير

وللوصل قد جُرِّدت منی ومن غیری

ويقول عن شرط الشهود:

تشهد النور عين نفس تزكت من دواعى الحظوظ والشهوات ولاحظ لمن ظلت أرواحهم أسيرة في قيود الشهوات:

لا ينجلي للحس نور صفائه في الكون للأرواح في التقييد ولا بد من الفرار من عالم التشتيت والتعدد:

إلى الله فرت كل روح تطهرت من الملك والملكوت والتشتيت وهذا يتطلب أهل العزائم وأولى الهمم:

أهل العزائم بالأرواح قد ساروا لم تلههم زينة الدنيا وآثار غابوا بمولاهمو عنهم فقربهم لا جنة الخلد تشغلهم ولا النار غابوا عن الكون والأشواق تجذبهم لأنهم في سما الملكوت أنوار قد وجهوا الوجه لله العلى فلم يقهرهمو حالهم فيه وأوطار فإذا تجلت الأنوار الربانية اختفت الرسوم وأفنت الحضرة الإلهية كل

شيء وهذه علامة الشهود . اختفائي عن وجود الأشكال والأضداد

اختفاء الكون والأين واختفاء معالم الجسد واختفاء الرسوم وظهور النور بلا وصف ولاكيف ولا تحديد ولا تعيين .

إذا ما اختفى رسمى فنيت ولاح لى من الغيب ساطعة تُسَيَّر بالغيم غمام يريني نور أسمائه التي تظللني في الصفو من عالم القدم

ثم تختنى أنوار الحضرة الأسمائية حينا يرتفع المشاهد إلى مقام الجمع ويرى أنوار مجلى الذات وفي هذا المقام يفنى عن نفسه ويفنى عن فنائه ويصبح المشهد نوحيديًّا صرفاً وهذا هو تفريد العبد لربه .. لا إله إلا الله ..

ثم يخنى الشهود يخنى مقامى عدت للبدء فى بحور النور جزت سر الجحود بحر حدودى فى مقام التفريد سر العبور ثم يأتى بعد الفناء البقاء فيفرد الرب عبده ويرد إليه إحساسه بذاته وهى تلك الحالة التى يقول عنها أبو العزايم:

فكلي آذان وكلي ألسن وكلي عيون تشهد الوجه بالفضل

وهو تفريد الرب للعبد كما كان تفريد العبد للرب وتلك هي منازلة المحبة بين العبد وربه .. تفردني وأفردك .

فإذا عاد هذا المشهد إلى البطون فى الغيب عاد العبد إلى حالة التلوين فى الكيف والأين والكون وتداول الشئون والأحوال وإلى عالم التشتيت الدنيوى واحتجب عن حقائقه وعن ربه . وهى حالة « الفرق » أو البعد أو الغفلة المعتادة التى نعيشها كلنا فى الدنيا

ويتكلم أبو العزايم كثيراً عن حالة المحو والفناء واختفاء الرسوم فى مواجيده الشعرية ويعجب لما يحدث من محو الجهات ومحو الزمان والمكان: أشرقت شمسه فأخفت ظلالى صرت نوراً بها لمجلى الذات

وفي مكان آخر:

أشرقت شمس ظاهر وظهور هيبة دُكَّت لها طور سينا جهاراً غاب حسى وغاب عقلى ونفسى وفي مشهد آخر :

فلما رأيت الوجه غبت عن السوى تجاوزت عرفان الفحول لأننى فأحدية التنزيه كعبة وجهتى وعن الأسماء الإلهية يقول :

هم أسكروني من شراب صفاتهم غاب الشهود وأشرقت شمس الخفا لو قطرة مما شربت تدفقت أنا طلسم لا يدرني إلا أنا خاف وأوصافي لذاتي بادية كل الذى أنا فيه فضل محمد

إلى ظلام الأرحام):

محا نوره ما تقتضيه عناصري وفي مكان آخر :

أُعدت إلى أزل فلم أر غيره وهو يتوسل إلى ربه :

أعدني إلى بدئي لأفنى عن السُّوى

فى غمام البها ومحو الجهات من جلال العظموت والآيات صارت الروح مظهر البينات

رُفعت به من عالم الخلق للأمر إلى الأحد المعروف سيرى بلا فخر وللذات لا العرفان حالى في الذكر

وشرابهم لم يبق مني باقيــــة بعد انمحا تلك الرسوم البالية فوق الجبال الشم ذابت خالية منه بدا وإليه كان وصوليا

وهو يقول دائما إن المشهد التوحيدي يعود به دائماً إلى الأولية (حضرة الجمع الأولية حينًا كان نوراً يطوف حول ربه في القدس العلى قبل أن ينزل

وسَتَّرها عنى فشاهدت أولى

وصرت له المرآة جل ثناه

بجذبة حب منك يا سابغ الفضل

ورؤية الأنوار الربانية يصفها العارفون بأنها شراب ساحر طهور .

إذا ذاقه أهل الصفا من دنانه فنوا عن جنان الخلد واللون والكون وفروا إلى القدس العُلَى بعزائم فلم يلههم شأن عن المشهد العيني عزائمهم من دونها العرش رفعة ومن دونها الولدان والحور في عدن

وما أجمل ابن الفارض حينا يتحدث عن هذه الخمر القديمة :

شربنا على ذكر الحبيب مدامة سكرنا بها من قبل أن يخلق الكرم ويحكى أبو العزايم عن هذه الراح تدور مثنوية بين العبد والرب.

بلا لبس لأهل السابقية طُهور الراح دارت مثنوية محوا رسمي بآى الواحدية سكرت بها بحان القرب لما لأن الكشف آى معنوية فغبت بها وفی غیبی حضوری بسر الاجتلا في الأولية محا نور التجلى فيء رسمي فكنت ولا مكان ولا برية غشت أنواره ســــــــــدرة ذاتى ولا عرش يلوح لدى العطية ولا صبح يلوح ولا مســــاء وعن حالة الاصطلام يقول :

عند ذكراه قد خلعنا العذارا لا تلمنا إذا صـــفونا فإنا نحن قوم بحبه قد شغفنا ليس يدرى أحوالنا غير فرد سرنا غامض دعيوني أغنى لا تميل الأشــــباح إلا بسر

وعن الأسماء الإلهية مرة أخرى : سقونى وقد رفعوا البراقع عن حسن فزالت لديها بالصفا نقطة الغين طَهوراً من الإحسان عند شرابه

فمنحنا الشهـــود والأسرارا نال منا القبول والاختيارا فلدى الأنس حالتي لا تجارى فتراها تغييرت أطهوارا

تلوح لى المجلى يشير إلى العين

فغيبني هذا الشراب لأنني ولم يبق إلا الوجه جلَّ مُنزَّها أحاط بآفاق بأنوار وصفه ولاح لذاتى مشرقاً لى بلا لون ويقول عن المحو:

تحققت محو الصاد والسين والبين محيطا بلا حجب يرى جل لا كون

وخلصنی له من کل غیری محانی بعد توحیدی وقربی لعين أشرقت منه بسرى وصار هو المشاهد بعد محوى فالعين التي أرى بها الله هي من الله ، فلا يمكن أن يرى الله إلا الله . وكلُّمة القرب في الصوفية لا تعني المكان أو الارتفاع في المكان.

> وقربی بلا کون ووصلی بلا أین وفي أسلوب رامز جميل يصف ذلك المحو والإفناء.

فكان ظهوره سترى وقتلي

تجلى دك ناســوتى وأبتى جمالا من ضيا روحى وأصلى فلا أنا ظاهر للروح أجلى ولا خاف وعلمي عين جهلي أراني فيه خماف لا أراني وأشهد وجهه للروح مجلي . قتلت بحبـــه فخفیت عنی فأشهده وأخنى في اتصالى ويشهدني ويبطن حال فصلى أعدت لمبدئي وبه أضاءت شموس الغيب لي والوجه حولي ويصف غيابه عن نفسه ومشاهدته للعرش والكرسي :

لدى مشهد التوحيد أفني عن النفس وأخفى عن الأكوان في حظوة الأنس أنا عندها غيب عن النفس وال أنا وجودى بنور الاجتلا مشرق الشمس لأن التجلي أصعق النفس عندما يدار طهور الراح بالعين لا الكأس أعدت وحالى إنني العبد غائباً حضوراأرى عرش الإحاطة والكرسي وهو يقول إن هذا كشف لا تراه العقول ولا تفهمه وإنما هو من حظ

الأرواح عند القبول فهو من مقامات أهل الأرواح وليس من مقامات أهل الأفكار .

لا تراه العقول عــز مقاماً بل تراه الأرواح حال القبول لم ير العقل غير آى تجلت في المبانى والعقل عين عقال وهو حائر في أمر المحو والاختفاء وفناء الرسوم والمعالم الجسدية ويتساءل عن سر الأمر ويحاول تفسيره.

## صار رسمی کالروح أو دُك طوری

هل « يتروحن » الجسد ويصير مجانساً للروح فى لطافتها بفعل التصفية والجذب الإلهي وهو يورد هذا المعنى في أحد أبياته الشعرية :

أفارق ما يوجبه رسمى مجانساً لما تقتضيه الروح من ساطع الغيب هل هذه المجانسة هى التى تؤدى إلى « الرَّ وحنة » وإلى لطف الجسد واختفائه أو بالتعبير العصرى ترتفع ذبذبات ذراته فيختنى ويصبح شأنه شأن الأشعة فوق البنفسجية التى لا تُركى لارتفاع ذبذبتها .

أم أن الأمر مَحْق وسحق للمعالم المادية كما دك الجبل وخر موسى صعقاً بفعل صولة التجلى الإلهي .

## صار رسمی کالروح أو دُكٌّ طوری ؟!!

أم أن الأمر كاختفاء الكواكب فى النهار بنور الشمس بسبب غلبة ضوئها على حين تظل الكواكب موجودة برغم اختفائها الظاهرى .

تلـــوح المعانى يختني كل كاثن

وشمس الضحا تخنى الكواكب بالظل

ثم إن اختفاء المثنوية فى المشهد التوحيدى ، هل هو اختفاء جسم وروح؟ (هل هو فناء حكم وعين) ، وابن عربى يجيب على هذا السؤال كما سبق

أن أشرنا بأن فناء العين مستحيل وأن جمع العينين ، (عين الرب وعين العبد) في عين واحدة وهو الاتحاد ، هو أيضاً مستحيل ، وإنما يُذهِب الله عن العين حُكمها ويخلع عليها حكمه فترى ببصره وتسمع بسمعه .. وكل ما يحدث أن المشاهد يغيب عن نفسه بصولة الحضرة الإلهية فيصبح الحضور لله الواحد القهار لا إله إلا هو ، وهذا هو تفريد العبد لربه ثم يتفضل الرب فيرد لعبده إحساسه بذاته ويثبته ويفرده كما أفرده .

إنما ذروة التوحيد الإسلامي عندنا هو تلك الصيحة التي يطلقها أبو العزايم حال تجرده:

أَخْلُو ؟!! وممن . . وكل الكون مظهره ؟!!

يحلى لنا ندوره في ستر تعديد

أى مم أتجرد وكل المظاهر هي مراتب التعدد التي ظهرت من الواحد ( يجلي لنا نوره في ستر تعديد ) فكل شيء من الله وإلى الله يعود .

وهل أنا إن أبحت ببعض علمى سوى نور العلى بغير فخر وبين الثنائية الأصيلة والقديمة فى الوجود وبين الوحدانية الشاملة والمهيمنة ( فالله يحوى فى علمه كل القدماء وكل الأعيان الأزلية الثابتة ويهيمن عليها بحكمه وإيجاده وإعدامه ).

بين هذه الثنائية والوحدانية يغرق العقل الذى ليس لديه مصباح الشريعة ولا مقودها الهادى ، وهذا ما قصده الصوفى حينا صرخ هاتفا : غرقنا فى أوحال التوحيد

وفي هذا البحر غرق الفكر الهندي في وحدة الوجود الوثنية.

وكانت حالة الفناء في الشهود هي محل الخلاف والاختلاف ، وفي محاولة الهنود تفسير هذه الحالة خرجوا بفكرة الحلول والاتحاد والنرفانا

والبارانرفانا (البقاء بعد الفناء) وكلها تنظيرات خاطئة لهذه الحالة الصوفية العالية. والسبب أنهم اعتمدوا على العقل وحكموا العقل فى أمر غير عقلانى بالمرة ولم يكن لديهم شريعة نبى أو لعلهم حرفوا تعاليم أنبيائهم كما حدث فى المسيحية الحلولية أو الزرداشتية المجوسية التى انحرفت بتوحيد زرادشت الصافى إلى عبادة النار الحسية ولم يخل الإسلام من صوفيين أخذتهم حالة السكر والجذب فشطحوا وخرجوا على الشريعة ، فهذا الحلاج يقول :

- أنا الله .. وما فى الجبة إلا الله .. حتى ابن عربى برغم تحذيره من هذا السكر والشطح إذا به يصرخ هو الآخر فى لحظة جذب هاتفاً :

مذ تألهت رجعت مظهراً وكذا كنت فبى فاعتصموا ليس فى الجبة شيء غير ما قاله الحلاج يوماً فانعموا ويصرخ فى مكان آخر:

إذا عرفت الحق فما عرفت سواك

ويصرخ في مكان ثالث في شطحة سكري متناقضة :

وليس إلا الحق لا غيره فعينه الظاهر نعت العبيد ولا تقل بأنه عينه عينه بل كما قلته لا تزيد والفتوحات المكية مليئة بمثل هذه الشطحات ولكن ابن عربى يعود فى صحوته وفى مُجمل مذهبه وتفكيره فينكرها تماماً ويحذر منها ويستعيذ بالله من أن يختم له بالخذلان.

وهذا ابن الفارض يقول فى شطحة بعيدة يخلط فيها بين الرب والعبد ويكاد يمحو العبدية تماماً ، يقول على لسان ربه :

فلاحى إلا عن حياته وطوع مرادى كل نفس مريدة ولا قائل إلا بلفظى مُحدِّث ولا ناظر إلا بناظر مقلتي

ولا مُنصت إلا بسمعى سامع ولا باطش إلا بأزلى وشدتى ولا ناطق غيرى ولا ناظر ولاسميع سوائي من جميع الخليقة وفي عالم التركيب في كل صورة ظهرت بمعنى عنه بالحسن زينتي

وهي مغالاة في إسناد الأفعال كليًّا لله بشكل ينفي المحاسبة ويهدم المسئولية .. وسوف نرى أن ابن الفارض لم يقصد بذلك كفرا بل هي حالة حب وعشق استولت عليه فهو مثل الحبيب الذي يقول في ساعة همان من فرط وجده:

أنا من أهوى ومن أهوى أنا نحن روحان حللنا بدنا وتقرأ هذه المغالاة في إسناد الأفعال مرة أخرى في هذه الأبيات لابن الفارض:

وفي الزمن الفرد اعتبر تلق كل ما وكل الذى شاهدته فعل واحد بمفرده لكن بحجب الأكنَّة إذا ما أزال الســتر لم تــر غــيره وحققت عند الكشف أن بنـــوره اهتديت إلى أفعـــاله بالدجنَّــة

بدا لك لا في مدة مستطيلة ولم يبق بالأشكال أشكال ريبة

وهو من فرط حبه يعتذر لكل الناس عن ضلالهم قائلا على لسان ربه : وإن عبد النار المجوس وما انطفت كما جاء في الأحبار في ألف حجة فما قصدوا غيرى وإن كان قصدهم سواى وإن لم يُظهروا عقد نية رأوا ضوء نورى مرة فتوهمو ، ناراً فضلوا في الهدى بالأشعة وتلك هي أوحال التوحيد التي غرق فيها الفحول أمثال ابن الفارض

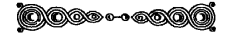
والحلاج فما بال صغار المتصوفة .

والعلم بالله علم ضنين مرتقاه صعب .. والعالم في هذا العلم هو من أدرك أنه جاهل .. وعين معرفة الذات هو جهلها .. يقول في ذلك الصوفية :

#### العجز عن درك الإدراك إدراك

أى إذا عجزت وأصابك البهت التام وأدركت أنك جاهل فقد علمت .. أما الآخرون من مدعى العلم وأهل التفاصح والتعالم فتنطبق عليهم كلمة القرآن «كلُّ حزب بما لدَيْهم فَرِحُون » وهم المتعصبون الذين أغلقوا عقولهم وتصوروا أن ما عندهم من العلم هو كل العلم وفي آية أخرى يقول القرآن عن هؤلاء: « فَلَمَّا جَاءَتْهُمْ وسُلُنا بِالبيناتِ فَرِحُوا بِما عِنْدَهُمْ مِنَ الْعِلْمِ » (سورة غافر ٨٣)

وهؤلاء هم الذين أضلهم الله على علم فكفروا وكانوا مستبصرين . وإذا كان القارئ قد خرج من هذه المقالات بعظمة المعارف الإلهية وبعد أغوارها وقلة بصيبه منها فقد خرج بشيء فإن الإحساس بالجهل هو الشراع المنجى في هذا البحر الذي غرق فيه الفحول .. والإحساس بالجهل يؤدى بالإنسان إلى التواضع والاحتشام وحسن الاستماع وعدم اللجاجة في الجدل ، وعدم التعصب وعدم التورط في الرأى ومراقبة نفسه وتَحَسَّب كلماته وكلها فضائل هي نور للسائرين في هذا الدرب العسير .



# الحب الإلام

الحب هو الصنم المعبود في هذا الزمان .. هو اللات والعزى وهبل فى جاهلية هذا العصر تذبح له القرابين من دم الشباب ووقته ووعيه وتحرق بخوراً في هذا المحراب الضبائي .. وهو تجارة أصحاب الجيوب ومضيعة أصحاب القلوب .. وهو من أخطر المفاهيم التي زيفها العصر فعرضته وسائل الإعلام مشوها . مريضاً في الأغنية والرواية والسينما والمسرح والتليفزيون لا يكاد يخرج عن مراودات بين أنثى وذكر وتأوهات تحت ملاءة ومحاولات رجل لاصطياد زوجة رجل آخر ، لا يشغل بال المؤلف طول الوقت إلا كيف يصل إلى الفراش ، ولا يشغل بال المخرج إلا كيف يعرى جسم بطلاته .. وفي أوربا تجاوزوا ذلك إلى عرض الأعضاء التناسلية عارية في أفلامهم ثم عادوا فتجاوزوا ذلك إلى عرض الفعل الجنسي عياناً .. ثم عادوا فتجاوزوا العلاقة الطبيعية إلى العلاقة الشاذة بين الرجل والرجل وبين المرأة والمرأة .. ثم عادوا فتجاوزوا كل هذا إلى بشاعات حسية مثل علاقة امرأة بكلب أو علاقة رجل بخنزير .. ووراء كل هذا أموال تنفق لإفساد العالم وأصابع سياسية مريبة تعمل . . وكل هذا يجرى باسم الحب والفن والحرية والتجديد . . ونحن من ورائهم نقلد في غباء أيضاً وباسم الحب والفن والحرية والتجديد. وحقيقة الأمر أن ما يجرى هو ظاهرة تخلف ، تخلف عندنا .. وتخلف

عندهم وارتداد للإنسانية عامة إلى حيوانية بدائية وجاهلية مادية حسية أحط من جاهلية قريش لأنها هذه المرة جاهلية مسلحة بوسائل إعلام وأدوات انتشار إلكترونية علمية تنشر الأوبئة الخلقية بأسرع من سرعة الضوء .

وماً أحوجنا وأحوج العالم كله إلى الاستماع إلى ذلك الصوت الهامس العميق الحميم .. صوت الصوفيين الأطهار حينا يصفون لنا حقيقة الحب ويحملوننا على أجنحتهم لنتفهم أعماق الحب وماهيته ومنبعه .

يقول ابن عربى إن الحب الجنسى حجاب على ما وراءه من حقائق وإنه لا يروى غليل صاحبه ولا ينى بما يقوم فى النفس من تعلقها بالمحبوب ، وهو كشرب ماء البحر المالح .. كلما ازداد الشارب شرباً ازداد عطشاً .. وهو يسميه بالحب العنصرى لأنه يتوجه إلى صورة واحدة أو عنصر واحد وبالتصاق المحب بهذه الصورة ينحجب عما وراءها من عناصر الكون وحقائقه .

وأعلى منه الحب الطبيعى الذى يتوجه إلى جميع الصور الجميلة من نساء وفراشات وزهور .

وأعلى منه الحب الروحانى الذى يحب الموضوع لنفسه ولجوهره لا لأنه يستمد منه لذة فهو يحب ولو كان الطرف الآخر يهجر أو لا يعطى فهو لا يفكر فى لقاء أو مكالمة أو مصاحبة ، والتعلق عنده متجرد من النفع والمادة وإنما هو أشبه بالاستغراق والتأمل .

وأعلى منه الحب الإلهى الذى يتوجه الشوق فيه إلى أصل كل شيء وصورة جميع الصور: الله تبارك وتعالى .

وقد اتجه العالم كله إلى الله بالحب منذ لحظة «كن » حينما نظر الله إلى أعيان المخلوقات في العدم وأمرها بالوجود فتطلعت إليه وهامت به حبًّا .

ولولا هذا الحب الخفى ما كانت حركة العالم وسيره ، ولما صح فى الدنيا طلب أبداً .. فالكل يطلب الكمال ويسير نحو الكمال ولا كمال إلا وجهه ؛ فهو سبحانه المطلوب بكل هم وإن تخفى تحت أسماء وصور عديدة ، وهو سبحانه جمال العالم وزينته .. وهو الظاهر فى كل محبوب لعين كل محب وما فى الوجود إلا محب ؛ فالعالم كله محب ومحبوب وكل ذلك راجع إليه وإلى تنزل كمالاته وأوصافه فى المظاهر : حب الوطن وحب الأم وحب الفن وحب الجمال وحب الحقيقة .. كل هذه أقنعة وأسماء لحب الله ، فالطفل يحب فى أمه أوصاف المعطى والوهاب والرزاق والحافظ والمقيت .. فالفنان المبدع يحب ما تجسده صنعته من أسماء الخالق البارئ المصور .. والمفكر والفليسوف يحب الأسماء .. الحق والعليم واللطيف والخبير والمحيط . وما نحب فى النهاية كامن فينا وبين أضلعنا وأقرب إلينا من حبل الوريد وما نحب فى النهاية كامن فينا وبين أضلعنا وأقرب إلينا من حبل الوريد دون أن ندرى .

ومن عجب أنى أحن إليهمو وأسأل عنهم من أرى وهمومعى وترصدهم عينى وهم فى سوادها ويشتاقهم قلبى وهم بينأضلعى وعذاب الشوق هو عقاب من أحب غير هذه العين الإلهية .

وإحباط الجنس وملله وضجره هو أيضاً إشارة إلى أنه ... يا عبدى ليس هذا محبوبك لقد أخطأت الطريق .. عد إلينا .

ومحب الله لا يخاف فراقه .. فليس عنده هذه المشاعر السوقية المبتذلة .. (اللوعة والضنى والصبابة والهجر) . فهو يشعر أن محبوبه أقرب إليه من حبل الوريد ، أقرب إليه من نفسه وهو يراه ظاهراً له فى كل شيء .. هو فى سواد عينيه وفى بسمة وليده وفى رقصة عصفور الصباح .. إنما الشوق هنا من نوع آخر .. شوق يزداد مع ازدياد المشاهدة وتنوع الجمال الدائم ، ولهذا

فهو حب متجدد يخلو من الملل والضجر والتكرار .

ويرمز المحب بالكأس إلى عين ما يرى من مظاهر وبالشراب إلى الظاهر فيها من جمالات الله .

### صارت الأكوان للخمر قداح

وبالشرب إلى ما يحدث من النشوة بالرؤية .

إلى أن تصل لذة الرؤية به إلى الفناء حينها ترفع عنه الحجب ويرى النور الرباني مجابهة .

حقيقتي هِمْت بها وما رآها بصرى ولو رآها لغـــدا قتيل ذاك الحور

وفى الحقيقة ما أحب الله إلا نفسه .. فقد كان ولا شيء معه وما كان علمه بالعالم إلا علمه بنفسه ( فلا شيء خارج نفسه حتى أعيان المخلوقات القديمة فى العدم هى الأخرى فى علمه ) فحينا تجلى ذلك العلم للعالم كان لا بد أن يكون على صورته .. فأحبه .. وما أحب إلا ذاته .. وهو أمر لا يدرك إلا فى مقام الفناء .

ولذلك كان أكبر حجاب فى الحب هو حجاب النفس حينا يتصرف العاشق كأنه إله فيحب نفسه ويحب رأيه ويحب فكره ويحب هواه ويظل هذا الحجاب الغليظ مسدلا على عينيه حتى يتمزق ويتهتك لحظة الشهود حينا بدرك أن ذاته ما هى إلا مظهر لذات الله ، وأن الله يعبر عن ذاته فى هذه الذاتية العميقة للمحب . . وأن هذه الذاتية هى مظهر لكشف اللثام عن الحق .

### وذاتى مظهر لكشف اللثام

فالواحد منا يقول أنا .. وما أخذ هذه الأنا إلا استعارة من ربه .. فكل

شيء مردود إلى الله فى النهاية .. والله هو الوحيد الذى يحق له أن يقول أنا على سبيل الأصالة فما أخذ هذه الأنا عن أحد .. وإنما هى له على سبيل الوجوب .. وهى لنا على سبيل السلفة والإعارة .

وفى لحظة الرؤية الإلهية تتمزق الحجب وتفنى المعالم وتختنى الرسوم ولا يعود العارف يرى لنفسه جسداً .. إنما هو نور زج به فى نور .. وهنا يشطح به العشق والجنون ويصرخ مجذوباً

أنا من أهـوى ومن أهـوى أنا أنا فتاتى أنا فتاتى

لقد ألقت به الجذبة إلى التباس آخر فتصور ذاته ذات الله .. والأمر أبعد ما يكون عن ذلك فما ذاته إلا مظهر لكشف اللثام .. ذاته كالإناء وقد ظهر الإناء بلون ما فيه من ماء فظن في لوثة الجذب أنه هو .. وما هو بهو. . وإنما هو مظهر لتجلية مثل أنبوبة النيون بما أظهرت من أنوار داخلها . . فهي شيء والأنوار شيء آخر والله غير جميع ما يظهر وغير جميع ما نرى وإن ظهر فيها جميعاً.

الله فی کل شیء

وهو يبدو كأنه هذا .. وكأنه ذاك

كأنه هو .. ولا هو

هو لا هو

فما نرى إلا مجرد ضرب أمثلة لجماله وأوصافه فى المظاهر المتعددة .. ولكنه هو سبحانه فى الغيب المطلق ، وحينا يصحو العارف على هذه الحقيقة ويصل إلى هذا المقام (وهو مقام الحلة والأرواح المهيمة ، وهو مقام الحب الذى هو أهل له عند رابعة العدوية) فإنه يصبح هائماً مهما فى كل ما يرى ..

فهو يرى الله يتخلل كل شيء فيتوجه إلى الله بذاته كلها فتتخلل أسهاء الله ذاته كلها وتظهر فيها (ومقام الخلة من التخلل).

والقلب هو كأس هذا الحب لأنه ليس من عالم التقييد كالعقل والحس ( لم تسعني أرضي ولا سماواتي ووسعني قلب عبدي المؤمن ) .

ويصف أبو العزايم هذا القلب بأنه

محاط محيط في مقام الهوية

رامزاً بذلك لإطلاقه وسعته (محيط) ولكن برغم ذلك محاط بالهوية الإلهية فهو محاط محيط.

فالقلب هو الوحيد الذي يسع الرب لأنه روحاني من عالم الروح والصفاء وليس من عالم المادة (كصفاء الماء حينها يتسع لصورة القمر).

وهيام المحب على وجهه أولى فى الحب الإلهى منه فى الحب البشرى لأن الله غير مختص بمكان ، وهذا الهيان فى الحب الإلهى علامة بهجة أما إذا ظهر فى الحب البشرى فهو علامة يأس وقلق من هجر لا علاج له .. أما فى الحب الإلهى فهو علامة غنى واتساع وتحصيل نشوة .

وحب الرجل للمرأة هو حب الرجل لنفسه ، فعنه خرجت ومن هنا كانت السكينة إلى العودة إلى الموطن ، وكانت الشهوة نفسها تعبيراً رامزاً للرجوع إلى الإصل بسد الفراغ ورتق الثقب لاستحالة المخلاء .

والمرأة والرجل لوح وقلم .. فعل وانفعال .

ومن أحب النساء حب شهوة لا حبًّا إلْهيًّا فقد غابت عنه روح المسألة (لأنه أحب الرمز وغاب عنه المرموز).

ولأن الشهوة حجاب فقد شرع الله الزواج لتسكينها لترتفع حجبها ويبدو ما وراءها وإذا قلت هويت زينبا أو ثريا أو سليمى فاحكموا أنه رمز بديع حســن تحته ثوب رفيع مُعْلَم وأنا الثوب على لابســه والذى يلبسه لا يعلم ولا يستغرق حب الرجل بالكلية إلا المرأة لأنها أكمل مظهر ولما بينهما من تناسب فهى مخلوقة مثله على الصورة ، ومن ثم كان يقابلها بكل أجزائه الجسدية المناسبة .. ولهذا كانت فتنة حتى يكتشف فيها الصوف .. الرمز . . ومنصة التجلى . . وأنها قناع وحجاب على ما وراءها وأنها مجرد نافذة إلى ما وراءها ثم يهتدى إلى ما وراءها .

وهل يمكن أن يكون الجنس هو سمعك وبصرك هيهات .. إنما هو العمى والقيد والحدود والوقوع فى شرك المظهر وفى حبائل المادة والطين والماء المهين .. وإنما لا تكون الأشواق السامية إلا فى كسر هذا الطوق والمخروج منه لمعانقة الحق المتعالى على كل الصور المختفى وراء جميع الأقنعة .. وهنا يلتقى القلب بكل مناسباته بالمطلق بكل اتساعه وتكون النشوة الكبرى .. فالحب الإلهى يتجه إلى الكل وإلى ما وراء الكل ، والحب الجنسى يتجه إلى الجزء ثم يحبس نفسه فى جزء الجزء ثم يسجن نفسه فى الجنسى يتجه إلى الضيق ومنتهى الضيق .. أما الحب الإلهى فهو ينطلق الى كل الصور ثم يكسر إطار كل الصور منطلقاً فى فرحة وتحرر ليعانق ما وراءها .

والعناق هنا عناق حقائق فهو حرية وانطلاق وسعة .. وشتان بين هذا العناق وعناق الأجساد التي تهوى بالأرواح إلى الضيق والاختناق والأغلال . والحب في البداية منازلة بين العبد والرمز (بين رجل وامرأة وبين ذكر

وأنثى بين عين ومظهر ) ثم هو في النهاية عند الاستنارة منازلة بين العبد والرب ( بعد أن يعبر الرمز إلى المرموز) .

وأجمل ما يقول ابن عربى إن المحب مرحوم للوازم المحبة ورسومها (وهذا هو الأصل في صلة الرحم فقد جعل الله الحب طريقاً إلى صلة الرحم).

ونصل إلى ابن الفارض إمام العشق الإلهي فنراه يصوغ أحلى الأشعار في ذلك الحب .. يقول وكلامه هنا عن الذات الإلهية :

جری حبها مجری دمی فی مفاصلی فأصبح لی من کل شغل بها شغل فإن حدثوا عنها فكلى مسامع وكلى إن حدثتهم ألسن تتلو وإن ذُكرت يوماً فخرّوا لذكرها ثم يجيب من يسأله عن وصفها:

يقولون لى صفها فأنت بوصفها صــفاء ولا ماء ولطف ولا هوا تَقدَّم كل الكائنات حديثهـــا وقامت بها الأشياء ثم لحكمـــة بها احتجبت عن كل من لا له فهم

ويقول عن ذكر الله: (وهو الشراب الطهور عند الصوفية):

سكرنا بها من قبل أن يُخلق الكُرْم شربنا على ذكر الحبيب مدامة

ثم يسترسل:

وقالوا شربت الإثم كلا وإنما هنيئاً لأهل الدير كم سكروا بها وعندی منها نشوة قبل نشأتی ثم يقول عن عظمة هذا الحب ونصيب أهله:

وفي سكرة منها ولو عمر ساعة ترى الدهر عبداً طائعاً ولك الحكم

سجوداً وإن لاحت إلى وجهها صلوا

خبير .. أجل عندى بأوصافها علم ونور ولا نار وروح ولا جسم قديما ولا شكل هناك ولا رسم

شربت التي في تركها عندى الإثم وما شربوا منها ولكنهم هُمُّــوا معى أبدا تبتى وإن بلي العظم

ثم يقول عن موته حباً:

وخذ بُقية ما أبقيت من رمق لاخير فى الحب إن أبتى على المهج من مات فيه غراماً عاش مرتقياً ما بين أهل الهوى فى أرفع الدَّرج ثم يقول عن بذل روحه فى هذا الحب:

مالی سوی روحی وباذل نفسه فی حب من یهواه لیس بمسرف فلئن رضیت بها فقد أسعفتنی یا خیبة المسعی إذا لم تسعف ولکن هیهات :

إن قلت خذ الروح يقُلُ لى عجبا الروح لنا فهات من عندك شيء وما عنده شيء وما يملك من نفسه إلا عين العدم .

ثم ما هو أقصى ما ينال فى حب هذه الذات الإلهية الملثمة بغيب الغيب .

فرشت لها خدى وطاء على الثرى فقالت لك البشرى بلثم لثامى إن منتهى النوال لثم اللثام .. فإن اللثام لا يرفع لأحد أبداً . وحظه الفناء لحظة اللقاء .

ثم هو عند الجمع على الذات يُجنّ ويفقد الإحساس بالزمان والمكان والاتجاه .

فوصلی قطعی واقترابی تباعدی وودی صدی وانتهائی بداءتی وعن التوحید یقول :

تعانقت الأطراف عندى وانطوى بساط السوى عدلا بحكم السوية

وعاد وجودى فى فنا ثنوية ال وجود شهودا فى بقا أحدية وفي هذا التوحيد يقول مرة أخرى رامزاً :

وقد وقع التفريق والكل واحد فأرواحنا خمر وأشباحنا كرم ولا قبلها قبلٌ ولا بعد بعدها وقبلية الأبعاد فهى لها حتم ثم ما أجمل الوجه الكريم الذى ذاب فيه عشقاً:

فأدر لحاظك فى محاسن وجهه تلقى جميع الحسن فيه مصورا لو أن كل الحسن يكمل صـــورة ورآه كان مهللا ومكبرا فهو الحسن من وراء كل حسن

رحم الله ابن الفارض الذي عرف كيف يحب ومن يحب وجعلنا الله من أهل هذا الحب العظيم .



11-00 m

يقول ابن عربى إن الإنسان مسافر مع الأنفاس منذ خلقه الله دنيا وآخرة لا يصح أن يقيم أبداً ولو أقام زائداً على نَفَس واحد لتعطَّل فعل الإله فى حقه ، فالحق سبحانه وتعالى فى كل نَفَس فى الخلق فى سأن .. وهو أثره فى كل عين موجودة بكيفية خاصة فمن فاته مراعاة أنفاسه فى الدنيا والآخرة ، فقد فاته خير كئير.

ولا يزال الناس ينتقلون في الآخرة من حال إلى حال كما كانوا في الدنيا بينما الأعيان (أي ذوات المخلوقات) ثابتة فإن الرب يحفظها .

والحق لا يُعقل إلا فاعلاً (وهو معنى كلمة إله أى فاعل) وخالقا ومعطياً على الدوام . . و بحكم هذه الصفات نقول بدوام الانتقال والتجدد والخلق . « يَسْأَلُهُ مَنْ فِي السَّمْواتِ وَالْأَرْضِ كُلَّ يَوْم ٍ هُوَ فِي شَأْنٍ » (سورة الرحمن : ٢٩)

وهي شئون بعدد أجزاء العالم التي لا تنقسم وفي كل لحظة إلى أصغر كسر زمني (فيا يحدث في أجزاء الذرة وهي مُستمِدَّة من الله كما أننا مُستَمِدُّون) ، وما في الكون إلا سائل وطالب . . وما في الكون إلا فقير . والمحدودات كلها في خلق جديد والناس من ذلك في لبس . يقول الله في القرآن الكريم :

« أَفَعَيِينَا بِالْخَلْق الْأَوَّلِ بَلْ هُمْ فِى لَبْسِ مِنْ خَلْقٍ جَدِيدٍ » (سورة ق : ١٥) أكان صعباً علينا أن نخلقكم هذا الخلق الأول وهل عيينا فيه حتى تتساءلون كيف نجدد خلقكم ؟

ومن هنا دهشة الصوفي الدائمة أمام الكون.

ولا ينقطع تكليف الإنسان حتى يجوز الصراط (إلى الجنة أو الجحيم فى الآخرة) وحينئذ تكون العبادة من الناس ذاتية ليست عن أمر ولانهى يقتضيه وجوب أو ندب أو حظر أو كراهه وإنما ساعتها تكون عبادة تلقائية نظراً لانكشاف الحقائق.

وعن الانتقال في المراتب في الآخرة نجد إشارات في القرآن إذ يقول عن المؤمنون والمؤمنات وهم يسعون في الجنة أنوارهم بين أيديهم وبأيمانهم .

« رَبُّنا أَتْمِمْ لَنَا نُورَنا» (سورة التحريم: ٨)

وهى إشارة صريحة تدل على أن العروج مستمر وأن هناك تنقلا فى المراتب .. وأن السير دائب من النقص إلى الزيادة ومن الزائد إلى الأزيد . ثم يتكرر فى القرآن فى أماكن متعددة أن الله يوم الجمع سوف يكشف

الحقائق لخلقه ويزيل اللبس ويفصل الأمور « ثُمَّ إِلَى رَبِّكُمْ مَرْ جِعُكُمْ فَيُنَبِّثُكُمْ بِما كُنْتُمْ فِيهِ تَخْتَلِفُون »

(سورة الأنعام : ١٦٤ )

ومعنى ذلك أن التعلم مستمر وأن كشف الحجب مستمر .. فالدنيا طريق والآخرة طريق .. والسير لا يتوقف .. والعلم في زيادة .. والتحصيل في زيادة .

والتصور الساذج للجنة على أنها ناس مستلقون على ظهورهم على شطوط الأنهار يفضون الأبكار ويأكلون الثمار هو تصور سطحي وقف

عند الحروف ولم يحاول النفاذ من الإشارات والألفاظ إلى ظلالها ومعانيها الغنية .

ولا يعني هذا على الإطلاق أننا ننكر النعم الحسى أو العذاب الحسي .. فالنعيم الحسى حقيقة مؤكدة كما أن العداب الحسى حقيقة مؤكدة .. وإذا كان الله قال إن في الآخرة ناراً ففيها نار .. ولكن نظراً لاختلاف النشأة سوف يتحمل المجرمون تلك النار ويتكالمون فيها ويتلاعنون ويعيشون .. وسوف نرى أن في النار شجرة (هي شجرة الزقوم تخرج من أصل الجحم وأن فيها ماء حمما ) وهذا يدل على أن لهذه النار صفات غيبية غير ما نعرف من صفات نيران الأرض .. وأن في الأمر أسراراً .. ولا يصبح أن نقف عند ظاهر الألفاظ .. وكذلك الأمر في الجنة إذا كان الله يقول إن فيها فاكهة وأعناباً ورماناً فيجب أن نؤمن أن فيها فاكهة وأعناباً ورماناً. ولكن مع فارق هائل في الرتبة والمذاق فلا تكاد تتشابه الفاكهة هنا والفاكهة هناك إلا في الأسماء .. ألا نقول عن الأنثى في الإسكيمو أو في الزنوج إنها امرأة ونقول عن عذراء السويد الجميلة إنها امرأة وما أبعد الفارق في الصورة .. وهذه فروق الأدض فما بال فروق ما بين الأرض والسماء ، ثم ألا توصف فاكهة الجنة بأنها لا مقطوعة ولا ممنوعة ونحن لا نعرف من الفاكهة إلا ما كانت مقطوعة وممنوعة .. وتوصف خمر الجنة بأن شــــاربيها لا يصدعون عنها ولا ينزفون ونحن لا نعرف من الخمر إلا ما يصدع الرأس وينزف العقل وأين هي تلك الحديقة التي عرضها السموات والأرض إذا كان الأمر مجرد حديقة .. كل هذه إشارات تدل على أن في الأمر جانباً غِيبيًّا .. ثم زيادة على كل هذا النعيم الحسى هناك رضوان من الله أكبر .. والرضوان سر آخر مما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر .. يقول القرآن :

« لَهُمْ مَا يَشَاءُون فِيهَا وَلَدَيْنَا مَزِيدٌ » (سورة ق : ٢٥)

والمزيد هو رؤية وجه الله تبارك وتعالى ومكالمته .. وهى لذّات لا يرقى اليها الخيال والجنة بهذا الاعتبار منازل ومراتب وفيها سير .. وأعلى درجة في الجنة هى الوسيلة وهى مرتبة في الجنة لا تصح إلا لواحد هو محمد عليه الصلاة والسلام . وبهذا ندعو في فواتح صلواتنا .. اللهم آت محمداً الوسيلة وابعثه المقام المحمود الذي وعدت وهو مقام الشفاعة العظمى الذي سوف يقفه يوم القيامة .

والقصور في الجنة والمساكن في عدن والغرفات المبنية لا يصبح تصورها مبنية بالماكينات وبالطوب والحديد والأسمنت والمسلح .. وإنماكل شيء في الجنة يبني بالحروف .. كن .. بين الكاف والنون تقوم أكوان من العدم .. وهذا بعض ما نتعلم في الجنة .. أسرار الحروف .. وسر القاف والصاد والنون وحم وطس وكهيعص .

ومما ترويه الأحاديث فى الآخرة أن الله يجمع الناس ويظهر لهم فينكرونه يظهر لكل أمة بصورة لا تعرفها فتنكره فيعود فيظهر لكل أمة بالصورة التى عبدوه عليها فى الأرض فيسجد الكل .. فيعود فيظهر لهم فى ما لا يخطر على بالهم من الصور والاشكال مما يدهش ويبهر ليعلمهم انه من وراء كل الصور ومن وراء كل شيء وأنه ليس أى شيء وليس كمثله شيء وهذا بعض ما يلتى الله إلى عباده من العلم فى الآخرة .

وابن عربي يعتقد بعموم الرحمة بعد العذاب في النار.

ولكن القرآن صريح فى أن بعض من يدخل النارهم من أهلها المحكوم عليهم بالتأبيد فيها ولا خروج لهم منها ويقول بصريح اللفظ «خالدينَ فيها أبداً » (سورة النساء ١٦٩).

« خَالِدِينَ فِيهَا لَا يُحَفَّفُ عَنْهُمُ الْعَذَابُ وَلَاهُمْ يُنْظَرُونَ » ( سورة الأعراف : ٨٨ )

« وَمَاهُمْ بِخَارِجِينَ مِنَ النَّارِ » (سورة البقرة : ١٦٧ ) « يُرِيدُونَ أَنْ يَخْرُجُوا مِنَ النارِ وَمَا هُمْ بِخَارِجِينَ مِنْها »

(سورة المائدة : ٣٧)

« إِنَّ الْمُجْرِمِينَ في عَذَابِ جَهَنَّمَ خَالِدُونَ . لَا يُفَتَّرُ عَنْهُمْ وَهُمْ فِيهِ مُبْلِسُونَ . ( أَى يَائسُونَ ) » ( سورة الزخرف ٧٥ ) .

« وَنادَوْا يا مالِكُ لِيَقْضِي عَلَيْنَا رَبُّكَ قالَ إِنَّكُمْ مَا كِثُونَ »

(سورة الزخرف: ۷۷)

« لَا يُقْضَى عَلَيْهِمْ فَيَمُوتُوا وَلَا يُخَفَّفُ عَنْهُمْ مِنْ عَذَابِهَا »

(سورة فاطر : ٣٦)

ونظرية عموم الرحمة غير مفهومة بالنسبة لهؤلاء.. والقرآن صريح فى حقهم والألفاظ صريحة وقاطعة ولا تسمح بتأويل.

ونحن نفهم تأبيد النار بالنسبة لبعض النفوس .. إن بعض النفوس ( وهى نفوس الجبابرة والشياطين ) مجانسة للنار فهى نارية مثلها أو أشد .. ألا يقول القرآن عن النار إن « وَقُودُها النَّاسُ وَالْحِجارةُ » (سورة البقرة : ٢٤) .

وقودها .. ومعنى وقودها .. أنهم جمراتها التى تؤججها فهم أشد منها التهاباً ونارية .. وهذا مفتاح السر .. فبعض النفوس أشد نارية من النار بالطبيعة وهؤلاء هم الجبارون ومحركو الفتن وصانعو الحروب والعذاب للناس ولأنفسهم وهم الذين نراهم فى الدنيا لا يستريحون إلا إذا قلبوا الحياة حولهم جحياً عليهم وعلى الآخرين .. ومثل هؤلاء الناس مكانهم الطبيعى فى النار بحكم المجانسة ... والتأبيد لهم مفهوم فهده بيئتهم حيث يمارسون تعذيب بحكم المجانسة ... والتأبيد لهم مفهوم فهده بيئتهم حيث يمارسون تعذيب

غيرهم وتعذيب أنفسهم بلا انقطاع فهذه حياتهم لا يصلحون إلا لها ولا تصلح إلا لهم ولو كان فيها عذابهم الأبدى .. ومثل هؤلاء الناس لا تبدو نارهم الداخلية النفسية وهم على الأرض فهى تتأجج محجوبة بثوبهم الطينى من اللحم والدم (ألا نطفئ النار فى الدنيا بالماء والتراب) ولكن إذا سقط هذا الثوب الترابى بالموت انكشف الأمر وكاشف كل منهم نفسه فإذا هى نار .. وفى النشأة الآخرة يكونون هم الجمرات التى تؤجج جهنم .. ويكون حظهم التأبيد فيها حقًا وعدلا ورحمة لهم ولغيرهم .

هذا فهمنا للأمر .. والله أعلم

أما عذاب القبر فهو حقيقة قرآنية بما ورد عن آل فرعون

« النَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُوًّا وَعَشِيًّا وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ أَدْخِلُوا آلَ فِرْعَوْنَ أَشَدَّ الْعَذَابِ » (سورة غافر: ٤٦)

فهذا العرض قبل الساعة على النار غدوًّا وعشيًّا كل يوم هو عذاب القبر .

أما الآية القرآنية الأخرى التي تشير إلى هذا العذاب فهي الآيات التي تروى مشاهد الحشرجة والاحتضار حينا تبلغ الروح الحلقوم.

« فَلُولا إِذَا بَلَغَتِ الْحُلُقُومُ وَأَنْتُمْ حِينَفِدْ تَنْظُرُ وِنَ . وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْكُمْ وَلَكِنْ لا تُبْصِرُ وِنَ . فَلُولا إِن كُنْتُمْ غَيْرَ مَدِينِينَ . تَرْ جِعُونَهَا إِنْ كُنْتُمْ صادِقينَ . وَلَكِنْ لا تُبْصِرُ وَنَ . فَلُولا إِن كُنْتُمْ غَيْرَ مَدِينِينَ . تَرْ جِعُونَهَا إِنْ كَانَ مِنْ أَصْحَابِ فَلَمَّا إِنْ كَانَ مِنَ الْمُكَذِّبِينَ الضَّالِينَ الضَّالِينَ الضَّالِينَ الضَّالِينَ الضَّالِينَ الضَّالِينَ الضَّالِينَ مِنْ المُكَذِّبِينَ الضَّالِينَ مِنْ المُكَذِّبِينَ الضَّالِينَ الضَّالِينَ مَنْ المُكَذِّبِينَ الضَّالِينَ مَنْ المُكَذِّبِينَ الضَّالِينَ الضَّالِينَ مَنْ مَصِيرِهِ حَتَّ الْيَقِينِ» (سورة الواقعة : ٥٥) فَنُذُلُّ مِنْ حَمِيمٍ وَتَصْلِيةُ جَحِيمٍ . إِنَّ هَذَا لَهُو حَقُّ الْيَقِينِ» (سورة الواقعة : ٥٥) فَنُذُلُ مِنْ حَمِيمٍ وَتَصْلِيةُ جَحِيمٍ . إِنَّ هَذَا لَهُو حَقُّ الْيَقِينِ» (سورة الواقعة : ٥٥) ومعنى هذا أن المحتضر يُكشف له عن مصيره حينا يدخل في الحشرجة وتبلغ الروح الحلقوم فيتلقى بشارات الرَّوْح والريحان إن كان من المقربين وتبلغ الروح الحلقوم فيتلقى بشارات الرَّوْح والريحان إن كان من المقربين

ويتلقى السلام من الملائكة إن كان من أصحاب اليمين ويكشف له عن منزله فى النار إن كان من المكذبين الضالين .. وهذا هو العرض الذى سوف يستمر يراوده فى القبر إلى أن تقوم الساعة .

« فَكَيْفَ إِذَا تَوَقَّتُهُمُ الْمَلائِكَةُ يَضْرِ بُونَ وُجُوهَهُمْ وَأَدْبارَهُمْ »

(سورة محمد: ۲۵)

وهذا نوع آخر من اللقاء فور الموت إذ تتلقى الملائكة المجرمين بالضرب والإهانة .

وحياة الميت بعد الموت توصف بأنها برزخية (أى حياة شبحية بين الوجود والعدم كالنوم أو كالأحلام .. ألا نرى فى الأحلام بدون عينين ونسمع بلا أذنين ونجرى فى الأحلام وقد تكون أرجلنا مقطوعة فى الحقيقة .. والله بهذا يضرب لنا مثالا بما سيكون بعد الموت وكيف ستكون حياتنا برزخية كالأحلام .. فيرى الميت بدون عينين ويسمع بلا أذنين ويتحرك بلا جسد .. وعذاب القبر وما رويناه من مشاهد النار سيكون بالنسبة للميت كمشاهد الكوابيس فى الأحلام وكذلك مرائى الجنة ستكون كالأحلام الرفاقة العذبة الجميلة .

والحياة البرزخية هي أيضاً مراتب أعلاها مراتب الشهداء والصديقين والأنبياء والأبرار وهؤلاء يعيشون حياة حقيقية (أحْيامٌ عِنْدَ رَبِّهِمْ يُرْزَقُونَ) في العندية الإلهية ويروى كثيرون من أهل الكشف رؤية النبي عليه الصلاة والسلام بالجسد ومكالمته ويروى ابن عربي حضره له مع الأنبياء مجتمعين بحالم وأجسادهم .

وهذه الدرجة العالية من الحياة البرزخية تؤهل لأصحابها التواجد في أى مكان والاستشراف على ما يجرى في الأرض والتمثل في الرؤى والإلهام بالخير للاتباع والمريدين.

أما الدرجة الدنيا من الحياة البرزخية فهى حياة المجرمين والعصاة والأشرار وهى حياة سجن وقيد فى القبور تلازم فيها الأرواح مكان دفنها وتحوم حوله . وبعض الأنبياء ذُكر أنهم رُفعوا ولم يموتوا وأن لهم حياة فى السموات مثل عيسى وإلياس وإدريس عليهم السلام وهؤلاء لهم عودة ونزول إلى الأرض ليتموا حياتهم المقدرة لهم ويموتوا مثل بقية البشر وسيكون نزولهم من علامات الساعة . . والسموات السبع غير معلوم حقيقتها ومكانها ونحن لا نعرف إلا سماء واحدة هى السهاء الدنيا التي نراها بشمسها وقمرها أما السموات الست الباقية فهى غيب .

ومن وصف القرآن للسموات السبع بأنها « سبع سموات طِباقاً »

يمكن أن يُفهم أنها متطابقة وأن كل ما يوجد في السماء الدنيا له نظائر وأشباه في السموات الأخرى مع فارق في الرتبة فإذا كان في الأرض فواكه وأنهار وحدائق وأعناب فالأرضون السبع فيها من ذلك من رتب أعلى تتفاضل حتى نجد أعلى الدرجات وأرقى حياة في السماء السابعة .. وقد يكون اختفاء هذه السموات والأرضين من المراصد بسبب أنها أكوان مادية ألطف وأعلى ذبذبة .. وقد تكون موجودة فيا نرى من مجرات على بعد ملايين السنين الضوئية وفي هذه المجرات ملايين الشموس وملايين الكواكب ولا غرابة في أن تتكرر مرة بعد مرة ظروف تشبه ظروف الأرض في هذا العدد الهائل من المدن النجمية التي يقول الفلك إنها أكثر من مائة ألف مليون مدينة نجمية في كل مدينة مائة ألف مليون شمس بتوابعها وقوانين الاحتمال لا تنفي هذا التكرار .. والحقيقة في علم الله ...

والكون المادى يوصف عند أهل الكشف بأنه السموات السبع والأرضون السبع وسدرة المنتهى والكرسي والعرش المحيط ولا نعلم من هذه الأشياء إلا

أرضنا وسماءنا وهو جهل ليس بمستغرب .. فالإنسان جاهل بجسمه فكيف يدعى أنه أحاط علماً بجسم العالم ... ولقد جاس الإنسان بمضعه فى كل مكان من جسمه وتصور أنه أحاط بتفاصيله وبأسراره وبتشريحه وإذا بجماعة فى الصين يفاجئون العالم بأسلوب جديد يخدرون به الجسم بزرع إبر رفيعة من الذهب فى أماكن محسوبة فتستطيع أن تقطع رأس مريضك دون أن يشعر .. بمجرد زرع إبرة هنا أو هناك . . ويضرب الطب أخماساً فى أسداس ويجتمع الجراحوب وينفضون ويجتمع علماء التشريح وينفضون ولا يحدون للأمر تفسيرا إلا أن يكون فى الجسم جهاز مجهول لم يكتشف بعد يهيمن على الحس والشعور غير ما نعلم من المخ والأعصاب .. أين هو ذلك يهيمن على الحس والشعور غير ما نعلم من المخ والأعصاب .. أين هو ذلك الجهاز .. وما حكايته .. لا أحد يدرى .. الكل جاهل تماماً حتى الصينيون أنفسهم الذين أتوا بالاكتشاف .. وهذا حالنا مع جسمنا فكيف يُستغرب جهلنا بجسم العالم الكلى .

وأهل الكشف يقولون إن جسم الإنسان نموذج مصغر من الكون يجمع كل حقائقه ففيه العرش (القلب) والكرسى (العقل) والسدرة (الهيكل الجسدى المادى) ثم فيه الروح وهى نفخة الله التى نفخها فيه من روحه وهى تستوى على عرش الإنسان وتدبره بمثل ما يستوى الله على عرش الكون ويدبره فالإنسان صورة من الكل فى الكل كما سبق أن ذكرنا ولهذا أقامه الله خليفة وجعل مقعده إلى جواره .. يليه فى الرتبة وجعل كل شيء يأتى بعده (هذا إذا أدرك مكانته وشرفه وتصرف على مقتضى هذا الشرف وهذه المكانة)

يقول الإمام أبو العزايم في تفسير الآية ..

« قُلِ اللهُ ثُمَّ ذَرْهُمُ فَ خَوْضِهِمْ يَلْعَبُونَ » (سورة الأنعام: ٩١) إن من يعرف مكانته عند ربه وخلقه من النور الرباني وتأهيله ليكون في

مقعد صدق إلى جوار ربه يدرك أن الانغماس فى أوحال المادة الدنيوية هو لعب ولهو وعبث وغفلة وأن الدنيا ما خلقت وسخرت له إلا لامتحانه وامتحان أشواقه ليُعرف هل يستحق أو لا يستحق هذه المكانة العلية ..

والله طول الوقت يخاطب عيون وآذان عباده بالمظاهر التي يتجلى بها في الدنيا يومئ إليهم بالحقيقة لعلهم يفهمون أو يدركون أو يفيقون من حالة اللعب التي هم سادرون فيها وهذا هو الشراب الطهور الذي يديره الله على خلقه .. فمن فهم الإشارة وأدرك العبارة وفك الرمز وقرأ الرسالة صرخ هاتفاً .. الله .. لا إله إلا الله .. وترك الكل في خوضهم يلعبون .. فقد شهد حقيقته في خفاء معالمه .

يدار شراب الطهر في حان قربه بعين التجلى لا بدِن ولا كأس لديها يُفك الرمزُ عن كتر غيبه أكُون بلا كوْن ولا يوم لا أمس وجود شهودى في خفاء معالمي «قل الله» برهاني فدع موجب اللّبس وهو يفسر الآية .. «وَالْفَجْرِ وَلَيالِ عَشْرِ وَالشَّفْعِ وَالْوَتْر» (سورة الفجر الآية : ١) بأن الفجر هو انفجار حقيقة الإنسان بإيجاده وتعيين رتبته في الغيب الأول من قبل التصوير والتجسيد والنزول إلى عالم الأرحام ودنيا التعدد والأضداد والأشكال .. والليالي العشر بعد الفجر في الغيب العلي رمز إلى ليالي الإمداد وما يتطلبه الامداد من استجلاء الاستعدادات واللياقات ومدى القبول في تلك العين الجديدة ... وهي ليال يتم فيها الدخول في ظلمة الرسم (ظلمة الجسد) ... والشفع هو ظهور المثنوية من الوتر (الواحد) والعشر بعد الفجر في الغيب العلي رمز إلى استجلائه الامدادي والإمام أبو العزايم يقول هذا الكلام عن علم كشفي لدنّي وليس عن اجتهاد برأى وللإمام أكثر من مائتين من الكتب والمخطوطات من المواجيد اجتهاد برأى وللإمام أكثر من مائتين من الكتب والمخطوطات من المواجيد

الشعرية والإلهامات العرفانية وهو فى نظرى كنز لم يكتشف بعد وقطب ينافس الفحول قدماً وعلماً وسلوكاً .. ولا يصح أن يُقرأ شعره على أنه شعر (كما هو الحال عند ابن الفارض) فشعره لا يخضع للمواصفات الفنية للشعر وإنما هو شفرة ورموز عرفانية عالية يفهم منها كل واحد على قدر حظه ونحن ما قدمنا من علم الرجل إلا نقطة من بحر ولعل خير ما نحتم به كتابنا فى الأسرار هو هذا الدعاء لمولانا الإمام أبى العزايم وهو أجمل ما قرأت فى أدعية العارفين ومخاطباتهم لربهم .. ويبدأ بطلب المغفرة فى خشوع وتوسل .

إلهى أسألك خاشعاً دامعاً تجلل وجهى سود الذنوب وظلمة الخطايا ..

إلهى أنت أكبر من ذنوبى ولو شئت لغفرت ذنوب كل المذنين وما نقص هذا من ملكك شيئاً .. إلهى لو شئت أن تواجه التراب بوجهك الجميل لواجهته ولا تُسأل عما تفعل . . ولو شئت أن تواجه الطين بوجهك الجميل لواجهته ولا تسأل عما تفعل . . ولقد قبضت قبضه من ذلك الطين والحمأ المنتن فجعلت منه صورة نفخت فيها من روحك القدسية . وهذا فضلك الذى لا يحد . . فتفضل على يا رب بما أنت أهله ياذا الجود والكرم فأنا التراب والطين وأنا عبدك المذنب . . وذنوبى و إن كترت لن تضرك بشىء وطاعاتى و إن كثرت لن تنفعك بشىء فأنت الغنى عن أعمالى فأسألك المغفرة . . وأنت أهل التقوى وأهل المغفرة . . وأنت أهل التقوى وأهل المغفرة .

إلهى فرّغ قلبى مما يشغلنى عنك وأرح بدنى مما يلفتنى عنك واجذبنى إليك بعوامل جمالك وعواطف حنانك حتى أتحقق بحقيق العبودة راغبا راهبا ذاكرا لك على الدوام .

إلهى حَصِّنَى بحصون عنايتك واحفظنى من العودة إلى المعصية بصرفى عن أسبابها واجعلني بأعينك يا رب العالمين يا أرحم الراحمين.

إلهى أشهدنى فى نفسى حقيقة طفوليتى ومنزلة مائيتى وسر طينيتى حتى أشهد فى نفسى الفقر الكامل والذل الكامل وأرى فيك الغنى الكامل والقوة الكاملة والقدرة اللانهائية فلا أخاف غيرك ولا أرجو غيرك .. إلهى وخلصنى من بواعث بشريتى ومن دواعى آدميتى واحفظنى من شح مطاع وهوى متبع وإعجاب برأى حتى أخلص العبودة لذاتك بلا غرض .. واحفظنى من الاعتراض عليك فى أحكامك الشرعية ومن المعارضة لك فى أحكامك القدرية حفظاً يصح به إسلامى .. وتولى قبض روحى بيمينك عند انتقالى من الدنيا فرحا بلقائك وامنحنى يا إلهى بعد مفارقة هذه الدنيا إطلاقاً فى فردوسك الأعلى حتى تكون روحى سابحة فى رياض جنتك وأنت أكرم الأكرمين وصل وسلم على حبيبك وصفيك وسيلتنا إليك وبابنا إلى رضاك محمد خاتم النبيين والمرسلين .

رحم الله أبا العزايم وأمدنا الله وإياكم من عين إمداده.



## <u>| 00000-0000| 00000-0000</u>

# التهتك الصبوفى « تعليق »

جاءتنى رسائل كثيرة حول سلسلة مقالات « السر الأعظم » البعض يقول : إنه لم يفهم شيئاً .. والبعض يحذر من شطحات الصوفيين ، والبعض يقول : إنهم أهل شطط وضلال وانحراف ، وينصح برفض التراث الصوفي كله .. والبعض يكتب بتقديس كامل لهؤلاء الناس ويتناول أفعالهم وأقوالهم على أنهم معصومون لا يأتيهم الباطل من بين أيديهم ولا من خلفهم ، وينصح بالتسليم الكامل لكل قول وكل فعل يصدر عنهم ويستنكر أنى راجعت بعض أقوالهم وأنكرت عليهم بعض شطحاتهم ، فهم فى نظره أنبياء أو كالأنبياء وكتبهم قرآن وتنزيل .

ولهذا رأيت لزاماً على أن أكتب هذه الخاتمة .

والحقيقة أن التراث الصوفى بحر عميق فيه اللآلئ والأصداف ، ولكن فيه أيضاً التماسيح والحيتان .. فيه جزائر المرجان وفيه المتاهات المهلكة التي لا يعود منها الملاح .

والقراءة فى التصوف أشبه بالملاحة فى بحار الظلمات بقارب شراعى وما أكثر ما تنكسر الدفة ويتحطم المجداف ويفقد السالك اتجاهه .

والنور الوحيد الهادى للسالك فى هذا البحر هو نور الكتاب والسنّة .. وبدون الشريعة لا يمكن أن يصل السالك إلى بر أمان . الشريعة دفة الملاح فى هذا البحر .. وهى دليله على ما يأخذ وما يدع .. فما وافق الشريعة من لغة القوم وعلومهم يأخذه ، وما خالف الشريعة يتركه غير نادم .

والتسليم الأعمى بكل ما هو مسطور فى هذا التراث يؤدى بصاحبه أحياناً إلى الكفر والضلال الصريح ، فالقوم أهل مواجيد وجذبات وأحوال وبعض ما يقولونه ينطقون به فى حالات الوجد وذهول العقل كما يقول العاشق لمعشوقته فى لحظة غرام مشبوب .. أنا وأنت روح واحدة وجسم واحد .. أنا أنت وأنت أنا ، وهو كلام فى حقيقته كاذب .. فلم يحدث اتحاد بينه وبين حبيبته .. ولكنه من فرط حبه توهم هذا الاتحاد فى حالة من حالات التهتك والتوقد العاطنى .

أنا من أهوى ومن أهوى أنا نحن روحان حللنا بدنا ولا يصح أن نقرأ هذا الكلام على أنه ترجمة لواقع أو على أنه حقيقة عرفانية .. بل على أنه تهتك وغرام وهوى مشبوب ووجدان مذهول .

وبهذا المعنى يجب أن نقرأ أبيات الصوفى العاشق ابن الفارض التي يخاطب فيها الرسول عليه الصلاة والسلام قائلاً:

إلى رسولاً كنت منى مرسلا وذاتى بآياتى على استدلت وكلهم عن سبق معناى دائر بدائرتى أو وارد من شريعتى وإنى وإن كنت ابن آدم صورة فلى فيه معنى شاهه بأبوتى

فهو يقول فيها أنا الله ، أنا الذى أرسلتك بشريعتى ، أنا الدائرة التى يخرج منها كل شيء ويعود إليها كل شيء . أنا ابن آدم فى الظاهر وأبو آدم وخالقه فى الحقيقة .

وهوكفر صريح . . أو قل هو تهتك المحب الذي تصور أنه عين المحبوب . .

ُ مهو يقول لله ، أنا أنت ورسولك أنا الذي أرسلته وآدم أنا الذي خلقته .

كما قال المتهتك الآخر:

العين واحدة والحكم مختلف وذاك سر لأهل العلم ينكشف أى أن الخالق هو عين المخلوق .. ونحن أمام حكمين لعين واحدة هى رب من وجه وعبد من وجه .. وهى وحدة الوجود الهندية الوثنية التي تعنى التعطيل الكامل لفكرة الربوبية .

ونقرأ هذا التهتك الصوفى نفسه فى قصيدة لأبى حامد الغزالى فى كتاب معارج القدس .

ولعل هذه القصيدة مدسوسة على الرجل .. ولعلهم نحلوها له ظلماً وتحريفاً .. الله أعلم .

يقول فيها لربه:

وهل أنا إلا انت ذاتاً ووحسدة ملأت جهاتی الست منك فأنت لی فصرت إذا وجهت وجهی مصلیا وحولی طوافی واجب وخسلاله وذكری وتسبیحی وحمدی وقربتی ولو هم منی خاطر بالتفساتة

وهل أنت إلا نفس عين هويتى محيط وأيضاً أنت مركز نقطتى فرائض أوقياتى فنفسى كعبتى استلامى لركنى فى مناسك حجتى لنفسى وتقديسى وصفو سريرتى لما كان لى إلا إلى تلفيتى

و إن صحت نسبة هذه الأشعار للإمام الغزالى فلا يصح أن نقرأها إلا على أنها تهتك صوفى وخلع للعذار وجنون تام تصور فيه المجذوب من فرط قربه لربه أنه هو والله واحد .

وهم يقولون هي خمر الحب التي أذهلت عقل شاربها وأفنته عن نفسه فأصبح الحق هو الذي ينطق على لسانه .. لا هو ..

إنها مرة أخرى ذلك الهوى المشبوب الذى يجعل المجنون يقول لِلَيْلَاهُ .. أنا أنت وأنت أنا .

والضلال كل الضلال أن نقرأ هدا الكلام على أنه أدب عرفانى أو تعبير عن حقيقة ، فإنه يكون منتهى سوء الفهم الذى يقلب الإيمان كفراً والهدى أضلالاً .. وإنما هو كلام يقرأ على أنه تهتك ولوثة وحالة من البسط فقد فيها المحب عقله وفقد أدبه .

وهو كلام لا يؤخذ أبداً على ظاهره .

وكما أن الصوفيين أهل جذبة فهم أيضاً أهل مغالاة ، فقد يتزهد الواحد منهم لدرجة يحرم على نفسه الملح و يعتبره ترفاً ، أو يحرم على نفسه المخالطة الجنسية حرامها وحلالها فلا يتزوج . أو يقطع الصحراء بدون زاد إمعاناً في التوكل وتفويض الأمر لله وإسقاطاً للتدبير . . ولا يصح أن نفهم هذه الأمور على أنها إسلام ، فهي ليست من الإسلام في شيء ، وإنما هي من المغالاة والتزيد والإفراط الذي يخرج بالإسلام عن جوهره كدين توسط واعتدال . . وسنة رسولنا عليه الصلاة والسلام صريحة في حديثه :

« إن هذا الدين متين فأوغل فيه برفق فإن المنبت لا أرضاً قطع ولا ظهراً أبقى » .

فهو ينهى تماماً عن أمثال هذا التزيد والإفراط ويأمرنا بالاعتدال وأخذ كل شيء برفق .

ويقول: أنا أصوم وأفطر وآكل اللحم وأخالط زوجاتى فمن رغب عن سنتى فليس منى .

وديننا ليس ضد المال وإنما هو ضد الذل للمال وضد كنز المال وضد البخل بالمال على الآخرين .. وهو لا يفضل لنا الفقر والحاجة ، بل بفضل لنا الغني

والإنفاق والكرم ، ورسولنا عليه الصلاة والسلام يقول : « نعم المال الصالح للعبد الصالح » ، ويقول الإمام على : « لو كان الفقر رجلاً لقتلته » ، فهذه الأحوال من زهاد الصوفية وفقرائهم لا يجب أن تتخذ كقدوة وأسوة ونموذج يحتذى ، وإنما على العكس تقرأ كناذج من المغالاة والإفراط والتهتك في محبة الله انتهت بصاحبها إلى لوثة وهجر للدنيا ورفض للطعام وانقطاع للتبتل .. وبالمثل لبس الخرقة والعباءة المرقعة ، فرسولنا عليه الصلاة والسلام لم يؤثر عنه لبس الخرقة ، وإنما كان أنيقاً نظيفاً حسن الملبس في بساطة واعتدال .. وهو أسوتنا وقدوتنا .. وإنما الخرقة هي الأخرى لون من ألوان التهتك في الحب . وأنا لست من الرأى القائل برفض التراث الصوفي كله بسبب هذه المغالاة والإفراط والشطح والجذب .

كما أنى لست من الرأى القائل بالتسليم الكامل والتقديس الكامل وقراءة هذا التراث على أنه حق مطلق لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه ، وتلاوة أقوال هؤلاء الناس على أنها قرآن والنظر إليهم على أنهم معصومون .

وكلا الرأيين مغالاة وشطط فى الرفض وفى القبول معاً .. تماماً مثل رفض الطب بحجة وجود مشعوذين ودجالين بين الأطباء .. أو بسبب وقوع بعض الأطباء فى أخطاء فى التشخيص .. أو مثل رفض علم الفلك لأن هناك فلكيًّا أخطأ فى القياس .. وإلا كان معنى هذا أن نرفض العلم كله ونعود بحضارتنا ألف سنة إلى الوراء .

ورفض التراث الصوفى يسلب الإسلام من أجمل وأروع ما كتب فى رياضة النفس وفى تزكية الأخلاق ومجاهدة الشهوات . . كما يحرم الفكر الإسلامى من أعمق ما قيل فى التوحيد وفى المعارف الإلهية .

وما أجمل ما يقوله الصوفي الموحد لربه في خشوع وحب:

هذا الوجود وإن تعدد ظاهراً وحياتكم ما فيه إلا أنتم ويشرح لنا ذلك الصوفي قوله بأن كل ما يراه في الدنيا هو تجليات الحضرة الأسمائية والحضرة الصفاتية لمولاه ، فالسم تجل لاسمه « الضار » والترياق تجل لاسمه « النافع » والخصوبة تجل لاسمه « الرزاق » والأمومة تجل لاسمه « الرحيم » والربيع تجل لاسمه « الحجي » والخريف تجل لاسمه « المميت » والزلزال تجل لاسمه « الجبار » . . وكل ما يبدو من مخلوقات هي كلماته . . إلى آخر ما قدمنا في المقالات من نظرية ابن عربي من أن العالم هو مظهر لعموم التجلي وحجة على العقل بظهور الله بأفعاله وحكمته ومشيئته وصفاته وأسمائه في كل شيء .

وما أبعد هذه النظرة عن وحدة الوجود الوثنية الهندية . . فالبوذى يقول . . العالم هو الله .

ونحن فى الإسلام نقول إن العالم هو صنعة الله وتجليات لقدرته . . ونحن نقرأ صفاته فى صنعته ونتجلى أسماءه من كمالات صنعته ، أما ذاته سبحانه فهى فى غيب الغيب لا يجوز عليها الحلول أو التجسد أو الاتحاد أو الاتصال أو الإنفصال وإنما هى فى العلو المطلق . . وإنما كل ما نرى حولنا من مظاهر فهى تنزلات أسمائية وكلمات وأفعال إلهية ، ألم يقل سبحانه وتعالى لمريم عن المسيح :

« إِنَّ الله يُبَشِّرُك بَكَلِمَةً مِنْهُ اسْمُهُ الْمسِيحُ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ » (سورة آل عمران: ٤٥)

وعن يحيى . « أَنَّ اللهَ يُبَشِّرُكَ بِيَحْبِيَ مُصَدِّقاً بِكَلِمَة مِنَ الله »

(سورة آل عمران : ٣٩) وكلماته سبحانه لا نهاية لها ولا تعد ولا تحصى وكل المخلوقات كلماته :

« قُلْ لُوْ كَانَ الْبَحْرُ مداداً لِكَلِماتِ رَبِيٍّ . لَنَفد الْبَحْرُ قَبْلَ أَنْ تَنْفَدَ كَلِماتُ رَبِيٍّ . (سورة الكهف: ١٠٩) كَلِمَاتُ رَبِيٍّ وَلَوْ جَنْنَا بِمِثْلُهِ مَدَداً » .

وفرق كبير بين أن نقول إن العالم هو الله وبين أن نقول إن العالم كلمات الله . . فالأولى تعطيل وكفر مهذب وعدم اعتراف بأى شيء سوى بالمادة التي نسميها الله . (وهذا سر اللقاء السعيد بين الماركسية والبوذية في الصين) والثانية هي النص الصريح بوجود ذات مطلقة في الغيب صدر عنها الكون والوجود . . كما تصدر الكلمات عن المتكلم . . والتفرقة هنا واضحة وقاطعة بين مظاهر الوجود المتغيرة (التي هي الكلمات) وبين المذات الأزلية الأبدية الباقية المخفية في غيب الغيب .

وما أجمل وأعمق الموحد الذي يقول:

« ما وحد الأحد أحد »

فالله سبحانه هو الذي وحد ذاته بكلماته وأفعاله وآياته الدالة عليه . . وآياته هي التي هدتنا إلى توحيده . . فما وحد الأحد أحد في الحقيقة سوى الأحد .

وما أجمل الموحد الآخر الذي يقول :

صاحب التوحيد أعمى أخرس لا أنا قال ولا أنت أنا يا عبيد النفس ما هذا العمى لم تزالوا تعبدون الوثنا السقتم الظاهر من أحاولكم ما لنا منكم سوى ما بطنا فأخرجوا بالموت عن أنفسكم تبصروا الحق بكم مقارنا وانظروا ما لاح في غيركم تجدوه فيكم قد ضُمننا فصاحب التوحيد أعمى أخرس لا يرى نفسه . . لا يرى إلا المشيئة وآبات الحكمة الإلهية .

ولا يرى الذات الإلهية إلا الله . . وإذا كان لنا مدخل إلى رؤية هذه الذات في الآخرة فلا طاقة لنا بهذه الرؤية إلا بالله وبفضله .

إذا رام عاشقها نظرة ولم يستطع إذ علا وصفها أعارته طرفاً رآها به فكان البصير لها طرفها

سبحانه لما تنزه عن النهاية انتفى عنه الضد والند عند الغاية .

لا تنتهى فيه النهى لنهاية من شاء يطنب فيه أو لايطنب هو الواحد بذاته المتكثر بصفاته وأسمائه وكلماته المحتجب من فرط ظهوره كسواد العين لا يرى من فرط قربه .

يقول الصوفي عن تلك الذات الإلهية في غيب الغيب.

وما احتجبت إلا برفع حجابها

ومن عجب أن الظهور تستر

فسبحان من اختفي بما به ظهر وغاب بما به حضر .

ويقول الصوفي المتأمل في أحوال الكثرة في عالم الدنيا .

« الكثرة في عالم الفنا هي التي أوجبت لبعضها البعض النطق بأنا » .

ويقول إن لفظة أنا هي لسان فردانية الله في الأفراد الذي تحير منه المتعلم والعالم .

ويقول إن الذات الإلهية متجردة فى ذاتها من الاسم والوصف والكيف والكم والأين . . وإنما تعددت الأوصاف بتعدد القوابل كما يبدو الماء الذى لا لون له متعدد الألوان فى الأكواب الملونة من الزجاج « لون الماء لون إنائه » . . فيعكس كل إناء ما يناسب استعداده وطبيعته .

كما تخرج الثمار المتعددة الطعوم والروائح من الماء الواحد الذي لا لون له .

« يُسْقَى بماءٍ وَاحِدٍ ونُفَضَّلُ بَعْضَها عَلَى بَعْضِ فى الأُكل » . (سورة الرعد: ٤)

كل بذرة تأخذ وتعطى من النبع بقدر استعدادها والكل صادر من ثراء الذات الإلهية اللانهائي .

يقول الصوفي ابن عطا الله السكندرى:

« إلهى ماذا وَجَدَ مَن فَقَدك وما الذى فَقَدَ من وَجَدَك . . لقد خاب من رضى دونك بدلاً ، ولقد خسر من بغى عنك متحولاً . . إلهى كيف نُرجى سواك وأنت ما قطعت الإحسان ، أم كيف يطلب غيرك وأنت ما بدلت عادة الامتنان .

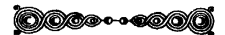
بهذه اللمسات النورانية تمضى بنا رحلة التصوف لتضيف إلى المعرفة الإلهية وإلى التوحيد عمقاً وشاعرية وحرارة .

و بدون التراث الصوفى يفقد الدين بعداً وجدانيًّا وعمقاً عرفانيًّا لا غنى عنه . ولكن أيضاً و بنفس القدر من الأهمية لا يصح أخذ التراث الصوفى على أنه قرآن منزل ، ولا يصح التسليم بكل ما فيه على علاتة ولا يصح النظر إلى الصوفيين على أنهم أنبياء معصومون لا يأتيهم الباطل من بين أيديهم ولا من خلفهم . . بل هم قوم ممن خلق الله يجوز عليهم الخطأ والصواب .

والقراءة السليمة للتراث الصوفي هي القراءة الإنتقائية الناقدة التي تزن كل حرف بميزان الشريعة وتعرضه على ضوء السنة والكتاب والعقيدة السليمة التي علمها لنا كتابنا ونبينا عليه الصلاة والسلام لا نجاوزها قيد شعرة ولو دعانا إلى هذا التجاوز إمام الصوفية في زماننا.

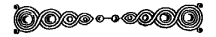
ولهذه المحاذير سوف تظل المعارف الصوفية زاداً للقلة والخاصة من القراء وعلماً مضنوناً به على غير أهله ، وليس علماً مشاعاً للعوام والكثرة ، لأنه علم يحتاج إلى بصيرة لفهمه واستشفافه ولأنه معرفة تحتاج إلى ذوق ومعاناة لإدراكها .

ولن يقول إنه لا يفهم شيئاً نقول: لو أحببت كما أحببنا لفهمت كما فهمنا



## 

| الصفحة |   |   |   |   |      |      |       |                         |          |
|--------|---|---|---|---|------|------|-------|-------------------------|----------|
| ٧      | • | • |   | • | ě    |      |       | لسر الأعظم<br>أُهُوَّ . | SI *     |
| 10     |   |   |   |   | •    | •    | •     | ، ور<br>هو              | ÎI *     |
| ٣٥     | • |   |   |   | •    | •    | •     | لأنــا .                | /\ •     |
| ٥٩     | • | • | • | • | مجاب | ف ال | ی وکش | لشهد التوحيد            | ll *     |
| ۸۱     | • | • | • |   | •    |      |       | لحب الإلهي              | <u>*</u> |
| 44     | • | • | • |   | •    | •    | •     | لصير .                  | LI *     |
| \ . V  |   |   |   |   |      |      | ,     | لتبتك الصهو             | JI       |



| 1999 | رقم الإيداع   |                |
|------|---------------|----------------|
| ISBN | 977-02-5799-0 | الترقيم الدولي |

۱/۹۹/۳٥ طبع بمطابع دار المعارف ( ج . م . ع . )

#### هذه المجموعة

خرص دار المعارف دائما على تقديم الأعمال الكاملة لكبار المفكرين والأدباء. والدكتور مصطفى محمود واحد من هؤلاء الذين أخلصوا للقلم. فأنرى ساحة الفكر والعلم. وطَرَق أبوابًا جديدة لم تفتح من قبل. فتنوع إنتاجه بين القصة والرواية والمسرحية وأدب الرحلات. إلى جانب تلك المؤلفات التي تحفل بالنظرات المعاصرة للفكر الديني والمقارنة بالنظرات العلمية الحديتة. والني لاتزال ننير مزيدًا من الجدل المفيد.

وقد امتد تأثير فكر الدكتور مصطفى محمود إلى الفراء العرب من الخليج إلى المحيط كما ترجمت بعض أعماله إلى اللغات الأجنبية ساهدة بقدرته على العطاء المتميز المتنوع.



دارالمعارف

 To: www.al-mostafa.com