# اختصار لدروس منهاج السنة الثالثة ثانوي لماحة العلوم الإسلامية

من إعداد الأستاذ بن عامر فاتح أستاذ مادة العلوم الإسلامية بثانوية المقرائي بن عكنون بن عكنون المرسم الرراسي: 80/09م 1430

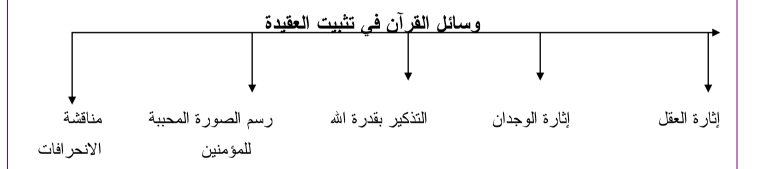
موقع العلوم الاسلامية www.sciences-islamiques.com عند قراءتك للملخص لا تنس الدعاء لمنجزه بأن يكون هذا العمل من الصدقات الجارية له إن شاء الله بارك الله فيك.

# المجال الأول من مدي القرآن الكريم

# الوحدة الأولى: وسائل (أساليب) القرآن الكريم في تثبيت العقيدة الإسلامية

استعمل القرآن الكريم عدة وسائل لتثبيت العقيدة الصحيحة وتصحيح الانحرافات التي تصيب عقائد الناس ، من أهم هذه الوسائل( الأساليب):

- إثارة العقل: أي أن الله تعالى في القرآن يُنبه الإنسان إلى كثير من مظاهر قدرة الله تعالى في هذا الكون آمرا إياه بأن يتدبر هذه المظاهر ليدرك بعد ذلك أن لهذا الكون خالقا ، رازقا ، مدبر لشؤون الخلق.
  - إثارة الوجدان: يثير القرآن الكريم عاطفة الإنسان ليتفطن لحقيقة الربوبية أي يدرك قدرة الله وعلمه الشامل ويتفاعل مع ذلك .
- التذكير بقدرة الله ومراقبته: إذ يذكر الله تعالى في القرآن أن الله على كل شيء قدير (إحياء الموتى ، إنزال الغيث) و أن الله يعلم كل ما يفعل الإنسان من خير أو شرِّ ثم يُجازيه على ذلك يوم القيامة، فيستحي الإنسان من معصية الله تعالى.
  - رسم الصور المحببة للمؤمنين: من ذكر لصفاتهم الحسنة وما ينالون من جزاء و أجر يوم القيامة.
    - مناقشة الانحرافات: التي يقع فيها الإنسان نتيجة جهله، بمختلف الأدلة العقلية والشرعية.



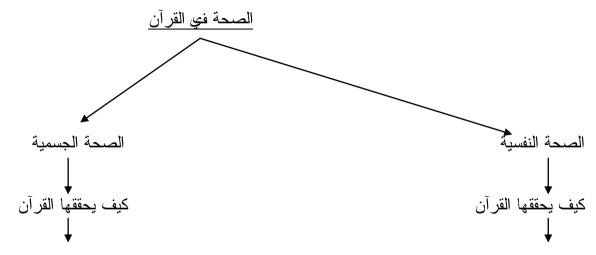
# الوحدة الثانية: موقف القرآن الكريم من العقل

- ا. أولى الإسلام للعقل قيمة كبيرة إذ تكرر ذكر العقل في القرآن الكريم قرابة (50) مرة ، كما حرم الإسلام
  الاعتداء عليه حتى من طرف صاحبه.
- تكريم الله تعالى للإنسان بالعقل: ميز الله الإنسان وفضله على سائر الكائنات بالعقل فبه يسمو الإنسان بمعرفة الحق والتزامه ،وقد ينحط بعدم استخدام عقله إذ العقل أداة التمييز بين الخير والشر ، بين النفع والضرر، كما أن العقل له دور مهم في تجديد أحكام الإسلام وجعلها موافقة لواقع الناس بالاجتهاد،ويعتبر العقل أساس التكليف في الإسلام ولذلك المجنون والصبي الصغير غير مكافين بأحكام الإسلام.
- <u>حث القرآن الكريم على استعمال العقل:</u> حث القرآن الناس على استعمال عقولهم واستخدامها في تدبر مظاهر قدرة الله ، وتعلم العلم النافع ، والإيمان المبني على استخدام العقل لا على مجرد الظن أو إتباع لعقائد الآباء والأجداد.

# الوحدة الثالثة: الصحة النفسية والجسمية في القرآن الكريم

- ١. مفهوم الصحة النفسية: أي أن يكون الإنسان في حالة طبيعية من الطمأنينة والراحة النفسية ، لا يعانى من الاضطراب والقلق.
- ٢. كيف يحقق القرآن الصحة النفسية: حتى يكون الإنسان سويا نفسيا فإن القرآن الكريم أرشد البشر الى ما يحقق ذلك في حياتهم وأهم هذه الأشياء:
- قوة الصلة بالله تعالى: من صلاة وقراءة القرآن وذكر الله تعالى ومختلف الطاعات التي تجعل العبد قريبا من الله تعالى.
  - الصبر عند الشدائد: فقد ربّى القرآن الكريم المؤمنين على الصبر عند المصائب ورتب على ذلك الأجر كما أثنى القرآن الكريج على الصابرين.
- التزكية والأخلاق: أمر القرآن الكريم بكثير من الأخلاق والمثل العليا التي تجعل الإنسان محبوبا عند الله وعند الناس وبذلك يسعد الإنسان ويعيش مطمئنا.
- التفاؤل وعدم اليأس: التفاؤل يجعل المؤمن دائما مرتاحا ، ولقد حرم الله تعالى في القرآن اليأس لأنه يجعل الإنسان يعيش في اضطراب وضيق ونكد.
- مفهوم الصحة الجسمية: هي أن يعيش الإنسان سليما معافى في بدنه ، غير مريض و لا يعاري من أي عاهة من العاهات .
  - 4. عناية القرآن بالصحة الجسمية: لقد اعتنى القرآن بالصحية الجسمية بتشريعه لتعاليم واضحة للمحافظة عليها ، وأهم هذه التعاليم هي:
    - تحريم الاعتداء على جسم الإنسان كله أو بعضه: وترتيب العقوبات على ذلك.
    - الإعفاء من بعض الفروض والواجبات: إذا كانت تؤثر على صحة الإنسان أو تؤخّر شفاءه.

- الوقاية من الأمراض: بتشريع الطهارة والوضوء، النهي عن الإكثار من الأكل والشرب(الإسراف).
  - تحريم كل ما يهلك النفس البشرية: من خمر وزنا و لحم خنزير، وتحريم الانتحار.
    - تنمية القوة وتوفير الصحة بمفهومها الحديث: الرياضة



- \* تحريم الاعتداء على جسم الإنسان كله أو بعض
  - \* الإعفاء من بعض الفروض والواجبات
    - \* الوقاية من الأمراض
    - \* تحريم كل ما يهلك النفس البشرية
  - \* تتمية القوة وتوفير الصحة بمفهومها الحديث

- \*قوة الصلة بالله تعالى
  - \*الصبر عند الشدائد
  - \*التزكية والأخلاق
  - \*التفاؤل وعدم اليأس

# الوحدة الرابعة: القيم في القرآن الكريم

١. القيم: جمع قيمة وهي كل صفة أو خلق له أثر على الإنسان أو الأسرة أو المجتمع.

# ٢. أنواع القيم:

# القيم الفردية

أي التي يتصف بها الفرد مع نفسه وغيره من الناس.

- 1. الرحمة: أن يكون الإنسان رحيما بنفسه وغيره من البشر والحيوان.
- الصبر: فالصبر على الطاعة وعن المعصية وعلى الأقدار والأقضية
- ٣. الإحسان: لأن الإسلام دين الإحسان، فالواجب على العبد أن يُحسن في كل شيء
  حتى مع الحيوان.
  - ٤. الصدق: الإنسان المسلم صادق مع نفسه ومع الناس، صادق في أقواله وأفعاله.
- ٥. العفو: هو التجاوز عن أخطاء الآخرين وإساءتهم لك بهذا يزيد المؤمن قوة وعزا.

# • القيم الأسرية

وهي المعاملات الأسرية بين أفراد الأسرة الواحدة، ويُقصد بها المودة والرحمة واللطف والمشاعر الدافئة بين الزوجين والتي تثمر بدورها جوا أسريا يعطي الحنان والطمأنينة للأبناء .

# القيم الاجتماعية

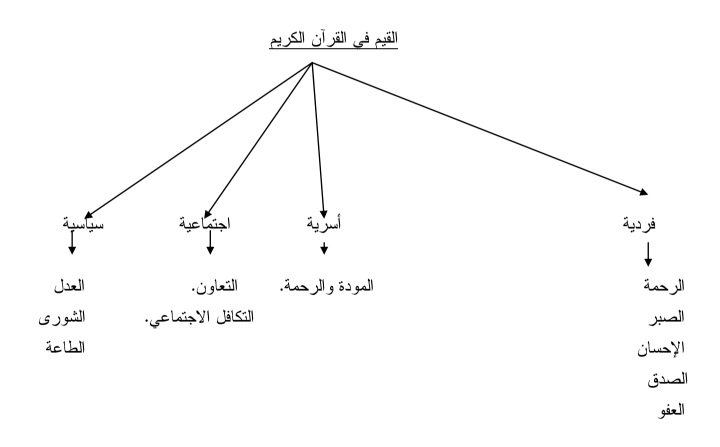
والمقصود بها الأخلاق التي يتعامل بها أفراد المجتمع فيما بينهم كالتعاون والتكافل.

- 1. التعاون: دعا الإسلام إلى التعاون لأنه أداة من أدوات نشر الخير وتحقيقه.
- التكافل الاجتماعي: بين الإنسان ونفسه وقرابته وبين الإنسان ومجتمعه فهو تضامن بين أفراد عدة لتحقيق المنافع والوقوف مع المعوزين والمحتاجين ولنشر كل مافيه مصلحة للوطن و الأفراد.

### • ا<u>لقيم السياسية</u>

والمقصود بها المبادىء التي ينبغي أن تكون بين الحاكم والرعية لتكوين أمة مستقرة مزدهرة.

- العدل: والمقصود به وضع الأمور في نصابها وإعطاء الحقوق لأصحابها (مهما كان جنسهم أو دينهم) ، ولا تستقيم أمور المجتمعات إلا به.
- ٢. الشورى: على كل حاكم أو مسؤول أن يُشاور شعبه أو من يحكمهم ومن خصائص الأسرة الناجحة والمجتمع المثالي الشورى، التي تساهم في تلا قح الأفكار وتطورها.
- ٣. <u>الطاعة: الإسلام دين الطاعة الواعية عن قناعة وحب لله ولرسوله</u> ، كما أن من أهداف الإسلام تنظيم المجتمعات على أساس الطاعة الواعية للحكام وإعانتهم مالم يأمروا بمعصية أو كفر بواح.



المجال الثانيي: من مدي السنة النبوية

# الوحدة الأولى:المساواة أمام أحكام الشريعة الإسلامية

### ١. في هذا الحديث بيان:

- مساواة جميع الناس أمام القانون من أهم المباديء التي جاء بها الإسلام. ولذلك ألغى جميع الاعتبارات الاجتماعية في تطبيق الأحكام الشرعية.
- تحريم التعدي على أموال الناس وهذا يدل على قيمة المال في الإسلام ولهذا كان من مقاصد الشريعة الإسلامية حفظ المال لأن المال قوام الحياة.
  - تحريم الشفاعة في الحدود ، لأنها تُفقد القوانين هيبتها ويقل الردع في المجتمعات ويحل محل ذلك الفوضي واللاّأمن.

# 2. الإرشادات والأحكام المستخلصة من الحديث:

- تحريم جريمة السرقة وبيان عقوبتها.
- تحريم الشفاعة في الحدود لما في ذلك من آثار سلبية في المجتمع.
  - وجوب تطبيق العقوبات على المجرمين.
  - عدم تطبيق العقوبات يؤدي إلى انتشار الجرائم.
  - القضاء على المحاباة والتمييز بين مقترفي الجرائم.
    - عدم تطبيق العقوبات سبب لهلاك الأمم.

# الوحدة الثانية: العمل والإنتاج في الإسلام ومشكلة البطالة

### ١. مما يؤخذ من الحديث:

- مفهوم العمل: كل جهد بشري (فكري أو يدوي) مشروع يعود على الإنسان أو غيره بالخير والنفع والفائدة.
- حتّ الإسلام على العمل: مهما كان هذا العمل متواضعا وبسيطا حتى ينتفع للإنسان وينفع مجتمعه لا يكون عالة على غيره.
- محاربة الإسلام للبطالة: البطالة تجعل صاحبها عبئا وعالة على غيره ، وهذا يُؤدي إلى ركود الحياة الاقتصادية وجمود الإنسان، ، لأن في ذلك تعطيل للمواهب والقدرات وتشجيع على الكسل.
  - نظرة الإسلام على التسول والنهي عنه: نهى الإسلام عن التسول فالمسلم عزيز مكرم لا يمد يده للناس أبدا .

# 3. الإرشادات والأحكام المستفادة من الحديث:

- الحث على العمل والكسب لتحصيل الرزق.
  - الاجتهاد في تحصيل الكسب الحلال.
  - دعوة الإسلام إلى التعفف عن التسول.
- لا ينبغي احتقار العمل مهما كان بسيطا ومتواضعا.
- لاتحل المسألة مع القدرة على العمل والكسب إلا في حالات معينة خاصة.

# الوحدة الثالثة: مشروعية الوقف

### ١. في الحديث بيان ل:

- مفهوم الوقف: لغة:هو الحبس والمنع، أما اصطلاحا: توقف المالك عن التصرف في المال والانتفاع به ، لصالح الجهة الموقوف عليها بغاية التقرب إلى الله.
  - حكمه: الوقف من الأعمال المستحبة.
- المردود الاقتصادي له: يسهم الوقف في دفع عجلة الاقتصاد والتنمية ، إذ الأملاك الوقفية تستخدم في الصالح العام لإعانة المحتاجين.
  - آثاره: للوقف آثار دنيوية وأخروية، فهو باب من أبواب التكافل الاجتماعي، وتحصيل ذكرى الخير ونيل الثواب حتى بعد الموت

# 2. الأحكام المستخلصة من الحديث:

- مشروعية الوقف في الإسلام.
- أجر وقيمة الوقف في حياة الإنسان وبعد موته.
  - عظم أجر العلم النافع وتوريثه للأجيال.
- دعوة الولد الصالح لوالديه مما ينفع المرء بعد موته.
- بيان بعض الأشياء التي يتركها الميت ويصله أجرها حتى بعد موته.

# الوحدة الرابعة: توجيهات الرسول الله في صلة الآباء بالأبناء

# 1. في الحديث وردت عدة إشارات:

- الهبة للأبناء مشروعة: يصح للوالد أن يعطي أبناءه زيادة على النفقة عليهم ، بشرط أن يعدل بين أبنائه.
- وجوب العدل بين الأبناء في الهبة: يجب على الآباء العدل بين أو لادهم في الهبات والعطايا حتى لا تنشلُ العداوات بين الأبناء وبين الأبناء وآبائهم.
  - مخاطر التفريق بين الأبناء: لأن التفريق بين الأبناء و تمييز بعضهم عن بعض يؤدي إلى الشعور بالظلم والاحتقار عند الأبناء مما قد يؤدي إلى عقوق الوالدين وقطع الأرحام وزرع الشحناء والبغضاء.

# 3. الارشادات والأحكام المستخلصة:

- مشروعية الهبة والعطاء للأبناء.
- وجوب العدل بين الأبناء في العطاء.
- مشروعية الرجوع عن العطايا لبعض الأبناء خاصة إذا كان ذلك يترتب عنه تشتت الأسر.
  - مشروعية الإشهاد في العطايا والهبات.
  - الرجوع إلى الحق وتحري الصواب من صفات المؤمنين.

# المجال الثالث: القيم الإيمانية والتعبدية

# الوحدة الأولى: أثر الإيمان والعبادات في اجتناب الانحراف والجريمة

- ١. تعريف الانحراف: هو كل سلوك يترتب عليه انتهاك للقيم والمعايير الني تحكم سير المجتمع.
  - ٢. تعريف الجريمة: هي محظورات شرعية زجر الله عنها بحد أو تعزير أو قصاص.
    - الحد: هو عقوبة مقدرة شرعا تجب حقا لله تعالى.
    - التعزير: هو التأديب على مخالفات لم تُشرع فيها حدود.
- والفرق بين الحد و التعزير: \*أن الحد عقوبة مقدرة من الباري عز وجل أما التعزير فهو عقوبة تقديرية (اجتهادية) من القاضي \* الحد عقوبة ثابتة أما التعزير فهو عقوبة متغيرة بحسب حالة وطبيعة الخطأ المرتكب.
  - القصاص: شرعا: هو أن يُفعل بالفاعل مثلُ ما فعل (المماثلة في العقوبة).

3. مفهوم العبادة: العبادة هي كل ما يرضاه الله تعالى ويُحبه من أفعال وأقوال ظاهرة وباطنة.

4. أثر الإيمان في مكافحة الانحراف والجريمة: يقصد بالإيمان تلك القوة الداخلية التي تجعل الإنسان يبتعد عن كل ما يُغضب الله تعالى ، فكلما قوى إيمان العبد كلما كان عن الانحراف والإجرام أبعد.

5. أثر العبادة في مكافحة الانحراف والجريمة: من المتعارف عليه في الإسلام أنه نهى عن كل ما يضر الفرد والمجتمع ، ومادام أن المسلم دائم العبادة لربه فإنه لا يقترب مما حرمه الله من الجرائم والانحرافات ، لأنه بذلك يعبد ربه سبحانه وتعالى.

# الوحدة الثانية: الإسلام و الرسالات السماوية السابقة

- 1. وحدة الرسالات السماوية في المصدر والغاية: إن الرسالات السماوية أصلها واحد من عند الله ، لأن الله تعالى أوحى لجميع الأنبياء ، كما أن غاية الرسالات السماوية كلها هو الدعوة إلى توحيد الله وعبادته، والرسالات السماوية جاءت لتوجيه وترشيد الاستخلاف الإنساني على وجه الأرض.
- ٢. علاقة الإسلام بالرسالات الأخرى : علاقة الإسلام بالأديان الأخرى علاقة تصديق لما تبقى من صحيحها
  ، وتصحيح لما طرأ عليها من انحراف .

# علاقة الإسلام بالرسالات الأخرى

| •                                                                                  |                          |               |
|------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------|---------------|
| النصرانية اليهودية                                                                 | الإسلام                  | الرسالات      |
|                                                                                    |                          | المقارنة      |
| كلها من عند الله (قبل تحريف اليهودية والنصرانية)، كلها تدعوا إلى توحيد الله، ترشيد |                          | أوجه التشابه  |
| للم يصدق ويؤكد لما بقي من صحيح اليهودية والنصر انية ويصحح ما                       | الاستخلاف الإنساني، الإس |               |
|                                                                                    | طرأ عليها من تحريف.      |               |
| حُرِّفتا ، وكانتا لأقوام خاصة                                                      | لم ولن يُحرف، جاء        | أوجه الاختلاف |
|                                                                                    | للناس كافة.              |               |

• الإسلام: كلمة يقصد بها التوجه لرب العالمين في خضوع واستسلام.

وبعد بعثة محمد علي صارت كلمة الإسلام تعني الدين الذي جاء به محمد علي من عند الله للناس كافة.

# الرسالات الأخرى

# ١. النصرانية:

- مفهومها: هي الرسالة التي بعث بها عيسى التكويل و سموا نصارى: لأنهم نصروا المسيح أو لأن قريتهم تسمى ناصرة وإما لقول عيسى التكويل ((من انصاري إلى الله)).
  - أهم معتقداتها:
  - عقيدة التثليث: أي أن الإله ثلاثة: الله الأب، الله الابن، الله روح القدس.
- <u>عقيدة الخطيئة والفداء:</u> يعتقدون أن العالم مبتعد عن الله بسبب خطيئة آدم ، ولكن الله من كثرة محبته وفيض نعمته رأى أن يقرب إليه هذا الابتعاد ، فأرسل لهذه الغاية ابنه الوحيد ليُخلّص الإنسانية من هذه الخطيئة.
  - محاسبة المسيح للناس: يعتقد المسيحيون أن المسيح بعد أن ارتفع إلى السماء جلس بجوار الأب على كرسى استعدادا الاستقبال الناس يوم الحشر ومحاسبتهم .
    - <u>غفران الذنوب:</u> اعتراف المذنب أمام القسيس الذي يملك وحده قبول التوبة ومحو السيئة.

# 2. اليهودية

- مفهومها: هي الرسالة التي بعث بها موسى التَّكِيِّلِ وقيل في تسميتهم عدة معان: لأنهم مالوا عن دين موسى، أو لقولهم: إنا هدنا إليك ،أو لأنهم يتحركون عند قراءة التوراة.
- أهم معتقداتهم: الأصل في عقيدتهم التي جاء بها الأنبياء هي عقيدة التوحيد، إلا أن حبهم وميلهم للوثنية جعلهم يبتعدون عن عقيدة التوحيد فصارت عقائدهم:
  - جعلوا إلها خاصا بهم و هو ليس معصوما ويثور و هو قاس ومتعصب، مدمر لشعبه.
    - قالوا إن عزير ابن الله.

- أنهم أبناء الله و أحبّاؤه.
- عقیدتهم لا تتکلم عن الیوم الآخر و لا البعث و لا الحساب
- ديانتهم خاصة بهم فلا ينسب إليها من اعتنقها من غيرهم.



- \* قالوا إن عزير ابن الله.
- \* أنهم أبناء الله وأحبّاؤه.
- \* عقيدة محرفة لا تتكلم اليوم الآخر
  - \* دیانتهم خاصة بهم

# تحريف الرسالات السماوية

لقد دخلت عدة انحرافات على الديانات الأخرى عدا الإسلام ، فقد طالت يد التحريف التوراة والإنجيل،وجعلوهم ا اليهود موافقين لأهوائهم ومن هذا انحرفت النصرانية واليهودية عن الطريق الصحيح.

# الوحدة الثالثة: من مصادر التشريع الإسلامي

# أولا: الإجماع:

\*محاسبة المسيح للناس

\*غفران الذنوب

• تعريفه: له عدة معان في اللغة منه العزم والاتفاق.

أما اصطلاحا: فهو اتفاق جميع المجتهدين من المسلمين في عصر من العصور بعد وفاة

الرسول على على حكم من الأحكام الشرعية العملية.

- أنواعه: الإجماع على قسمين:
- الإجماع الصريح: وهو أن يتفق المجتهدون على قول أو فعل بشكل صريح.
- الإجماع السكوتي: وهو أن يقول أو يعمل أحد المجتهدين بقول أو بعمل فيعلم بقية المجتهدين فيسكتون ولا يعارضون.
  - أمثلة عن الإجماع:
  - الإجماع على تحريم الزواج بالجدة، لأنها أم.
    - إجماع الصحابة على توريث الجدة السدس.
  - // // جمع القرآن في مصحف واحد.

### ثانيا: القياس:

- تعريفه: لغة: بمعنى التقدير والمساواة، واصطلاحا: مساواة أمر لأمر آخر في الحكم لاشتراكهما في علة الحكم.
  - حجيته: جمهور العلماء على أن القياس دليل من أدلة الأحكام ، يجب العمل به
    - أركانه:
- المقيس عليه: وهو الأصل ، المقيس : وهو الفرع، علة: وهي الوصف المشترك بين الأصل والفرع الحكم : المراد تعديته من الأصل إلى الفرع. فمثلا: قياس المخدرات على الخمر ، المقيس عليه هو الخمر والمقيس هي المخدرات والعلة هي الإسكار.
  - أمثلة عليه: قياس المخدرات على الخمر، قياس ضرب الوالدين على تحريم قول لهما أف، قياس الأوراق النقدية على العملة النقدية القديمة (الذهب والفضة) في الأحكام المتعلقة بهما.

# ثالثًا: المصالح المرسلة:

- <u>تعريفها</u>: هي استنباط الحكم في واقعة لانص فيها و لا إجماع بناء على مصلحة لا دليل من الشارع على اعتبار ها ولا على الغائها.
- حجيتها: يرى المالكية أنها حجة شرعية فبما لانص فيه ولا إجماع لأن الحوادث تتجدد والمصالح تتغير بتغير الزمان والمكان.
  - شروط العمل بها: يشترط لصحة العمل بالمصالح:
  - ١. أن تكون ملائمة لمقاصد الشريعة.ولاتنا في أصلا من أصول الإسلام.
    - ٢. أن تكون المصلحة عامة لا خاصة.
      - ٣. أن تكون معقولة
  - أمثلة: استنساخ الصحابة عدة نسخ من المصحف العثماني، وضع قواعد خاصة بالمرور، الإلزام
    بتوثيق عقد الزواج بوثيقة رسمية.

# المجال الرابع: القيم المقوقية

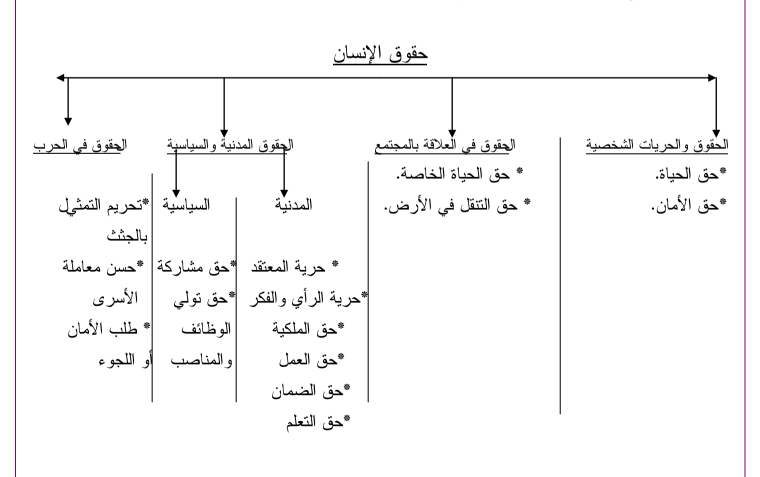
# الوحدة الأولى: حقوق الإنسان في مجال العلاقات العامة والتعامل الدولي

- ١. تكريم الإسلام للإنسان: لقد كرم الإسلام الإنسان وكفل له أن يعيش آمنا وأعطى له حقوقا ،وقيد ذلك بأوامر الله ونواهيه.
  - ٢. حقوق الإنسان في مجال العلاقات العامة:

- 1. <u>الحقوق والحريات الشخصية:</u> كحق الحياة حياة حرة كريمة ، وحق الإنسان في الأمان ، فلا يحق لأحد الاعتداء على الإنسان بقتله أو تعذيبه أو تشويهه.
- ٢. حقوق الإنسان في علاقته بمجتمعه: كحق الحياة الخاصة فلا يصح لأي إنسان أن يتجسس على إنسان آخر أو يطلع على عيوبه، حق التنقل في أرض الله طلبا للرزق أو العلم، حق الزواج، حق الملكية.

# ٣. نماذج حقوق الإنسان في الإسلام:

- حرية المعتقد: فالإنسان حر في تدينه عن قناعة وحر في ممارسة شعائر دينه ولو كان غير مسلم، بشرط أن لا ينش و دينه أو يُروّج له بين المسلمين.
- حرية الرأي والفكر: أعطى الإسلام للإنسان كامل الحرية في التفكير والتأمل ، بشرط أن لاتكون تلك الأفكار محرمة أو فيها مضرة للأمة.
  - الحقوق السياسية: حق مشاركة الفرد في إدارة شؤون البلد وإبداء رأيه في المسائل المهمة التي تعنيه ، حق تولى الوظائف والمناصب المهمة.
    - الحقوق المدنية: حق الملكية وحقه في تكوين أسرة.
- <u>الحقوق الاقتصادية والثقافية:</u> للإنسان حق العمل وكسب قوته من الحلال حت لا يعيش عالة على غيره، كما له حق الضمان حتى يجد ما يتقوت به عند كبره، وللإنسان حق التعلم حتى لا يعيش جاهلا أميا.
- 3. حقوق الإنسان في الحرب: أعطى الإسلام حقوقا للإنسان حتى في الحروب ولو كان غير مسلم، فلا يصح في الإسلام التمثيل بالجثث ولو كانت للأعداء، والواجب في الحرب أن نحسن معاملة الأسرى ولا نسيء إليهم، كما يصح طلب الأمان وهو اللجوء في الحرب.



# الوحدة الثانية: حقوق العمال وواجبا تهم في الإسلام

### ١. الحقوق الأساسية للعمال:

- لكل إنسان الحق في عمل محترم يضمن منه قوته ، ويناسب ومستواه.
- حق العامل في أجر عادل محترم يُناسب ما يؤديه العامل من جهد ، ويجب أن يوفى كل عامل أجره دون مماطلة و لانقصان.
  - حق العامل في الراحة ،فلا يصح لصاحب العمل أن يرهق العامل، أو يكلفه ما لا يستطيع تأديته .
- حق العامل في الضمان : فلا يصح أن يبخس صاحب العمل العامل حقه بعد أن يكبر أو ينقص نشاطه ، بعد أن كان منتجا.
- وللعامل الحق في الترقيات المختلفة في العمل إذا كان كفؤا لذلك ، إذ أساس التمييز بين العمال في الترقيات وزيادة الأجر بحسب الكفاءة.

# 2-واجبات العمال: تتلخص واجبات العمال في:

- أن يعرف العامل واجباته وماهو مطلوب منه حتى يؤديه على أكمل وجه.
  - الشعور بالمسؤولية تجاه العمل الذي كُلّف به.
    - أن يتقن عمله على أكمل وجه.
      - أن يؤدي عمله بكل أمانة.
  - أن لا يستغل وظيفته أو عمله ليجر منفعة ما خاصة به.

# ٣. طبيعة العلاقة بين العمال وأرباب العمل:

إن العلاقة بين العمال وأرباب العمل هي علاقة تكامل وتعاون على نجاح العمل وكسب القوت، فيجب على العامل أن يتقن عمله ويؤديه بأمانة وإخلاص ويجب على صاحب العمل أن يحسن إلى العامل ويكون رحيما به يعامله بالحسنى ولا يبخس حقه ويتجاوز عن أخطائه.

# المجال الخامس: القيم الاجتماعية والأسرية

# الوحدة الأولى: العلاقات الاجتماعية بين المسلمين وغيرهم

- 1. <u>اختلاف الدين: إن</u> كل إنسان مهما كان دينه وعقيدته فهو يعتقد بصحة دينه وبطلان ماسوا ه.ومن هنا كانت عظمة المسلم المستمدة من عظمة الإسلام بأن يعايش غير المسلمين ويحسن إليهم ولو على بلاد المسلمين وهم على كفر هم.
  - ٢. أسس علاقة المسلمين بغيرهم: تتبنى علاقة المسلمين بغيرهم على:

- التعارف: يصح التعارف بين المسلمين وغيرهم من أصحاب الديانات الأخرى ، هذا التعارف الذي يكون متبوعا بالمعاملة الحسنة ،هذا التعارف الذي يُسهم في التقارب وقد يكون سببا في دخول غير المسلم إلى الإسلام.
- التعايش: يصح للمسلم أن يتعايش مع غيره إن في بلاده أو بلاد غيره، فقد كان المسلمون يتاجرون مع غير هم ويحسنون إليهم وكثيرا ما كان ذلك سببا في دخول كثير من الكفار في الإسلام.
- التعاون: يتعاون المسلم مع جميع البشر على نشر الخير والدعوة إليه ، وخير مثال على ذلك أن النبي على حلف الفضول الذي حضره قبل نبوته وأكد على أنه كان يحضره لو كان بعد مجيء الإسلام لأنه تعاون رغم أنه عقد في بيت مشرك.
- <u>الروابط الاجتماعية:</u> المسلم تجمعه مع غير المسلمين عدة روابط كرابطة الإنسانية ورابطة البلد وقد تكون رابطة العائلة.
- ٣. حقوق غير المسلمين وواجبا تهم في بلد الإسلام: لغير المسلمين حقوق في بلاد الإسلام إذا كانوا مقيمين بها من أهم هذه الحقوق:
- حق الحماية: إذ يجب على الدولة المسلمة أن تحمي غير المسلمين المقيمين بأرضها وهذه الحماية تتمثل في حماية ممتلكاتهم وأنفسهم وأعراضهم.
  - حق التدين: وممارسة شعائر هم بشرط عدم الترويج أو الدعوة لديانتهم.
- حق العمل والكسب: فلهم الحق في ممارسة الأنشطة التجارية المختلفة وكل الأعمال والوظائف والصنائع.
- ٤. واجبات غير المسلمين في بلد الإسلام: يجب على غير المسلمين المقيمين في بلاد الإسلام أن يحترموا نظم وقوانين الدولة ، وأن لا يكونوا معاول هدم على تلك البلاد ، كما لا يقبل منهم نشر ديانتهم والدعوة إليها .

# الوحدة الثانية: من المشاكل الأسرية:

# أولا: النسب

- ١. تعريفه: يطلق على عدة معان ، أهمها : القرابة والالتحاق .
  - أسبابه: أسباب النسب في الإسلام ثلاثة:
- <u>الزواج الصحيح: فحمل المرأة ووضعها لمولود من زوجها</u> ، يُنسب الولد مباشرة لأبيه .
  - الإقرار: وهو أن يعترف الرجل مباشرة ببنوة المولود.
- البينة الشرعية: وهي شهادة رجلين أو رجل وامرأتان ، فيحكم القضاء بالبنوة بهذه البينة. ويحل محلها اليوم في زماننا هذا البصمة الو راثية التي تعتبر دليل مادي على إثبات النسب.
  - 7. حق الطفل مجهول النسب: الأطفال مجهولو النسب لا يحملهم الإسلام فعل لاذ نب لهم فيه ،بل أوجب منحهم أسماء وهوية فاستحسن الشرع لفائدتهم حق الموالاة ، حتى لا يعيشو ا بعقدة ذنب لم يرتكبوه.

# ثانيا: التبـــــنّـى

- ١. تعريفه: هو أن تُعطي عائلة ما لقبها لطفل ليس منها دون توضيح و لابيان أن الطفل ليس منهم.
  - ٢. حكمه: باطل ومحرم في الإسلام.
  - ٣. حكمة إبطاله: حرم الإسلام التبني لأجل:

- يؤدى إلى اختلاط الأنساب والعائلات.
- قد يكون سببا في أن يأخذ المُتبنى حقوق غيره.
- قد يكون التبنى سببا في بيع الفقراء أبنائهم لأغنياء لا أو لاد لهم ليتبنوهم.

# ثالثا: الكف الله

- ١. تعريفها: في اللغة: بمعنى الالتزام. واصطلاحا: التزام حق ثابت في ذمة الغير.
  - ۲. حكمها: جائزة بالقرآن والسنة .
- 7. <u>حكمتها:</u> شرعت الكفالة في الإسلام لحماية وحفظ الطفل الصغير الذي لانسب له، حتى لا يكون عرضة للآفات والجرائم وحتى يجد الجو المناسب الذي ينشأ فيه. إذ يجب على الدولة أن توفر الرعاية التامة للصغير ، فإن لم تكن الدولة فالواجب على المجتمع أن يقوم بذلك.

# المجال السادس: الهيم الإعلامية والتواطية

# الوحدة الوحيدة:تحليل وثيقة خطبة الرسول على في حجة الوداع

- ١. المناسبة والظروف: هذه الخطبة ألقاها الرسول علا في حجته الأولى والأخيرة يوم عرفة.
- ٢. تحليل نص الخطبة: لقد خاطب رسول الله في هذه الخطبة العظيمة البشرية جمعاء مرشدا إياها إلى ما يُصلح أمرها وحالها على مر العصور والدهور ، فقد لمح النبي الكريم في إلى أنه في أواخر أيامه ، فيجب على الناس أن يسمعوا منه آخر وصاياه ، لقد أشار الرسول الكريم في إلى أهم المباديء التي جاء بها من عند رب العزة سبحانه وبلغها للناس وأوذي من أجلها من: إيمان بالله تعالى ونبذ تصرفات الجاهلية وحقوق المؤمنين فيما بينهم ..

# ٣. الأحكام والتوجيهات التي تضمنتها الخطبة:

- البند الأول: تضمن الكلام عن حرمة النفس البشرية وتحريم الاعتداء عليها، والكلام عن أصل البشر الواحد.
  - البند الثاني: تحريم وإبطال كل أفعال الجاهلية القبيحة التي كان أهل الجاهلية يتفاخرون بها من ربا وسفك دماء، وفوارق اجتماعية، واختلاط للأنساب بالتبني وكثير من الأنكحة الفاسدة.
  - البند الثالث: تحريم التلاعب بالأشهر والأيام تقديما وتأخيرا فقد كان ذلك من أهل الجاهلية على ما يوافق أهوائهم ، بل أعلن النبي على عن تطابق الزمن مع ما مر الله به.
    - البند الرابع: الأمر بالإحسان إلى النساء للقضاء على الظلم البائد للمرأة الذي كان منتشرا في الجاهلية.
  - <u>البند الخامس:</u> ضمان النجاة والسعادة لمن تمسك بالكتاب والسنة وعمل بهما وجعلهما مرجعا لحياته وشأنه كله.
  - البند السادس: تنظيم العلاقة بين الحاكم والمحكوم وكيف يجب أن تكون عليه من تعاون وتكامل، سمع وطاعة من المحكومين ورأفة وحسن تدبير من الحاكم.

# المجال السابع: القيم الاقتصادية والمالية

# الوحدة الأولى: الربا ومشكلة الفائدة

1. تعريف الربا: لغة: الفضل والزيادة والنمو. اصطلاحا: الزيادة في أحد البد لين المتجانسين من غير أن تُقابل هذه الزيادة بعوض.

# 2.مراحل تحريمه: حرم الربا على مراحل أربعة:

- المرحلة الأولى: ذكر الله في سورة الروم (الآية39) أن الربا لا يبارك فيه الله تعالى.
- المرحلة الثانية: ذكر الله في سورة النساء (الآية 161/160) أن المعاملة بالربا وأكله هو من أفعال وعادات اليهود وتوعدهم على ذلك بالعذاب الأليم.
  - المرحلة الثالثة: نهى الله المؤمنين على أكل الربا أضعافا مضاعفة في سورة آل عمران (الآية 130).
- المرحلة الرابعة: حرم الله تعالى في القرآن الكريم الربا تحريما قطعيا قليلا كان أم كثيرا في سورة البقرة ( الآية275)

### ٢. القواعد العامة لاستبعاد المبادلات الربوية:

- القاعدة الأولى: إذا كان التبادل لنفس الجنسين (الذهب بالذهب، القمح بالقمح): فيشترط المساواة أي مثلا بمثل و التسليم الفوري أي يدا بيد.
- القاعدة الثانية: إذا كان التبادل لجنسين مختلفين (ذهب بفضة أو قمح بتمر) يشرط شرط واحد وهو المناجزة أو التسليم الفورى أي يدا بيد.
  - القاعدة الثالثة: في حالة تبادل معدن بطعام فالتبادل حر ويرجع إلى رغبة المتبادلين.
    - ٣. نوعا الربا: ينقسم الربا إلى نوعين هما:
  - ربا الفضل: وهو زيادة أحد البد لين على الآخر من جنس واحد بسبب الجودة .
  - ربا النسيئة: وهو الزيادة المشروطة التي يأخذها الدائن من المدين نظير التأجيل.

# الوحدة الثانية: من المعاملات المالية الجائزة

# أولا: المسرا بحة

- 1 . <u>تعریفها:</u> لغة: مصدر ربح من الربح و هو الزیادة. اصطلاحا:بیع ما اشتری بثمنه وربح معلوم ؛ و هو جائز بإجماع العلماء.
- 2. مشروعية المرابحة: ورد عن عثمان بن عفان أنه كان يشتري العير فيقول من يربحني عقلها من يضع في يدي دينارا.
  - 3. **حكمتها:** المرابحة تسد حاجة الناس ، وهي باب من أبواب الاستثمار في الإسلام، ترفع الحرج عن الناس.

# 

- ١. تعريفه: عقد على مبيع حال، بثمن مؤجل ، يؤدّى مفرقا على أجزاء معلومة في أوقات معلومة.
  - ٢. حكمه: جائز شرعا بشروط حتى لا يؤدي إلى الربا.

7. **حكمته:** شرع بيع التقسيط لحاجة الناس إليه ومنفعة ذلك لهم ، إذ الإنسان قد يحتاج إلى اقتناء أشياء و لا يملك ثمنها الكامل فيشتر بها بأقساط .

# ثالثا: الـــقـراض (المـضاربة)

- 1. تعريفه: لغة: بمعنى القطع؛ اصطلاحا: هو عقد شركة بين طرفين على أن يدفع أحدهما مالا إلى الآخر ليتاجر فيه ويكون الربح بينهما حسب ما يتفقان عليه .
  - ٢. حكمه: القراض جائز ومشروع عند المسلمين وقد ضارب النبي على في مال خديجة رضى الله عنها.
  - 7. <u>الحكمة من تشريعه:</u> شرع القراض لشدة حاجة الناس إليه ، فقد يملك إنسان ما المال و لا يحسن تنميته وقد يُحسن إنسان ما فنون التجارة وتنمية المال و لا يملك المال. فشرع القراض (المضاربة) ليتحد الجهد و المال .

- ١. تعريفه: لغة: هو الزيادة، اصطلاحا: هو بيع النقد جنسا بجنس أو بغير جنس (النقد: الذهب، الفضة، وفي زماننا: الأوراق المالية).
  - ٢. حكمه: اتفق العلماء على جواز بيع الذهب بالذهب والفضة بالفضة إذا كان مثلا بمثل ، يدا بيد.
- 7. الحكمة من تشريعه: شرع الصرف لتيسير حصول الإنسان على عملة أخرى أو نقد آخر (ذهب أو فضة) لا يملك وهو في حاجة إليه كالعملات الأخرى في زماننا هذا .

# الوحدة الثالثة: الشركة في الفقه الاسلامي

- 1. تعريفها: الغة: بمعنى الاختلاط. اصطلاحا: اتفاق بين اثنين أو أكثر بقصد القيام بنشاط اقتصادي ما ابتغاء الربح.
  - 7. مشروعيتها: الشركة جائزة بالكتاب والسنة والإجماع.
  - ٣. حكمة تشريعها: الحكمة من تشريع الشركة بوجه عام هو تحقيق التعاون من أجل الربح ، وللتيسير على الناس ورفع الحرج عنهم.

# أنواع الشركة:

- شركة العنان: وهي أن يشترك شخصان أو أكثر في مال لهما على أن يتجرا به والربح بينهما.
  - حكمها: شركة العنان جائزة.
- شركة المفاوضة: أن يتعاقد اثنان فأكثر على أن يشتركا في مال على عمل بشروط مخصوصة.
  - <u>حكمها:</u> شركة المفاوضة جائزة .
- شركة الأبدان(الأعمال): وهي أن يعقد اثنان أو أكثر على أن يشتركا في تقبل أعمال معينة والقيام بها ، على أن يكون الربح من أعما لهما مشتركا بينهما.
  - حكمها: شركة الأبدان (الأعمال) جائزة.

# الوحدة الرابعة: من الطرق المشروعة لانتقال المال

# أولا: الميراث

1. <u>تعریفه: ل</u>غة: البقاء و الانتقال. اصطلاحا: هو العلم الذي يُعرف به من يرِث ومن لايرِث ومقدار إرث كل وارث ، ويسمى علم الفرائض.

- ٢. دليله: قوله تعالى(( لِلرِّجَالِ نَصِيبٌ مِمَّا تَرَكَ الْوَالِدَانِ وَالأَقْرَبُونَ وَلِلنِّسَاءِ نَصِيبٌ مِمَّا قَلَ مِنْهُ أَوْ كَثُرَ نَصِيباً مَفْرُوضاً )) سورة النساء.
- 7. <u>الحكمة منه:</u> الميراث وسيلة من وسائل انتقال المال وعدم انقطاعه ، يحقق التكافل بين أفراد الأسر، يوصل الحقوق لأصحابها.
- أسبابه: للميراث سببين: النسب الحقيقي (القرابة)، الزواج الصحيح، وسبب ثالث انتهى تاريخيا وهو العتق.
  - موانع الميراث: يُمنع من الميراث من قتل عمدا مورِّثه، واختلاف الدين ويدخل مع هذا الردة.
- 7. <u>شروط الميراث:</u> موت المورِّث حقيقة أو حكما، حياة الوارث بعد موت المورِّث، أن لا يوجد مانع من موانع الميراث السابقة الذكر.
  - ٧. أصحاب الفروض: هم الذين جعل الشارع لهم نصيبا مقدرا من التركة وهم: الأب ، الجد، الزوج، الأخ لأم، الزوجة، البنت، بنت الابن، الأخت الشقيقة، الأخت لأب، الأخت لأم، الأم ، الجدة.
  - ٨. <u>العصبة:</u> هم بنوالرجل وقرابته لأبيه الذين يستحقون التركة كلها إذا لم يوجد من أصحاب الفروض أحد، أو الباقى بعد أصحاب الفروض.

# ثانيا: الهبة

- ١. تعريفها: لغة: التبرع والتفضل على الغير مطلقا. اصطلاحا: هي عقد يُفيد نقل الملكية بغير عوض.
  - 7. مشروعيتها: جائزة لأنها باب من أبواب التعاون الذي يحبه الإسلام.
- ٣. الحكمة منها: الهبة مستحبة إذ هي من الخير المرغب فيه لما فيها من تأليف للقلوب وتوثيق لعُرى المحبة بين الناس.

# ثالثا: الوصية

- ١. تعریفها: لغة: تطلق على عدة معان منها إیصال الشيء بالشيء. اصطلاحا:عقد یُوجب حقا في ثلث مال عاقده یلزم بموته.
  - مشروعية الوصية: الوصية جائزة ومشروعة بالكتاب والسنة.
  - ٣. الحكمة من تشريعها: هي باب من أبواب التعاون وتحصيل الثواب وليتدارك الإنسان مافاته من أعمال الخير ،وقد تكون الوصية صدقة جارية ...

عند قراءتك للملخص لا ترض الدعاء لمنجزه بأن يكون هذا العمل من الصدقات الجارية له إن شاء الله بارك الله فيك

فاتح بن عامر