श्री परमात्मने नमः

कल्याण

भक्ति, ज्ञान, वैराग्य, और धर्मसंबंधी सिचन्न मासिक पत्र.

संख्या



हर्ग स्थाप हर्ग कथ्या कथ्या स्थाप स्थाप स्थाप

वार्षिक जूत्यु ३) विदेशिके लिये ४॥) श्रावण कृष्ण ११ संवत् १९८४ बम्बईके सत्संग-भवन-द्वारा संरक्षित

इस अङ्गरा मृत्य १



| विषय - सूची ।                                                               | चित्र-सूची । |                                          |            |            |
|-----------------------------------------------------------------------------|--------------|------------------------------------------|------------|------------|
| पृष्ठ सं                                                                    |              | <b>प्र</b>                               | ष्ठ संख्या |            |
| ९ श्रीरामनामकी परायणता । ( तुलसीदासजी )                                     | 9            | १ श्रीमुरलीमनोहर। (रंगीन)                | •••        | मुखपृष्ठ   |
| २ नृतन वर्षे।                                                               | ₹ .          | २ गो० तुलसीदासजी। (रंगीन)                | •••        | 3          |
| ३ रसना राम भजो। (प्रेमलताजी)                                                | 8            | ३ श्रीअन्युत मुनिजी।                     |            | ч          |
| ४ श्रीहरिनामकी महिमा । (प्-अच्युत मुनिजी)                                   | પ            | ४ श्रीउडिया वावा।                        | •••        | 4          |
| ५ राम राम राम राम राम।                                                      | २०           | ५ अजामिल । ( रंगीन )                     | •••        | ć          |
| ६ हरि-नाम-वितरण।                                                            | २१           | ६ निमाईनिताई। (रंगीन)                    | •••        | २१         |
| ७ श्रीनाम-संकीर्तन (आ० गो० मदनमोहनजी)                                       | ३०           | ७ श्रीयाद्वजी महाराज ।                   |            | ३२         |
| ८ कत्याणकारी भगवन्नाम । (श्रीयादवजी)                                        | ३२           | ८ श्रीविष्णुदिगम्बरजी।                   |            | ३२         |
| ९ श्रीभगवत्राम-महिमा। (ज० स्वामी अनन्ताचार्यजी)                             |              | ९ आ० श्रीमधुसूदनजी सार्वभौम ।            | •••        | ३८         |
| १० श्रीहरिनाम ।                                                             | ३८           | ३० शंकराचार्यंजी श्रीराजराजेश्वराश्रमर्ज | ì1         | ३८         |
| (म॰ आचार्य सार्वभौम श्रीमधुसूदनजी गो॰)                                      | 81           | ११ सूरदासजी।                             |            | 88         |
| ११ रामकीर्तन ।                                                              | ४२           | १२ हरिदासजी।                             | •••        | ४५         |
| १२ नामयुग। (आ० गो० कृष्णचैतन्यजी)<br>१३ सोई भको जो रामहिं गावें। (सूरदासजी) | ४४           | १३ जगाई-मधाई।                            |            | ४६         |
| १४ श्रीभगवन्नाम। (एक क्षुद्र नाम-प्रेमी)                                    | ४५           | १४ तुकारामजी ।                           |            | ४७         |
| १५ ईश्वरप्रणिधानाद्वा। (पू॰ स्वामी मंगलनाथजी)                               |              | १५ रामदासजी।                             |            | ४७         |
| १६ ईश्वर-साक्षास्कारके लिये नाम-जप सर्वोपरि साध                             | ्र<br>यन     | S                                        | •••        | 88         |
| है। (श्रीश्रीजयदयालजी गोयन्दका)                                             | ६७           |                                          | •••        | 88         |
| १७ नामावतार । (स्वामी श्रीस्वतः प्रकाशजी)                                   | ७४           | १७ कवीरजी।<br>१८ प० समकृष्णजी।           | •••        | ४९         |
| १८ नाम भजनकी महिमा (श्रीआत्मारामजी खेमका                                    | ) ७६         | १९ स्वामी विवेकानन्दजी।                  |            | ४९         |
| १९ भगवज्ञामसे भगवत्-प्राप्ति ।                                              |              |                                          | •••        |            |
| ( श्रीहीरालालजी गोयन्दका )                                                  | ७८           | २० रामनामका आढतिया।                      | •••        | ∌३         |
| २० कीर्तन ही सुगम है। (श्रीहरिस्वरूपजी एम्० ए०                              | ) ৩९         | २१ श्रीरामशङ्कर मोहनजी।                  |            | <b>∄</b> ₹ |
| २१ श्रीसीता-रामनाम महिमा।                                                   |              | २२ श्रीनारदजी महाराज। (रंगीन)            | •••        | ५८         |
| ( महन्त श्रीरघुबरप्रसादजी महाराज )                                          | ८२           | २३ घ्रुव-नारायण। (रंगीन)                 | •••        | ५८         |
| २२ सचा मुख । (श्रीगणपतरायजी लोहिया )                                        | ८४           | २४ द्रौपदी-लज्जा-रक्षण। (रंगीन)          | •••        | ६२         |
| २३ राम नामसे मुझे शान्ति मिली।                                              |              | २५ भक्त प्रह्लाद ।                       | •••        | ६४         |
| ( भाई जमनालालजी बजाज )                                                      | ሪዓ           | २६ गजराज।                                | •••        | ६५         |
| २४ श्रीराम-नाम।                                                             | - •          | २७ श्रीहनुमानजी।                         | •••        | ६५         |
| २४ अस्ति-गान ।<br>( राजकार श्रीरकत्वरतामजी अमरावाला )                       | 35           | २८ पु० स्वामी मङ्गलनाथजी।                | •••        | ६६         |

#### विषय-सूची

#### चित्र-सूची

|                                               | पृष्ठ संख्या |                               |       | ţ         | रृष्ठ संख्या   |
|-----------------------------------------------|--------------|-------------------------------|-------|-----------|----------------|
| २५ नाम-माहात्म्य।                             |              | २९ गो० स्वामी उत्तमनाथजी      | t     | •••       | ६७             |
| (श्रीज्वालाप्रसादजी कानोडिया)                 | 66           | ३० काशीमुक्ति                 | • • • |           | ८३             |
| २६ भगवज्ञास ही उद्धारका उपाय है।              |              | ११ ओंकारके जापसे मुक्ति       | •••   |           | ९०             |
| (आचार्य प्रदर श्री० गोकुलनाथजी सह             | ाराज ) ९२    | ३२ सरभंगका बैक्कंठ गमन        | •••   | •••       | ९०             |
| २७ प्रेममय नाम । ( श्रीभूपेन्द्रनाथ संन्याल ) | ९८           | ३३ राजा अम्बरीपजी             |       |           | ९१             |
| २८ हरिनाम जप ।                                | 9%           | ३४ ज० स्वामी श्रीअनन्ताचार    |       |           | ٠٠<br>وء       |
| २९ नाममहिमा (महात्मा गांधीजी)                 | <b>९</b> ९   | ३५ आ० गो० श्रीगोकुलनाथ        |       | ···<br>'ਗ | ९ <del>२</del> |
| ३० श्रीहरिनामोपदेश।                           |              | ३६ महात्मा गांधीजी            |       |           | -              |
| (भक्तवर पं०रामप्रसादजी शर्मा)                 | ५९           | ३७ महामना मालवीयजी            | •••   | • • •     | ९९             |
| ३१ सूचना                                      |              |                               | •••   | • • •     | ५९             |
|                                               | १०४          | ३८ म्लेच्छकी मुि              | • • • | •••       | 303            |
| ३२ नामप्रेमी सन्त                             | १०५          | ३९ महामुनि बाल्मीकिजी         |       |           | १०३            |
| ३३ चित्र परिचय                                | 909          | ४० मीराबाई । ( <b>रंगीन</b> ) |       | •••       | `              |
| ३४ कृष्णनामसुधा (पं० रामदेवजी शर्मा)          |              |                               | •••   | • • •     | 300            |
| र्व द्वाराताधुन्त ( वर्व समयुन्ता समा )       | \$ \$ 0      | ४१ भक्त सुधन्वा               | •••   | •••       | १०९            |

## कल्याणके नियम

१-भक्ति ज्ञान वैराग्य और सदाचार-समन्वित लेखों द्वारा जनताको कल्याणके पश पर पहुंचानेका प्रयत्न करना इसका उद्देश्य है।

२-यह प्रति सासकी कृष्णा एकादशीको प्रकाशित होता है।

३-इतका अग्निम वार्षिक मूल्य डाकब्ययसहित भारतवर्षमें ३) रु० और भारतवर्षसे बाहरके लिये ४॥ )रु० नियत है। एक संख्याका मूख्य ।-) बिना अग्निम मूल्य प्राप्त हुए पत्न प्रायः नहीं भेजा जाता।

४-घाहकोंको सनीआर्डर द्वारा चन्दा भेजना चाहिये, नहीं तो वी.पी. खर्च उनके जिस्से और पड़ जायगा।

५-इसमें व्यवसायियोंके विज्ञापन किसी भी दरमें खीकारकर प्रकाशित नहीं किये जाते।

६-म्राहकोंको अपना नाम, पता स्पष्ट लिखनेके साथ साथ म्राहक नम्बर अवश्य लिखना चाहिये। १-पत्रके उत्तरके लिये जबाबी का**र्ड** अथवा टिकट भेजना आवश्यक हैं।

८-भगवद्गक्ति, भक्तचरित, ज्ञान, वैराग्यादि ईश्वर-परक कल्याणमार्गमं सहायक अध्यात्म विषयक छेखोंके अतिरिक्त अन्य विषयके छेख भेजनेका कोई सज्जन कष्ट न करें, छेखोंको घटाने बहाने और छापने अथवा न छापनेका अधिकार सम्पादकको हैं। अमुद्रित छेख छोटाये नहीं जाते।

९-प्रबन्ध सम्बन्धी पत्न, प्राहक होनेकी सूचना मनीयार्डर आदि व्यवस्थापकके नाससे भेजना चाहिये और सम्पादकसे सम्बन्ध रखनेवाले पतादि सम्पादकके नामसे भेजना चाहिये।

> व्यवस्थायक, कल्याण कार्यालय, गीताप्रेस, गोरखपुर

ॐ पूर्णमदः पूर्णमिदं पूर्णात्पूर्णमुदच्यते । पूर्णस्य पूर्णमादाय पूर्णमेवावशिष्यते ॥





सत्यं शौर्य्यतपःक्षमामृतवचोऽहिंसाश्र श्रद्धालुताम् । श्रीतिं भृतदयां जनेऽपि सकले सौहार्दमापादयन् ॥ भक्तिं कल्मपनाशिनीं भगवतीमानन्ददां वर्द्धयन् । कल्याणं वितनोतु नोऽभयकरः कल्याणरूपो हरिः ॥

भाग २

श्रावण संवत् १९८४

संख्या १

## श्रीरामनामकी परायणता!

भरोसो जाहि दूसरो सो करो।

मोको तो रामको नाम कल्पतरु, कल्पि कल्याण फरो ॥ १॥ करम उपासन ज्ञान वेदमत, सो सब भांति खरो।

मोहिं तो सावनके अन्धिह ज्यों, सूझत हरो हरो॥२॥

चाटत रहेउँ खान पातिर ज्यों, कबहुं न पेट भरो ।

सो हौं सुमिरत नाम सुधारस, पेखत परुसि धरो ॥ ३॥

स्वारथ औ परमारथहू को, नहिं कुख़रो नरो।

सुनियत सेतु पयोधि पखानिन्ह, करि कपिकटक तरो ॥ ४ ॥

प्रीति प्रतीति जहां जाकी तहं, ताको काज सरो।

मेरे तो माय वाप दोउ आखर, हौं सिसु अरनि अरो ॥ ५॥

शङ्कर साखि जो राखि कहुउं कछु, तौ जरि जीह गरो।

अपनो भलो राम नामिहं ते, तुलसिहि समुझि परो ॥ ६॥

। रोस्बर्म तुष्टभी इंभन्नी



🌌 🖔 पशिखाकी भांति जीवनकी ज्योति क्षण क्षणमें क्षीण हो रही हैं। दीपकके तेलकी तरह जीवनके आधारस्वरूप दवासों की सम्पत्ति प्रति-మ్మాలు 🕉 क्षण घट रही है। जीवन-सूर्यंके अस्ताचलका समय समीप—अति समीप आरहा है ! तब भी इस ''गाफिल मुसाफिर" को चेत नहीं होता। अरे ! दिन रहते रहते घर का सीघा मार्ग पकड़ छे, नहीं तो रात के अन्धकारमें पड़ कर राह भूल जायगा ! बिछुड़ जायगा साथियोंसे और भटकेगा जंगल जंगलमें हताश, निराश और उदास हुआ ! चेत, शीघ्र चेत ! किस माया--मरीचिकामें भूल रहा है ? किस मोहमदमें मतवाला हो रहा है। याद रख, यहां तेरी तृष्ति असम्भव है। तृप्ति होती तो अब तक हो न जाती? जहां गया वहीं से हाथ झड़का कर अतृप्त छौटना पड़ा। राजा बना, देवता बना, इन्द्र बना परन्तु कहीं तृप्ति नहीं हुई । तृप्तिके अथाह सागरमें निमन्न होनेमें कुछ न कुछ कसर रह ही गयी। '' इतनासा और हो जाय'' यह सदा ही बाकी रहा !

अब तो तू उस आनन्द-समुद्रके तटपर आ पहुंचा है। ''इतना साऔर हो जाय'' को भू लकर कूद पड़ इस स्टिचदानन्द सागरमें! गहरी डुबकी लगा! दुझे प्रेम-रन्न मिलेगा, अमूल्य धन मिलेगा। उसे पाकर तू सचमुच तृप्त हो जायगा-सदाके लिये कृतार्थ हो जायगा! कुछ भी तो अपूर्णता नहीं रहेगी!

तोब दे सारे बन्धनोंको, छोब दे सारी लाज शरम-को ! निर्लञ्ज और निरंकुश कबीरका यह गीत याद करता हुआ मार गहरा गोता ! ''घृंघटके पट खोल रे,तोहे राम मिलेंगे !''

यदि अब भी नहीं चेता, किनारेसे वापस लौट गया, हाथ में आये हुए अमूख्य पारसको फेंक दिया तो पीछे सिवा पछतानेके और कुछ भी उपाय हाथमें नहीं रह जायगा! इसलिये—

"जीती बाजी मत हार रे, तू पकड़ हरीको ।"

ऐसा मौका फिर कठिनतासे मिलेगा। मत जाने दे हाथसे इस सुअवसरको ! कालकी चक्की तो अनवरत चलही रही हैं। न जाने कब पिस जायगा ? तू समझता है, बड़ा होता हूँ। काल समझता है कि इसकी परमायुक्ते दिन पूरे होरहे हैं। वास्तवमें कालकी समझ पक्की है। अतएव इस कालके भयसे कालका भरोसा छोड़कर तू तत्काल ही कालका काल बन जा ! ऐसा बन जा कि, फिर काल कभी तेरे सामने अपना अस्तित्व ही न दिखा सके। वहां चला जा, जहां कभी कालकी करपना ही नहीं हुई ! शीधता कर कहीं कालको तेरी इस करपनाका पता लग जायगा और वह चिड़िया पर बाजकी भीति तुझ पर पहलेही हमला कर बैठेगा तो तेरी सारी आशा धूलमें मिल जायगी। करपनाकी सारी सृष्टि उस महाप्रलयमें नष्ट अष्ट हो जायगी ! अतएव गुपचुप; परन्तु त्वराके साथ इस करपनाको कार्यरूपमें परिणत कर ले !

देखता नहीं ? देखते देखते यह ''क्रत्याण '' पत्रका भी एक वर्ष बातोंमें बीत गया । अभी कल- कीसी बात है। परन्तु स्मरण रख, इस कल्याणकाही एक वर्षे नहीं बीता, इसीके साथ साथ मजदूर-सम्राट्, कंगाल, धनी, मूर्ख, पंडित, जनता, नेता, श्रोता-वक्ता, पाठक-सम्पादक, अधिक क्या सृष्टिके समस्त चराचरका कालकी गणनाके लिये कल्पित किया हुआ एक वर्ष पूरा हो गया।

विचार करो ! "कल्याण" के प्यारे पाठक और पाठिकाओ ! जीवनके इस पूरे एक वर्षकी घटनाओं को स्मरण कर हिसाब किताब ठीक करो ! इस एक सालके लगभग पचहत्तरसे अस्ती लाख श्वासींका परम धन तुमने किस काममें खर्च किया ? इस धनको कहीं व्यर्थ या प्रमादमें तो नहीं उड़ा दिया ? कहीं रत्न देकर, बदलेमें कांचके टुकड़ोंक। संगृह तो नहीं कर लिया ? यदि ऐसा किया है तो बहुत बुरा किया है, इसके लिये पश्चात्ताप करो ! परमात्मासे क्षमा याचना करो ! स्मरण रक्खो, जो श्वास प्रभुके चिन्तन भजनमें या उसकी सेवामें जाता है वही सार्थक है, बाकी सब ब्यर्थ है। यदि श्वासरूरी धनको, (भोग, त्याग, समाज, जाति, देश या धर्म किसी भी बहानेसे ) असूया ईर्षा, काम--क्रोध, द्वेष--मत्सर हिंसा-प्रतिहिंसा, वृणा-उपेक्षा, व्यभिचार-अनाचार, लोभ-मोह और मद-मान आदि कुसंगियों के सहवासमें लुटा दिया है तो तुमने बड़ी ही भूल की हैं! इन कुसंगियों की कुसंगतिका परिणाम सोचकर कलेजा कांप उठता है। परन्तु कोई चिन्ता नहीं ! अब भी सावधान हो जाओ ''गयी सो गयी अब राख रही को'' आगेके लिये एक शास भी व्यर्थ मत जाने दो। घरका काम करो, व्यापार करो, देश सेवा करो, धर्म प्रचार करो, जो कुछ भी करो परन्तु श्वासकी प्रत्येक ध्वनिके साथ उसके नामकी नित्य ध्वनिको मिला दो! सबका भरोसा छोड़कर लेट जाओ उसके पावन चरणप्रान्तमें, सारा बोझा उतारकर डाल दो उसके सुरसरी-जनक चरण-नखों में, पूर्वके पापो के लिये न घबराओ ! उनका भार तो वह स्वयं उठावेगा । सुनी नहीं उसकी दिन्य घोषणा ?

"सर्वधर्मान्परित्यज्य मामेकं शरणं वज । अहं त्वा सर्वपापेभ्यो मोक्षयिष्यामि मा शुचः॥

(गीता १८, ६६)

सब धर्मोंके आश्रयको त्यागकर केवल एक मेरी शरण होजा, में तुझे समस्त पापोंसे छुड़ा दूंगा। तू चिन्ता न कर! कितने भरोसेके वचन हैं?

जानते हो शरण किये कहते हैं ? करना सब कुछ परन्तु अपने लिये कुछ भी नहीं । जैसे सती पतिके लिये सब कुछ करती हैं। ('सब कुछ' का यह अर्थ नहीं कि उसके बताये हुए कामोंको छोड़कर दूसरे मनमाने ''आलतू फालतू '' कामोंका करना !) जब सारा भार ही उसके चरणोंमें डाल देते हो तो तुम उसीके हो जाते हो, तुम्हारा अलग कोई स्वार्थ रहता ही नहीं। तुम उसके और वह तुम्हारा ! जब दोनों एक ही हो गये, अपनापन अलग रहा ही नहीं, तब तुम्हें अपने लिये अलग क्या करना बाकी रहा ? तुम तो अपने आपको उसके चरणोंमें सौंप कर सब कुछ कर चुके !

जब कुछ करना ही नहीं रहा तब आश्रय और भरोसा किस बातका ? और वह भी किससे ? दूसरे की तो करपना ही नहीं रही।

> उत्तम के अस बस मन माहीं । सपनेहु आन पुरुष जग नाहीं ॥

उत्तम पतिव्रताकी भांति अन्य पुरुषका अस्तित्व स्वप्नमें भी नहीं रह जाता । बस—

एक भरोसो एक बल, एक आश विश्वास। एक राम घनस्याम हित, चातक तुल्सीदास॥

इसका नाम है ''शरण''। इस शरणका असली भाव तभी समझमें आता है जब अन्तःकरणके सम्पूर्ण पापोंकी कालिमा समूल धुल जाती है और उसमें भगवत् भावोंका सन्तत प्रवाह बहने लगता है। पापोंकी कालिमाको जड़से धोनेके लिये सबसे बढ़िया साबुन है—

级人的人的人的人的人的人的人的人的人的人的人的人的人的人的人

#### --''श्रीभगवन्नाम''

आज यह तुम्हारा 'कल्याण' नृतन वर्षके अभिनन्दन-के अवसर पर उसी कल्याणकारी 'भगवन्नाम' की निधि लेकर तुम्हारे द्वार पर उपस्थित हुआ है। अनुरोध यही हैं कि प्रसन्नताके साथ इस परम निधिको गृहण करो और अपने मित्रों, बान्धवों, स्नेहियों, धरवालों, देश-वासियों, मनुष्य जातिके लोगों और जीवमात्रमें यथाशक्ति इसे वितरण कर उनके सच्चे सुहृद होनेका परिचय हो। तुलसी सो सब भांति परम हित,
पूज्य प्राणतें प्यारो ।
जाते होइ सनेह राम पद,
एतो मतो हमारो ॥
वही घरका है, वही मित्र है, वही परम हितैषी है, वही
प्राणोंसे प्यारा है कि जिससे श्रीरामचरणोंमें प्रेम होता है।
जय सचिदानन्द !

हरि: ॐ

## (रसना राम मजो)

( श्रीसियावल्लभ शरणजी, काशीद्वारा प्रेषित )

रसनियाँ काहे न नाम उचारो ।

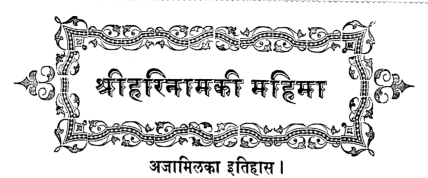
लोलुप भयेउ लोभ लालच बस,जाय सुजन्महिं हारो। कामद घन दारिद दुकाल हर, सो तुम निपट विसारो॥ लघुजीवन जिय जानि भजह नित, सियवर प्रीतम प्यारो। काल कराल शीस पर नाचत, मूढ़ गाल जिन मारो॥ सुत बनिता धन धाम विषय सुख, दुख सम जानि निवारो। जो आपन भल चहह सकल बिधि, मोर कह्यो चित धारो॥ सुमिरहु नाम चारु चिन्तामिण, नाते सब परि टारो। सेवह सन्त अनन्त लाँडि छल, पटिक लाजको भारो॥ ऊँच कहाय कवन सुख जो पै, निज आतमा ना तारो। 'प्रेमलता' मैं मोर तोर किर, राग रोष जिय जारो॥

प्रभु भजन बिना सब जन्म गयो ॥ टेक ॥
नर तनु दीन कृपालु कृपा करि, जेहि लगि सो न भयो ॥
भूलि रह्यो लखि जग प्रपंच मन, सुनत न बहु सिखयो ॥ १॥
वरणत वेद पुराण सुखद मग, तेहि पथ मन न दयो ॥
सेयेहु सन्त न कबहुँ कपट तजि, हिर गुरु पद न नयो ॥ २॥
परिहरि निकट नाम अमृतनद, मृग जल चह अँचयो ॥
कबहुँ न भयो निशोच पोच उर, नित तिहुँ ताप तयो ॥ ३॥
करत कर्म जस तस पावत फल, लुनत सुनिज कर वयो ॥
'प्रेमलता' सोइ चतुर जीव जग, नाम नेम जिन्हि लयो ॥ ४॥

(प्रेमलता)

--•60米米米米 50•--





( लेखक---' गंगातीर निवासी पूज्यपाद स्वामीजी श्रीअच्युत मुानिजी ' )



न्यकुञ्ज देशमें अजामिल नामक एक बड़ा ही शुद्धाचारी, श्रुतसम्पन्न, सदाचारपरायण, कोमलहृदय, जितेन्द्रिय, सत्यवादी,मन्सज्ञ और क्षमादि गुणोंसे युक्त, सुन्दर स्वभाव

वाला, पवित्र ब्राह्मण रहता था । वह अहंकाररहित होकर, गुरु, अतिथि, अग्नि और बड़ोंकी सेवा करता तथा सब जीवोंके साथ सुहद्भाव रखता था। वह बड़ा ही साधू, मितभाषी और असूयारहित था। एक दिन पिताकी आज्ञाके अनुसार बनसे फल, पुष्प, सिमधा और कुश लेकर लौटते समय रास्तेमें अजामिलने एक मदिरा पीये हुए कामी शृदको मदविद्वलनेत्रा वेश्याके साथ निर्लंज्ज भावने हंसते गाते और रमण करते देखा । क्षणभरकी मूक कुसंगतिसे भी बड़ा अनर्थ होता है। पवित्र ब्राह्मण्यूवक अजामिल कामवरा हो गया, अपनेको भूल गया और उस हतभाग्यने धर्म कर्मको तिलाञ्जलि देकर पापरूपा दासीकी सेवामें अपनेको लगा दिया। पिताकी सारी सम्पत्ति दासीके मनोरञ्जनमें लुटा दी, अपनी सत्कुलोत्पन्न युवती पत्नीको ऱ्याग दिया। घरका धन नष्ट होजानेपर वह अन्यायसे धन संगृह कर दासीके परिवारका पालन पोपण करने लगा । यों करते करते उसकी परमायुके अट्टासी वर्ष पापमें बीत गये। अजामिलके दश पुत्र थे, जिनमें सबसे छोटेका नाम 'नारायण 'था । 'नारायण' स्वाभाविक ही माता-पिताको दड़ा प्यारा था। अजामिल उसकी तोतली बोली सुनकर सदा ही उसमें आसक्त हुआ उसकी क्रीडाओंको देख देखकर प्रसन्न हुआ करता। इस

प्रकार विषयोंमें भूले हुए अजामिलका मृत्युकाल समीप आ गया, परन्तु अध्यन्त आसक्तिके कारण उस समय भी उसका मन बालक 'नारायण' में लगा हुआ था। उसने मृत्युकालमें यमराजके भयानक दूतोंको देखते ही घबराकर दूर खेलते हुए अपने पुत्र नारायणको बड़े ऊँचे स्वरसे 'नारायण ' 'नारायण 'कहकर पुकारा। मरते हुए अजामिलके मुखसे अपने प्रभुका पवित्र नाम सुनतेही भगवान विष्णुके पार्षद सहसा वहां आगये और उन्होंने अजामिलके आत्माको निकालनेमें लगे हुए यमदृतोंको बलपूर्वक रोक दिया। भगवानुके सभी पार्षद नवीन किशोर अवस्थावाले, कमलनयन, पीताम्बर पहने हुए, किरीट मुकुटधारी, सुन्दर चार भुजाओंमें शङ्ख, चक्र, गदा और पद्मादिसे विभूषित थे। यमदूतोंने यह नयी बात देखी, उन्हें पता नहीं था कि हमारे प्रभु यमराजके सिवा कोई और दूसरा भी ईश्वर है, उन्होंने भगवानके पार्षदोंसे सब बातें पूछीं । अजामिलके पाप सुनाये और अन्तमें कहा कि इस अकृत-प्रायश्चित्त पापीको हम लोग अपने स्वामी दण्डधर यमराजके पास लेजायंगे। वहां यह अपने पापका समुचित दण्ड पाकर शुद्ध हो जायगा! भगवान विष्णुके दूतोंने आश्चर्य प्रकट करते हुए कहा-

अयं हि कृतिनर्वेशो जन्मकोट्यंहसामपि।
यद्वयाजहार विवशो नाम खस्त्ययनं हरेः॥७॥
एतेनैव ह्यघोनोऽस्य कृतं स्याद्घनिष्कृतम्।
यदा नारायणायेति जगाद चतुरक्षरम्॥८॥
स्तेनः सुरापो मित्रधुग् ब्रह्महा गुरुतल्पगः।
स्वीराजपितृगोहन्ता ये च पातिकनोऽपरे॥९॥

सर्वेषामप्यघवतामिद्मेव सुनिष्कृतम् । नामव्याहरणं विष्णोर्यतस्तद्विषया मतिः ॥ १०॥ न निष्कृतैरुदितैर्ब्रह्मवादिभिः,

तथा विशुद्धत्यघवान् व्रतादिभिः । यथा हरेर्नामपदैरुदाहृतैः

तदुत्तमश्लोकगुणोपलम्भकम् ॥ ११॥

नैकान्तिकं तद्धि कृतेऽपि निष्कृते,

मनः पुनर्धावति चेदसत्पथे । तत्कर्मनिर्हारमभीप्सता हरेः,

गुणानुवादः खल्च सत्त्वभावनः ॥ १२ ॥ अथैनं माऽपनयत कृताशेषाघनिष्कृतम् । यदसौ भगवन्नाम म्नियमाणः समप्रहीत् ॥ १३ ॥ साङ्कित्यं पारिहास्यं वा स्तोभं हेळनमेव वा । वैकुण्ठनामप्रहणमशेषाघहरं विदुः ॥ १४ ॥

पतितः स्खिलितोभग्नः संदष्टस्तप्त आहतः । हरिरित्यवशेनाह पुमान् नार्हित यातनाम् ॥ १५ ॥

गुरूणां च लघूनां च गुरूणि च लघूनि च । प्रायश्चित्तानि पापानां ज्ञात्वोक्तानि महर्षिभिः ॥ १६॥

त्रापाश्चलानपानाज्ञाल्यलान नहापानः॥ १५॥ तैस्तान्यघानि पूर्यते तपोदानजपादिभिः। नाधर्मेजं तद्धृदयं तदपीशांघ्रिसेवया॥ १७॥

अज्ञानादथवा ज्ञानादुत्तमञ्जोकनाम यत्।

सङ्गीर्तितमघं पुंसोदहेदेधो यथानलः ॥ १८॥ यथाऽगदं वीर्यतममुपयुक्तं यदच्छया।

अजानतोऽप्यात्मगुणं कुर्यान्मन्त्रोऽप्युदाहृतः॥ १९॥

(श्रीमद्भागवत ६ । २ । ७ से १९)

''इस अजामिलने इस एक जन्म क्या, करोड़ों जन्मों-के सभी पापोंका प्रायश्चित्त कर डाला,क्योंकि इसने विवश होकर (न केवल प्रायश्चित्त माग, किन्तु) स्वस्त्ययन (मोक्षके देनेवाले) हरिनामका उचारण किया ॥ ७॥ जब इसने पहले भोजनादिकालमें 'नारायण आय' इस अपभ्रंश भाषामें चतुरक्षर 'नारायण' नामका उच्चारण किया तभी इस पापिष्ठके सम्पूर्ण पापोंका प्रायश्चित्त हो चुका।"

"यस्य स्मृत्या च नामोक्त्या तपोदानिक्रयादिषु । न्यूनं सम्पूर्णतां याति सद्यो वन्दे तमच्युतम् ॥"

"जिसके स्मरण और नामोचारणसे तप दानादि कर्मोंकी न्यूनता शीघ्रही पूर्ण हो जाती है, उस अच्युतको में नमस्कार करता हूं।"

इस स्मृतिसे तो यह प्रतीत होता है कि नामोचारण तपदानादि कर्मोंका अङ्ग हैं, यदि यही बात है तो फिर वह अकेला पापोंका नाश कैसे कर सकता हैं इस प्रश्नके उत्तरमें यह कहा जा सकता हैं कि 'खादिरो यूपो भवति' 'खादिरं वीर्य कामस्य।" इस श्रुतिके विषयमें कहे हुए संयोग-पृथक्तव नयायसे केवल नामोचारण भी पापनाशक होता हैं।

"अवशे नापि यन्नाम्नि कीर्तिते सर्वपातकैः। पुमान् विमुच्यते सद्यः सिंहत्रस्तैर्मृगैरिव"॥

अवश होकर भी हिर्किर्तन करने पर पापीके सम्पूर्ण पाप उसे छोड़कर उसी प्रकार भाग जाते हैं, जैसे सिंहसे हरकर मृग भाग जाते हैं। इत्यादि अनेक पुराणवचनोंसे नामोचारणकी स्वतन्वता प्रतीत होती है। यह वचन अर्थवाद (स्तुतिमात्र) नहीं है। अर्थवाद वह होता है जो किसी विधिका शेष हो। यह किसी विधिका शेष नहीं है। यह किसी विधिका शेष नहीं है। देवताधिकरणमें मन्तार्थवादोंकी प्रमाणता सिद्धकी गयी है इसल्यि आभासमाव भी नारायण नाम सम्पूर्ण पापोंका प्रायश्चित्त है।। ८॥ ब्राह्मणका सोना चुरानेवाला, मिलदोही, गुरुकी स्त्रीके प्रति गमन करनेवाला, ब्राह्मण, स्री, राजा, पिता, माता और गौका वध करने-

<sup>\*</sup> संयोगपृथक्त न्याय पूर्वमीमांसाका है और देवताधिकरण उत्तर मीमांसाका है। इस विषयपर विस्तार इसीलिये नहीं किया गया कि पाठकोंको समझनेमें क्वेश होगा। कोई जानना चाहे तो किसी मीमांसकसे पूछकर निश्चय करलें। — ळेखक

वाला, तथा और भी जितने पापी हैं। उन सबके लिये श्रीविष्णुका नामोचारण ही प्रायक्षिचत्त है क्योंकि नामो-चारणसे परमेश्वरमें सेव्य (सेवा करने योग्य है ऐसी) बुद्धि उत्पन्न होती है अथवा इसका यह अर्थ है कि परमेश्वरको नामोचारक पुरुषके विषयमें यह बुद्धि उत्पन्न होती है कि यह मेरा है, इसकी सर्वथा रक्षा करनी चाहिये। या ऐसा अर्थ भी हो सकता है कि नामोचारण करते करते परमेदबरका ज्ञान ( ब्रह्मविद्या ) उत्पन्न हो जाती है ॥ ९ ॥ १० ॥ वेदके ज्ञाता मन आदि महानुभावोंसे कहे हुये द्वादशाब्दादि (बारह वर्षके) वत प्रायिक्वत्तोंसे पापीकी वैसी शुद्धि नहीं होती जैसी कि हरिनाम पदोंके उचारणसे होती है क्योंकि नामोचारण करनेसे मनके अन्दर महायशस्त्री परमेश्वरके गुणोंका प्रकाश होता है। व्रत तो केवल पापकी ही निवृत्ति कर सकते हैं ॥ ११ ॥ वतादि प्रायश्चित्तोंसे अत्यन्त शुद्धि नहीं होती क्योंकि प्रायश्चित्त करने पर भी तो मन पाप मार्गमें जाता है। अत्यन्त शुद्धि होती तो मन पाप-मार्गमें क्यों जाता ? अतएव जो लोग पापोंका समूल नाश कर अत्यन्त शुद्धिकी इच्छा करते हैं ( उनके लिये हरिका नामोचारणही प्रायश्चित है) क्योंकि नामोचारण 'सत्वभावन' (पापके मूल अज्ञानको नष्टकरके अन्तःकरण-को अत्यन्त शुद्ध) कर देता है ॥ १२ ॥ इसने भगवानुके पूरे नामका उचारण किया है न कि एक देशका, वह भी मरते समय जब कि फिर पाप होनेकी सम्भा-वना ही नहीं है। मरण समयमें जैसे कुच्छ चान्द्राय-णादि व्रतोंका होना कठिन है वैसे ही नामोचारण भी कठिन है। इस नामोचारणसे ही इसके सम्पूर्ण पायोंका प्रायश्चित्त हो गया है इसलिये इसको तुम लोग कुमार्गमें न ले जाओ ॥ १३॥ संकेतसे (पुत्रके नाम नारायणसे पुकार कर ) हो, हंसीसे (हे कृष्ण ! तेरी धर्म मर्यादा रासकीडामें देख ली यों कह कर ) हो, स्तोभसे (गीतका आलाप पूरण करनेके लिये " हरे " कहकर ) हो, हेलनसे (जो कृष्ण अनेक ब्रह्माण्डोंको धारण कर रहा है उसने गोवर्धनके उठानेमें क्या श्रम किया? यह तो हमारे भाग्यसे

हुआ इस प्रकरकी अवज्ञासे ) हो, बैकुण्ठ भगवानुका नामोचारण अशेष (वासना पर्यन्त) पापोंका नाश कर देता है। इस बातको शास्तका रहस्य जाननेवाले विद्वान भलीभांति समझते हैं॥ १४॥ जो पुरुष (पुरुष कहनेसे वर्णाश्रमादिका भी नियम नहीं ) ऊंचे मकानसे गिरते समय, चलते चलते मार्गमें पैर फिसल जानेपर, अङ्गभङ्ग हो जाने पर, सर्पादिसे इसे जाने पर, ज्वरादिसे पीड़ित होने पर, युद्धादिमें आघात लगने पर अवश होकर ''हरि'' (इतना ही) कहता है वह नरकको नहीं प्राप्त होता ।१५। महर्षियोंने समझकर बड़े पापोंके बड़े और छोटे पापोंके होटे प्रायश्चित्त कहे हैं॥ १६॥ इसिलिये इन तप-दान-व्रतादिरूप प्रायश्चितोंसे वही पाप नष्ट होते हैं जिनके लिये वह प्रायश्चित्त होते हैं परन्तु पापोंसे उत्पन्न हुआ उनके हृदयका वासनारूपी सूक्ष्म पाप नष्ट नहीं होता परन्तु 'ईशांब्रिसेवा' (श्रवण कीर्त्तनादि भगवद्भक्ति) से वासना भी नष्ट हो जाती हैं। तात्पर्य यह कि बड़े बड़े पाप भी एकवार उचारण किये हुए भगवतामसे वैसे ही नष्ट हो जाते हैं जैसे दीपकके प्रकाशसे गाड़ अन्धकार! नामोचारण-की आवृत्तिसे (याने बारबार नामका उच्चारण करनेसे) अन्य पापोंकी अनुस्पत्ति होती है। जैसे जब तक दीपकका प्रकाश रहता है तब तक अन्य अन्धकारकी उत्पत्ति नहीं होती। इसलिये बारबार नामोचारणसे वासनाका नाश होने पर हृदयकी शुद्धि और पापका नाश, ये दोनों कार्य होते हैं। इसीलिये पुराणोंमें :--

'स्मरतां तमहार्निशं गुणानुवादः खल्ल सत्त्वभावनः'

इत्यादि वाक्योंसे आवृत्तिका विधान किया गया है। हिरनाम उचारणसे ही अजामिलके सब पापोंका क्षय हो गया और महापुरुषोंके दर्शनसे इसकी वासनाका क्षय होगया ॥१७॥ यदि बालक अज्ञानसे काष्टमें अग्नि डाल दे तो भी वह जैसे काष्टको जलाता ही है वैसे ही ज्ञानसे अथवा अज्ञानसे कीर्तन किया हुआ हरिनाम कीर्तन करनेवाले पुरुषके सब पापों को भस्मकर ही डालता है ॥१८॥ यदि कोई शंका करे कि, विद्वानोंकी सभामें उपदेश न किया हुआ और श्रदाने रहित

नामोचारण प्रायश्चित्तं कैसे हो सकता है ? इस पर कहते हैं कि जैसे कोई पुरुष किसी उत्तम औपधके प्रभावको बिना जाने भी अकस्मात् उसे खाले तो भी उससे आरोग्यता और बल पुष्टि प्राप्त होती ही है, वैसे ही उच्चारण किया हुआ नामरूप मन्त्र भी अपना गुण (पाप निवृत्ति) करता ही है, क्योंकि वस्तुकी शक्ति श्रदाकी अपेक्षा नहीं करती !

कोई कहे कि 'नाम माहात्स्यके वचन अर्थवाद (स्तुतिमात्र) होनेसे स्त्रार्थमें प्रमाण नहीं है तो कहते हैं कि नहीं, यह बात नहीं है।

"अर्थवादं हरेर्नाम्नि सम्भावयति यो नरः। स पापिष्ठो मनुष्याणां नरके पतति स्फुटम्॥"

" जो मनुष्य हरिके नाममें अर्थवादकी कलना करता है वह मनुष्योंमें पापिष्ठ अवस्य नरकमें गिरता है।" इत्यादि वचनोंसे अर्थवादित्व कल्पनाका दोष स्पष्ट है। १९।

इस प्रकार कहकर भगवान विष्णुके दूतोंने मरते हुए ब्राह्मण अजामिलको यमपाशसे छुड़ाकर बचा लिया। यमदूत हारकर धर्मराजके पास जाकर पुकारे। इधर इन सारी बातोंको देख सुन कर और यमराजके भयावने दूतों को गया देखकर अजामिल निर्भय हुआ और उसने ज्योंही प्रणाम दण्डवत् करके विष्णुदूतोंसे कुछ कहना चाहा त्यों ही वे सहसा अन्तर्द्धांन हो गये। अजामिल पश्चाताप करने लगा। विष्णुदूतोंके मुखसे सुने हुए उपदेश और उन महात्माओंके दर्शनसे और पुत्रोपचारित नारायण नामोचारणसे पापमुक्त तथा विशुद्ध हुए अजामिलने हरिद्वार जाकर इन्द्रियोंको विषयोंसे हटाकर मनको आत्मा-में लगा दिया। फिर चित्तको एकाग्कर उसे ज्ञानमय परब्रह्मस्वरूपमें मिला दिया। उसी समय विष्णुके उन्हीं पार्षदोंने फिर वहां आकर उसे दर्शन दिये और तब उसने अपने पूर्व शरीरको त्यागकर परम मनोहर विष्णुरूपको पाया और उन पार्षदोंके साथ ही वह भगवानके नित्य-धामको चला गया। अजामिलके परम धाम चले जानेकी कथा कहनेके बाद श्री शुकदेवजी राजा परीक्षितसे कहते हैं:—

एवं स विष्ठावितसर्वधर्मा,

दास्याः पतिः पतितो गर्ह्यकर्मणा।

निपात्यमानो निरये हतवतः,

सद्यो विमुक्तो भगवन्नाम गृह्धन् ॥४५॥ नातः परं कर्म निबन्धकृत्तनं,

मुमुक्षुतां तीर्थपदानुकीर्त्तनात्।

न यत्पुनः कर्मसु सज्जते मनो,

रजस्तमोभ्यां कछिछं ततोऽन्यथा ।४६।

य एवं परमं गुह्यमितिहासमघापहम् ।
शृणुयाच्छ्रद्वया युक्तो यश्च भक्त्यानुकीर्तयेत् ॥४०॥
न वै स नरकं याति नेक्षितो यमिकंकरैः ।
यद्यप्यमंगलो मर्त्यो विष्णुलोकं महीयते ॥४८॥
स्नियमाणो हरेर्नाम गृणन् पुत्रोपचारितम् ।
अजामिलोऽप्यगाद्धाम किं पुनः श्रद्धया गृणन् ॥४९॥
(श्रीभागवत स्कन्य ६ । २ । ४५ से ४९)

"यह दासीपित अजामिल जिसके स्वदार-नियमादि सब धर्म नष्ट हो चुके थे, जो चोरी आदि निन्दित कर्मोंके कारण ब्राह्मणत्वसे अष्ट हो चुका था, जो यमदूतोंके द्वारा नरकर्मे गिरना ही चाहता था, भगवत्रामोचारणये तत्क्षण ही यमके पाशसे मुक्त हो गया॥ ४५॥ अतएव तीर्थपाद भगवानके नाम-कीर्तनसे बहकर मोक्षकी इःद्यावालेंकि लिए पापमूलों (पापवासना) की जड़ उखाड़नेवाला और कोई भी उपाय नहीं है। क्योंकि हरिनाम कीर्तनसे मन फिर दुराचारोंमें आसक्त नहीं होता। अन्यान्य प्रायिश्वत्तोंसे तो मन रजीगुण और तमोगुणवे मलिन होकर दुराचारमें पुनः प्रवृत्त हो जाता है ऐसा देखनेमें आता है॥ ४६॥ इस पापनाशक और परस गुद्ध इतिहासको जो पुरुष श्रद्धांसे सुनता और कीर्तन करता है वह कभी नरकमें नहीं जाता,

<sup>\*</sup> स्मृतियोंमें वर्णन है कि प्रायश्चित्तका निर्णय विद्वानोंकी सभा करे।

उसको यमदूत कभी देख भी नहीं सकते। अमङ्गल (अतिपापी) भी विद्युलोकमें आदर पाता है ॥४७॥४८॥ मरते समय विवश होकर पुतकी भावनाते भी हरिनाम उच्चारण करनेसे अजामिल भगवान् के धामको प्राप्त हो गया। तब सावधान दशामें श्रद्धाभक्तिये युक्त होकर साक्षात् भगवान् की ही भावनासे नामकीर्तन करनेवाले निरपराध पुरुषके भगवद्धामकी प्राप्तिमें तो कहना ही क्या है ?॥ ४९॥

यमराजके दूतोंने यमराजसे पूछा कि हे भगवन ! आपसे भी ऊपर कोई ईश्वर है ? यमने कहा—

परो मदन्यो जगतस्तस्थुषश्च,
ओतं प्रोतं पटनबन्न विश्वम् ।
यदंशतोऽस्य स्थितिजन्मनाशा,
नस्योतवद्यस्य वशे च लोकः ॥१२॥
'यो नामभिर्वाचि जनानिजायां,
बन्नाति तन्त्यामिन दामभिर्गाः ।
यस्मै बलिं त इमे नामकर्मनिबन्धबद्धाश्चिकता वहन्ति ॥१३॥

अहं महेन्द्रो निर्ऋतिः प्रचेताः सोमोऽग्निरीशः पवनोर्को विरिद्धः । आदित्यविश्वे वसवोऽथ साध्या, मरुद्गणा रुद्रगणाः ससिद्धाः ॥१४॥

अन्ये च ये विश्वसृजो**ऽ**मरेशा, भृग्वादयोऽस्पृष्टरजस्तमस्काः । यस्येहितं न विदुः स्पृष्टमायाः सत्त्वप्रधाना अपि किं ततोऽन्ये॥१५॥

यं वै न गोभिर्मनसासुभिर्वा, हृदा गिरा वासुभृतो विचक्षते। आत्मानमन्तर्हृदि सन्तमात्मनां चक्षुर्यथैवा कृतयस्ततः परम्॥१६॥

तस्यात्मतन्त्रस्य हरेरधीशितुः, परस्य मायाधिपतेर्महात्मनः। प्रायेण दूता इह वै मनोहरा-इचरन्ति तदूपगुणस्वभावाः॥१७॥ भूतानि विष्णोः सुरपूजितानि, दुर्दर्शिलङ्गानि महाद्भुतानि । रक्षन्ति तद्भक्तिमतः परेभ्यो, मत्तश्च मर्त्यानथ सर्वतश्च ॥१८॥

धर्मे तु साक्षाद्भगवत्रणीतं न वै विदुर्ऋषयो नापि देवाः । न सिद्धमुख्या असुरा मनुष्याः कुतश्च विद्याधरचारणादयः ॥१९॥

खयम्भूर्नारदः शम्भः कुमारः किपलो मनुः ।
प्रह्लादो जनको भीष्मो बल्वियासिकवियम् ॥२०॥
द्वादशैते विजानीमो धर्मै भागवतं भटाः ।
गुद्धं विशुद्धं दुर्बोधं यं ज्ञात्वाऽमृतमञ्जुते ॥२१॥
एतावानेव लोकेऽस्मिन् पुंसां धर्मः परः स्मृतः ।
भक्तियोगो भगवित तन्नामग्रहणादिभिः ॥२२॥
नामोच्चारणमाहात्म्यं हरेः पश्यत पुत्रकाः ।
अजामिलोऽपि येनैव मृत्युपाशादमुच्यत ॥२३॥

एतावता**ऽ**लमघनिर्हरणाय पुंसां, सङ्कीर्तनं भगवतो गुणकर्मनाम्नाम् । विकुश्य पुत्रमघवान् यदजामिलोऽपि, नारायणेति म्रियमाण इयाय मुक्तिम् ॥२४॥

प्रायेण वेद तिददं न महाजनोऽयं, देव्या विमोहितमितर्वत माययाऽलम् । त्रय्यां जडीकृतमितर्मधुपुष्पितायां वैतानिके महित कर्मणि युज्यमानः ॥२५॥

एवं विमृश्य सुधियो भगवत्यनन्ते सर्वात्मना विद्धते खल्ल भावयोगम् । ते मे न दण्ड मर्हन्त्यथ यद्यमीषां, स्यात् पातकं तदिप हन्त्युरुगायवादः ।२६।

ते देवसिद्धपरिगीतपवित्रगाथा, ये साधवः समदृशो भगवत्प्रपन्नाः । तान्नोपसीदत हरेर्गदयाऽभिगुप्ता-न्नैषां वयं न च वयः प्रभवाम दण्डे ॥२७॥

तानानयध्वमसतो विमुखान् मुकुन्द-पादारविन्दमकरन्दरसादजस्रम्। निष्किञ्चनैः परमहन्सकुछैरसज्जै-र्जुष्टाद्गृहे निरयवर्त्मनि बद्धतृष्णान् ॥२८॥ जिह्ना न वक्ति भगवद्गुणनामधेयं, चेतश्च न स्मरति तच्चरणारविन्दम् । कृष्णाय नो नमति यच्छिर एकदाऽपि, तानानयध्वमसतोऽकृतविष्णुकृत्यान् ॥२९॥ तत्क्षम्यतां स भगवान् पुरुषः पुराणो, नारायणः खपुरुषेर्यदसत्कृतं नः । स्वानामहो न विदुषां रचिताञ्चलीनां, क्षान्तिर्गरीयसि नमः पुरुषाय भूम्ने ॥३०॥ तस्मात् संकीर्तनं विष्णोर्जगनमङ्गलमंहसाम् । महतामपि कौरन्य ! विद्वयैकान्तिकनिष्कृतम् ॥३१॥ श्रुण्वतां गुणतां वीर्याण्युद्दामानि हरेर्मुद्धः । यथा सुजातया भक्त्या शुद्धयेनात्मा व्रतादिभिः ॥३२॥ कृष्णाङ्घिपद्ममधुलिण्न पुनर्विसृष्ट, मायागुणेषु रमते वृजिनावहेषु । अन्यस्तु कामहत आत्मरजः प्रमाष्ट्रे-मीहेत कर्म यत एव रज: पुन: स्यात् ॥३३॥ इत्यं स्वभर्तृगदितं भगवन् महित्वं, संस्मृत्य विस्मितिधयो यमिकंकरास्ते। नैवाच्युताश्रयजनं प्रतिशंकमाना, इच्टुं च बिभ्यति ततः प्रभृति सम राजन्।३४। इतिहासिममं गुद्यं भगवान् कुम्भ संभवः। आसीनो हरिमचेयन् ॥३५॥ कथयामास मलय (श्रीमद्भागवत ६। ३। १२ से ३५)

"तुम तो मुझको ही पर समझते हो परन्तु ऐसी बात नहीं है मुझसे और इन्द्र, वरुणादि सब छोकपाछोंसे भी पर (उत्कृष्ट) चराचर जगत्का और एक ईश्वर है, में तो उस ईश्वरका एक किंकर हूं और जंगमोंमें से भी केवल पापी मनुष्योंका ही ईश्वर हूं। वह तो सर्वेश्वर है। जिसके अंश ब्रह्मा, विल्लु और रुद्रके द्वारा क्रमशः

इस जगत्की उत्पत्ति पालन और प्रलय होता है, जिसमें अर्ध्वतिर्यंक् तन्तुओंमें पटकी तरह (सूतमें कपड़ेकी तरह) यह सारौ विश्व ओतप्रोत हैं। नाथे हुए ( नाकमें पिरोई हुई रस्सीसे वॅंधे हुए) बैलकी तरह सब लोक जिसके वशमें हैं ॥ १२ ॥ जो अपनेसे उत्पन्न हुई तंत्री ( लम्बी रस्सी ) के स्थानापत्र वेदरूपी वाणीमें ब्रह्मादि नामरूपी दामों ( रस्सीके होटे होटे टुकड़ों ) से ब्राह्मणादि जनांको बांधे हुए हैं (तत्तद्धिकार प्राप्त कर्नोंमें नियुक्त किये हुए हैं) जैसे कोई लम्बी रस्सीमें खण्ड रस्सियोंसे बैलोंको बांघता है वैसे ही यह सब लोग नाम कर्मरूपी बन्धनोंसे बँधे हुए अतएव डरे हुए जिसकी बिल वहन करते हैं याने अपने अपने कर्मोंसे जिसकी आराधना करते हैं वह सर्वेश्वर है ॥ १३॥ औरांकी तो बात ही क्या है ? मैं (यम) निर्ऋति, वरूण, सोम, अग्नि, महादेव, पवन, सूर्य, ब्रह्मा, आदित्य, विश्वेदेवा, वसु, साध्य, मस्त, रुद्र, सिद्ध, मरीचि आदि प्रजापति, बृहस्पति आदि तथा रजोगुण और तमोगुणके स्पर्श तकते रहित भृगु आदि सात्विक महर्षिगण भी जिस की चेष्टा (मरजीको ) नहीं जानते हैं ॥ १४॥ ॥१५॥ जैसे रूप आदि विषय अपने प्रकाश करनेवाले चक्षु रादि इन्द्रियोंको नहीं देख सकते वैसे ही स्थावर जंगम शरीर-धारी सब जीवोंके हृदयमें अवस्थित सर्वेद्यापक इन्द्रियोंसे पर जिस ईश्वरको जीव ज्ञानेन्द्रिय, कर्मेन्द्रिय, मन, चित्त और शास्त्रादिसे नहीं देख सकते, वही मुझसे पर ईश्वर है ॥१६॥ उस स्वतन्त्र, सर्वेश्वर, मायापति, महात्मा परमेश्वर हरिके मनोहर स्वरूप दूतगण प्रायः उसीके सदश रूप गुण और स्वभावसे सुशोभित हुए इस संसारमें विचरते रहते हैं ॥ १७॥ भगवान् विष्णुके वे महाअद्भुत दूत देवताओं के द्वारा भी पूजित होते हैं जिनका दर्शन प्रत्येक पुरुषके लिये दुर्छभ हैं। वे भक्तिमान् मनुष्योंकी मुझ (यमराज) से और काल कर्मादिसे सब प्रकारसे सर्वत रक्षा किया करते हैं ॥ ३८ ॥ यहां पर यह शंका होती है कि जब वे भक्तिमान पुरुषकी ही रक्षा करते हैं तो फिर उन्होंने अधर्मी अभक्त अजामिलकी रक्षा क्यों की ? इसके उत्तर में कहते हैं कि साक्षात् भग अन्नणीत धर्मको तो ऋषि, देवता और सिन्द्रगण भी नहीं जानते, तत्र असुर, मनुष्य, विद्याधर और चारण तो कित प्रकार जान सकते हैं ? १९॥ स्वयम्भू ब्रह्मा, भगवान् शिव, नारद, सनत्कुमार, कविल, मनु, प्रह्लाद, जनक, भीव्म, बलि, शुकदेव और मैं (यम) ये बारह जनही उस गुह्य, दुर्बोध और विशुद्ध भागवतधर्मको जानते हैं जिसके जाननेसे मनुष्य अमृतत्वको प्राप्त हो जाता है ॥२०॥ २१॥ नाम-कीर्तनादिसे भगवान् वासुदेवमें प्रेमलक्षणा भक्तिका होना ही इस लोकमें पुरुषोंका श्रेष्ठ धर्म है यही महर्षियोंने बतलाया है ॥ २२ ॥ हे पुत्रो ! हरिनामके उच्चारणका माहात्म्य तो देखो। पुतके भरोसे घोखेसे नामका उच्चारण कर महापातकी अजामिल मृत्यूके पाशसे मुक्त हो गया ॥ २३ ॥ (शंका) नामाभाससे ही सर्व पापोंका क्षय कैसे हुआ ? श्रद्धा भक्तिकी भी तो आवश्यकता है। ( उत्तर ) भगवानुके भक्तवत्सल, पतितपावनादि गुण नाम: कंसारि, रावणारि आदि कर्मनाम और वासुदेवादि जन्मनामोंका कीर्तन ही समस्त पापोंके क्षयके लिये ''अलम्'' ( पर्याप्त समर्थ ) है अथवा यहां 'अलम् 'का अर्थ निषेध है ( पर्याप्ति अर्थ होनेसे-एतावता यह तृतीया नहीं हो सकती ) याने सर्व पापश्चयके लिये इतनेकी आवश्यकता ही नहीं ! क्योंकि भगवानके अनेक नामोंमेंसे किसी एकके भी असम्यक् उच्चारणसे भी सर्वपापक्ष यकी सिद्धि हो सकती है। अजामिलने 'नारायण' नामसे पुतको पुकारा था, नारायणको नहीं । विक् इय होकर पुकारा था, श्रद्धापूर्वेक नहीं। अजामिल पापी था, शुद्ध नहीं, मरण-क्रे रासे वित्ररा था,स्वस्थचित्त नहीं। महापापी था, क्षुद्रपापी नहीं ! ऐसा पातकी भी केवल पापनाश मातको ही प्राप्त नहीं हुआ वरन मुक्तिको प्राप्त हो गया ! श्रद्धा भक्ति आदिकी विधि तो वासनाके क्षयके लिये हैं, न कि पापनाशके लिये ॥ २४ ॥

( शंका ) इससे तो फिर द्वादश वर्षादि वर्तांका प्रतिपादन करनेवाली स्मृतियां व्यर्थ हो जायंगी। (उत्तर ) धर्मशास्त्रपणेता महाजन प्रायः इस भागवत धर्मको नहीं जानते। जैसे मृतसंजीवनी औषधको न जाननेवाले वैद्य रोगनाशके लिये तिक्रटक निम्बादिकी व्यवस्था करते हैं वैसे ही पूर्वोक्त स्वयम्भू ब्रह्मा आदि बारह भागवतधर्मके जाननेवालोंको छोड कर अन्यान्य धर्मशास्त्रप्रणेता महाजन इस गुह्य धर्मको न जान कर ही द्वादशाब्दि प्रायश्चित्तकी व्यवस्था करते हैं। या मायादेवीके प्रभावसे मोहित बुद्धिजन पुर्लोंके सदश अर्थवादों से (''अपामसोममसृताअभूम'' हम सोम पीयेंगे, अमर हो जायंगे इत्यादि ) मनोहर वेदतयी ( कर्मकाण्ड विभाग ) में आसक्त बुद्धि होकर उसे ही अत्यन्त मधुर समझ छेता है और उसीमें श्रद्धासे प्रयुक्त होकर बड़े बड़े कर्मींको करता है! उसे अल्पा-यासवाले शुभ कर्म अच्छे नहीं लगते । लोकमें भी प्रायः देखा जाता है कि धनी पुरुषोंको बहुमूल्य औषधमें ही श्रद्धा होती है, अल्पमूल्यकी अत्यन्त गुणकर औषधमें उनकी श्रद्धा नहीं होती, इसीप्रकार प्रायश्चित्तादि बहु परिश्रम-साध्य कर्मोंमें लोगोंकी प्रवृत्ति होगी, अल्प परिश्रम-साध्य हरिनाममें प्रवृत्ति नहीं होगी, यों इसके गूहकों का अभाव समझकर ही उन्होंने इसकी व्यवस्था नहीं दी। अथवा जैसे अपने वशमें स्थित हुए सिंहका कुत्ते गीदड़ादि-के हटानेके लिये कोई प्रयोग नहीं करता वैसे ही अति तुच्छ पापोंके लिये हरिनाम कीर्त्त नका उपदेश नहीं किया गया। अथवा नाम माहात्म्यके ज्ञानसे सब की मुक्ति हो जायगी तो संसारका उच्छेद ही हो जायगा इस भयसे नामका उपदेश नहीं किया। अस्तु! अब नामकीर्तन पापोंके क्षयका साधन है इसी विषय पर फिर विचार किया जाता है।

( शङ्का ) फलश्रु तिके अर्थवादत्व निराकरणसे इसका तो निक्चय हो चुका है फिर विचार क्यों किया जाता है?

( उत्तर ) स्थूणानिखनन<sup>ः</sup> न्यायसे अन्यान्य शङ्काओंको दूर करनेके लिये ! इस विचारका ''प्रयोजन'' हरिनाममें अपने चित्तका समाधान हैं । यद्यपि नामकी महिमामें आक्षेप करना नरकपातका हेतु

भ पका करनेके लिपे गड़े हुए खूंटेको हिलाकर दुवारा गाड़ते हैं, यही "स्थूणानिखननन्याय" कह्लाता है——छैलक ।

हैं तथापि खण्डनके लिये किये हुए आक्षे प भी मननरूप होनेसे उपासनाके सहरा ही हैं 'श्रोतच्यो मन्तच्यो निदिध्यासितन्यः पांडित्यं नि विंच वाल्येन तिष्ठासेत्।' इत्यादि श्रु तियोंसे मनन की विधि सिद्ध ही हैं। विचारके पांच अङ्ग होते हैं। (१) विषय (२) सन्देह (३) पूर्वपक्ष (४) उत्तर-पक्ष और (५) प्रयोजन, इनमें (१) प्रयोजन तो ऊपर बतलाया जा चुका है! इसका (२) विषय हैं ''रामनाम''। अब सन्देह पूर्वपक्ष और उत्तरपक्ष तीन बाकी रहे जिनमें (३) सन्देह यह है कि पापनाशके लिये स्मृतियोंमें द्वादशाब्द कृष्छ् चान्द्रायणादि अति कठिन तपदानयज्ञादि लिखे हैं, नामकीर्त्तन अति सुगम है, उसे छोड़कर स्मृतिविहित कठिन प्रायश्चित्तोंमें कोई भी पुरुष प्रवृत्त नहीं होगा तो उनमें अननुष्टान ( न करना ) लक्षण अग्रामाण्य होगा । जैसे पुराण वेद-मूलक है वैसे स्मृतियां भी वेदमूलक हैं उनमेंसे किसीका भी अप्रामाण्य नहीं होना चाहिये। "

## अब यहांसे पूर्वपक्ष आरम्भ होता है।

(४) पूर्वपक्ष । " विकल्प, व्यवस्था और समुस्चय इन तीनोंमेंसे किली एकका अवलम्बन करनेसे ही विरोध दूर हो सकता है। पापनाशकी इच्छावाला पुरुप नाम-कीर्पन करे या स्मृतिविहित ब्रतादि करे, यह तो विकल्प है। किसी अधिकारीके लिये नामकीर्तन पापक्षयका साधन है किसीके लिये स्मृतिविहित प्रायश्चित्त । यह व्यवस्था है। दोनों करने चाहिये, एकले पापक्षय नहीं हो सकता। यह समुख्य है। इन तीनोंमेंसे किसी एकका भी अवलम्बन करनेसे विरोध दूर हो सकता है अन्यथा विरोध बना ही रहेगा।

#### विकल्प, व्यवस्था और समुचय किसको कहते हैं ?

विकत्यादि तीनों पूर्वमीमांसा और उत्तरमीमांसामं प्रसिद्ध हैं, पाठकोंके ज्ञानार्थ उत्तरमीमांसाके कुछ उदाहरण दिये जाते हैं—

#### विकल्पका उदाहरण--

"विकल्पोऽविशिष्टफललात् " ( बहासूत्र ३। ३। ५९)

शाण्डिल्य दहर वैश्वानरादि कतिपय अहंगृह उपासना इस विचारका विषय हैं इसमें सन्देह यह है कि एक साधकको एक ही उपासना करनी चाहिये या इच्छानुसार एक दो या बहुत ! पूर्वपक्ष कहता है शाण्डिल्य दहरादि उपासनाओं में ध्येय ब्रह्म एक ही है विकल्पमें कोई नियामक नहीं इसिलिये अपनी इच्छानुसार एक दो या बहुत करो ! अन्तमें उत्तरपक्षका कथन है कि उपासनाका फल ईश्वर साक्षात्कार है। वह एक ही उपासनासे हो सकता है दूसरी व्यर्थ है एक तो यह नियामक है और दूसरा नियामक उपासनासे जो ईश्वर साक्षात्कार होता है वह इन्द्रियादि प्रमाणजन्य तो है नहीं। परन्तु निरन्तर ध्यान करनेसे ध्येय ब्रह्ममें तादात्म्याभिमानसे जन्य है। वह अभिमान एक उपासना करके फिर उसे छोड़कर दूसरी करनेसे चित्तमें विक्षेप हो जानेके कारण कैसे हो सकता है ? अतएव वेयर्थ्य और विश्लेष इन दो नियास-कें.मेंसे कोई भी एक करनी चाहिये। इसका नाम है ''विकल्प''।

#### व्यवस्थाका उदाहरण--

''गतेरर्थवत्त्वमुभयथाऽन्यथा हि विरोधः'' ( ब्रह्मसूत्र ३ । ३ । ३ ० )

बह्मोपासकको बह्मप्राप्तिके लिये अर्चिरादि उत्तर मार्ग कहा है यह इस विचारका विषय है। सन्देह यह है कि सगुण ब्रह्मवित् और निर्गुण ब्रह्मवित् इन दोनोंके लिये उत्तरमार्ग है या एकके ही लिये। पूर्वपक्ष कहता है, दोनों ही ब्रह्मवित् हैं। दोनोंके लिये होना चाहिये। उत्तरपक्षका कथन है कि, उपासनासे प्राप्त होनेवाले फल ब्रह्मलोक 'वैकुण्ट' कैलासादि देशान्तरमें हैं, इसलिये वहां मार्ग युक्त ही है। ब्रह्मज्ञानका फल तो रोग निवृत्ति-की तरह अज्ञान निवृत्ति मात है, वहां मार्गकी क्या आवश्यकता है? सुतराम मार्ग उपासकके लिये है ज्ञानीके लिये नहीं । यह " व्यवस्था है " ! व्यव-स्थाका दूसरा उदाहरण यह है कि, गीतामें कर्म-योग और ज्ञानयोग दो योग बतलाये हैं वहां उनकी अधिकारी भेदसे व्यवस्था है—मलिनान्तःकरणके लिये कर्मयोग और ग्रुद्धान्तःकरणके लिये ज्ञान योग !

#### समुचयका उदाहरण-

''तदभावोनाडीषु तच्छूतेरात्मिन च (ब्र॰स्॰ ३।२।७) ''अतः प्रबोधोस्मात् । (ब्र॰स्॰ ३।२।८)

यहां जीवके सुबुधि स्थानके विषयमें विचार है। '' आसु तदा नाडीषु सृप्तो भवति'' इस श्रुतिसे नाडियों-में प्रवेश प्रतीत होता है " ताभिः प्रत्यवसुप्य पुरीतित होते " इस श्रुतिसे पुरीतत्में और " य एषां-न्तर्हं दयआकाशस्त्रस्थिन्छेते । " इस श्रुतिसे आकाश शन्द वाच्यबद्यमें प्रतीत होता है। यहांपर पूर्वपक्ष कहता है कि इन नाड़ी आदि स्थानोंमें विकल्प होना चाहिये क्योंकि सुप्रसिरूप प्रयोजन एक है, जहांपर एक प्रयोजन हुआ करता है जैसे " वीहिभिर्यजेत" "यवैर्यजेत "। पुरोडाश रूपी प्रयोजन एक होनेसे बीहि और यवका विकल है,इस लिये यहां भी कभी जीव नाड़ियोंमें सोता है कभी पुरीतत् में और कभी ब्रह्ममें सोता है। उत्तरपक्ष कहता है कि यहांपर एक प्रयोजन नहीं है। अतएव भिन्न उपयोग सम्भव है। नाड़ियां तो चक्षुरादि स्थानोंमें विचरते हुए जीवको हृदयनिष्ठ ब्रह्मकी प्राप्तिके लिये मार्गभूत हैं, हृदयवेष्टन रूपी पुरीतत् घरकी तरह आवरक (परदा) है, ब्रह्म पर्यक्किनी तरह आधार हैं। जैसे मनुष्य द्वारसे प्रवेश करके घरके भीतर जाकर पलंग-पर सोजाता है वैसे ही नाड़ीद्वारा पुरीतत्में प्रवेश करके जीव ब्रह्ममें सोता है। इसिलिये यहांपर नाड़ी पुरीतत् और बहा इन तीनोंका समुचय है। यही ' समुचय 'है। अब मूल विषयपर आते हैं ( पूर्वपक्षकाकथन ही चालू है )

"दर्शपौर्णमासाभ्यां यजेत "

''स्वर्गकी इच्छावाला पुरुष दर्श पौर्णमास यज्ञ करे। ''दर्श और पौर्णमास दो जुदे जुदे यज्ञ हैं। दोनोंको करनेसे स्वर्ग होता है इसिलेये दोनों का समुचय है नामकीर्तन और स्मृतिविहित व्रतादिके विषयमें 'विकल ' और, ब्यवस्था ' तो बन नहीं सकते क्योंकि पापक्षयको उद्देश्य करके पुराणोंमें नामकीर्तन और धर्मशास्त्रोंमें द्वादशाब्दि दोनों ही नित्यवत् सुने जाते हैं। ' विकल्प माननेपर एक पक्षमें बाध हो जायगा। इससे शब्दका स्वारस्यभंग होगा। अधिकारी विशेष या देशकाल विशेषसे व्यवस्था माननेपर सामान्यसे श्रुत शब्दकी विशेषमें लक्षणा करनेसे भी 'शब्द स्वारस्यभंग 'होता है इसलिये यहांपर समुचय हो सकता है। ( शङ्का ) समुचयमें भी स्वारस्यभंग उसी प्रकार बना हुआ है क्योंकि पुराण नामकी र्त्तनको और स्मृतियां व्रतादिको निरपेक्ष ( एक दूसरेकी अपेक्ष ( न रखनेवाले ) साधन बतलाती हैं। अब यहां प्रत्येकको दूसरेकी अपेक्षा होनेसे वही दोघ हैं। ( उत्तर ) ऐसा नहीं कहा जासकता । निरपेक्षताका अर्थ दूसरे साधनका अभाव है सो न तो पुराण वाक्योंका ही ऐसा अर्थ है और न स्मृति वाक्योंका ही। वे तो अपने अपने विषयकी साधनता बतलाते हैं। दूसरा साधन नहीं है, ऐसा कोई नहीं कहते। ऐसा माननेसे वाक्यभेद दोष आता है, एक वाक्यके दो अर्थ कानेपर यह वाक्य भेद नामक शब्द दूपण है। इसलिये यहांपर अन्य साधनके अभावका निश्चय अनुपलिध ( यदि यहांपर घट होता तो दीखता, नहीं दीखता है इसलिये हैं ही नहीं, यह अनुपलब्धिका उदाहरण है ) प्रमाणसे करना होगा सो यहां पर अनुपलिध है ही नहीं। दोनोंके साधन होनेमें प्रमाण मिलते हैं इसलिये 'समुचय' पक्षमें शब्द-स्वारस्यभंग दोप न होनेसे समुचय पक्ष ही श्रेष्ठ हैं। समुचय दो प्रकारका होता है एक तो समप्रधान ( दोनोंही तुल्यप्रधान ) भावसे,जैसे ''दर्शपौर्णमासाभ्यां यजेत।''यहां पर 'दर्श' और 'पौर्णमास' दोनोंही प्रधान हैं। वैसे ही पुराण वाक्य और स्मृति वाक्य दोनोंही मुख्यप्रधान साधन है और दूसरा समुचय अङ्गांगी भावमें होता है जैवे ' दर्शगौर्णमास ' अंगी हैं ' प्रयाज'

'अनुयाज' अङ्ग है वैसे ही यहांपर स्मृतिविहित व्रतादि अङ्गी और पुराणविहित नामकीर्तन अंग है। यदि कोई यह कहें कि नामकीर्तन अङ्गी और स्मृतिविहित व्रतादि अङ्ग क्यों नहीं हो सकते? तो इसके उत्तरमें पुराण वचनोहीसे यह दिखलाया जाता है कि नामकीर्तन अंग है और स्मृतिविहित व्रतादि कर्मरूप प्रायश्चित्त अंगी हैं। भागवतमें कहा हैं—

प्रायश्चित्तानि चीर्णानि नारायणपराङ्मुखम् । न निष्पुनन्ति राजेन्द्र सुराकुम्भमिवापगाः ॥

'हे राजेन्द्र! जैसे मदिराके घड़ेको नदियां पवित्र नहीं करतीं वैसेही नारायणसे विमुख पुरुषको भी उसके किये हुए प्रायश्चित्त पवित्र नहीं करते' इससे यह प्रतीत होता है कि 'भगवद्गजन' प्रायश्चित्तका अंग है। इस वचनका यह अर्थ नहीं है कि प्रायश्चित्तका विरोध और ''नारायण पराङ् मुखम'' विशेषण व्यर्थ होता है। मतलब यह है, किये हुए प्रायश्चित्त पवित्र तो करते हैं परन्तु नारायण पराङ् मुखको नहीं करते, नारायण परायण को करते हैं। इससे यह सिद्ध होता है कि पवित्र तो प्रायश्चित्त ही करते हैं! नारायण-परायणता तो उसका एक अङ्ग है। भागवतमें और भी कहा हैं—

मन्त्रतस्तन्त्रतिरुद्धं देशकालाईवस्तुतः । सर्वे करोति निश्छिदं नामसङ्गीर्तनं हरेः ॥

"मन्त्र, तन्त्र, देशकाल, और पवित्रता आदिसे न्यून (अपूर्ण) कर्मको हरिनाम सङ्कीर्तन पूर्ण कर देता है।" इस वचनसे भी नामकीर्तन कर्मोंके साद्गुण्य और उनकी पूर्ति के लिये ही किया जाना सिद्ध होता है। स्कन्दपुराणमें कहा हैं—

यस्य स्मृत्या च नामोक्त्या तपोयज्ञिक्रयादिषु । न्यूनं सम्पूर्णतां याति सद्यो वन्दे तमच्युतम् ॥

"जिसके स्मरण और नामकीर्त्तनसे तप-यज्ञादि कर्मोंकी न्यूनता उसी क्षण पूर्ण होजाती है उस अच्युत को मैं

नमस्कार करता हूँ। '' इसीप्रकार विष्णपुराणके वचन हैं,

वासुदेवे मनो यस्य जपहोमार्चनादिषु । तस्यान्तरायो मैत्रेय देवेन्द्रत्वादिकं फलम् ॥

इससे भी 'हरिस्मरण' कर्मोंका अंग ही प्रतीत होता है, यदि स्मरणकी स्वतन्त्रता विविश्वत होती तो ''जप होमार्चना-दिखु''क्यों कहते ? अतएव यह सिद्ध होता है कि नामकीर्तन और स्मरण आदि सब कर्मोंके अझ हैं। सब कर्मोंमें प्रायश्चित्त भी आ जाता है अतएव नामकीर्तन प्रायश्चित्तका भी अंग है। यहां तक पूर्वपक्ष है। अब निर्णयात्मक उत्तरपक्षका आरंभ होता है ! श्रीहरि नाम स्वप्रधान ही पाप नाशका हेतु है। भागवतमेंही लिखा है:—

कर्मणा कर्मनिर्हारो नह्यात्यन्तिक इष्यते । अविद्वद्धिकारित्वात्प्रायश्चित्तविमर्शनम् ॥

(श्रीमद्भागवत स्कन्ध षष्ठ १.११)

प्रायिश्चित्त कर्मसे पापकर्मका आत्यन्तिक नाश नहीं होता क्योंकि पापका नाश होनेपर भी पापवासना तो बनी ही रहती हैं, पुरुष फिर भी पापमें प्रवृत्त होते हैं ऐसा देखनेमें आता है। यदि पापवासना नष्ट हो जाती तो पुनः पापमें प्रवृत्ति होती। पुनः पापमें प्रवृत्ति होती है तत्त्वज्ञांनके अभावसे, इसिलेये प्रायश्चित्त विमर्शन (ब्रह्मविद्या) है। इस प्रकार कर्मात्मक प्रायश्चित्तकी निन्दा करके फिर कहते हैं—

केचित्केवलया भक्त्या वासुदेवपरायणाः । अघं धुन्वन्ति कार्त्स्चेन नीहारमिव भास्करः ॥ (श्रीमद्भागवत ६। १। १५)

''जैसे सूर्य अन्धकारका नाश कर देता है इसी प्रकार वासुदेवपरायण पुरुष केवल भक्तिसे पापका नाश कर देते हैं। यहां ब्रह्मविद्याकी समानता दिखलाकर केवल कीर्तनादि लक्षणा भगवद्गक्तिको ही परम प्रायश्चित्त सिद्ध किया है। इसीप्रकार पूर्वोक्त पष्ट स्कन्धके अध्याय २के स्रोक ८-१० तथा अध्याय ३के स्रोक-२३,२४ से भी यही सिद्ध होता है कि केवल हरिकीर्तन ही सर्वपापोंके नाशका परम साधन है। श्रीनृसिंहपुराणका वचन है:—

इत्युदीरितमाकर्ण्य कृष्णवाक्यं यमेरितम् । नारकाः कृष्ण कृष्णेति श्रीनृत्तिहेति चुक्रशुः ॥

इस श्लोकसे आरम्भ करके आगे तक केवल कीर्तन माससे ही नरकमें पड़े हुए प्राणियोंको बैंकुण्ठप्राप्ति होनेका वर्णन हैं। स्कन्धपुराणमें कहा है—

हरहरहरशब्दमादितो वै, मुहुरिमधाय मुनीन्द्रवर्य-वृन्दः। अपठदिखलमेघघोषतुल्यं सकलहिताय नमः शिवाय शब्दम्॥

मुनियोंके समूहने सबके हितके लिये मेघकी भांति गरज कर 'हरहरहर' कहते हुए नमःशिवाय शब्द पढ़ा, जिसके श्रवणमालसे ही नारकी पुरुषोंको शिवलोककी प्राप्ति हो गयी। श्रीविष्णुधर्ममें स्पष्टरूपसे इसको निरपेक्ष साधन बतलाया है।

> अथ पातकभीतस्त्वं सर्वभावेन भारत । विमुक्तान्यसमारम्भो नारायणपरो भव ॥

'हे भारत ! यदि तुझे पापका भय है तो सर्व कर्मोंको स्यागकर नारायण-परायण हो जा ! यह भी कहा हैं:—

> गोविन्देति समुचार्य पदं क्षपितिकिल्विषः। क्षत्रवन्धुर्विशुद्धात्मा गोविन्दत्वमुपेयिवान्॥

इस प्रकार प्रायिक्वित्तसे विमुख होने पर भी क्षत्रबन्धु-को केवल कीर्तन मालसे ही गोविन्दकी प्राप्ति होना बतलाया है। इससे यह सिद्ध होता है कि केवल हिरकीर्तन ही सर्व पापक्षयका साधन है। किसी कर्म विशेषका अङ्ग तो होना दूर रहा, परन्तु इसमें किसी अन्यके समुक्वय की भी कोई अपेक्षा नहीं है।

पूर्वपक्षमें यह कहा गया है कि हरिकीर्तन प्राय-

क्वित्तका अङ्ग है ऐसा पुराण-वचनोंसे प्रतीत होता है सो ठीक नहीं है। क्योंकि 'प्रायिक्त्तानि चीर्णानि' श्लोक (देखो पृष्ठ १४) का यह अर्थ है कि प्रायक्तित सम्यक्-रूपसे पवित नहीं कर सकते ! ( न निष्पुनन्ति-सम्यक् न पुनन्ति ) पवित्रताकी सम्यक्ता है वासनाका क्षय वह कदापि कर्मसाध्य नहीं है। वहां अधिकारी है ''नारायग-पराङ्मुख''। अतएव उसकी वासनाका क्षय कर्म कैसे कर सकते हैं ? वह तो भक्ति और ज्ञानसे ही संभव है। इससे यह सिद्ध होता है कि प्रायिक्चित्त पाप क्षय तो कर सकते हैं परन्तु वासना का क्षय नहीं कर सकते ! ऐसा अर्थ करनेसे मनु आदिके वचनोंका भी विरोध नहीं होता और ''नारायण-पराङ्मुख'' विशेषण भी न्यर्थ नहीं जाता । क्योंकि यह तो हेतुरूपसे कहा गया है। "कर्मणाकर्म निर्हारो" इत्यादि श्लोकर्मे भी इसीका स्पष्टीकरण है। इसका यह अर्थ नहीं है कि कर्मसे कर्मका नाशही नहीं होता परन्तु यह अर्थ है कि उसका आःयन्तिक नाश नहीं होता। नाशका आत्यन्तिकःव है ''वासना सहित नाश होनेमें ''। ''अविद्वद्धिकारित्वात्'' वचनसे भी यही अर्थ स्पष्ट होता है अविद्वान् ( भगवत्-पराङ्मुख ) का प्रायक्वित्तोंमें अधिकार होनेसे विमर्शन ब्रह्मविद्याका दृष्टान्त दिया गया है। (विधान नहीं, क्योंकि प्रकरण भक्तिका है ब्रह्मविद्याका नहीं है।

क्रचिन्निवर्त्ततेऽभद्गत् क्रचिच्चरति तत्पुनः। प्रायश्चित्तमतो पार्थ मन्ये कुञ्जरशौचवत्॥

कभी प्रायश्चित्त करता है, कभी फिर पाप करता है, इस हेतुसे में हाथीके स्नानकी तरह प्रायश्चित्तको व्यर्थ समझता हूं। हाथी नहा कर ज्योंही बाहर निकलता है त्यों ही फिर सूंड्से धूल उठाल कर अपने ऊपर डाल लेता है, इसी प्रकार पाप-वासनायुक्त पुरुष भी प्रायश्चित्तके बाद फिर भी पापमें लग जाता है जबतक पापवासना रहती है तब तक पापमें प्रवृत्त होना अनिवार्य है।

तैस्तान्यधानि पूयन्ते तपोदानव्रतादिभिः । नाधर्मजं तद्धृदयं तदपीशाङ्घ्रि सेवया ॥

(श्रीमद्भागवत ६ । २ १७)

यह वचन भी इसी अर्थमें सहायक हैं। "जिस जिस निमित्तसे जो जो तप, दान, बत किये जाते हैं उनसे वही पाप नष्ट होते हैं। पाप—संस्कारयुक्त हृदय पवित्र नहीं होता, वह तो भगवत्की चरण सेवासे ही पवित्र होता हैं। यहां 'सेवा' शब्दसे पादसेवनरूपी भक्ति विवक्षित नहीं हैं परन्तु कीर्तनका प्रकरण होनेसे कीर्तनरूपी भक्ति ही विवक्षित हैं। सेवा, भजन, भक्ति पूर्याय शब्द हैं।

श्रवणं कीर्तनं विष्णोः स्मरणं पादसेवनम् । अर्चनं वन्दनं दास्यं सख्यमात्मनिवेदनम् ॥

(श्रीमद्भागवत)

इन नौ प्रकारकी भक्तिमेंसे प्रत्येक भक्तिही सर्वपापोंके नाशका साधन है। पुराणोंमें इस अर्थके बोधक अनेक वचन हैं। यहां प्रकरणकी समाप्ति पर्यन्त इतिहास सहित कीर्तनका ही प्रतिपादन करना है इसिलये यहां केवल कीर्तन लक्षणाभक्ति ही विवक्षित हैं 'केवलया भक्त्या' सामान्यरूपसे ऐसा आरम्भ होनेके कारण इपको नविधा भक्तिका प्रकरण भी कह सकते हैं। '' सकुन्मनः कृष्णपदार-विन्द्योि नेविश्तितं तद्गुण रागियेरिह। न ते यमं पाशभ्दतश्च तद्भदान स्वप्नेविपश्चिति हि चार्ण निष्कृताः।। इस श्लोकमं समरणका। '' तदपीशाङ विसेवया'' इसमें पादसेवनका ''कृष्णापि तः प्राणस्तत्प्र्यनिषेवया'' इसमें भी पादसेवन या भगवज्ञन सेवाका कथन हैं। '' तथा जिह्ना न विक्ति '' इत्यादि (६।३।२९) यह यम वचनतो स्पष्ट ही नविधा भक्तिका सचक हैं। अस्तु!

उयर्युं क विवेचनसे भक्ति और कर्मके 'समुख्य' का तो निरास (खण्डन) हो गया। अब विकल्प और 'न्यवस्था' पर विचार किया जाता हैं। 'न्यवस्था' करनेपर अधिकारी का कोई विशेषण भी कहना चाहिये। जैसे कर्मके अधिकारीका विशेषण मलिनान्तःकरण और ज्ञानके अधिकारीका विशेषण ग्रुद्धान्तःकरण है। ऐसी दशामें अद्धाभक्ति आदि विशेषण कहने होंगे। इससे अद्धाभक्ति समन्वित कीर्तन ही पाप नाशका साधन सिद्ध होगा। 'विकल्प' पक्षमें अद्धादि विशेषणकी आवश्यकता नहीं हैं

इससे श्रद्धादि रहित कीर्तन भी पापनाशक सिद्ध होता है ऐसा होनेपर गुरू लघु (बड़े छोटे) के विकलमें गुरू (बड़े) का अत्यन्त बाध होता है। लघु (छोटे) साधन कीर्तनको छोड़कर गुरु साधन द्वादशाब्दादि वत ( बारह वर्षोंके वत ) में कोई भी प्रवृत्त नहीं होगा । इससे स्मृतियां अप्रमाण हो जायेंगी । यदि दोनों साधन समान हों. किसीमें कोई विशेषता न हो तो इच्छानुसार जिसको जो अच्छा लगे वह उसी एक साधनमें लग जाता है, कोई पहलेमें लगता है तो कोई दूसरेमें । इससे दोनोंका ही पाक्षिक अनुष्ठान सिद्ध हो जाता है परन्तु यहां तो एक दूसरे साधनमें सुकरत्व ( सहज ) और दुष्करत्व ( कठिन ) का बड़ा भेद है। कीर्तन बड़ा सहज है और द्वादशाब्दादि बड़ा कठिन है। ऐसी अवस्थामें सहजसाधन कीर्तनको छोड़कर कोई भी पुरुष अत्यन्त दुष्कर द्वादशाब्दादि वतों में प्रवृत्त नहीं होगा। इससे धर्मशास्त्रका अत्यन्त बाध हो जायगा । इसलिए व्यवस्था पक्ष ही श्रेष्ठ हैं: इस 'ब्यवस्था' पक्षमें जैसे कर्मयोग और ज्ञानयोगमें मिलन अन्तःकरण और शुद्ध अन्तःकरण अधिकारीके विशेषण हैं इसीप्रकार यहां अधिकारीका विशेषण श्रद्धा है। जिसकी पुराणींमें श्रदा है वह भक्तिका अधिकारी है और जिसको स्मृतियोंमें श्रद्धा है वह द्वादशान्दादिका अधिकारी है। भगवान नारदका वचन प्रमाण है:---

यस्ययावांश्च विश्वासस्तस्य सिद्धिश्च तावती । श्रीमद्भागवतमें कहा है—

यदच्छया मत्कथादौ जातः श्रद्धश्च यः पुमान् । न निर्विण्णो नातिसिद्धो भक्तियोगस्य सिद्धिदः ॥ तावत्कर्माणि कुर्वीत न निर्विद्येत यावता । मत्कथा श्रवणादौ वा श्रद्धायावन्नजायते ॥

इस प्रकार जिनकी पुराणोंमें श्रद्धा है उनका भक्ति-योगमें अधिकार और कर्मयोगमें निवृत्त होना बतलाया है। श्रीमद्गगवद्गीतामें भी—

अज्ञश्वाश्रद्धानश्च संशयात्मा विनश्यति । नायं लोकोस्ति न परो न सुखं संशयात्मनः ॥

(8-80)

-अद्वाहीनका सर्वेत अनिधकार दिखलाया गया है। शिवधर्मोत्तरमें कहा है—

विधिवाक्यमिदं शैवं नार्थवादः शिवात्मकः । लोकानुग्रहकर्ता यः समृषार्थः कथं वदेत् ॥

यह वचन गुणवाद निराकरणपे शेवशास्त्रोंमें श्रदा-जनका ही अधिकार दिखलाता है। "श्रद्धयाप्तिः निमध्यते श्रद्धया हूयते हिवः" यह श्रुति कर्मकाण्डमें भीर ' श्रद्धान्वितो भूत्वात्मन्यात्मानं पश्येत '' यह श्रुति ज्ञानकाण्डमें श्रद्धावानका ही अधिकार बतलाती है। इनलिये सर्वत श्रद्धावानका ही अधिकार सिद्ध होता है। भीर वह श्रद्धा पुरुषभेदसे विषयभेदों में व्यवस्थित हैं। मृतराम् व्यवस्थापक्ष ही श्रेष्ठ है। युक्त भी यही है। अधिकार शब्दका अर्थ है विधिपुरुष सम्बन्ध या उसका इतु 'यह मीमांसकोंकी मर्यादा है। कल्याणका साधन हैं विधि' उसका पुरुपके साथ सम्बन्ध हैं। ''स्वसाध्य-भोक्तस्व'' (स्व शब्दसे विधि, उसका साध्य स्वर्ग और उसका भोक्तृत्व पुरुषमें हैं ) इसी तरह नित्यकर्मके विषयमें जीवनकामादि सम्बन्ध है यह सब श्रद्धाके वेना नहीं बन सकता । अनावगताप्रभाव (जिसको च्यार्थ वक्ता न समझता हो ) पुरुषका वचन कल्याणमें ज्युत्त करनेवाला, और दोषरहित होनेपर भी कोई भी न्तृष्य न तो यह समझता है कि इससे मेरा मनोरथ पूर्ण होगा और न उसके बतलाये हुए कर्ममें ही कोई लगता है।

( शंका ) जिस पुरुषको वेद और वेदमूलक स्मृति इराणादि सभी शास्त्रोंके प्रमाण होनेका सन्देहरहित ज्ञान है यदि वही शास्त्रमें अधिकारी है तो फिर शास्त्रके किसी एक देशमें अश्रद्धा रखनेवाला दूसरे एकदेशमें भी अधिकारी कैसे हो सकता है ? उसकी वह एकदेशीय श्रद्धा ''प्रमाणान्तरसंवाद-निमित्ता'' ( शास्त्रोक्त अर्थमें कोई इसरा भी प्रमाण मिलता हो।) है या "स्वतः प्रामाण्यनिबन्धना" ? इन दोनोंमें पहला पक्ष तो उचित नहीं क्योंकि अत्यन्त गहन धर्मतत्वके विषयमें शास्त्रके अतिरिक्त दूसरा कोई प्रमाण ही नहीं है। दूसरे पक्षमें शास्त्रका स्वतः प्रामाण्य जैसा एक देशमें है वैसा ही दूसरे एकदेशमें हैं। इससे तो सर्वत श्रद्धा होनी चाहिये। या सर्वत ही अश्रद्धा होनी चाहिये। यदि ऐसा है तो फिर 'श्रदानिबन्धना' व्यवस्था भी कैसे हो सकती है ? (उत्तर) यह शङ्का ठीक नहीं क्योंकि वेदके कर्मकाण्ड भाग और उपनिपद्-भाग दोनोंके तुल्यप्रमाण होनेपर भी श्रद्धाकी व्यवस्था देखी जाती है। जो पुरुष आत्माको अकर्ता अभोक्ता बतलाने-वाले उपनिषदोंमें श्रद्धा नहीं रखता, वही कर्मविधिका अधिकारी होता .है, इसरा नहीं होता। अन्यथा सबको सबमें अधिकार होना चाहिये था परन्तु ऐसा नहीं है। इसी प्रकार यहां भी आप्तवचन होनेसे एक तराजू पर तुछे हुए समानगौरववाले होनेपर भी सर्वशास्त्रोंमें किसी पुरुषकी किसी प्रतिबन्धकसे, अदृष्टसे, उदाहरणाभास (विषम दृष्टान्त) के दर्शनसे, अर्थान्तर प्रत्व (इसका अर्थ कुछ और ही हैं ) शंकाकलंक से किसी एक विषयमें श्रद्धा कुष्ठित होजाती है 'इसलिये श्रद्धानिबन्धना व्यवस्था हीयुक्त है \* ॥ २५ ॥

यमराज कहते हैं कि ऐसा विचारकर जो सब बुद्धिमान पुरुष एकागू मनसे अनन्त गुण भगवानमें परम प्रोम होनेके प्रधान साधन नामकीर्तनमें लग जाते हैं वे कभी मेरे दण्डके योग्य नहीं हैं। क्योंकि

<sup>\*</sup> इस इलोककी व्याख्यामें अधिक भाग "श्रीभगवन्नामकोमुदी " से लिया गया है। यद्यपि यह सब बिलकुल ठीक तथापि लेकसंग्रहार्थ स्मृतिविहित प्रायश्चित्त भी अवस्य कर्तव्य है। अन्यथा नास्तिक पुरुषोंकों पाप करनेमें बहाना किल सकता है।

—लेखक

श्रीभगवन्नामको मुदी नामक संस्कृतकी अति प्राचीन इस्तालेखित पुस्तक अभी श्रीयुत गौरीशंकरजी गोयन्दकाने शुद्ध करषा हा श्रीअच्युत ग्रन्थमालाके प्रथम पुष्पके तौर पर काशीसे प्रकाशित की है। इरिनाम प्रेमी संस्कृत जाननेवाले लेगोंके लिये यह इस इस उपयोगी ग्रन्थ है, ज्ञानवापी काशीसे, संभवतः प्रकाशकके पास पुस्तक मिल सकती है। —सम्पादक.

उनकी पापमें तो कभी प्रवृत्ति ही नहीं हो सकती यदि कभी प्रमादसे कोई पाप होता है भी, तो वह वर्णित माहात्म्य भगवानुके नामकीर्तनसे तत्क्षण नष्ट हो जाता हैं ॥ २६ ॥ जो पुरुष भगवानुके शरणागत और समदर्शी साधु हैं, देवता और सिद्धगण भी जिनकी पवित कथाका गान किया करते हैं। भगवानुकी गदा सर्वदा सर्वतीभावसे उनकी रशा किया करती हैं अतएव ऐसे साधु पुरुषोंके समीप तुमलोग कभी मत जाना क्योंकि उनको दण्ड देनेके लिये इस या हमारा नियन्ता काल कोई भी समर्थ नहीं है।। २७।। इसके ज्ञाता अकिञ्चन परमहंस समूहोंसे सेवित मुकुन्दके चरणारविन्द--- मकरन्दरसके आस्वादनसे विमुख होकर जो लोग नरकके द्वारभूत गृहमें ही सदा तृष्णायुक्त हैं तुम लोग उन्हीं पापियोंको मेरे पास लाया करो ॥ २८॥ जिनकी जिह्ना एकबार भी भगवानुके नामका उच्चारण नहीं करती, जिनका चित्त एकबार भी हरिके चरणारविन्दका स्मरण नहीं करता, जिनका मस्तक एक बार भी श्रीकृष्णके चरणक मलों-में नमस्कार नहीं करता, अथवा जिन्होंने कभी भगवानुका भजन नहीं किया, उन सब पापियोंको ही यहां लाया करो ॥ २९ ॥ अपने दूतोंसे इतना कहकर यमराज भगवानुसे क्षमा मांगते हुए कहने लगे-हम अज्ञानी उसके दासोंने जो यह अन्याय किया है, उसे प्रराण पुरुष भगवान् नारायण क्षमा करें। हम हाथ जोड़कर क्षमा मांगते हैं। उस गुरुओंके गुरुमें क्षमा ही युक्त है। उस भूमा पुरुषको हम नमस्कार करते हैं ॥ ३० ॥ श्रीशुकदेवजी कहते हैं कि हे कौरन्य ! जब यमने भी ऐसा कहा है तब तुम यह निश्चय समझो कि भगवान् विष्णुका नाम-कीर्तन मूल सहित महापापोंका ऐकान्तिक प्रायश्चित्त हैं और प्राणियोंका मङ्गल पुरुषार्थ चतुष्ठय-अर्थ, धर्म, काम, मोक्षका देनेवाला है ॥ ३१ ॥ हे राजन् ! उद्दाम (पाप-नाशादिमें विश्वङ्कल ) हरिके सुन्दर वीर्योको वारम्बार श्रवण कीर्तन करनेवाले पुरुषोंका अन्तःकरण उसमें भनायास उत्पन्न हुई भक्तिसे जैसा निर्वासन शुद्ध होता

है वैसा वतादि प्रायिक्वतांसे कभी नहीं होता क्योंकि उनमें वासना शेष रह ही जाती हैं ॥ ३२ ॥ जो पुरुष श्रीकृष्णके चरणारिवन्द-मकरन्दका रस जानता है वह फिर नरकप्रद मायिक विषयोंमें कभी रमण नहीं करता । सेवासुखसे अनिभन्न व्यक्ति ही कामाभिभूत होकर पाप नाशके लिये कर्मरूप प्रायश्चित्त करता हैं । इसी लिये सत्त्वग्रद्धिके अभावसे वह फिर भी पापोंमें प्रवृत्त होता हैं ॥ ३३ ॥ इस प्रकार अपने स्वामी यमराजके द्वारा सुने हुए भगवान् के माहात्म्यको स्मरण करके यमदूत अच्युताश्रय (भगवान् के आश्रित व्यक्तियोंसे सर्वदा शक्कित रहते हुए उनकी ओर देखते ही डर जाते हैं ॥ ३४ ॥ यह इतिहास मलयपर्वत पर श्रीहरिकी पूजा करते हुए भगवान् अगास्त्यने वर्णन किया है ॥ ३५ ॥

जगद्गुरु श्रीशंकराचार्यजीने विष्णुसहस्रनामके भाष्यमें नाम-माहारम्य सूचक अनेक पुराणोंके श्लोक उद्धत किये हैं। उनमेंसे कुछ श्लोक अर्थ सहित यहां लिखे जाते हैं।

ध्यायन्कृते यजन् यज्ञैस्नेतायां द्वापरेऽर्च्यन् । यदाप्तोति तदाप्तोति कलौ सङ्गीर्त्य केशवम् ॥ १ ॥ जप्येनैव तु संसिद्धयेद्वाह्मणो नात्र संशयः । कुर्यादन्यन्नवा कुर्यान्मैत्रो ब्राह्मण उच्यते ॥ २॥ रूपमारोग्यमर्थाश्चभोगांश्चैवानुपङ्गिकान् । ददाति ध्यायतो नित्यमपवर्गप्रदो हरिः ॥ ३ ॥ चिन्त्यमानः समस्तानां क्लेशानां हानिदो हरिः । समुत्सुज्याखिलं चान्यं सोऽच्युतः किं न चिन्त्यतेश्व ध्यायेन्नारायणं देवं स्नानादिषु च कर्मसु । प्रायश्चित्तं हि सर्वस्य दुष्कृतस्येति वै श्रुतिः॥ ५ ॥ अति पातकयुक्तोऽपि ध्यायन्निमिषमच्युतम् । भूयस्तपस्ती भवति पंक्तिपावन पावनः॥ ६ ॥ आलोडय सर्वशास्त्राणि विचार्य च पुनः पुनः । इदमेकं स्नुनिष्यनं ध्येयो नारायणः सदा॥ ७॥ यन्नामकीर्त्तनं भक्त्या विलापनमनुत्तमम् ।

मैत्रेयाशेषपापानां धात्नामित्र पात्रकः ॥ ८ ॥

हरिर्हरित पापानि दुष्टचित्तैरिपस्मृतः ।
अनिच्छ्यापि संस्पृष्टो दहत्येव हि पावकः ॥ ९ ॥
ज्ञानतोऽज्ञानतो वापि वासुदेवस्य कीर्तनात् ।
तत्सर्वं विल्यं याति तोयस्थं लवणं यथा॥१०॥
यस्मिन्न्यस्तमित्नं याति नरकं,
स्वर्गोऽपि यचिन्तने ।
विन्नो यत्र निवेशितात्ममनसो,

ब्राह्मोऽपि लोकोल्पकः ॥ ११ ॥

मुक्तिं चेतसि यः स्थितोऽमल्धियां,
पुंसां ददात्यव्ययः ।

किं चित्रं यदघं प्रयाति विल्यं,
तत्राच्यते कीर्तिते ॥ १२ ॥

''सत्यपुगमें ध्यान करनेसे, बेतामें यज्ञ करनेसे, द्वापरमें पूजा करनेसे जो फल प्राप्त होता है, वही फल कलियुगमें केशवके कीर्तनसे प्राप्त होता ॥ १॥ ( यह विष्णु-पुराणका वचन है) और कुछ करे या न करे, बाह्मण केवल जपसे ही सिद्ध हो जाता है, इसमें कोई सन्देह नहीं, सबसे मैती करनेवाले-को ब्राह्मण कहते हैं ॥ २ ॥ मोक्षका दाता हिर ध्यान करनेवाले पुरुपको रूप, आरोग्य, धन और नानाप्रकारके भोग भी विना ही मंगि दे देता है ॥ ३॥ चिन्तन किया हुआ जो हिर सब क्षेत्रोंकी हानिका करनेवाला है, अन्य मब साधनोंका त्याग करके उस हरिका ही चिन्तन क्यों न किया जाय ?॥ ४॥ स्नानादि कर्मोंको करते समय नारायणदेवका ध्यान करे। यही सब पापोंका प्रायदिचत्त ई यह श्रुति है ॥ ५ ॥ महापापोंसे युक्त मनुष्य भी यदि निभिष्मर अन्युत प्रभुका ध्यान करे तो वह पंक्तियोंके पवित इरनेवालोंको भी पवित्र करनेवाला बड़ा तपस्वी बन जाता है ॥ ६ ॥ समस्त शास्त्रोंका मथन करके और बार बार विचार करके यही सिद्धान्त स्थिर किया गया कि सदा नार(यणका ध्यान करना चाहिये ॥ ७ ॥ हे मैंत्रेय ! जैसे अग्नि धातुआंके मलको दग्ध कर देता है वैसे ही हरिका नाम-कीर्तन सब पापोंको दग्ध कर देता है ॥ ८ ॥ जैसे अनिच्छासे स्पर्श किया हुआ भी अग्नि स्पर्श करनेवालेको जला देता है। बैसे ही दुष्ट पुरुषोंसे भी स्मरण किया हुआ हरि उनके पापोंको हर छेता है ॥ ९ ॥ ज्ञानसे हो या अज्ञानसे, बासुदेवके कीर्तनसे सर्व पाप उसी प्रकार लीन हो जाते हैं जिस प्रकार जलमें डालते ही लक्षण लीन हो जाता है ॥ १०॥

जिस कृष्णमें बुद्धि लगजानेसे पुरुष नरकको नहीं प्राप्त होता। स्वर्ग भी उसके चिन्तनमें विष्न है कृष्णमं जिसका मन निविष्ट है उसके लिये ब्रह्माकी पदवी भी अल्प है। जो अव्यय शुद्ध बुद्धि पुरुषोंके चित्तमें स्थित होकर उन्हें मुक्ति देता है उस अच्यातका कीर्तन करने पर यदि पाप नष्ट हो जायँ तो इसमें चिल (आक्चर्य) ही क्या है? इस श्लोकके नरक शब्दका अर्थ पापका फल रौरवादि नहीं है। क्योंकि कैमुत्यन्यायसे पापके नाशमें आश्चर्यका अभाव बोधन किया है सो इस अर्थमें नहीं बन सकता किन्तु 'नराणाम् कं सुखम् नरकम् ' इस पष्टीसमाससे बृहदा-रण्यकोक्त मानुपन्द (चक्रवर्तित्व) अर्थ छेनेसे चित्र हो सकता है। ताल्पर्य यह है कि जिसका कीर्तन करनेवालीं-को मानुषन्द तो विव्ररूपमें भी नहीं प्राप्त होता, वह तो दूसरे दूसरे देवताओंके भक्तोंको मिला करता है। स्वर्ग भी उसके चिन्तनमें विव्व है। द्विपरार्ध-स्थायी हिरण्यगर्भ लोक भी अल्प है, हरिके चरणनख स्परणके विसद्दश फल है। चक्रवर्त्तीको प्रसन्न करके केवल पेट भर कचौरियाँ खानेके समान है। वह तो सारण करनेवाले पुरुषोंको मुक्तिः ( प्रपञ्चसहित अविद्याके नाश द्वारा निरतिशयानन्द स्त्र स्त्र रूपमें स्थिति ) देता है क्योंकि वह अमलधी है। अन्यान्य समल्धियोंकी तरह उनको देशकाल परिच्छिन फल नहीं देता। बुद्धिकी अमलता यही है कि वह हरिके चरणकमलमें प्रवेश कर जाय । विषयोंमें प्रवेश करनेसे ही बुद्धि समल हुआ करती है। जिनका चित्त हरिके चरणोंमें प्रविष्ट है उनको वह तो तिविध परिच्छेद रहित मुक्ति ही देता है। परिच्छित्र फल नहीं देता। इतर-दानी तब दान देते हैं जब कि याचक उनके- चित्तमें स्थित होता है। परन्तु यह तो याचकोंके ही चित्तमें स्थित होकर उनको मुक्ति देता है। अन्य दाता प्रति याचकको थोड़ा थोड़ा धन देनेपर भी सन्यय हो जाते हैं परन्तु यह प्रति याचकको सर्वस्व देता हुआ भी अन्यय ही बना रहता है। मनोमात्तसे ही सम्मुख आये हुए पुरुषोंको जो हिर सर्वानर्थ निवृत्ति और निरतिशयार्थ

प्राप्तिरूप मुक्ति देता है वह यदि उन पुरुषोंके कि जो बाहरकी इन्द्रिय वाणी और भीतरकी इन्द्रिय मनको सर्वथा उसीके अर्पण कर देते हैं सर्व पापोंका नाश कर देता है तो इसमें क्या आश्चर्य है ? ॥११॥ ॥१२॥ यह है श्रीहरिनामकी कुछ महिमा !

## 40000 MH 0000 P

#### 

#### राम राम राम राम राम

राम राम राम राम, राम राम राम राम राम सन्तोंके जीवन ध्रुव-तारे,

भक्तोंके प्राणोंसे प्यारे,

विश्वम्भर सब जग रखवारे,

सब विधिपूरण काम ॥ राम राम०

अजामील दुख टारन हारे,

गज गणिकाके तारन हारे,

द्रुपद-सुता भय वारन हारे,

सुखमय मङ्गलधाम ॥ राम राम०

अनल अनिल जल रवि शशि तारे,

पृथ्वी गगन गन्ध रस सारे,

तुझ सरिताके सब फव्वारे,

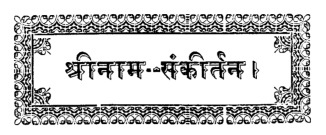
तू सबका विश्राम ॥ राम राम०

तुझ पर-धन-जन-तन मन वारे,

तुझ प्रेमामृत-मद मतवारे,

धन्य धन्य ! वे जग उजियारे,

जिनके मुख यह नाम ॥ राम राम०



( लेखक-श्रीआचार्य मदनमोहनजी गोस्वामी, भागवतरल, वृन्दावन । )

कलियुगर्मे नाम-कीर्तनसे ही जीवका कल्याण हो सकता है। ऐसा सरल अन्य उपाय नहीं है । इसीसे कहा है कि-

"हरेर्नाम हरेर्नाम हरेर्नामैव केवलम् । कलौनास्त्येव नास्त्येव नास्त्येव गतिरन्यथा" ॥

इससे सिद्ध होता है कि श्रीकृष्णनाम-कीर्तनसे बड़कर पापोंको दूर करनेवाला अन्य उपाय नहीं हैं। यह बात शास्त्रसिद्ध हैं, यथा-

"नराणां विषयान्धानां ममताकुळचेतसाम् । एकमेव हरेर्नाम सर्वपापविनाशनम् ॥

अर्थ यह है कि, जो विषयमें अन्धे हो रहे हैं, जो मायाके जालमें फंसे हुए हैं ऐसे जीवोंके लिये एक मात्र हरिनाम-कीर्तन ही सहायक है, जो सब पापोंको नष्ट कर देता है। पश्चपुराणमें भी लिखा है-यथा-

"कीर्तनादेव कृष्णस्य विष्णोरमिततेजसः । दुरितानि विलीयन्ते तमांसीव दिनोदये ॥ नान्यत्पश्यामि जन्तूनां विहाय हरिकीर्तनम् । सर्वपापप्रशमनं प्रायश्चित्तं द्विजोत्तम् ॥"

तात्पर्य यह है कि अपिरमेय प्रभावशाली श्रीकृष्ण या श्रीविष्णुके नाम कीर्तनसे मनुष्यके सब पाप दूर होते हैं। जैसे सूर्यके उदयसे अन्धकार दूर हो जाता है। हे द्विजोत्तम! मनुष्यमावको आनन्ददायक, संपूर्ण पापोंका विनाशक हरिकीर्तनको छोड़कर कलियुगमें दूसरा प्रायश्चित्त नहीं है। अतएव नामकी महिमा विचित्त है। नाम कीर्तन करनेवालोंकी विचित्त अवस्था होती है। इसका लक्षण श्रीभागवतमें विर्णत है। यथा--

''एवंत्रतः खप्रियनामकीर्त्या,

जातानुरागो द्रुतचित्तउच्चैः ।

हसत्यथो रोदिति रौति गाय-

त्युन्मादवन्नृत्यति लोकबाह्यः''॥

ऋषभनन्दन कवि जनक राजासे कहते हैं कि, जो मनुष्य हरिके नाम-कीर्तनको ही अपने संपूर्ण जीवन-का प्रधान उद्देश्य बना छेता है उसके हदयमें अनुराग उत्पन्न होता है, वह हदय द्वीभूत हो जाता है, वह कभी हंसता है, कभी रोता है, कभी चिछाता है, कभी नाचता है, उसको बाह्यज्ञान नहीं रहता। वह अपने प्रभुके प्रेममें पागल रहता है।

यह नाम-संकीर्तन संसार-सागरसे पार करनेमें नौकारूप हैं।

"तरणिरिव तिमिरजलधेर्जयति जगन्मंगलं हरेनीम"॥

श्रीकृष्णनाम कीर्तनकी महिमा श्रीगौराङ्गपसुने स्वयं श्रीमुखसे वर्णन की हैं।

"चेतोदर्पणमार्जनं भवमहादावाग्नि निर्वापणम् । श्रेयः कैरवचंद्रिका वितरणं विद्यावधूजीवनम् ॥ आनन्दाम्बुधिवर्द्धनं प्रतिपदं पूर्णामृतास्वादनम् । सर्वारमस्वपनं परं विजयते श्रीकृष्ण—संकीर्तनम् ॥

श्रीकृष्ण-कीर्तनसे चित्तरूपी द्र्पण निर्मल हो जाता है। अर्थात् चित्तके समस्त कलंक दूर हो जाते हैं और विषय वासनाओंकी महादावाधिके संतापको कृष्ण कीर्तन शीतल कर देता है। जिस तरह चन्द्रके उदयसे कुमुदिनी-का फूल विकसित हो जाता है तद्वत् कृष्णकीर्तनसे आत्मा का पुण्य विकसित हो जाता है। हरिकीर्तनसे भक्ति विद्यारूप विधुका उदय होता है, अतएव भक्ति विद्याका जीवन दाता है। आनन्द समुद्रका बढ़ानेवाला है। प्रत्येक पद पदमं पूर्णामृतका स्वाद देनेवाला है। अर्थात् प्रत्येक वर्ण अमृतमय सुखसे परिपूर्ण है। समस्त जगत्की आत्माको नाम—प्रेममें डुबानेवाला श्रीकृष्ण—कीर्तन सर्वोत्कर्षसे विराजता है। जब मनुष्य हरिकीर्तन करने लगता है उस समय उसके भावोंका परिवर्तन होता है, जैसा कि श्रीचैतन्यदेवने लिखा है—

"तृणादिप सुनीचेन तरोरिप सिंहण्णुना । अमानिना मानदेय कीर्तनीयः सदाहरिः ॥

अपने को तृणसे भी अधिक नम्न मानता है । बृक्षसे भी अधिक सहनशील हो जाता है तिरस्कार करनेवालेका सम्मान करता है और सर्वदा हरिकीर्तनमें निमन्न रहता है।

जो लोग परिहासपूर्वक भी नामकीर्तन करते हैं उनका भी उद्धार हो जाता है।

"सांकेत्यं पारिहास्यं वा स्तोमं हेळनमेव वा। वैकुण्ठनामग्रहणमशेषाघहरं विदुः॥ पतितः स्खळितो भग्नः सन्दष्टस्तप्त आहतः। हरिरित्यवशेनाह पुमान् नार्हति यातनाः॥"

किसी संकेतसे या परिहाससे या जानकर अथवा अव-ज्ञासे नामकीर्तन करता है वह भी सब पापोंसे मुक्त हो जाता है। कहांतक विचित्तता वर्णन करें।

ठोकर खाकर गिरता हुआ, ज्वरादि पीड़ासे पीड़ित होकर भी यदि नाम कीर्तन करता हो तो वह पुरुष भी समस्त यातनाओंसे मुक्त हो सकता है। नामकीर्तनका सिद्धान्त यदि जानना चाहते हैं तो श्रीचैतन्यदेवके प्रिय ठाकुर हरिदासजीने जो सिद्धान्त स्थिर किया है उसको स्मरण रखना चाहिये। एक दिन हरिदास-जी पण्डित मण्डलीके साथ नामकीर्तनके तस्व सम्बन्धमें आलोचना कर रहे थे उस समय नामकीर्तनके अनेक प्रकारके सिद्धान्तको सुनकर वे बोले कि यद्यपि नामकीर्तन-से पापका नाश और मोक्षकी प्राप्ति सिद्ध है, परंतु में इनको मुख्य नहीं मानता किन्तु गोण मानता हूं। नाम-कीर्तनसे श्रीकृष्णके चरणकमलोंमें प्रेम उत्पन्न होना मुख्य समझता हूँ।

श्रीचैतन्यचरितामृतमें लिखा है— "नामेर फले कृष्णपदे प्रेम उपजय"

पापका क्षय मोक्ष प्राप्ति आनुपङ्गिक फल है। जैसे सूर्यके उदय होनेसे अन्धकारका नाश होता है साथ ही सारे पदार्थ भी दीखने लगते हैं, इसी तरह नामकीर्तनसे श्रीकृष्ण-चरण प्राप्ति मुख्य है, पापक्षय और मोक्ष आनु-सङ्गिक फल है। इस सिद्धान्तको सर्वदा सबको स्मरण रखना चाहिये।

उपसंहारमें इतना निवेदन अवश्य करू गा कि नाम-कीर्तनके समय जब साखिक भाव उत्पन्न होंगे तभी उत्कंठा होगी जब उत्कण्टा होगी उसी समय नामकीर्तनका आनंद मिलेगा । इतने पर भी यदि नाम-कीर्तन न करे तो उसको दुदैंवही मानना चाहिये।

----



( लेखक--आचार्य श्रीकृष्ण चैतन्य गोस्वामी, वृन्दावन धाम )

इस कलियुगको नामयुग भी कहते हैं। क्योंकि इस युगका साधन केवल नामसंकीर्तनही है। केवल हरिनामसं-कीर्तनके द्वारा ही इस युगमें श्रीभगवानके अभय चरणोंकी प्राप्ति हो सकती है। इस युगमें नामसंकीर्तनके सिवा और कोई साधन नहीं है।

सत्ययुगमें कठोर तप या ध्यानमें जो शक्ति थी, बेतायुगमें बड़े बड़े यज्ञेंमें जो शक्ति थी और द्वापरयुगमें प्जन अर्चनामें जो शक्ति थी, कल्यियुगमें वह सब शक्ति भगवज्ञम-संकीर्तनमें समाविष्ट है।

उचस्वरसे हरिनामसंकीर्तन करनेवाले मनुष्यको अभ्याससे वह फल प्राप्त होता है जो फल कठोर ध्यान, यज्ञानुष्टान, और अर्चना आदि करनेवालोंको भी कठिनतासे प्राप्त होता था।

यद्यपि सत्ययुग, शेता, द्वापर, इन तीनों युगोंसे कल्पिया दोषयुक्त और अनीतियुक्त माना गया है तथापि-

कलेर्दोषनिधे राजन्नस्ति ह्येको महान्गुणः। कीर्तनादेव कृष्णस्य मुक्तसङ्गः परं व्रजेत्॥

कलियुगमें एक महान् गुण यही है कि केवल नाम-संकीर्तनसे जीव बन्धनमुक्त होकर श्रीपुरुषोत्तम भगवान्के पादपद्म प्राप्त कर सकता है।

महाभारतमें लिखा है, एक समय मुनिगणों इस विपयपर बड़ा विवाद हुआ कि सबसे उत्तम युग कौनसा है जिस युगमें अल्प मात्र साधनसे महत् फल प्राप्त हो सकता है, 'नाना मुनिर नाना मत' उक्तिके अनुसार किसीने सत्ययुग, किसीने बेतायुग, किसीने द्वापर युगको और उनके साधनों को उत्तम बताया; अन्तमें यह निश्चय हुआ कि इसकी मीमांसा भ्यासदेवके निकट चलकर की जाय।

सब मुनिगण व्यासदेवके आश्रममें पहुंचे, व्यासदेव पविततोया जान्हवी नदीमें स्नान कर रहे थे मुनिगण एक वृक्षके नीचे खड़े हो गये और व्यासदेवके स्नान समाप्तिकी प्रतीक्षा करने लगे।

व्यासदेव दिव्य ज्ञानी थे, मुनिगणोंके आगमनका कारण समझ गये; अर्घटनान अवस्था ही में नदीसे निकलकर मुनिगणोंको लक्ष्यकर "किल तुम धन्यहो" "किल तुम साधु हो" कह कर फिर स्नान करने लगे, मुनिगण हूरसे यह सुन रहे थे। स्नान आहिक समाप्त होनेपर व्यासदेव अपने आश्रममें पहुंचे, इधर मुनिगण भी वहां उपस्थित हो गये, यथायोग्य अभिवादन आदिके अनन्तर व्यासदेवने मुनिगणोंसे आगमनका कारण पूछा।

मुनिगण बड़े विनीतभावते बोले-"महाराज! हम-लोग एक सन्देह निवृत्तिके लिये आपकी सेवामें उपस्थित हुए हैं, किन्तु वह हम पीछे निवेदन करेंगे, प्रथम हम-लोग यह प्लना चाहते हैं कि नदीमें स्नान करते समय आपने "कलि धन्य हैं, किल साधु हो" कहकर किलका गुणगान किया था, इसका क्या तत्त्व है ? यदि अनुचित नहीं तो कृपा कर हमको इसका तत्त्व बताइये। व्यासदेव मुसकुरा कर बोले, मुनिवरो! यदि आपलोगोंकी ऐसी इन्ला है तो सुनिये-

यत्कृते दशिमविषेंस्त्रेतायां हायनेन यत्। द्वापरे यच्च मासेन अहोरात्रेण तत् कलौ॥ तपसो ब्रह्मचर्यस्य जपादेश्व फलं द्विजाः। प्रामोति पुरुषस्तेन कलिसाध्विति भाषितम्॥

#### हे दिजवरो !

सःययुगमें दस वर्ष परिश्रम करनेसे, लेतायुगमें एक वर्ष परिश्रम करनेसे और द्वापरयुगमें एक मास परिश्रम करनेसे तप, ब्रह्मचर्य और जपादिकसे जो फल प्राप्त होता है, कलियुगमें केवल अष्टप्रहर अर्थात् एक दिनरालिके परिश्रमसे मनुष्यको वही फल प्राप्त हो सकता है इसीलिये नायु! सायु! धन्य! धन्य! कहकर हमने कलियुगका ाजकीर्तन किया था।

मुनिगणोंने कहा महाराज ! सत्ययुग, बेता, द्वापरमें वर्षों परिश्रम कर ध्यान, यज्ञ, अर्चना, आदिसे जो फल वर्ड़ा कठिनतासे प्राप्त होता है, कलियुगमें वह अहोरातिमें किस साधनसे प्राप्त हो सकता है ?

ध्यायन् कृते यजन् यज्ञैस्त्रेतायां द्वापरेऽर्चयन् । यदामोति तदामोति कलौ संकीर्त्य केशवम् ॥

अर्थात् सत्ययुगमें ध्यानसे, तेतामें यज्ञसे, द्वापरमें अर्चनासे जो फल प्राप्त होता है, कलियुगमें केवल केशव भगवानके नामसंकींतनसे जीवको वह फल प्राप्त हो सकता है।

पाठकगण विचार कर सकते हैं कि किलहत जीवोंकी न तो इतनी आयु ही है कि दश वर्ष निर्विध परिश्रम कर ध्यान या तप कर सकें। न अर्थ प्राचुर्य ही इतना है कि वड़े बड़े यज्ञानुष्ठान कर सकें और न विधिपूर्वक अर्चना आदि ही करनेकी शक्ति है कि जिससे उनका अभीष्ठ सिद्ध हो और भगवत्याप्ति हो सके।

इसिलिये श्रीभगवान्ते ध्यान, तप, यज्ञादिकी समस्त गक्ति, असमर्थ, पुरुषार्थहीन, अर्थहीन और पराधीन कलि-हत जीवोंपर दयार्ज होकर अपने " नाम " में संचारित इर दी। नाममें श्रेम होनेसे भगवान् में श्रेम होता है, नाममें विश्वास रखनेसे भगवान् में विश्वास होता है क्योंकि नाम और नामीमें कुछ भेद नहीं है, जो नाम है, वही नामी है। भक्तिरसास्त्रतिस्थुवें लिखा है— नामचिन्तामणि: कृष्णश्चेतन्य रस्तिग्रह: ।

पूर्ण: गुद्धो नित्यमुक्तोऽभिन्नत्वान्नामनामिनोः ॥

कृष्णनाम, चिन्तामणिस्बरूप स्वयं कृष्ण है चैतन्य
रस्र विग्रह है, पूर्ण है, मायातीत है, नित्य युक्त है, नाम
नामीके अभिन्नत्वके कारण अर्थात् अभेदके कारण जो गुण
श्रीभगवानमें है वही उनके नाममें विद्यमान है।

श्रीचैतन्य-चिरतासृतमें लिखा हैकिल काले नामरूपे कृष्णअवतार ।
नाम हैते हय सर्व जगत निस्तार ॥
नाम विना किल काले नाहीं और धर्म ।
सर्वमन्त्र सार नाम एई शास्त्रमर्म ॥
इस युगमें नामके विना जीवकी और कोई गति ही नहीं
है, यदि हमको इस असार संसारकी तापदम्ध ज्वालाओंसे बचाकर श्रीभगवान् के शान्तियुक्त सुशीतल चरणारविन्दों में आश्रय दान देनेवाला कोई साधन है तो वह केवल भगवामकीर्तन ही है। श्रीचैतन्य-चिरतासृतमें लिखा है-

कृष्णमन्त्र हैते होबे संसार मोचन |
कृष्णनाम हैते पाबे कृष्णचरण ॥
नामकीर्तनमें एक सरलता अद्वितीय है, इसमें देश,
काल, पाब, ग्रुचि, अग्रुचिका कोई बन्धन नहीं है। चाहे
जब चाहे जिस अवस्थामें भगव ग्रामकीर्तन हो सकता है।
लिखा भी है-

न देशनियमो राजन् न कालिनयमस्तथा। विद्यते नात्र सन्देहो विष्णोर्नामानुकीर्तने॥

यही नहीं, भगवन्नाममें यह भी शक्ति है कि ज्ञातरूपसे या अज्ञातरूपसे, श्रद्धासे, उपहाससे या अश्रद्धासे किसी प्रकारसे हरिनाम लेनेसे जीव तर जाता है इसका उदाहरण अज्ञामिल है, महापापी अज्ञामिलने मृत्युसमय भगवत्-नामके उद्देश्यसे नहीं, नारायण नामके अपने पुलको पुकारनेके उद्देश्यसे नारायण ! कहकर आह्वान किया। वस इसीमें उसकी सुक्ति हो गई। फिर यदि विश्वाससै श्रद्धापूर्वक प्रेममय हरिनाम लिया जाय तो क्या उसके उद्धारमें या भगवन्यासिमें कुछ सन्देह है ?

नामसरणसे नामकीर्तनका महत्व अधिक है यथा-जपतो हरिनामानि स्थाने शतगुणाधिकः । आत्मानस्त्र पुनात्युचैज्ञपन् श्रोतृन्पुनाति च ॥

अर्थात् हरिनाम जप करनेवालेकी अपेक्षा उच्चस्वरसे हरिनाम-कीर्तन करनेवाला शतगुण श्रेष्ट है क्योंकि जप करनेवाला तो केवल अपनेही को पवित्र करता है परन्तु उच्चस्वरसे कीर्तन करनेवाला अपनेको तो पवित्र करता ही है, सुननेवाले जीव, जन्तु, पशु, पक्षी, कीट, पतंग सबको पुनीत एवं पवित्र करता है। श्रीचैतन्य चरितामृतमें लिखा ही है।

पशु पक्षी कीट आदि बोलीते ना पारे।
शुनीलेई हरिनाम तारा सब तरे।
जपीले से हरिनाम आपनी से तरे।
उच्च संकीर्तने पर उपकार करे।।
अतएव उच्च करी कीर्तन करीले।
शतगुण फल हय सर्व शास्त्रे बोले।

हरिनाम जपसे हरिनाम-कीर्तन क्यों श्रेष्ठ है ? यह शास्त्रकी युक्तिसे तो सिद्ध है ही, इसमें एक लौकिक युक्ति भी है। जप संख्यापूर्वक करना विधान है। संख्याके लिये मालाकी आवश्यकता पड़ती है और माला धरनेके लिये एक माला झोलीकी भी आवश्यकता है। फिर यहीं छुटकारा नहीं है, एक हाथ भी माला जप करनेमें घिर जाता है, अब बताइये, व्यवसायी, नौकरी-पेशा लोग दफ्तर आफिस, कोडियों में जाकर लिखा पड़ी, काम काज करेंगे या माला झोली लटकाकर विचारे भजन करेंगे।

नाम-कीर्तनमें यह असुविधा कुछ नहीं हैं; आप दफ्तर जाइये, कोठी पर काम काज करिये लिखा पड़ी करिये, मोटरमें जाइये, सिर्फ मुखसे—

> हरे कृष्ण हरे कृष्ण कृष्ण कृष्ण हरे हरे। हरे राम हरे राम राम राम हरे हरे।।

यह महामंत्र कीर्तन करते जाइये, न संख्याकी आदश्यकता है न मालाकी और न झोलीकी! हाथ भी दोनों कामकाज लिखापड़ीके लिये खाली रहेंगे। इसीलिये भजन या जपसे नामसंकीर्तन सुलभ और श्रेष्ठ है, अब किंदिये इतनी सुविधा होते हुए, इतनी सरलता होते हुए, इतना सरल साधन होते हुए भी हिरनाम-कीर्तनमें हमारा विश्वास, हमारी रुचि न हो, और हम हिरनाम कीर्तन न करें तो इससे अधिक हमारे दुर्भीग्य और हमारी दुर्गतिका कारण और क्या हो सकता है ?

#### 

सोई भलो जो रामिंह गावै ।
श्वपच प्रसन्न होत बड़ सेवक, बिनु गुपाल द्विज जन्म न भावे ॥
बाद बिबाद यज्ञ व्रत साधे, कतहूं जाइ जन्म डहकावे ॥
होइ अटल जगदीश भजनमें, सेवा तासु चारि फल पावे ॥
कहूं ठौर निहं चरण कमल बिनु, भृंगी ज्यों दशहूं दिशि धावे ॥
स्रदास प्रभु संतसमागम, आनन्द अभय निशान बजावे ॥
(स्रदासजी महाराज)

# ्र ईश्वरसाचात्कारके लिये नाम जप सर्वोपरि साधन है है लिया कारकारक लिये नाम जप सर्वोपरि साधन है है

( लेखक--श्रीजयदयालजी गोयन्दका )

प्रिय पाठकवृन्द ! बड़े हर्षका विषय है कि परम दयाछ परमात्माकी परम कृपासे आज आप छोगोंकी सेवामें श्रीभगवनाम-महिमा पर कुछ निवेदन करनेका मुझे सुअवसर प्राप्त हुआ है।

वास्तवमें नामकी महिमा वही पुरुष जान सकता है, जिसका मन निरन्तर श्रीभगवन्नाममें संख्य रहता है, नामकी प्रिय और मधुर स्मृतिसे जिसके क्षण क्षणमें रोमाञ्च और अश्रुपात होते हैं, जो जलके वियोगमें मळलीकी न्याकुलताके समान क्षणभरके नाम वियोगसे भी विकल हो उठता है, जो महापुरुष निमेष-मात्रके लिये भी भगवान्के नामको नहीं छोड़ सकता और जो निष्कामभावसे निरन्तर प्रेमपूर्वक जप करते करते उसमें तल्लीन हो चुका है। ऐसा ही महात्मा पुरुष इस विषयके पूर्णतया वर्णन करनेका अधिकारी है और उसीके लेखसे संसारमें विशेष लाभ पहुंच सकता है।

यद्यपि मैं एक साधारण मनुष्य हूं, उस अपरिमित गुणनिधान भगवान्के नामकी अवर्णनीय महिमाका वर्णन करनेकी मुझमें सामर्थ्य नहीं है, तथापि अपने कतिपय मित्रोंके अनुरोधसे मैंने कुछ निवेदन करने-का साहस किया है। अतएव इस लेखमें जो कुछ त्रुटियां रही हों उनके लिये आप लोग क्षमा करें।

#### महिमाका दिग्दर्शन।

भगवन्नामकी अपार महिमा है, सभी युगोंमें इस-की महिमाका विस्तार है। शास्त्रों और साधु महात्माओं ने सभी युगोंके लिये मुक्तकण्ठसे नाम-महिमाका गान किया है परन्तु कलियुगके लिये तो इसके समान मुक्तिका कोई दूसरा उपाय ही नहीं वतलाया गया।

#### यथा— हरेनीम हरेनीम हरेनीमैव केवलम् । कली नास्त्येव नास्त्येव नास्त्येव गतिरन्यथा।।

किंद्युगमें केवल श्रीहरिनाम ही कल्याणका परम साधन है, इसको छोड़कर दूसरा कोई उपाय नहीं है। कृते यद्भचायतो विष्णुं त्रेतायां यजतो मखेः। द्वापरे परिचर्यायां, कलो तद्बरिकीर्तनात्।।

सत्ययुगमें भगवान् विष्णुके ध्यान करनेसे, त्रेतामें यज्ञोंसे, द्वापरमें भगवान्की सेत्रा पूजा करनेसे जो फल होता है, कल्यिगमें केवल हरिके नाम—संकीर्तनसे वहीं फल प्राप्त होता है।

#### कलियुग केवल नाम अधारा।

सुमिरि सुमिरि भव उत्रह पारा।।
कित्युग सम युग आन नहिं, जो नर कर विश्वास
गाइराम-गुण-गण विमल, भवतरु बिनहिं प्रयास
राम नाम मणि दीप घरुं, जीह देहरी द्वार।
तुलसी भीतर बाहरहुं, जो चाहसि उजियार।।
सकल कामना हीन जे, रामभक्ति रसलीन।
नाम सुप्रेम पीयूप हूद, तिनहुं किये मन मीन।।
शबरी गीध सुसेवकिन, सुगति दीन्ह रघुनाथ।
नाम उधारे अमित खल, वेद विदित गुणगाथ।।
रामचन्द्रके भजन बिनु, जो चह पद निर्वाण।
ज्ञानवन्त अपि सोपिनर, पशु बिनु पूंछ विषाण।।
वारि मथे बरु होइ घृत, सिकताते बरु तेल।
विनु हिर भजन न भवतरहिं, यह सिद्धान्त अपेल।।

नाम सप्रेम जपत अनयासा। भक्त होहिं मुद्द मङ्गलवासा॥ नाम जपत प्रभु कीन्ह प्रसाद्।

भक्त शिरोमणि मे प्रह्लाद्॥
सुमिरि पवनसुत पावन नाम्।
अपने वश करि राखेहु राम्॥
अपर अजामिल गज गणिकाऊ।
भये मुक्त हरिनाम प्रभाऊ॥
चहुं युग तीन काल तिहुं लोका।
भये नाम जपि जीव विशोका॥
कहऊँ कहाँ लिंग नाम बड़ाई।
राम न सकहिं नाम गुण गाई॥

नाम महिमामें प्रमाणोंका पार नहीं है । हमारे शास्त्र इससे भरे पड़े हैं, परन्तु अधिक विस्तारभयसे यहां इतने ही लिखे जाते हैं । संसारमें जितने मत मतान्तर हैं प्रायः सभी ईश्वरके नामकी महिमाको स्वीकार करते और गाते हैं । अवश्य ही रुचि और मावके अनुसार नामोंमें भिन्नता रहती है । परमात्माका नाम कोई साभी क्यों न हो,सभी एकसा लाभ पहुंचाने-वाले हैं । अतएव जिसको जो नाम रुचिकर प्रतीत हो वह उसीके जपका ध्यानसहित अभ्यास करे ।

#### मेरा अनुभव।

कुछ मित्रोंने मुझे इस विषयमें अपना अनुभव लिखनेके लिये अनुरोध किया है। परन्तु जब कि मैंने भगवन्नामका विशेष संख्यामें जप ही नहीं किया तब मैं अपना अनुभव क्या लिखूं? भगवत्कृपासे जो कुछ यत्-किश्चित् नाम—स्मरण मुझसे हो सका है उसका माहात्म्य भी मुझसे पूर्णतया लिखा जाना कठिन है।

नामका अभ्यास मैं लड़कपनसे ही करने लगा था। जिससे रानै: रानै: मेरे मनकी विषयवासना कम होती गयी और पापोंसे हटनेमें मुझे वड़ी ही सहायता मिली। काम क्रोधादि अवगुण कम होते गये, अन्तः-करणमें शान्तिका विकास हुआ। कभी कभी नेत्र बन्द करनेसे भगवान् श्रीरामचन्द्रजीका अच्ला ध्यान भी होने लगा। सांसारिक स्फुरणा बहुत कम हो गयी। भोगोंमें वैराग्य हो गया । उस समय मुझे वनवास या एकान्त स्थानका रहन सहन अनुकूल प्रतीत होता था।

इस प्रकार अभ्यास होते होते एक दिन खप्तमें श्रीसीताजी और श्रीलक्ष्मणजीसहित भगवान् श्री-रामचन्द्रजीके दर्शन हुए और उनसे बातचीत भी हुई। श्रीरामचन्द्रजीने वर मांगनेके लिये मुझसे बहुत कुछ कहा पर मेरी इच्छा मांगनेकी नहीं हुई, अन्तमें बहुत आग्रह करनेपर भी मैंने इसके सिवाय और कुछ नहीं मांगा कि "आपसे मेरा वियोग कभी न हो।" यह सब नामका ही फल था!

इसके बाद नाम जपसे मुझे और भी अधिकतर लाम हुआ, ज़िसकी महिमा वर्णन करनेमें मैं असमर्थ हूं। हां, इतना अवस्य कह सकता हूं कि नाम जपसे मुझे जितना लाम हुआ है उतना श्रीमद्भगवद्गीताके अभ्यासको छोड़कर अन्य किसी भी साधनसे नहीं हुआ!

जब जब मुझे साधनसे च्युत करनेवाले भारी विष्न प्राप्त हुआ करते थे, तब तब मैं प्रेमपूर्वक भावनासहित नाम जप करता था और उसीके प्रभावसे मैं उन विष्नों-से छुटकारा पाता था । अतएव मेरा यह दढ़ विश्वास है कि साधन पथके विष्नोंको नष्ट करने और मनमें होने-वाली सांसारिक स्फरणाओंका नाश करनेके लिये खरूप चिन्तनसहित प्रेमपूर्वक भगवनाम जप करनेके समान दूसरा कोई साधन नहीं है । जब कि साधारण संख्यामें भगवनामका जप करनेसे ही मुझे इतनी परम शान्ति, इतना अपार आनन्द और इतना अनुपम लाभ हुआ है जिसका मैं वर्णन नहीं कर सकता, तब जो पुरुष भगवनामका निष्कामभावसे ध्यानसहित नित्य निरन्तर जप करते हैं, उनके आनन्दकी महिमा तो कौन कह सकता है ?

नाम जप किस लिये करना चाहिये ?
श्रुति कहती है—
एतद्भ्येवाक्षरं ब्रह्म एतद्भ्येवाक्षरं परम्।
एतद्भ्येवाक्षरं ज्ञात्वा यो यदिच्छति तस्य तत्।।
(कठः २।१६)

"यह ओंकार अक्षर ही ब्रह्म है, यही परहत्त है, इस ओंकाररूप अक्षरको जानकर जो मनुष्य जिस वस्तुको चाहता है उसको वही मिछती है।"

श्रुतिके इस कथनके अनुसार, कल्पवृक्षरूप भगवद्भजनके प्रतापसे जिस वस्तुको मनुष्य चाहता है, उसे वही मिल सकती है । परन्तु आत्माका कल्याण चाहनेवाले सचे प्रेमी भक्तोंको तो निष्कामभावसे ही भजन करना चाहिये। शास्त्रोंमें निष्काम प्रेमी भक्तकी ही अधिक प्रशंसाकी गयी है। भगवानने भी कहा है— चतुर्विधा भजनते मां जनाः सुकृतिनोऽर्जुन। आतों जिज्ञासुर्थार्थी ज्ञानी च भरतर्षभ॥ तेषां ज्ञानी नित्ययुक्त एकभक्तिविंशिष्यते। प्रियो हि ज्ञानिनोऽत्यर्थमहं सच मम प्रियः॥

हे भरतवंशियोंमें श्रेष्ठ अर्जुन! उत्तम कर्मवाले अर्थार्थी, आर्त, जिज्ञासु और ज्ञानी अर्थात् निष्कामी ऐसे चार प्रकारके भक्तजन मुझे भजते हैं। उनमें भी नित्य मेरेमें एकीभावसे स्थित हुआ अनन्य प्रेमभक्ति-वाला ज्ञानी भक्त अति उत्तम है क्योंकि मुझे तत्त्वसे जाननेवाले ज्ञानीको मैं अत्यन्त प्रिय हूं और वह ज्ञानी मुझे अत्यन्त प्रिय है।

इस प्रकार निष्काम प्रेमपूर्वक होनेवाले भगवत् भजनके प्रभावको जो मनुष्य जानता है वह एक क्षणके लिये भी भगवान्को नहीं भूलता। और भगवान् भी उसको नहीं भूलते। भगवान्ने स्वयं कहा भी है:—

#### यो मां पश्यति सर्वत्र सर्वं च मिय पश्यति । तस्याहं न प्रणश्यामि स च मे न प्रणश्यति ॥

जो पुरुष सम्पूर्ण भूतों में सबके आत्मरूप मुझ वासुदेवको ही व्यापक देखता है और सम्पूर्ण भूतों को मुझ वासुदेवके अन्तर्गत देखता है; उसके छिये मैं अदृश्य नहीं होता हूं और वह मेरे छिये अदृश्य नहीं होता है क्यों कि वह मेरेमें एकी भावसे नित्य स्थित है।

भला! सचा प्रेमी क्या अपने प्रेमास्पदको छोड़कर कभी दूसरेको मनमें स्थान दे सकता है ? जो भाग्यनान्

पुरुष परम लुखमय परमात्माके प्रभावको जानकर उसे ही अपना एक मात्र प्रमास्पद बना छेते हैं वे तो अहर्निश उसीके प्रिय नामकी स्मृतिमें तल्लीन रहते हैं। वे दूसरी वस्तु न कभी चाहते हैं और न उन्हें सहाती ही है।

अतएव जहांतक ऐसी अवस्था न हो वहांतक ऐसा अभ्यास करना चाहिये। नामोच्चारण करते समय मन प्रेममें इतना मग्न हो जाना चाहिये कि उसे अपने शरीर-का भी ज्ञान न रहे। भारीसे भारी संकट पड़नेपर भी विशुद्ध प्रेम-भक्ति और भगवत् साक्षात्कारिताके सिवाय अन्य किसी भी सांसारिक वस्तुकी कामना, याचना या इच्छा कभी नहीं करनी चाहिये।

निष्कामभावसे प्रेमपूर्वक विधिसहित जप करने-वाला साधक बहुत शीघ्र अच्छा लाभ उठा सकता है।

यदि कोई शङ्का करे कि बहुत छोग भगवनामका जप किया करते हैं परन्तु उनके कोई विशेष लाभ होता हुआ नहीं देखा जाता,तो इसका उत्तर यह हो सकता है कि उन लोगोंने या तो विधिसहित जपका अभ्यास ही नहीं किया होगा। या अपने जपरूप परमधनके बदलेमें तुच्छ सांसा-रिक भोगोंको खरीद लिया होगा, नहीं तो उन्हें अवश्य ही विशेष लाभ होता, इसमेंकोई सन्देह नहीं है।

इसलिये नामजप किसी प्रकारकी भी छोटी बड़ी कामनाके लिये न करके केवल भगवत्के विशुद्ध प्रेमके लिये ही करना चाहिये।

#### नाम जप कैसे करना चाहिये ?

महर्षि पतञ्जलिजी कहते हैं-

"तस्य वाचकः प्रणवः।" (१।२७)

"उस परमात्माका वाचक अर्थात् नाम् ओंकार है।"

"तज्जपस्तदर्थभावनम्" (१।२८)

" उस परमात्माके नाम जप और उसके अर्थकी भावना अर्थात् स्वरूपका चिन्तन करना !"

'ततः प्रत्यक्चेतनाधिगमोऽप्यन्तरायाशावश्व'

(१।२९)

"उपर्युक्त साधनसे सम्पूर्ण विघ्नोंका नाश और परमात्माकी प्राप्ति भी होती है।"

इससे यह सिद्ध होता है कि नाम जप नामीके स्वरूपचिन्तनसहित करना चाहिये। स्वरूपचिन्तन युक्त नाम जपसे अन्तरायोंका नाश और भगवत्प्राप्ति होती है।

यद्यपि नामी नामके ही अधीन है। श्रीगोस्वामीजी महाराजने कहा है।

#### देखिय रूप नाम आधीना । रूपज्ञान नहिं नाम विहीना ॥ सुमिरिय नाम रूप बिजु देखे। आवत हृदय सनेह विशेखे॥

इसिलिये स्वरूपिचन्तनकी चेष्टा किये विनाभी केवल नामजपके प्रतापसे ही साधकको समयपर भगवत्-स्वरूपका साक्षात्कार अपने आप ही हो सकता है। परन्तु उसमें विलम्ब हो जाता है। भगवान्के मनमोहन स्वरूपका चिन्तन करते हुए जपका अभ्यास करनेसे बहुत ही शीघ्र लाभ होता है। क्योंकि निरन्तर चिन्तन होनेसे भगवान्की स्मृतिमें अन्तर नहीं पड़ता। इसीलिये भगवान्ने श्रीगीताजीमें कहा है—

#### तसात् सर्वेषु कालेषु मामनुसर युद्धच च । मर्च्यापतमनोबुद्धिमीमेवैष्यस्यसंशयम् ॥(८।७)

अतएव हे अर्जुन ! तूं सब समयमें निरन्तर मेरा स्मरण कर और युद्ध भी कर इस प्रकार मेरेमें अर्पण किये हुए मनबुद्धिसे युक्त हुआ तूं निःसन्देह मेरेको ही प्राप्त होगा । भगवानकी इस आज्ञाके अनुसार उठते, बैठते, खाते, पीते, सोते, जागते और प्रत्येक सांसारिक कार्य करते समय साधकको नाम जपके साथही साथ मनबुद्धिसे भगवानके खरूपका चिन्तन और निश्चय करते रहना चाहिये । जिससे क्षणभरके लिये भी उसकी स्मृतिका वियोग न हो ।

इसपर यदि कोई पूछे कि किस नामका जप अधिक टाभदायक है १ और नामके साथ भगवान्के कैसे खरूपका ध्यान करना चाहिये १ तो इसके उत्तरमें यही कहा जा सकता है कि परमात्माके अनेक नाम हैं उनमेंसे जिस साधककी जिस नाममें अधिक रुचि और श्रद्धा हो। उसे उसीके नाम जपसे विशेष लाम होता है। अतएव साधकको अपनी रुचिके अनुकूल ही भगवान्के नामका जप और खरूपका चिन्तन करना चाहिये। एक बात अवश्य है कि जिस नामका जप किया जाय, खरूपका चिन्तन भी उसीके अनुसार ही होना चाहिये। उदाहरणार्थ-

"ॐ नमो भगवते वासुदेवाय" इस मन्त्रका जप करनेवालेको सर्वव्यापी वासुदेवका ध्यान करना चाहिये। "ॐ नमो नारायणाय।" मन्त्रका जप करनेवालेको चतुर्भुज श्रीविष्णु भगवान्का ध्यान करना चाहिये। "ॐ नमः शिवाय" मन्त्रका जप करनेवाले-को त्रिनेत्र भगवान् शंकरका ध्यान करना उचित है। केवल ओंकारका जप करनेवालेको सर्वव्यापी सचिदा-नन्दघन शुद्धब्रह्मका चिन्तन करना उचित है। श्रीराम-नामका जप करनेवालेको श्रीदशरथनन्दन भगवान् रामचन्द्रजीके खरूपका चिन्तन करना लाभप्रद है।

#### हरे राम हरे राम राम राम हरे हरे। हरे कृष्ण हरे कृष्ण कृष्ण कृष्ण हरे हरे।।

इस मन्त्रका जप करनेवालेके लिये श्रीराम, कृष्ण विष्णु या सर्वन्यापी ब्रह्म आदि सभी रूपोंका अपनी इच्छा और रुचिके अनुसार ध्यान किया जा सकता है। क्योंकि यह सब नाम सभी रूपोंके वाचक हो सकते हैं।

इन उदाहरणोंसे यही समझना चाहिये कि साधक-को गुरुसे जिस नाम रूपका उपदेश मिला हो। जिस नाम और जिस रूपमें श्रद्धा प्रेम और विश्वासकी अधिकता हो तथा जो अपनी आत्माके अनुकूल प्रतीत होता हो, उसे उसी नाम रूपके जप ध्यानसे अधिक लाभ हो सकता है।

परन्तु नाम जपके साथ ध्यान जरूर होना चाहिये । वास्तवमें नामके साथ नामीकी स्मृति होनी अनिवार्य भी है। मनुष्य जिस जिस वस्तुके नाम- का उचारण करता है उस उस वस्तुके खरूपकी स्मृति उसे एकवार अवश्य होती है और जैसी स्मृति होती है, उसीके अनुसार भला बुरा परिणाम भी अवश्य होता है। जैसे कोई मनुष्य कामके वशीभूत होकर जब किसी स्त्रीका स्मरण करता है तब उसकी स्मृतिके साथ ही उसके शरीरमें काम जागृत होकर वीर्यपातादि दुर्घटना-को घटा देता है। इसी प्रकार वीररस और करुणारस प्रधान बृतान्तोंकी स्मृतिसे तदनुसार ही मनुष्यकी वृत्तियां और उसके भाव बन जाते हैं। साधु पुरुषको याद करनेसे मनमें श्रेष्ठ भावोंकी जागृति होती है और दुराचारीकी स्मृतिसे बुरे भावोंका आविर्भाव होता है जब लौकिक स्मरणका ऐसा परिणाम अनिवार्य है तब परमात्माके स्मरणसे परमात्माके भाव और गुणोंका अन्तःकरणमें आविर्भाव हो, इसमें तो सन्देह ही क्या है?

अतएव साधकको भगवान्के प्रेममें विह्नल होकर निष्कामभावसे नित्य निरन्तर दिन रात कर्तव्य कर्मोंको करते हुए भी ध्यानसहित श्रीभगवन्नाम जपकी विशेष चेष्टा करनी चाहिये।

#### सत्संगसे ही नाम जपमें श्रद्धा होती है!

नामकी इतनी महिमा होते हुए भी प्रेम और ध्यान-युक्त भगवन्नाममें लोग क्यों नहीं प्रवृत्त होते। इसका उत्तर यह है कि भगवत्-भजनके असली मर्मको वही मनुष्य जान सकता है जिस पर भगवान्की पूर्ण दया होती है।

यद्यपि भगवान्की दया तो सदा ही सवपर समान भावसे है परन्तु जब तक उसकी अपार दयाको मनुष्य पहचान नहीं लेता, तबतक उसे उस दयासे लाभ नहीं होता । जैसे किसीके घरमें गड़ा हुआ धन है, परन्तु जवतक वह उसे जानता नहीं तबतक उसे कोई लाभ नहीं होता । परन्तु वही जब किसी जानकार पुरुषसे जान लेता है और यदि परिश्रम करके उस धनको निकाल लेता है तो उसे लाभ होता है । इसीप्रकार भगवान्की दयाके प्रभावको जाननेवाले पुरुषोंके संगसे

मनुष्यको भगवान्की नित्य दयाका पता लगता है, दयाके ज्ञानसे भजनका मर्म समझमें आता है फिर उसकी भजनमें प्रवृत्ति होती है और भजनके नित्य निरन्तर अभ्याससे उसके समस्त संचित पाप समूल नष्ट होजाते हैं और उसे परमात्माकी प्राप्तिरूप पूर्ण लाभ मिलता है।

#### नाममें पापनाशकी खाभाविक शक्ति है।

यहां पर यदि कोई शङ्का करे कि यदि भगवान् भजन करनेवालेके पापोंका नाश कर देते हैं या उसे माफी दे देते हैं तो क्या उनमें विषमताका दोष नहीं आता ? इसका उत्तर यह है कि जैसे अग्निमें जलानेकी और प्रकाश करनेकी शक्ति स्वाभाविक है इसीप्रकार भगवनाममें भी पापोंके नष्ट करनेकी स्वाभाविक शक्ति है। इसील्ये भगवान्ने श्रीगीताजीमें कहा है—

### "समोऽहं सर्वभूतेषु न मे द्वेष्योऽस्ति न प्रियः। ये भजन्ति तु मां भक्त्या मिय ते तेषु चाप्यहम्"

(९13९)

"मैं सब भूतोंमें समभावसे व्यापक हूं, न कोई मेरा अप्रिय है और न प्रिय है परन्तु जो भक्त मेरेको प्रेमसे भजते हैं वे मेरेमें और मैं भी उनमें प्रत्यक्ष प्रकट हूं।"

इससे यह बात स्पष्ट होजाती है कि जैसे शीतसे व्यथित अनेक पुरुषों मेंसे जो पुरुष अग्निके समीप जाकर अग्निका सेवन करता है उसीके शीतका निवारण कर अग्निके समीप नहीं जाते उनकी व्यथा नहीं मिटती। इससे अग्निमें कोई विषमताका दोष नहीं आता, क्योंकि वह सभीको अपना ताप देकर उनकी व्यथा निवारण करनेको सर्वदा तैयार है। कोई समीप ही न जाय तो अग्निक क्या करे? इसीप्रकार जो पुरुष भगवान्का भजन करता है उसीके अन्तः करणको शुद्ध करके भगवान् उसके दुःखोंका सर्वथा नाश करके उसका कल्याण कर देते हैं। इसिल्ये भगवान्में विषमताका कोई दोष नहीं आता!

#### नाम भजनसे ही ज्ञान हो जाता है।

(राङ्का) यह बात मान छीगयी कि भगवनामसे पापोंका नाश होता है परन्तु परमपदकी प्राप्ति उससे कैसे हो सकती है क्योंकि परमपदकी प्राप्ति तो केवछ ज्ञानसे होती है।

(उत्तर) यह ठीक है। परमपदकी प्राप्ति ज्ञानसे ही होती है। परन्तु श्रद्धा, प्रेम और विश्वासपूर्वक निष्कामभावसे किये जानेवाले भजनके प्रभावसे भगवान् उसे अपना वह ज्ञान प्रदान करते हैं कि जिससे उसे भगवान्के खरूपका तत्त्वज्ञान हो जाता है और उससे उस साधकको परमपदकी प्राप्ति अवश्य हो जाती है।

भगवान्ने कहा है-

मिचना मद्गतप्राणा बोधयन्तः परस्परम् । कथयन्तश्च मां नित्यं तुष्यन्ति च रमन्ति च ॥ तेषां सततयुक्तानां भजतां प्रीतिपूर्वकम् । ददामि बुद्धियोगं तं येन माम्रपयान्ति ते ॥ तेषामेबानुकम्पार्थमहमज्ञानजं तमः । नाश्चयान्यात्मभावस्थो ज्ञानदीपेन भास्रता॥

निरन्तर मेरेमें मन लगानेवाले, मेरेमें ही प्राणोंको अर्पण करनेवाले भक्तजन सदा ही मेरी भक्तिकी चर्चाके द्वारा आपसमें मेरे प्रभावको जनाते हुए तथा गुण और प्रभावसहित मेरा कथन करते हुए सन्तुष्ट होते हैं और मुझ वासुदेवमें ही निरन्तर रमण करते हैं उन निरन्तर मेरे ध्यानमें लगे हुए और प्रेमपूर्वक भजनेवाले भक्तोंको मैं वह तक्त्वज्ञानरूप योग देता हूं कि जिससे वे मेरेको ही प्राप्त होते हैं। उनके उत्पर अनुप्रह करनेके लिये ही मैं खयं उनके अन्तः करणमें एकी भावसे सियत हुआ अज्ञानसे उत्पन्न हुए अन्धकारको प्रकाश मय तक्त्वज्ञानरूप दीपकदारा नष्ट करता हूं।"

अतएव निरन्तर प्रेमपूर्वक निष्काम नाम जप और खरूप चिन्तनसे खतः ही ज्ञान उत्पन्न हो जाता है और उस ज्ञानसे साधकको सत्वर ही परमपदकी प्राप्ति हो जाती है।

#### नामकी उपेक्षा नहीं करनी चाहिये।

कुछ भाई नामजपके महत्वको नहीं समझनेके कारण उसकी निन्दा कर बैठते हैं, वे कहा करते हैं कि-रामराम करना और 'टांय टांय' करना एक समान ही है। साथ ही यह भी कहा करते हैं कि नाम जपके ढोंगसे आल्सी बनकर अपने जीवनको नष्ट करना है। इसी तरहकी और भी अनेक बातें कही जाती हैं।

ऐसे भाइयोंसे मेरी प्रार्थना है कि विना ही जांच किये इस प्रकारसे नामजपकी निन्दा कर जप करने-वालोंके हृदयमें अश्रद्धा उत्पन्न करनेकी बुरी चेष्टा न किया करें। विलक्ष कुछ समय तक नामजप करके देखें कि उससे क्यां लाभ होता है। व्यर्थ ही निन्दा या उपेक्षा कर पापभाजन नहीं बनना चाहिये।

#### नामजपमें प्रमाद और आलस्य करना उचित नहीं।

बहुतसे भाई नामजप या भजनको अच्छा तो समझते हैं परन्तु प्रमाद या आलस्यवश भजन नहीं करते। परन्तु यह उनकी बड़ी भारी भूल है। इस प्रकार दुर्लभ परन्तु क्षणभंगुर शरीरको प्राप्त करके जो भजनमें आलस्य करते हैं उन्हें क्या कहा जाय ? जीवनका सद्व्यय भजनमें ही है यदि अभी प्रमादसे इस अमूल्य सुअवसरको खो दिया तो पीछे सिवाय पश्चात्तापके और कुछ भी हाथ नहीं लगेगा। कवीरजीने कहा है—

मरोगे मिर जाओगे, कोइ न लेगा नाम ।
ऊजड़ जाय बसाओगे, छाड़ि बसंता गाम ।।
आजकालकी पांच दिन, जंगल होगा बास ।
ऊपर ऊपर हल फिरें, ढोर चरेंगे घास ॥
आजकहे मैं काल भज़ं, कालकहे फिर काल ।
आजकालके करत ही, औसर जासी चाल ॥
फल भजन्ता आज भज, आज भजन्ता अब ।
पलमें परलय होयगी, फेरि भजेगा कव ॥

अतएव आलस्य और प्रमादका परित्याग करके जिस किस प्रकारसे भी हो, उठते बैठते सोते और सम्पूर्ण कर्तव्य कर्मोंको करते हुए सदा सर्वदा भजन करनेका अभ्यास अवस्य करना चाहिये।

"मा" वचोंको मुलानेक लिये उनके सामने नानाप्रकारके खिलौने डाल देती है, कुछ खानेके पदार्थ उनके हाथमें दे देती है, जो बच्चे उन पदार्थों में रम कर "मा" के लिये रोना छोड़ देते हैं मा, भी उन्हें छोड़ कर अपना दूसरा काम करने लगती है परन्तु जोबचा किसी भी मुलावेमें न भूलकर केवल "मा मा" पुकारा करता है, उसे 'मा' अवश्यही अपनी गोदमें लेनेको बाध्य होती है ऐसे जिद्दी बच्चेके पास घरके सारे आवश्यक कामोंको छोड़ कर भी माको तुरन्त आना और उसे अपने हृदयसे लगाकर दुलारना पड़ता है, क्योंकि माता इस बातको जानती है कि यह बच्चा मेरे सिवाय और किसी विषयमें भी नहीं भूलता है।

इसीप्रकार भगवान् भी भक्तकी परीक्षाके लिये उसकी इच्छानुसार उसे अनेक प्रकारके विषयोंका प्रलोभन देकर भुलाना चाहते हैं, जो उनमें भूल जाता है वह तो इस परीक्षामें अनुत्तीर्ण होता है परन्तु जो भाग्यवान् भक्त संसारके समस्त पदार्थोंको तुच्छ, क्षणिक और नाशवान् समझ कर उन्हें लात मार देता है और प्रेममें मग्न होकर सच्चे मनसे उस सच्चिदानन्द-मयी मातासे मिलनेके लिये ही लगातार रोया करता है । ऐसे भक्तके लिये सम्पूर्ण कामोंको छोड़कर भगवान्को खयं तुरन्त ही आना पड़ता है । महात्मा कबीरजी कहते हैं ।

केशव केशव क्रिकेये, न क्रिकेये असार। रात दिवसके क्रकते, कभी तो सुनें पुकार।। राम नाम रटते रहो, जवलग घटमें प्रान। कबहुं तो दीनद्यालके, भनक परेगी कान।।

इसिलिये संसारके समस्त विषयोंको विषके लड्डू समझते हुए उनसे मन हटाकर श्रीपरमात्माके पावन नामके जपमें लग जाना ही परम कर्तव्य है। जो परमात्माके नामका जप करता है दयालु परमात्मा उसे शीघ्र ही भवबन्धनसे मुक्त कर देते हैं।

यदि यह कहा जाय कि ईश्वर न्यायकारी है, भजने-वालेके ही पापोंका नाश करके उसे परमगति प्रदान करते हैं तो फिर उन्हें दयालु क्यों कहना चाहिये ?

यह कथन युक्तियुक्त नहीं है। संसारके बड़े बड़े राजा महाराजा अपने उपासकोंको बाह्य धनादि पदार्थ देकर सन्तुष्ट करते हैं परन्तु भगवान् ऐसा नहीं करते, उनका तो यह नियम है कि उनको जो जिस भावसे भजता है उसको वे भी उसी भावसे भजते हैं।

## ये यथा मां प्रपद्यन्ते तांस्तथैव भजाम्यहम् ।

परमात्मा छोटे बड़ेका कोई ख्याल नहीं करते। एक छोटेसे छोटा व्यक्ति परमात्माको जिस भावसे भजता है, उनके साथ जैसा बर्ताव करता है, वे भी उसको वैसेही भजते और वैसाही बर्ताव करते हैं। यदि कोई उनके लिये रोकर व्याकुल होता है तो वे भी उससे मिलनेके लिये उसी प्रकार अकुला उठते हैं। यह उनकी कितनी दयाकी बात है?

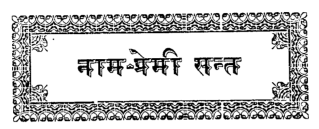
अतएव इस अनित्य क्षणमंगुर नाशवान् संसारके समस्त मिथ्या भोगोंको छोड़कर उस सर्वशक्तिमान् न्यायकारी शुद्ध परमदयाछ सच्चे प्रेमी परमात्माके पावन नामका निष्काम प्रेमभावसे ध्यानसहित सदा सर्वदा जप करते रहना चाहिये।

संसारके समस्त दुःखोंसे मुक्त होकर ईश्वर-साक्षात्-कारके लिये नाम जप ही सर्वोपिर युक्तियुक्त साधन है।

## नाममहिमा ।

(डेखक-महात्मा गांधीजी)

नामकी महिमाके बारेमें हुलसीदासने कुछ भी कहनेको बाकी नहीं रक्खा है। द्वादश-मन्त्र, अष्टाक्षर इ० सब इस मोह जालमें फंसे हुए मनुष्यके लिये शांतिपद हैं इसमें कुछ भी शक्का नहीं है। जिससे जिसको शांति मिले उस मन्त्रपर वह निर्भर रहे। परन्तु जिसको शांतिका अनुभवही नहीं है और जो शांतिकी खोजमें है उसको तो अवश्य रामनाम पारसमणि बन सकता है। ईश्वरके सहस्र नाम कहे हैं उसका अर्थ यह है कि उसके नाम अनन्त हैं, गुण अनन्त हैं। इसी कारण ईश्वर नामातीत और गुणातीत भी है। परन्तु देहधारीके लिथे नामका सहारा अत्यावश्यक है और इस युगमें मृह और निरक्षर भी राम नामरूवी एकाक्षर मन्त्रका सहारा ले सकता है। वरनुतः राम उचारणमें एकाक्षर ही है और उँ० कार और राममें कोई फरक नहीं है। परन्तु नाममहिमा बुद्धिवादसे सिद्ध नहीं हो सकती है। श्रद्धासे अनुभवसाध्य है।



#### ( सूरदासजी )

गोविन्द सो पित पाइ कहा सन अनत लगावै। गोपाल भजन बिन सुख नहीं जो चहुं दिशि धावै॥१॥ फलकी आशा चित्त धारि जो वृक्ष बढ़ावै। महामुढ़ जो मूल तिज शाखा जल नावै॥२॥ सहज भजै नन्दलालको सो सब शुचि पावे। सूरदास 'हरिनाम ' लिये दुस्त निकट न आवै॥३॥

#### (तुलसीदासजी)

रसना सांपिनि, वदन बिल, जेन जपहिं हरिनाम । तुलसी प्रेम न रामलों, ताहि विधाता द्यम ॥ ४ ॥ राम नाम रित राम गैति, राम नाम विश्वास । सुमिरत क्षभ मंगल कुशल, चहुं दिशि तुलसीदास ॥ ५॥ प्रीति प्रतीति सुरीतिसों, राम नाम जपु राम । तुलसी तेरो है भलो, आदि मध्य परिणाम ॥ ६ ॥ राम नाम अवलम्ब बिनु, परसारथकी आस । वरषत वारिद बृंद गहि, चाहत चढ़न अकास ॥ ७ ॥

#### ( नारायण स्वामी )

नारायण हरि भजनमें, त जिन देर लगाय। का जाने या देरमें, स्वास रहे की जाय॥८॥ नारायण तू भजन कर, कहा करेंगे कूर। अस्तुति निन्दा जगत्की, दोउनके शिर धूर॥९॥

#### (कवीरजी)

नाम जयत ऋष्टी भला, लुद्द लुद्द परे लु चाम । कंचन देह केहि कासकी, जा मुख नाहीं नाम ॥१०॥ मुखके माथे सिल परो, (जो) नाम हदैसे जाय । बलिहारी वा दुःखकी (जो) पल पल नाम रटाय ॥११॥ शून्य मरे अजपा मरे, अनहद हू मरि जाय। नाम—सनेही ना मरे, कह कवीर समझाय ॥१२॥

#### (नानकजी)

भय नाशन दुर्भति हरन, किलमंह हरिको नाम । निसिदिन नानक जो भजै, सफल होइ तेहि काम ॥१२॥ जिह्ना गुण गोविन्द भजो, कान सुनो हरिनाम । कह नानक सुनरे मना, परिहं न यसके धाम ॥१२॥

#### (रैदासजी)

रेदास कहे जाके हदय, रहे रेन दिन राम। सो भगता भगवन्त सम, कोष न ज्यापै काम ॥१९७ रेदास राति न सोइये, दिवस न करिये स्वाद। अहनिसिहरिजी सुमिरिये, छाडि सकल प्रतिवाद॥१६॥

#### (दाद्दयालजी)

दादू नीका नाम है, हरि हिरदे न विदार।
मूरति मन मांहे बसै, सांसे सांस संमारि॥१०॥
सांसे सांस संभालता, इक दिन मिलि हैं आय।
सुमिरण पैंडा सहजका, सतगुरु दिया बताय ॥१८॥

#### (मॡकदासजी)

सुमिरन ऐसा कीजिये, दूजा लखे न कोय ओठ न फरकत देखिये, प्रोम राखिये गोय 1595 जीवहुं ते प्यारे अधिक, लागें मोहिं राम । विन हरि नाम नहीं मुझे, और किसीये काम 1500

#### (सुन्दरदासजी)

सुन्दर सतगुरु यो कह्यो, सक्छ शिरोमणि नाम ताको निस्ति दिन सुगरिये, सुन्यसागर सुन्यसास र सुन्दर सवही सन्त मिलि, सार लियो हरि नाम । तक तजी घृत काढिकै और किया केहि काम ॥२२॥

#### (तुकारामजी)

करतललों तारी देत राम मुख बोली। बस जली तुरत पातक—पुन्जोंकी होली ॥२३॥ मुखसों कहत राम नाम पंथ चलत जोई। पावत नर पद पद पर यज्ञफलहिं सोई॥२४॥ (अनुवादित)

#### (रामदासजी)

राम नाम केवल जपे, करें न कछु श्रम और। सदा सम्हालें राम तेहिं, रक्षक प्रसु सब ठोर ॥२५॥ राम भजनमें एकसे, वर्ण चार नर-नार। जड़ मुरख भी हों तुरत, भवसागरसे पार ॥२६॥ (अनुवादित)

#### (धरनीदासजी)

धरनी सब दिन सुदिन है, कबहुं कुदिन है नाहिं। लाभ चहूं दिशि चौगनो, (जो) हरि सुमिरन हिय माहिं॥

#### (जगजीवनदासजी)

मार्राहें काटिहें बाटिहें, जानि मानि कर सास । छांडि देहु गफिलाई, गहहु नामकी आस ॥२८॥

#### (दरिया साहिबजी बिहारवाले)

जाके पूंजी नाम है, कवहिंन होवें हानि। नाम बिहूना मानवा, जमके हाथ बिकानि ॥२९॥

#### (दरिया साहिबजी मारवाडवाले)

दिश्या परछे नामके, दूजा दिया न जाय। तन मन आतम वारिके, राखीजे उर मांय॥३०॥ दिश्या सूरज ऊगिया, चहुं दिसि भया उजास। नाम प्रकासै देहमें, (तौ) सहल भरमका नास ॥३९॥

#### (दूलनदासजी)

दूलन यहि जग जनमके, हरदम रटना नाम। केवल नाम सनेह विन, जन्म समृह हराम ॥३२॥

#### ( बुह्ना साहिवजी )

जग आये जग जागिये, पशिये हरिके नाम। बुला कहैं विचारिके, छोडि देहु तन धाम॥३३॥

#### (केशवदासजी)

जेहि घर केसो निहं भजन, जीवन प्राण अधार। सो घर जमका गेह है, अन्त भये ते छार ॥३४॥ भजन भछो भगवानको, और भजन सब धन्ध। तन सरवर मन हंस है केसो पूरन चन्द ॥३५॥

#### (चरणदासजी)

सकल सिरोमिन नाम है सब धर्मनके माहिं।
अनन्य भक्त वह जानिये, सुसिरन भूले नाहिं॥३६॥
हाथी घोड़े धन धना, चन्द्रमुखी बहु नार।
नाम बिना जम—लोकमें पावत दुःख अपार ॥३०॥
मनही मनमें जाप करु, दरपन उज्जल होय।
दरसन होवे रासका, तिमिर जाय सब खोय॥३८॥

#### ( सहजो बाईजी )

पारस नाम अमोल है, धनवन्ते घर होय। परख नहीं कंगालकूं, लहजे डारे खोय ॥३९॥ सहजो जा घट नाम है, सो घट मंगल रूप। नाम बिना धिरकार है, हुन्दर धनवन्त भूप ॥४०॥

#### (दयाबाइजी)

दयादास हिर नाम छे, या जगमें यह सार।
हिर भजते हिरिही भये, पायो भेद अपार ॥४१॥
रामनामके छेतही, पातक झरत अनेक।
रे नर हिरिके नामकी, राखो मनमें टेक ॥४२॥

#### (गरीबदासजी)

नाम रसायन पीजिये, यहि आंसर यहि दाव । फिर पीछे पछतायगा, चला चली हो जाव ॥४३॥ नाम रटत नहिं ढीलकर, हरदम नाम उचार । अमी महा रस पीजिये, बहुतक बारम्बार ॥४४॥

## ( भीखासाहिवजी )

जाप जपै जो प्रीतिसों, बहु विधि रुचि उपजाय। सांझ समय औ प्रात लगि, तत्त्व पदारथ पाय।। ४५॥ रामको नाम अनन्त है, अन्त न पावै कोय। भीखा जस लघु बुद्धि है, नाम तवन सुख होय॥४६॥

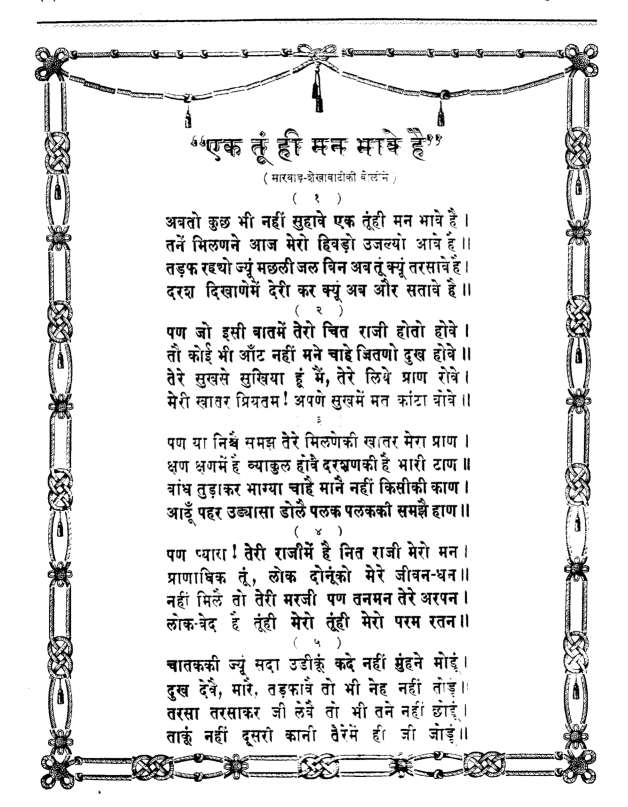
#### ( पलदू साहबजी )

जप तप तीरथ वर्त है, योगी जोग अचार । पछटू नाम भजे बिना, कोऊ न उतरै पार ॥४७॥

#### (फुटकर)

सर्वा रसायन हम करी, नहीं नाम सम कोय।
रख्नक घटमें संचरे, सब तन कञ्चन होय॥४८॥
सार एक हरि नाम है, जगत विषय बिन सार।
जैसे मोती ओसको, बिनसत छगे न बार॥४९॥
जबहि नाम हृदय धरा, भयो पापका नारा।
मानो चिनगी अग्निकी, पड़ी पुराने घास॥५०॥
(बाई मीराजी)

म्हारे नातो नामको रे और न नातो कोय। मीरा न्याकुल बिरहणी हिर दर्शण दीज्यो मोय॥५१॥





( प्रेषक गंगातीरनिवासी पूज्यपाद श्रीअच्युतमुनिजी महाराज )

प्रबोधसुधाकर नामक प्रन्थमें श्रीमच्छङ्कराचार्यजी ने द्विधामिक, भगवान् श्रीकृष्णका ध्यान, सगुण निर्गुण की एकता और भगवान् के अनुप्रहका बड़ा सुन्दर विवेचन किया है, 'कल्याण'के पाठकों के लाभार्थ हम उसे यहां भावार्थ सहित देते हैं:—

चित्ते सन्वोत्पत्तौ तिङिदिव बोधोदयो भवति । तर्धेवस स्थिरः स्याद्यदि चित्तं शुद्धिमुपयाति॥१॥

> शुद्धचिति हि नान्तरात्मा कृष्णपदाम्भोजभिक्तमृते । वसनमिव क्षारोदैर्भवत्या प्रक्षाल्यते चेतः ॥२॥

यद्धत्समलाद्शें सुचिरं भसादिना शुद्धे।
प्रतिफलति वक्त्रमुचैः शुद्धे चित्ते तथा ज्ञानम्।।३॥
जानन्तु तत्र बीजं हरिभक्तवा ज्ञानिनो ये स्युः।
मूर्तं चैवामूर्तं द्वे एव ब्रह्मणो रूपे।।४॥
इत्युपनिषत्तयोवी द्वी मक्तौ भगवदुपदिष्टौ।
क्षेशादक्केशाद्वा सुक्तिः स्यादेतयोर्मध्ये।।५॥
स्थूला सूक्ष्मा चेति द्वेधा हरिभक्तिरुद्दिष्टा।
प्रारम्भे स्थूला स्यात्सूक्ष्मा तस्याः सकाशाचा।।६॥

स्वाश्रमधर्माचरणं कुष्णप्रतिमार्चनोत्सवो नित्यम् ।
विविधोपचारकरणैहीरदासैः
संगमः शश्वत् ॥७॥
कृष्णकथासंश्रवणे महोत्सवः सत्यवादश्च ।
न्युवतौ द्रविणे वा परापवादे पराङ्ग्रुखता ॥८॥

ग्राम्यकथास्रहेगः
सुतीर्थगमनेषु तात्पर्यम् ।
यदुपतिकथावियोगे व्यर्थं
गतमायुरिति चिन्ता॥९॥
एवं कुर्वति भक्तिं
कृष्णकथानुग्रहोत्पन्ना ।
सम्रदेति स्क्ष्ममिक्तर्यस्याहरिरन्तराविश्वति ॥१०॥
स्मृतिसत्पुराणवाक्येय्यं
थाश्रुतायां हरेर्म्तौ ।
मानसपूजाभ्यासो
विजननिवासेऽपि तात्पर्यम् ॥११॥
सत्यं समस्तजन्तुषु कृष्णस्यावास्थितेर्ज्ञानम् ।
अद्रोहो भृतगणे ततस्तु भृतानुकम्पा स्यात्॥१२॥
प्रमितयद्व्छा लाभे सन्तुष्टिद्रिपुत्रादौ ।

ममताश्रून्यत्वमतो निरहङ्कारत्वमक्रोधः ॥१३॥
मृदुमापिता प्रसादो
निजनिन्दायां स्तुतौ समता ।
सुखदुःखशीतोष्णद्वन्द्वसहिष्णु
त्वमापदो न भयम् ॥१४॥
निद्राहारविहारेष्वनादरः
सङ्गराहित्यम् ।
वचने चानवकाश्रः कृष्णसरणेन शाश्वती शान्तिः ॥१५॥
केनापि गीयमाने
हरिगीते वेणुनादे वा।

आनन्दाविभीवो

युगपत्स्याद्धृष्टसात्विकोद्रेकः॥१६॥
तिसिन्ननुभवति मनः
प्रगृह्यमाणं परमात्मसुखम् ।
स्थिरतां याते तिस्मन् याति
मदोन्मत्तदन्तिद्शाम् ॥१७॥
जन्तुषु भगवद्भावं भगवति
भूतानि पश्यति ऋमशः ।
एताद्दशीद्शाचेत्तदैव
हरिदासवर्थः स्यात् ॥१८॥

(प्रबोधसुधाकर इलोक १६६-१८३)

"चित्तमें सत्त्वकी उत्पत्ति होने पर विज्ञलीकी तरह बोध हो जाता है और यदि चित्त ग्रुद्ध हो चुका हो तो वह बोध उसी समय स्थिर हो जाय। अन्तरात्मा (चित्त) की ग्रुद्धि श्रीकृष्ण के चरणकमलकी मार्क विना नहीं होती। जैसे साबुन से मिले हुए जल के द्वारा वस्न प्रक्षालन किया जाता है इसी प्रकार भक्ति से चित्त धुलता है। जैसे मलिन दर्पणको भस्म आदिसे मलीमांति साफ कर लेने पर उसमें मुखका प्रतिविम्ब ठीक पड़ता है, इसी प्रकार ज्ञान भी ग्रुद्ध चित्तमें होता है। १-३"

जो हरिभक्तिसे ज्ञानी हुए हैं वे उसमें भिक्तको ही बीज समझें, बहाके मूर्त और अमूर्त दो ही रूप हैं। यह उपनिषद् है, भगवान्ने दो ही प्रकारके भक्त बतलाये हैं। उन दोनों में स एकको मुक्ति क्षेत्रासे मिलती है, दूसरेको बिना ही क्षेत्राके मिल जाती है। हरिभक्ति दो प्रकारकी कही गई है। स्थूल और सूक्ष्म। प्रारंभमें स्थूल होती है, फिर उसीसे सूक्ष्म हो जाती है। 8-६॥

अपने वर्णाश्रमधर्मका आचरण, अनेक उपचारोंसे नित्य श्रीकृष्णमूर्तिका पूजनोत्सव, सदा हरिदासों का सङ्ग, श्रीकृष्णकी कथाश्रवणमें महोत्सव, सत्यभाषण,पर स्त्री, पर-धन और परिनन्दासे पराङ्मुखता; प्राम्य कथामें (विषयी स्त्री पुरुषोंकी व्यर्थ चर्चामें) उद्देग, तीर्थगमनमें प्रीति, यदुपति श्रीकृष्णकी कथाका वियोग होनेपर यह चिन्ता कि जीवनका इतना समय व्यर्थ गया । ७-९॥

इन साधनोंसे भक्ति करनेवाले पुरुषमें श्रीकृष्ण कथा की कृपासे वह सूक्ष्म बुद्धि उत्पन्न होती है जिसके भीतर श्रीहरि प्रवेश कर जाते हैं। १०।

स्मृति और सत्पुराणोंके वचनोंसे श्रीहरिकी जैसी
मूर्ति सुनी है, उसमें मानस-पूजाका अभ्यास, निर्जन
स्थानके निवासमें श्रीति, सत्य, सब जीवोंमें श्रीकृष्णकी
स्थितिका ज्ञान, भूतसमूहमें अदोह, इन साधनोंसे समस्त
भूतोंमें कृपा उत्पन्न हो जाती है। ११-१२।

थोड़ेसे यदच्छा लाभमें सन्तोष, स्नी पुत्रादिमें ममता का अभाव, निरहंकारता, अक्रोध, मृदुभाषण, प्रसन्नता, अपनी निन्दा और स्तुतिमें समभाव, सुख-दुःख, शीत – उष्णादि दन्द्वोंमें सहनशीलता, विपत्तिमें निर्भयता, निद्रा-आहार-विहारादिमें अनादर, आसक्ति-हीनता, व्यर्थ वचन बोलनेमें अनवकाश (समय न मिलना) श्री-कृष्णके समरणसे पूर्ण शान्ति, किसी पुरुषने श्रीहरिका गीत गाया हो या मुरली वजाई हो तो उसे सुनते ही तत्-क्षण आनन्दका आविर्भाव और सास्विक हर्षका उल्लास ॥ १३-१६॥

ऐसे अनुभवसे मन जब परमात्म-सुखको ग्रहण करके स्थिर हो जाता है तब (बेमसे) उसकी दशा मदसे मत्त गजराजकी सी हो जाती है, वह सब जीवोंमें भगवान्के भावको और क्रमसे भगवान्में सब जीवोंको देखता है, ऐसी दशा हो जानेपर ही वह श्रेष्ठ हरिदास होता है। १७-१८।

#### ध्यानकी विधि

यमुनातटनिकटस्थित बृन्दावनकानने महारम्ये। कल्पद्रमतलभूमौ चरणं चरणोपिर स्थाप्य।।१९॥ तिष्ठन्तं घननीलं स्वेतजसा भासयन्तिमह विश्वम् पीताम्बरपरिधानं चन्दनकर्पूरलिप्तसर्वोङ्गम्।२०। आकर्णपूर्णनेत्रं कुण्डलयुगमण्डितश्रवणम् । मन्द्सितमुखकमलं सुकौस्तुभोदारमणिहारम्।। वलयाङ्गुलीयकाद्यानुज्ज्वलयन्तं खलंकारान्। गलविद्धलितवनमालं खतेजसापास्तकलिकालम्

> गुज्जारबालिकलितं गुज्जा-पुद्धान्विते शिरसि। भुञ्जानं सहगापैः कुञ्जान्त-रवर्तिनं हिरं सारत ॥२३॥ मन्दारपुष्पवासितमन्दानिल-सेवितं परानन्द्रम् । मन्दाकिनीयुतपदं नमत महानन्ददं महापुरुषम् ॥२४॥ सुरभीकृतदिग्वलयं सुरभिशतै-रावृतं सदा परितः। सुरभीतिक्षपणमहासुरभीमं यादवं नमत्। २५॥ कन्दर्पकोटिसुभगं वाञ्छितफलदं दयार्णवं कृष्णम् । त्यक्तवा कमन्यविषयं नेत्रयुगं द्रष्टुमुत्सहते ॥२६॥ पुण्यतमामतिसुरसां मनोऽभिरामां हरेः कथां त्यक्त्वा। श्रोतं श्रवणद्वन्द्वं ग्राम्यं कथमादरं भवति ।।२७॥ दौभश्यिमिन्द्रियाणां कृष्णे विषये हिशाश्वतिके। क्षणिकेषु पापकरणेष्वपि सज्जन्ते यदन्यविषयेषु ॥२८॥

> > (प्रबोधसुधातर १८४**--१**९३)

300 A 300 8

"यमुनातटके निकटस्थित बृन्दावनके अति रमणीय किसी काननमें, कल्पवृक्षकी तलभूमिमें चरण पर चरण रखकर बैठे हुए मेघरयाम, जो अपने तेजसे विश्वको प्रकाशित कर रहे हैं, पीताम्बर धारण किये हुएहैं, चन्दन कप्रसे जिनका शरीर लिप्त हो रहा है, जिनके नेत्र कानों तक पहुंचे हुए हैं, जिन्होंने कानोंमें कुण्डल धारण किये हैं, जिनका मुख कमल मन्द हास से युक्त है, जो कौरतुमणिसे युक्त सुन्दर हार पहने हुए हैं, जो अपने प्रकाशसे कंकण अंगूठी आदि अलङ्कारों को शोभित कर रहे हैं, वनमाला जिनके गलेमें लटक रही है, अपने तेजसे जिन्होंने किलकालका निरास करिया है, गुजापुज्ञसे युक्त सिर पर गुजा और अमरोंके शब्द हो रहे हैं, ऐसे किसी कुछके अन्दर बैठ कर गोपोंके साथ भोजन करते हुए श्रीहरिका स्मरण करो ॥ १९-२३

जो कल्पनृक्षके पुष्पोंकी गन्धसे युक्त मन्द पवनसे सेवित हैं, गंगाजी जिनके चरणकमल्में स्थित हैं, जो महा-आनन्दके दाता हैं, ऐसे परमानन्दस्कर महापुरुषको नमस्कार करो। दसों दिशाओं को जिन्हों ने सुगन्धित कर दिया है, सुरिम सदश सैकड़ों गायोंने जिनको चारों ओर से घर रक्खा है, देवताओं के भयको नाश करने के लिये जो भयानक महासुरु प्यारण करने वाले हैं, उन यादवको नमस्कार करो। जो करोड़ों कामदेवों से भी सुन्दर हैं, जो वाञ्छित फल्के दाता हैं, ऐसे दया समुद्र श्रीकृष्णको छोड़कर ये नेत्रयुगल और किस विषयके दर्शनका उत्साह करें। अति पवित्र, अति सुन्दर, रसवती, मनोरम श्रीकृष्ण कथाको छोड़कर ये कर्णयुगल संसारी पुरुषोंकी चर्चा सुनने के लिये कैसे आदर करें। सदा विद्यमान श्रीकृष्ण रूपी विषयके होते हुए भी पापके साधन क्षणिक अन्य विषयों में प्रीति करना इन्द्रियोंका दुर्भाग्य ही है। २४ २८

## 

"ऐसी चेष्टा करनी चाहिये, जिससे एकान्त स्थानमें अकेलेका ही मन प्रसन्ततापूर्वक स्थिर रहे। प्रफुछित चित्तसे एकान्तमें खासके द्वारा निरम्तर नामजप करनेसे ऐसा हो सकता है।"

"भगवत् प्रेम एवं भक्ति-ज्ञान वैराग्य सम्बन्धी शास्त्रोंको पढ़ना चाहिये।"

"एकान्त देशमें ध्यान करते समय चाहे किसी भी बातका स्मरण क्यों न हो, उसको तुरन्त भुछा देना चाहिये। इस संकल्प त्यागसे बड़ा छाभ होता है।"

"धनकी प्राप्तिके उद्देश्यसे कार्य करने पर मन संसारमें रम जाता है, इसल्ये सांसारिक कार्य बड़ी सावधानीके साथ केवल भगवत्की प्रीतिके लिये ही करना चाहिये। इस प्रकारसे भी अधिक कार्य न करे, क्योंकि कार्यकी अधिकतासे उद्देश्यमें परिवर्तन हो जाता है।"

"सांसारिक पदार्थों और मनुष्योंस मिलना जुलना कम रखना चाहिये।"

"संसार सम्बन्धी बातें बहुत ही कम करनी चाहिये।"

"बिना पूछे न तो किसीके अवगुण बताने चाहिये और न उनकी तरफ ध्यान ही देना चाहिये।"

"सबके साथ निष्काम और समभावसे प्रेम करना चाहिये।"

"नाम जपका अम्यास कभी नहीं छोड़ना चाहिये, नाम-जपमें बाधक विषयोंका त्याग कर सदासर्वदा ऐसी ही चेष्टा करते रहना चाहिये कि जिससे हर्ष और प्रेमसहित नाम जपका अभ्यास निरन्तर बना रहे। ऐसा हो जाने पर भगवान्के दर्शनकी भी कोई आवश्यकता नहीं।"

"अभ्यास ऐसा तेज करना चाहिये कि जिसमें अपने शरीरका ज्ञान भी न रहे। भगवान्के खयं साकार खरूपमें आकर चेत कराने पर भी शरीरका ज्ञान न हो, जैसे श्रीसुतीक्ष्ण मुनिको भगवान् श्रीराभचन्द्रके द्वारा जगाये जाने पर भी शरीरका ज्ञान नहीं हुआ था।"

"ऐसो स्थिति शीष्र प्राप्त करनेके लिये किसी वातकी भी परवाह न कर हर समय कटिवद्ध रहना चाहिये।"

"मनुष्यको समयकी कीमत जाननी चाहिये, समय प्रतिक्षण घट रहा है। मनुष्य शरीरका समय अमूल्य है। इसे भजन, ध्यान, सत्सङ्गरूप अमूल्य कामोंमें ही छगाना चाहिये। जिनका समय केवछ पेट पाछनेमें ही जाता है वे तो महान् पश्च हैं।"

"संसारका काम करते हुए उस कामका बुरा माछम होना केवल वैराग्य नहीं है। इसमें हरामीपन भी है। यदि केवल वैराग्य होता तो संसारका कुछ भी काम न करनेके समय निरन्तर भजन ध्यान ही हुआ करता।"

"खाना, पीना, चलना, फिरना, बोलना आदि सांसारिक कार्य तो बेगार हैं, जबरदस्ती करने पड़ते हैं, अपना निजका कार्य तो केवल एक भगवरस्मरण ही है, जो हर समय करना चाहिये।"

" फलासिक छोड़कर मालिक के लिये जो कुछ भी कार्य किया जाता है, वह उसका भजन ही है (चाहे उसमें नाम-स्मरण न हो ) इस भूलको भूल नहीं समझना चाहिये।"

" जब तक भजन ध्यानमें कठिनता प्रतीत होती है तब तक विश्वासकी त्रुटि है। वास्तवमें भजन ध्यानमें कोई परिश्रम नहीं है।"
— श्रीजयदयालजी गोयन्दका

## मीरा महिमा।

(प्रेषक-शोभालालजी शास्त्री उदयपुर मेवाड़) धनि धनि श्रीमीरा महरानी

गिरधरलाल-मृदुलपद्पंकज विमल प्रेम रस सानी॥ १ ॥ कुल-जन लोक-लाज सुख सम्पत्ति मान सनेह सगाई।

**छिन महँ सकल छांडि दद कीन्हीं** गिरधरलाल मिनाई ॥ २ ॥

निरखि निरखि पीतम् छवि कबहु क बार बार मुसकावे ।

करि करि सुरति स्थामकी कबहु क नेनन नीर बहावे॥ ३॥

कबहुंक सहु सृणालसम सुन्दर अजयुग हरि गर डारे।

े <mark>ओस भरे सरसिजसे नय</mark>ननि हरिसुख छटा निहारे ४

कबहुंक नविकसलय दुति निन्दक पियकर निज हिय लाये ।

टाड़ी रहत अचल प्रतिमासी निज तन सुधि विसराये॥ ५ ॥

कबहुंक पिय करते गहि कंकण निज कर मांहि धरावे।

निज हिय हार निकारि कबहु पीतमके हिय पहिरावे ॥ ६ ॥

कबहुं क इकटक नयनिन निरावित हरि नयनिकी शोभा ।

कब्हुं क अधरनि अटिक रहत जुग लोचन अलि मधुलोभा ॥ ७ ॥

हरि मुख लखि मुसकाइ कबहुं पुनि लेति बदन विधु ढांकी ।

न पुर जटित मणिन महं निरखति माधव मुखकी झांकी ॥ ८॥

कबहुंक परमानन्द मगन ह्वै नृत्य करत हरि आगे।

कबहुं क मधुर कण्ठलों हरिगुण गावत हिय अनुरागे ॥ ९ ॥

निज पर भेद नेकु निहं मनमें भई प्रेम मद माती।

गदगद कण्ठ नाम गिरधरको गावत दिन अरु राती ॥१०॥

भूली जगत देहसुधि भूली हिर बिन और न जाने।

**रात दिवस, घर बन, वि**य अमृत सकल एक करि साने १९१।

हरिजन मुख श्राही निरखत ही हिय प्रोम सिन्धु उसडावे ।

बोरत लोक लाज लघु द्वीपन भेट भाव विनसावै ॥१२॥

खगमृग तरुगिरि अनल अनिल रवि सलिल भृमि आकास ।

सब महं सदा एक रस निरखत हरि मुख चन्द्र प्रकास ॥१३॥

हरि दर्शन आनन्द सुधा रस मत्त रहे सब काला ।

जानत नहिं शीतल के ताती हरि विरहानल ज्वाला ॥१४॥

धनि धनि श्री राठौड़ वंश जिहिं श्रीमीरा प्रगटाई ।

धनि धनि श्री मेवाड भूमि जहं श्रीमीरा सरसाई ॥१५॥

धनि धनि गिरधरछाछ, लही जिन्ह मीरा सङ्ग मिताई ।

धन्य धन्य ते नर जिन्ह निरखी नयननि मीराबाई ॥ १६ ॥

# भगवान् क्या हैं श्रोर उनका ध्यान कैसे किया जा सकता है।

( लेखक-श्रीजयदयालजी गोयन्दका )



गवान् क्या हैं ? इस सम्बन्धमें मैं जो कुछ कहना चाहता हूं, वह मेरे अपने निश्चयकी बात है, हो-सकता है कि मेरा निश्चय ठीक न

हो। मैं यह नहीं कहता कि दूसरोंका निश्चय ठीक नहीं है। परन्तु मुझे अपने निश्चयमें कोई सन्देह नहीं है, मैं इस विषयमें संशयात्मा नहीं हूं, तथापि दूसरोंके निश्चयको गठत बतानेका मुझे कोई अधिकार नहीं है।

भगवान् क्या हैं ? इन शब्दोंका वास्तविक उत्तर तो यही है कि इस बातको भगवान् ही जानें। इसके सिवाय भगवान्के विषयमें उन्हें तत्त्वसे जाननेका ज्ञानी पुरुष उनके तटस्थ अर्थात् नजदीकका कुछ भाव बतला सकता है। वास्तवमें तो भगवान्के खनाप-को भगवान् ही जानते हैं, तत्त्वज्ञ छोग संकेतके कार्ने भगवान्के खरूपका कुछ वर्णन कर सकते हैं। परन्तु जो कुछ जानने और वर्णन करनेमें आता है वास्तव-में भगवान् उससे और भी विलक्षण हैं। वेद, शास्त्र और मुनि महात्मा परमात्माके सम्बन्धमें सदासे कहते ही आरहे हैं, किन्तु उनका वह कहना आजतक पूरा नहीं हुआ। अवतकके उनके सव वचनोंको मिलाकर या अलग अलग कर, कोई परमात्माके वास्तविक खरूप-का वर्णन करना चाहे, तो उसके द्वारा भी पूरा वर्णन नहीं होसकता। अधुरा ही रह जाता है। इस विवेचन-में यह तो निश्चय होगया कि, भगवान् हैं अवस्य,

उनके होनेमें रत्तीभर भी शङ्का नहीं है, यह दढ़ निश्चय है। अतएव जो आदमी भगवान्को अपने मनसे जैसा समझकर साधन कर रहे हैं, उसमें परि-वर्तनकी कोई आवश्यकता नहीं। परन्तु सुधार कर लेना चाहिये। वास्तवमें साधन करनेवालोंमें कोई भी भूल-में नहीं हैं या एक रकम सभी भूलमें हैं। जो परमा-त्माके लिये साधन करता है, वह उसीके मार्गपर चलता है, इसलिये कोई भूलमें नहीं है और भूल-में इसिंछये हैं कि, जिस किसी एक वस्तुको साध्य या ध्येय मानकर, वे उसकी प्राप्तिका साधन करते हैं उनके उस साध्य या ध्येयसे वास्तविक परमात्माका स्वरूप अत्यन्त विलक्षण है। जो जानने, मानने और साधन करनेमें आता है, वह तो असली ध्येय परमा-त्माको बतानेवाला सांकेतिक लक्ष्य है। इसलिये जहां तक उस असुलीकी प्राप्ति नहीं होती, वहांतक सभी भ्लमें हे ऐसा कहा गया है। परन्तु इससे यह नहीं मानना चाहिये कि, पहले भूलको ठीक करके फिर सायन करेंगे। ठीक तो कोई करही नहीं सकता,यथार्थ प्राप्तिके बाद आप ही ठीक होजाता है। इससे पहले जो होता है, सो अनुमान होता है और उस अनुमान से जो कुछ किया जाता है, वही उसकी प्राप्तिका ठीक उपाय है। जैसे एक आदमी द्वितीयाके चन्द्रमा-को देख चुका है, वह दूसरे न देखनेवालेको इशारे-से वतलाता है कि, तूं मेरी नजरसे देख उस दक्षसे चार अंगुळ ऊंचा चन्द्रमा है। इस कथनसे उसका

लक्ष्य वृक्षकी ओरसे होकर चन्द्रमा तक चला जाता है और वह चन्द्रमाको देखलेता है। वास्तवमें न तो वह उसकी आंखमें घुसकर ही देखता है और न चन्द्रमा उस वृक्षसे चार अंगुल ऊंचा ही है और न चन्द्र-मंडल जितना छोटा वह देखता है, उतना छोटा ही है। परन्तु लक्ष्य बंध जानेसे वह उसे देख लेता है। कोई कोई द्वितीयाके चन्द्रमाका लक्ष्य करानेके लिये सरपतसे बतलाते हैं, कोई इससे भी अधिक लक्ष्य करानेके लिये चूनेसे लकीर खींचकर या चित्र बनाकर उसे दिखाते हैं, परन्त वास्तवमें चन्द्रमाके वास्तविक स्वरूपसे इनकी कोई समता नहीं। न तो चन्द्रमाका इनमें प्रकाश ही है, न यह उतने बड़े ही हैं और न इनमें चन्द्रमाके अन्य गुण ही हैं। इसीप्रकार लक्ष्यके द्वारा देखनेपर भगवान् देखे या जाने जासकते हैं। वास्तवमें टक्ष्य और उनके असली स्वरूपमें वैसा ही अन्तर है कि जैसा चन्द्रमा और उसके लक्ष्यमें | चन्द्रमाका खरूप तो शायद कोई योगी बता भी सकता है, परन्तु भगवान्का खरूप कोई बता नहीं सकता, क्योंकि यह वाणीका विषय नहीं है। वह तो जब प्राप्त होगा, तभी मालूम होगा। जिसको प्राप्त होगा वह भी उसे समझा नहीं सकेगा। यह तो असली स्वरूपकी बात हुई। अब यह बतलाना है कि साधक-के लिये वह ध्येय या लक्ष्य किस प्रकारका होना चाहिये और वह किस प्रकार समझा जा सकता है। इस विषयमें महात्माओंसे सुनकर और शास्त्रोंको सुन और देखकर, मेरे अनुभवमें जो बात निश्चयात्मक रूपसे जची, वही वतलाई जाती है। किसीकी इच्छा हो तो, वह उसे काममें का सकता है।

परमात्माके असली स्वरूपका ध्यान तो वास्तवमें बन नहीं सकता । जब तक नेत्रोंसे, मनसे और बुद्धि- से परमात्माके स्वरूपका अनुभव न हो जाय, तब तक जो ध्यान किया जाता है, वह अनुमानसे ही होता है। महात्माओं के द्वारा सुनकर, शास्त्रों में पढ़कर, चित्रादि देखकर साधन करने से साधकको परमात्माके दर्शन हो सकते हैं। पहले यह बात कही जा चुकी है कि, जो परमात्माका जिस प्रकार ध्यान कर रहे हैं, वे वैसा ही करते रहें, परिवर्तनकी आवश्यकता नहीं। कुछ सुधारकी आवश्यकता अवश्य है।

कुछ लोग निराकार शुद्ध ब्रह्मका ध्यान करते हैं, कुछ साकार दो भुजावाले और कुछ चतुर्भुजधारी भगवान् विष्णुका ध्यान करते हैं, वास्तवमें भगवान् विष्णु, राम और कृष्ण जैसे एक हैं, वैसे ही देवी, शिव, गणेश और सूर्य भी उनसे कोई भिन्न नहीं। ऐसा अनुमान होता है कि छोगोंकी भिन्न भिन्न धारणा-के अनुसार एक ही परमात्माका निरूपण करनेके लिये, श्रीवेदन्यासजीने अठारह पुराणोंकी रचना की है, जिस देवके नामसे जो पुराण बना, उसमें उसीको सर्वोपरि, सृष्टि कर्ता, सर्वगुणसम्पन्न, ईश्वर बतलाया गया। वास्तवमें नाम रूपके भेदसे सबमें उस एक ही परमात्माकी बात कही गयी है। नाम रूपकी भावना साधक अपनी इच्छानुसार कर सकते हैं, यदि कोई एक स्तम्भको ही परमात्मा मानकर उसका ध्यान कर तो वह भी परमात्माका ही ध्यान होता है, छक्ष्यमें इश्वरका पूर्ण भाव होना चाहिये ।

साकार और निराकारके ध्यानमें साकारकी अपेक्षा निराकारका ध्यान कुछ कठिन है, फल दोनोंका एक ही है, केवल साधनमें भेद है। अतएव अपनी अपनी प्रीतिके अनुसार साधक निराकार या साकारका ध्यान कर सकते हैं।

निराकारके उपासक साकारके भावको साथमें न रख कर केवल निराकारका ही ध्यान करें, तो भी कोई आपित नहीं,परन्तु साकारका तत्त्व समझकर परमात्मा-को सर्व देशी, विश्वरूप मानते हुए, निराकारका ध्यान करें तो फल शीव्र होता है। साकारका तत्त्व न समझनेसे कुछ विलम्बसे सफलता होती है।

साकारके उपासकको निराकार, व्यापक ब्रह्मका तत्त्व जाननेकी आवश्यकता है, इसीसे वह सुगमता पूर्वक शीघ्र सफलता प्राप्त कर सकता है। भगवान्ने गीतामें प्रभाव समझकर ध्यानकरनेकी ही बड़ाई की है। मय्यावेश्य मनो ये मां नित्ययुक्ता उपासते। श्रद्धया परयोपेतास्ते मे युक्ततमा मताः॥

(गीता अ०१२।२)

हे अर्जुन! मेरेमें मनको एकाग्रकरके निरन्तर मेरे भजन, ध्यानमें छगे हुए \* जो भक्तजन, अतिशय श्रेष्ठ श्रद्धासे युक्त हुए, मुझ सगुणरूप परमेश्वरको भजते हैं, वे मेरेको योगियोंमें भी अति उत्तम योगी मान्य हैं अर्थात् उनको मैं अति श्रेष्ठ मानता हूं।

वास्तवमें निराकारके प्रभावको जानकर जो साका-रका ध्यान किया जाता है, वही भगवत्की शीष्र प्राप्ति-के लिये उत्तम और सुलम साधन है। परन्तु परमात्मा-का असली खरूप इन दोनोंसे ही विलक्षण है कि जिसका ध्यान नहीं किया जा सकता। निराकारके ध्यान करनेकी कई युक्तियां हैं। जिसको जो सुगम माल्लम हो, वह उसीका अभ्यास करे। सबका फल एकही है। कुछ युक्तियां यहांपर बनलाई जाती हैं।

साधकको श्रीगीताकी अ०६। ११ से १३ के अनुसार, एकान्त स्थानमें खितिक या सिद्धासनसे बैठ-कर, नेत्रोंकी दृष्टिको नासिकाक अग्र भागपर रखकर या आंखें वन्दकर (अपनी इच्छानुसार) नियमपूर्वक प्रतिदिन कमसे कम तीन घण्टेका समय ध्यानके

अभ्यासमें बिताना चाहिये। तीन घण्टे कोई न कर सके तो दो करे, दो नहीं तो एक घण्टे अवश्य ध्यान करना चाहिये। ग्रुक्त ग्रुक्तमें मन न लगे तो १५—२० मिनिटसे आरम्भकर धीरे धीरे ध्यानका समय बढ़ाता रहे। बहुत शीघ्र प्राप्तिकी इच्छा रखनेवाले साधकोंके लिये तीन घण्टेका अभ्यास आवश्यक है। ध्यानमें नाम जपसे बड़ी सहायता मिलती है। ईश्वरके सभी नाम समान हैं, परन्तु निराकारकी उपासनामें ॐकार प्रधान है। योगदर्शनमें भी महर्षि पतञ्जलिने कहा है:—

#### 'तस्यवाचकः प्रणवः।' 'तज्जपस्तदर्थभावनम् ।'

(योगदर्शन स० पाद १ । २७ । २८ )

उसका वाचक प्रणव (ॐ) है उस प्रणवका जप करना और उसके अर्थ परमात्माका ध्यान करना चाहिये।

इन सृत्रोंका मूळ आधार— ''ईश्वरप्रणिधानाद्वा।'' (योग०१।२३) है। इसमें भगवान्की शरण होनेको और उन दोनोंमेंसे पहलेमें भगवान्का नाम बतलाकर, दूसरेमें नाम जप और खरूपका ध्यान करनेकी बात कही गयी है।

महिपं पतञ्जलिके परमेश्वरके खरूपसम्बन्धी अन्य विचारोंके सम्बन्धमें, मुझे यहांपर कुछ नहीं कहना है। यहांपर मेरा अभिप्राय केवल यही है कि, ध्यानका लक्ष्य ठीक करनेके लिये पतञ्जलिजीके कथनानुसार स्वरूपका ध्यान करते हुए नामका जप करना चाहिये। ॐ की जगह कोई 'आनन्दमय' या 'विज्ञानानन्दघन' ब्रह्मका जप करे, तो भी कोई आपत्ति नहीं है। भेद नामों में है, फलमें कोई फरक नहीं है।

जप सबसे उत्तम वह होता है, जो मनसे होता है, जिसमें जीम हिलाने और ओष्टसे उचारण करनेकी कोई आवश्यकता नहीं होती । ऐसे जपमें ध्यान और जप दोनों साथ ही होसकते हैं। अन्तःकरणके चार पदार्थों मेंसे मन और बुद्धि दो प्रधान हैं, बुद्धिसे पहले परमात्माका स्वरूप निश्चयकरके उसमें बुद्धि स्थिर करले, फिर मनसे उसी सर्वत्र परिपूर्ण आनन्दमयकी पनः पनः आवृत्ति करता रहे । यह जप भी है और ध्यान भी । वास्तवमें आनन्दमयके जप और ध्यानमें कोई खास अन्तर नहीं है। दोनों काम एक साथ किये जासकते हैं। दूसरी युक्ति श्वासके द्वारा जप करनेकी है। श्वासोंके आते और जाते समय कण्ठसे नामका जप करे, जीभ और ओष्ठको बन्दकर श्वासके साथ नामकी आवृत्ति करता रहे, यही प्राणजप है, इसको प्राणद्वारा उपासना कहते हैं। यह जप भी उच श्रेणीका है। यह न होसके तो मनमें ध्यान करे और जीभसे उचारण करे परन्तु मेरी समझसे इनमें साधकके लिये अधिक सगम और लामप्रद श्वासके द्वारा किया जानेवाला जप है। यह तो जपकी बात हुई, असलमें जप तो निराकार और साकार दोनों प्रकारके ध्यानमें ही होना चाहिये। अब निराकारके ध्यानके सम्बन्धमें कुछ कहा जाता है-

एकान्त स्थानमें स्थिर आसन और चित्तसे बैठ कर, इसप्रकार अभ्यास करे। जो कोई भी बस्तु इन्द्रिय और मनसे प्रतीत हो, उसीको कल्पित समझ-कर उसका त्याग करता रहे। जो कुछ प्रतीत होता है सो है नहीं। स्थूल शरीर, ज्ञानेन्द्रियां, मन, बुद्धि आदि कुछ भी नहीं हैं, इसप्रकार सबका अभाव करते करते,अभाव करनेवाले पुरुषकी वह वृत्ति—(जिसेज्ञान, विवेक और प्रत्यय भी कहते हैं, यह सब शुद्ध बुद्धि-के कार्य हैं, यहांपर बुद्धिही इनका अधिकरण है, जिसके द्वारा परमात्माके स्वरूपका मनन होता है और प्रतीत होनेवाटी प्रत्येक वस्तुमें यह नहीं है, ऐसा अभाव हो जाता है, इसीको वेदों में 'नेति नेति' ऐसा भी नहीं ऐसा भी नहीं कहा है।) भी शान्त हो जाती है। उस वृत्तिका त्याग करना नहीं पड़ता, स्वयमेव हो जाता है। त्यागकरने में तो त्याग करने वाला, त्याज्य वस्तु और त्यागकी त्रिपुटी आजाती है। इसल्ये त्याग करना नहीं बनता, हो जाता है। जैसे, ईन्धनके अभावमें अग्नि स्वयमेव शान्त हो जाती है, इसीप्रकार विषयों के सर्वथा अभावसे वृत्तियां भी सर्वथा शान्त हो जाती हैं। शेषमें जो बच रहता है, वही परमात्मा-का स्वरूप है। इसीको निर्वीज समाधि कहते हैं

## 'तस्यापि निरोधे सर्वनिरोधान्निर्वाजः समाधिः।'

(योग०१।५१)

यहांपर यह शङ्का होती है कि, त्यागके बाद त्यागी बचता है, वह अल्प है, परमात्मा महान् है, इसलिये बच रहनेवालेको ही परमात्माका स्वरूप कैसे कहा जाता है। बात ठीक है, परन्तु वह अल्प वहीं तक है, जब तक वह एक सीमाबद्धस्थानमें अपनेको मानकर,बाकीकी सब जगह दूसरोंसे भरी हुई समझता है। दूसरी सब वस्तुओंका अभाव होजानेपर, शेषमें, बचाहुआ केवल एक तत्त्वही 'परमात्म तत्त्व' है। संसारको जड़से उखाड़कर फेंक देनेपर, परमात्मा आपही रह जाते हैं। उपाधियोंका नाश होते ही सारा भेद मिटकर अपार एकरूप परमात्माका स्वरूप रह जाता है, वही सब जगह परिपूर्ण और सभी देश-कालमें न्याप्त है। वास्तवमें देशकाल भी उसमें कल्पित ही है। वह तो एक ही पदार्थ है, जो अपने ही आपमें स्थित है जो अनिर्वचनीय है, अचिन्त्य है। जब चिन्तनका सर्वथा त्याग होजाता है, तभी उस अचिन्त्य ब्रह्मका खजाना निकल पड़ता है, साधक उसमें जाकर मिलजाता है। जब तक अज्ञानकी आड़से दूसरे पदार्थ भरे हुए थे, तवतक वह खजाना अदृश्य था, अज्ञान मिटनेपर एकही वस्तु रहजाती है, तब उसमें मिलजाना याने सम्पूर्ण वृत्तियोंका शान्त होकर, एकही वस्तुका रह जाना निश्चित है।

महाकाशसे घटाकाश तभीतक अलग है, जबतक घड़ा फूट नहीं जाता। घड़ेका फूटना ही अज्ञानका नाश होना है, परन्तु यह दृष्टान्त भी पूरा नहीं घटता। कारण घड़ा फूटनेपर तो उसके दृटे हुए टुकड़े आकाशका कुछ अंश रोक भी लेते हैं, परन्तु यहां अज्ञानरूपी घड़ेके नाश हो जानेपर, ज्ञानका जरासा अंश रोकनेके लिये भी कोई पदार्थ नहीं बच रहता। भूछ मिटतेही जगत्का सर्वथा अभाव होजाता है। फिर जो बच रहता है, वहीं ब्रह्म है। उदाहरणार्थ जैसे, घटाकाश जीव है। महाकाश परमात्मा है। उपाधिक्षपी घट नष्ट हो जानेपर, दोनों एक कप हो जाते हैं। एक कप तो पहले भी थे, परन्तु उपाधिभेदसे भेद प्रतीत होता था।

वास्तवमें आकाशका दृष्टान्त परमात्माक लिये सर्व-देशी नहीं है। आकाश जड़ है, परमात्मा जड़ नहीं; आकाश दृश्य है, परमात्मा दृश्य नहीं है, आकाश विकारी है, परमात्मा विकारशून्य है, आकाश अनित्य है महाप्रलयमें इसका नाश होता है, परमात्मा नित्य है, आकाश शून्य है उसमें सब कुछ समाता है, परमात्मा घन है उसमें दूसरेका समाना संभव नहीं। आकाशसे परमात्मा अत्यन्त विलक्षण है। ब्रह्मके एक अंशमें माया है, जिसे अव्याकृत प्रकृति कहते हैं, उसके एक अंशमें महत्तत्व (समष्टि बुद्धि) है, जिस बुद्धिसे सबकी बुद्धि होती है। उस बुद्धिके एक अंशमें अहंकार है जिससे सब व्याप्त हैं, उस अहंकारके एक अंशमें आकाश, आकाशमें वायु, वायुमें अग्नि, अग्निमें जल और जलमें पृथिवी। इसप्रकारकी प्रक्रियासे यह सिद्ध होता है कि,समस्त ब्रह्माण्ड मायाके एक अंशमें है और वह माया परमात्माके एक अंशमें है, इस न्यायसे आकारा तो परमात्माकी तुलनामें अत्यन्त ही अल्प है परन्तु इस अलपताका पता परपात्मके जाससे पर लगता है। जैसे, एक आदमी खप्त देखता है, खप्तमें उसे दिशा, काल, आकाश, वायु, अग्नि, सूर्य, चन्द्रमा, दिन, रात आदि समस्त पदार्थ भासते हैं, बड़ा विस्तार दीख पड़ता है, परन्तु आंख खुळते ही उस सारी सृष्टिका अत्यन्त अभाव हो जाता है, फिर पता लगता है कि वह सृष्टि तो अपने ही संकल्पसे अपने ही अन्तर्गत थी, जो मेरे अन्दर थी, वह अवश्य ही मुझसे छोटी वस्तु थी, मैं तो उससे बड़ा हूं। वास्तवमें तो थी ही नहीं, केवल कल्पना ही थी, परन्तु यदि थी भी तो भी अत्यन्त अल्प थी, मेरे एक अंशर्मे थी मेरा ही संकल्प था अतएव मुझसे कोई भिन्न वस्तु नहीं थी। यह ज्ञान आंख खुलने पर-जागनेपर होता है इसी प्रकार परमात्माके सच्चे खरूपमें जागने पर यह सृष्टि भी नहीं रहती। यदि कहीं रहती है ऐसा मानें तो वह महापुरुषोंके कथनानुसार परमात्माके एक जरा-से अंशमें और उसीके संकल्पमात्रमें रहती है।

इसिल्ये आकाशका दृष्टान्त परमात्मामें पूर्णरूपसे नहीं घटता। इतने ही अंशमें घटता है कि, मनुष्यकी दृष्टिमें जैसे आकाश निराकार है, ब्रह्म वास्तवमें वैसे ही निराकार है, मनुष्यकी दृष्टिमें जैसे आकाशकी अनन्तता भासती है, वैसे ही ब्रह्म सत्य अनन्त है। मनुष्यकी दृष्टिसे समझानेके लिये आकाशका उदाहरण है। इन सब वस्तुओंका अभाव होने पर प्राप्त होने-वाली चीज कैसी है, उसका खरूप कोई नहीं कह सकता, वह तो अत्यन्त विलक्षण है। सूक्ष्मभावके तत्त्वज्ञ सूक्ष्मदर्शी महात्मागण उसे 'सत्यं ज्ञानमनन्तं



ब्रह्म' कहते हैं। वह अपार है, असीम है, चेतन है, ज्ञाता है, घन है, आनन्दमय है, सुखरूप है, सत् है नित्य है, इस प्रकारके विशेषणोंसे वे उस विलक्षण वस्तुका निर्देश करते हैं। उसकी प्राप्ति हो जाने पर फिर कभी पतन नहीं होता, दुःख,क्रेश,सन्ताप, शोक अल्पता, विक्षेप, अज्ञान और पाप आदि सब विकारों-की सदाके लिये आत्यन्तिक निवृत्ति हो जाती है। एक सत्य, ज्ञान, बोध आनन्दरूप ब्रह्मके बाहुल्य-की जागृति रहती है। यह जागृति भी केवल समझने के लिये ही है। वास्तवमें तो कुळ कहा नहीं जा सकता।

## 'अनादिमत्परं ब्रह्म न सत्तकासदुच्यते'

वह आदिरहित परमब्रह्म अकथनीय होनेसे न सत् कहा जाता है और न असत् ही कहा जाता है। यदि ज्ञानका भोक्ता कहें तो कोई भोग नहीं है। यदि ज्ञानरूप या सुखरूप कहें तो कोई भोक्ता नहीं है। भोक्ता, भोग, भोग्य सब कुछ एक ही रह जाता है वह एक ऐसी चीज है जिसमें त्रिपुटी रहती ही नहीं। एक तो यह निराकारके ध्यानकी विधि है।

#### ध्यानकी दूसरी विधि।

एकान्त स्थानमें बैठकर आंखें मूंदकर ऐसी भावना करे कि, जैसे सत् चित् आनन्दयन रूपी समुद्रकी अत्यन्त बाढ़ आगयी है और मैं उसमें गहरा द्वा हुआ हूं । आनन्द-विज्ञानानन्दयन समुद्रमें निमन्न हूं। समस्त संसार परमात्मांक संकल्पमें था, उसने संकल्प त्याग दिया इसने मेरे निवाय सारे संसारका अभाव होकर, सर्वत्र एक सिचदानन्द्धन परमात्मा ही रह गये। मैं परमात्माका ध्यान करता हूं तो परमात्माके संकल्पमें मैं हूं, मेरे सिवाय और सबका अभाव होगया। जब परमात्मा मेरा संकल्प छोड़ देंगे, तब मैं भी नहीं रहूंगा, केवल परमात्मा ही रह जायंगे। यदि परमात्मा मेरा संकल्प त्याग न कर, मुझे स्मरण रक्खें तो भी बड़े आनन्दकी बात है। इसप्रकार भेदसहित निराकारकी उपासना करे।

इसमें साधनकालमें मेद है और सिद्धकालमें अभेद है परनात्माने सङ्कल्प छोड़ दिया बस एक परमात्मा ही रह गये। एक युक्ति यह है इसके सिवाय निराकारके ध्यानकी और भी कई युक्तियां हैं उनमेंसे दो युक्तियां कत्याणके वर्ष २ अंक २ में सच्चे सुख-की प्राप्तिके उपाय शीर्पक लेखमें बतलाई गई हैं, वहां देखनी चाहिये। कहनेका अभिप्राय यह है कि निराकारका ध्यान दो प्रकारसे होता है। भेदसे और अभेदसे दोनोंका फल एक अभेद प्रमात्माकी प्राप्ति ही है। जो छोग जीवको सदा अल्प मानकर परमात्मा से कभी उसका अभेद नहीं मानते, उनकी मुक्ति भी अल्प होती है सदाके लिये वे मुक्त नहीं होते, उन्हें प्रलयकालके वाद वापस लौटना ही पड़ता है, इस मुक्तियाद से व ब्रह्मको प्राप्त होकरके भी अलग रह जाते हैं। (क्रमशः)

## <sup>44</sup>वनमारी<sup>99</sup>

वेसर कान दियो मुख संहर नूपुर हाथ सजे सब आली।।१।। मोतिन को हरवा कटिमें कटि किंकणि धारि गरे सज चाली।।२।। काजर कोर कपोलन पे झलके कर जावककी छुचि लाली।।३।। दौरि चलीं बृज नागरियां सब वेणु बजाइ जबै बनमाली।।४।।

गोविन्द राभ अग्रवाल- इरपालपुर 🕻 बुंदैलखंड )



