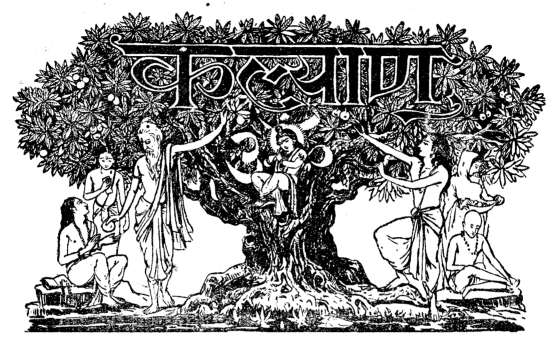
क पूर्णमद: पूर्णमिदं पृर्णात्पृर्णमुदच्यते । पूर्णस्य पूर्णमादाय पूर्णमेवावशिष्यते ॥



यस्य स्वादुफ्छानि भोक्तंमेभितो ठाठायिताः साधवः , भ्राम्यन्ति ह्यनिशं विविक्तमतयः सन्तो महान्तो मुदा । भक्तिज्ञानविरागयोगफ्छवान् सर्वार्थसिद्धिप्रदः , सोऽयं प्राणिसुखावहो विजयते कल्याणकल्पहुमः ॥

भाग ४

वैशाख कृष्ण ११ संवत् १९८७

{ संख्या१०

## ब्रह्मका निवास कहाँ है ?

जो नर दुखमें दुख नहिं मानै।

सुख सनेह अरु भय निहं जाके कञ्चन माटी जाने ॥
निहं निन्दा निहं अस्तुति जाके लोभ मोह अभिमाना ।
हर्ष-शोकतें रहे नियारो नाहिं मान-अपमाना ॥
आसा मनसा सकल त्यागिकै जगतें रहे निरासा ।
काम-कोध जेहिं परसें नाहिंन तेहि घट ब्रह्म-निवासा ॥
गुरु-किरपा जेहि नरपै कीन्हीं तिन यह जुगति पिछानी ।
'नानक' लीन भयो गोविन्दमें ज्यों पानी सँग पानी ॥





्रिक् दिनों पूर्व साधु-संग लाभके लिये में ऋषिकेश गया था। वहाँ स्वर्गाश्रममें श्रीनारायण स्वामीजी' के दुर्बन हुए। आप श्रमीर घरानेमें पैदा हुए एक उच्चशित्तत पुरुष हैं। इस समय निरन्तर श्री नारायण' नामका जप करते हैं, चौबीसों घरटे मोन रहते हैं। केवल सवा दो घण्टे सोते हैं। श्रपने पास कुछ भी संग्रह नहीं रखते। कमरमें एक डोरी बाँध रक्खी हैं, उसीके सहारे टाटके टुकड़ेका कौषीन ब्याये रहते हैं। भगवान श्रीर भगवनप्रेमकी बातें होते ही श्रापके नेत्रोंसे श्रश्रुपात होने लगते हैं। इस समय रातको श्राप 'विनयपत्रिका' सुना करते हैं। 'सस्तुं साहित्यवर्धक कार्यालय' श्रहमदाबादके प्रसिद्ध स्वामी श्रावण्डानन्दजी कहते थे कि उससमय श्रापके चेहरेपर प्रेमके जो भाव प्रकट होते हैं, वे देखनेयोच्य होते हैं। हम लोगोंके श्रनुरोध करनेपर श्रापने श्रपने जीवनकी कुछ बातें रातको मानसिक भजनमेंसे समय निकालकर उद्दूर्भ लिखनेकी कृपा की। श्रापने लिखकर बताया कि 'इसमें जो कुछ भी साधन लिखे गये हैं, वे सव मैं श्रपने जीवनमें कर खुका हूँ या कर रहा हूँ। इसमें ऐसी कोई बात नहीं लिखी गयी है जिसका मुन्ते स्वर्ग श्रनुभव न हो। ।' श्रापके उर्दू लेखको हिन्दीमें श्रापके सामने ही होशियारपुरके एडवोकेट लुला श्रयोध्याप्रसादजी और युकन्दशहरके पंक हरिप्रसादजीने मुझको लिखना हिप्त था। हिन्दीमें लिखनाते समय स्वामीजीके चेहरेपर श्रीमावका विकास देखकर सबको बढ़ा आनन्द होता था। यह लेख पुसकाकार श्रवण भी छप रहा है, जिनको चाहिये वे अपने लिये या बाँटनेके लिये मूल्य भेजकर मँगवा सकते हैं। —सापहकी

#### ॐ नारायण

लनेमें जितना जल्दी कहा जा सकता है, लिखनेमें उसकी अपेक्षा बहुत अधिक समय लगता है, परन्तु श्रीमान भगवद्गक्त श्री-जयद्यालजी और श्रीमान् हतुमान-प्रसाद पोद्दार सम्पादक 'कल्याण' की प्रेरणासे थोड़ा हाल, जो

इस पापी जीवने गृहस्थाश्रम और त्याग अवस्थामें भजन पर्व इसरे साधनों को करके अनुभव किया है, बिखता हूँ। भक्तजन जो इसको पढ़ें, भूल न जायँ, याद रक्खें और प्रेमसे अभ्यास करें। इस दासने रातके समय अपना भजन बन्द करके अमृत्य समय इसके लिखनेमें व्यय किया है।

इस शरीरका चैत्र शुदी १५ ता॰ २० अप्रैल सन्१८८०ई०को कायस्थ माथुरकुलके अमीर-घराने और सम्भ्रान्त वंशमें मुरादाबादमें जनम हुआ था, इस वंशके पूर्वज बादशाहके यहाँ किसी प्रान्तमें दीवान थे। तीव वैराग्य होनेपर गृहस्थ छोड़ते समय यह खयाल हुआ कि भीख कैसे माँगेंगे, बहुत शर्म मालूम होगी। दूसरी बात यह है कि गुरु मिलना चाहिये।

इसी खयालमें था कि भगवान्ते एक साधुकों मेरे पास भेजा, उन्होंने कहा, 'बद्रीनारायणसे आये हैं।' उनसे मैंने बातचीत की तो कहा कि 'हमारे पास एक ऐसी जड़ी है, जिसके रोज खानेसे भूख विल्कुल नहीं लगती। राईके दानेके बराबर रोज सुबहके वक्त जीभपर रखकर इसका रस उतारा जाय। गरम बहुत है, बद्रीनारायणमें पैदा होती है।' फिर कहा कि 'यह बात किसीस कहना नहीं, कहोंगे तो इसका फल जाता रहेगा।'

जड़ी लेकर में बहुत खुश हुआ और दूसरे

रोज हो रवाना होकर हरिद्वार आया। जो सामान पास था, दे दिया और त्याग करके ऋषिकेश आ गया। सात रोजतक वह जड़ी खाता रहा, बिल्कुल भूल नहीं लगी। पर शरीर बहुत कमजोर हो गया था, बैठने-उठनेकी ताकत भी नहीं रही थी और भजनमें भी विक्षेप पड़ता था। इस कारण उसकी छोड़ दिया और यह समभकर कि, भिक्षा करना साधुका धर्म है, क्षेत्रमें जाकर भिक्षा गाँग लाता और गंगा-किनारे बैठकर खा छेता।

अब दूसरा खयाल यह हुआ करता था कि गुरकी बहुत तलाश की, अबतक नहीं मिले, गुरु बिना संन्यास कैसा? इसिट्ये यह निश्चय किया कि इस शरीरको गंगाजीमैं डालकर छोडदैना चाहिये। इसी खयालमें था कि एक दिन रातको स्वप्नमें मानो पहाड्के <u>अपर मैं खड़ा था</u> कि उसी समय साधु-भेपमें भगवान् आये और कहा कि 'तुम्हारे गुरु बद्रीनारायण हम हैं। एक कीपीन और एक कम्बल मुभको देकर कहा कि 'नारायण' 'नारायण' कही. परमहंस हो जाओं।' इसके बाद फिर कुछ नहीं देखा। में खुश होकर ऋषिकेशसे गंगोचरी केटार-नाथ होता हुआ बद्रीनारायण पहुँचा और गुरु महाराजके दर्शन किये। फिर, स्वप्नमें आज्ञा हुई कि चारों धाम करके नर्मदा-किन:रे जाकर <u>भजन करो।</u> गुरुमहाराजकी आज्ञानुसार चारों धाम करके नर्मदा-किनारे पहुँचा और भजन-संख्या धीरे-धीरे बढाता रहा, एवं जो साधन नीचे लिखे हैं. करता रहा। पूर्वके जीवन अथवा गृहस्थ-आध्रमके हालातसे

पूर्वक जावन अथवा गृहस्य आग्रमक हालातस मुक्तको नेफरत हो गयी है, और दूसरे कारण भी सिलिये उनको लिखना मैं पसन्द नहीं करता। चाहता हूँ। यही मेरा जीवन चरित्र है और धारणा ही उपदेश है। परमहंस भेपको आज-क सात वर्ष दो महीने चौबीस दिन हुए हैं।

्रभगवान्ने श्रीमद्भागवतमें निम्नलिखित चार सम्मे धर्मके बतलाये हैं— १, सत्य।

२, तप

३, द्या।

४, दान।

#### (१) सत्य बोलनेके साधन

1—मौन धारण करना—गृहस्थके कार्यांमें जो अधिक समय न मिले तो सुबहके वक्त स्नान करने के बाद दो चार घरटेतक तो पूजन-पाठ जरनेमें मौन अवश्य रखना चाहिये।

२—कम बोल्ना—आजकल वृथा भाषण करनेकी बहुत रिवाज है, इसको छोड़ना। अहरतके वक्त बात करना, या ज्ञानवर्चा करना हो तो बोल्ना।

र-एकान्त-सम्बन्धियों या दोस्तों से कम मिलना, घरमें जाकर भी अलग कमरेमें बैठना और कोई धार्मिक पुस्तक देखना या जगत्की असत्यतापर विचार करना।

४—अखबार कभी नहीं देखना—दुनियाभरकी खबरें मालूम हो देसे व्यर्थ बातों में मनकी स्फुरणा बढ़ती है, दूसरों को वह खबरें सुनाने में भूठ-सच बोलना पड़ता है। बेकार वक्त खराब होता है। धार्मिक अखबार देखने में कभी हर्ज नहीं।

५-किसीको वचन दैना तो सोचकर देना और उसे जरूर पूरा करना। जैसे आपने किसीसे कहा कि में शामको पाँच बजे अमुक स्थानपर मिलूँ गा तो अवश्य पाँच बजेसे दो चार मिनट पहले ही वहाँ पहुँच जाना चाहिये।

६—रातको स्रोते वक्त यह विचार करना चाहिये कि आज सुबह्से इस समयतक मैंने कहाँ कहाँ भूठ बोला और कौन-कौनसे पाप किये। स्रोते वक्ततकका इतिहास मस्तक्षें लाकर मनको, बुरे कर्म, जो आज किये हैं, कल न करनेके लिये बहुत समभाना, ऐसा करनेसे भूठ बोलने और वृरं कम करनेमें रकावट होगी। ऐसा करनेमें चार छः दिन तो आलस्य मालूम होगा फिर अभ्यास हो जानेपर बहुत आनन्द आयेगा।

उपर्युक्त साधन करनेसे सत्य बोलनेका अभ्यास बहुत जल्दी हो जायगा।

प्रत्येक पूर्णिमाको सत्यनारायणकी कथा
 करवानी चाहिये। कथा करवानेवालेको उपवास
 रखना चाहिये।

सत्य श्रीनारायणका स्वक्षप है। भजन करनेवालेको सबसे पहले यह साधन करना चाहिये।
सत्य बोलनेसे अन्तःकरण शुद्ध होता है। बारह
वर्षतक सत्य बोलनेवालेकी वचन-सिद्धि हो
जाती है। सत्य बोलनेसे बुरे कर्म होने बन्द हो
जाते हैं। चिन्ता कम हा जाती है। सब कर्म नीति
और शास्त्रके अनुसार होने लगते हैं। दुनियाके
लोग उसकी बहुत इज्जत करते हैं, उसकी बातपर
विश्वास करते हैं। व्यापारमें सत्य बोलनेसे बहुत
लाम होता है। सत्य बोलनेवालेपर भगवान
खुश होते हैं, और उसकी सहायता करते हैं।—

सत्य बोलनेसे यदि किसी अवसरपर नुकसान या तकलीफ भी हो जाय तो उसे सहन करना चाहिये। कुलियुगका स्वक्षप असत्य है। इसलिये आजकल कूठ अधिक फलीभूत होता दीखता है परन्तु उसका परिणाम बहुत बुरा है।

भूठसे यहाँतक बचना चाहिये कि छोटे-छोटे बचोंको भी भूठी बातोंसे खुश नहीं करना चाहिये, बिक्क घरके सब छोगोंको रोज सत्य बोछनेका उपदेश करना चाहिये। मुभ पापी जीवको सत्य बोछनेसे बहुत छाभ पहुँचा है और हमेशा यह दास सत्यका सम्मान करता है।

9—'सत्य बोलो' ये शब्द कागजपर बड़े अक्षरोंमें लिखकर सोने, बैटने, खाने और स्नान करनेकी जगहपर लगा देना चाहिये। नजर पड़नेपर बात याद आती रहेगी।

यह साधन बहुत अच्छा है। यदि किया जायगा तो घरके सब आदमी नौकर वगैरह सभी सत्य बोछने छगेंगे।

#### (२) तप करनेके साधन

ं योगाभ्यास और भजन ये दो मुख्य साधन ही तप करनेके बतलाये गये हैं और सब दूसरे साधन इनके अन्दर हैं।

योगिकया—प्राणायाम आदि साधन बहुत अच्छे और प्राचीन हैं। महातमा लोग सदासे करते आये हैं। मैंने यह क्रिया आजतक कभी नहीं की, इसिल्ये मुक्तको इसका कुछ भी अनुभव नहीं है और न इसका शोक है, केवल इतना जानता हूँ कि इस कल्यिगके समयमें यह साधन बहुत कितनतासे होता है और बहुतसे विञ्च पड़ने-के कारण पूरा नहीं हो पाता।

भजन-यह साधन दो प्रकारसे होता है। एक मालासे, दूसरा बिना मालासे, जिसको अजपा-जाप कहते हैं।

भजन करनेका सबसे पहला साधन माला है।
मनके लिये यह कोड़ा है। जबतक माला हाथमें
प्रमती रहेगी, भजन होता रहेगा। मालासे भजनकी संख्या भी मालूम होती रहती है। मैंने सुना है
कि आमतौरपर सुबह-शामके नित्य-नियममें दसबीस माला लोग फेर लेते हैं। यह बहुत थोड़ी
संख्या है। कारण, भजनमें निम्नलिखित कई
भागीदार हैं (१) गुरु, (२) माता-पिता (३)
जिसके राज्यमें भजन करें और (४) जो अन्न-वस्त्र
आदि देता है।

एक दिन-रातके चौबीस घण्टेमें २१६०० श्वास मनुष्यके देहमें चलते हैं, अगर उद्मदा नहीं तो २१६०० नामका जप तो होना ही चाहिये। यह संख्या दो सौ माला फेरनेमें पूरी हो जाती है और अभ्यास हो जानेपर मेरे खयालसे चार घरटेमें दो सौ माला पूरी हो सकती है। दो घरटे सुवह और दो घरटे शाम या जैसा जिसको अनुकृत हो, गृहस्थमें प्रत्येक व्यक्तिको यह करना चाहिये।

दूसरा साधन यह है कि छोटी माला हर समय हाथमें रक्खे, जिससे चलते फिरते भी भजन होता रहे। शरमानेकी जरूरत नहीं है। यह तो मनुष्य-मात्रका धर्म ही है। चलते फिरते ध्यान नहीं होगा तो कुछ हर्ज नहीं, सुबह शाम ही हो जाय तो बहुत है।

तीसरा साधन यह है कि कपड़ेकी थैली बनाकर हाथ उसके अन्दर रक्खे और माला हर समय फेरता रहे, यह साधन भी बहुत अच्छा है मथुरा बृन्दावनमें अधिक देखनेमें आता है।

चौथा साधन अजपा-जाप है, जो नीचे लिखे चार प्रकारसे किया जाता है। अजपा-जाप करनेवाले माला नहीं रखते हैं और उसकी जकरत भी नहीं है। प्रकार ये हैं—

१-- जिह्वासे उचारण नामका करे, थोड़ी आवाज भी निकले, जिससे सुमिरन बन्द न हो और साथ ही ध्यान भी लगा रहना चाहिये

२-कण्ठसे जाप हो।

३-हृदयसे जाप हो।

४-नाभिसे श्वासके साथ जाप हो।

१-जिह्वासे एक वर्ष।

२-कएठसे दो वर्ष।

३-हृदयसे दो वर्ष।

४-नाभिसे सात वर्ष।

इसप्रकार बारह वर्षतक भजन करने से मनुष्य मोक्षस्वरूप हो जाता है और उसे साक्षात्कार होता है यानी जायत् अवस्थामें भगवान् सम्मुख आकर दर्शन देते हैं और सिद्धियाँ पैरोंमें छोटती फिरती हैं।

अजपा-जापमें कौन-कौन-सी बातोंका पालन और परहेज़ करना चाहिये——

१-भोजन एक समय और थोड़ा।

२-नींद थोड़ी।

३-एकान्तवास ।

४-तिकया-गदा छोड़ देना चाहिये।

५-मौन चौबीस घण्टेका !

६-भजनका खजाना तिज़ौरीमें रक्खे।

क्रमसे इनका विस्तारपूर्वक वर्णन किया जाता है-

र्-१—भोजन सास्विक होना चाहिये—चावल, दही, खटाई, तेल, ज्यादा मिर्च, मसाला, मूँगफली, गोभी वगैरह जितने वायु उत्पन्न करनेवाले पदार्थ\* हैं, सब छोड़ देने चाहिये। इनके खानेसे नींद अधिक आती है।

म्राँगकी दाल, रोटी, आल्का साग वगैरह ये भोजन बहुत उत्तम हैं। एक वक्त भोजन करना, दालमें घी ज्यादा डालना और रातको आधसेर दूध पीना काफी है। मीटा और नमक बहुत थोड़ा खाना चाहिये। जीकी रोटी बहुत गुणदायक है।

२—नींद कम करनेका साधन यह है कि रातको इस बजेसे एक-एक घण्टे हर महीने बढ़ाना शुरू करे, यानी दस बजेसे ग्यारह बजेतक एक महीना जागे, दूसरे महीने बारह बजेतक, तीसरे महीने एक बजेतक, चौथे महीने दो बजेतक, इसी तरह रातके चार बजेतक जागनेका अभ्यास

अप्याज लहसुनकी बाबत इसिलये कुछ नहीं लिखा गया कि थे तो सर्वथा त्याउथ हैं ही। शास्त्रोंमें लिखा है कि प्याज खोनवालेको प्रेतयोनि मिलती है।

करे और चार बजेसे सुबहके छः बजेतक दो घण्टे सोवे। इतना सोनेसे तन्दुरुस्ती खराब नहीं होगी। अगर नहीं हो सके तो ज्यादासे ज्यादा चार घण्टे सोवे। इससे ज्यादा नहीं सोना चाहिये। महीनेका आरम्भ पूर्णिमाके दिनसे करना टीक होगा। बीस घण्टे भजन होना चाहिये।

पहले वककी नींदमें ज्यादा जोर होता है, इसिलिये जिस वक्त नींद आती मालूम हो, फीरन् खड़े होकर धीरे धीरे घूमना चाहिये। साधनके आरम्भमें कुछ रोजतक ऐसा भी होता है कि जब नींदका खुमार दिमागमें घूमने लगता है तो चकरा-कर शरीर जमीनपर गिर पड़ता है और थोड़ी चोट भी लग जाती है पर इसका खयाल नहीं करना चाहिये। साधनको छोड़े नहीं।

्र--रातके समयकमरेमें दूसरा कोई नहीं होना चाहिये। सोते हुए आदमीको देखकर आसस्य आने लगता है और भजनमें विद्यापड़ता है।

्रध—तिकये गर्दे पर रातको वेटनेसे अराम मिलेगा तो नींद ज्यादा तंग करेगी. इसलिये उन या कुशाके आसनपर बैटना चाहिये। रस्सीका एक झूला डालकर उसमें एक गोल डएडा बाँध देना चाहिये। जिस समय ज्यादा नींद आवे तो उसके सहारेसे खड़े होकर दस पन्द्रह मिनटतक नींदके खुमारको निकाल देना चाहिये। तेज रोशनी रात-भर रखनी चाहिये।

५—मीन चौबीस घएटेका रखना चाहिये। क्योंकि जी भजन तैलधारावत् चल रहा है, बोलनेसे भजनकी डोरी टूट जायगी और विश्लेप होगा।

६—भजनके खजानेको तिजोरामें इस कारण रखना चाहिये कि उसके लूटनेको डाक् बहुत आजाते हैं। इसलिये गृहस्थको तो किसीके घरका भोजन वगैरह नहीं खाना चाहिये, किसीकी कोई चीज नहीं लेनी चाहिये और नेक कमाईका पैसा कमाकर खर्च करना चाहिये। महात्माओं को, जो इस साधन और जापको करते हैं, माया बहुत दुःख देती है। दुनियाके लोग सब खजाना लूटकर ले जाते हैं और यही एक खास कारण है कि किसी प्रकारकी सिद्धि उनमें नहीं होती और न उन्हें भगवत्-प्राप्ति ही होती है। वे मायामें हो लटकते रह जाते हैं। इसलिये भजन का खजाना खर्च न करके हुखा-सूखा दुकड़ा और गंगाजल पीकर शरीरका निर्वाह करना चाहिये।

ये अजवा-जापके साधन गृहस्थोंके लिये बहुत कठिन हैं। दो सालतक तो ज़रूर तकलीफ होती है पर जैसे-जैसे भजनका प्रभाव बढ़ता जाता है नारायण-कृषा भी ज्यादा होती जाती है, फिर परमानन्दसे जीवन व्यतीत होता है।

महातमा रामदासजीने अपने दासबोध नामक प्रम्थमें लिखा है कि यदि मनुष्य तेरह अथवा चौरह कोटि जाप नामका करेतो भगवान दर्शन देते हैं। ये महातमा बड़े सिद्ध हुए हैं। इनके बचनोंदर विश्वास करना चाहिये।

अजपा-जाप करनेसे चार वर्षके अन्दर यह संख्या पूरी हो जाती है।

मुक्तको इसका अनुभव हो चुका है। परम द्यालु प्हारे नारायणने इस दास या गुलामोंके गुलामपर इपा करके नर्मदा-किनारे गुजरातके चान्दोद नामक स्थानमें दर्शन दिये थे। पहले छुमु-छमकी आवाज आयों किर विमान आया, जिसको चार पापदोने उटा रक्खा था, भगवान उतरकर कहने लगे—नारायण नारायण' 'इसका अर्थ यह हुआ कि नारायण आये हैं। किर कहा कि 'बद्रिका-श्रम चलो, वहाँ जाकर भजन करो, तुम्हारी यहाँसे बद्ली हो गयी।' इस साधनके करनेसे इस दासको तीन वर्ष छः मास खीबीस दिनमें भगवानके दर्शन

श्चनन्य भाक्तिके साधन

१, अजपा जाप।

२, श्रेम।

३, सत्य बोलना ।

४, समदार्शत्व ।

५, बासनारहित होना

#### इनकी ब्रम्भे व्याख्या

्नञ्जपान्जाप वह है जो खीबीसी घरटे ध्वासके साथ होता रहे। इसका अभ्यास करते करते <u>रोम-रोमसे</u> 'नारायण' शब्द निकलता है। अन्यान्य साधन ऊपर लिखे जा खुके हैं।

२-प्रेमका केवल एक साधन यही है कि भगवानके गुणानुवाद सुनकर रोया करे और रातको एकान्तमें बैठकर खूब रोया करे। ऐसा करनेसे दिन-प्रति-दिन प्रेम बढ़ता जायगा। भक्तिका यह एक खास अंग है। मीराबाई भी ऐसा ही करती थीं।

३-भजनके साथ सत्य बोलना निहायत ज़करी है। इसके और साधन लिखे जा चुके हैं।

४-समदर्शी होना-यह साधन बहुत कठिनता-से होता है। सारे जगत्को नारायणक्षप जानकर हाथ जोड़कर प्रणाम इस भावको लेकर करे कि मैं नारायणको ही नमस्कार कर रहा हूँ, जीवमात्रके साथ प्रेम करे, किसीके मनकी न दुखावे, किसीको दुर्वचन न कहे और न किसीसे वैरभाव करे। यह साधन मैं अबतक कर रहा हूँ। इस दासने कुल वेदान्त और ज्ञानका सार सिर्फ एक समदर्शीभावमें ही जाना है।

ं ८५-भक्तिविषयमें भजन और ज्ञानविषयमें सर्वत्र नारायण, इन्हीं दो बातोंका साधन इस जीवनमें किया है और कर रहा हूँ।

अनन्य-भक्ति गृह्णाश्रममें अत्यन्त कठिन है, चौथी अवस्थामें त्याग करना ही पड़ेगा। अगर भगवान्के साथ प्रेम है और परमपद चाहते हो तो अनन्य-भक्तिका साधन करना ही होगा। अनन्य-भक्तके लिये ही भगवान फर्माते हैं कि 'मैं उसके पीछे-पीछे इस कारणसे रहता हूँ कि भक्तके पैरोंकी घूलि मेरे मस्तकपर लगे।' अहाहा ! भगवान्के इस प्रेम और द्यालुताको सुनकर इस दासको रोना आता है और मनमें विचार करता हूँ कि 'हे मेरे प्यारे नारायण! मुक्त पापी जीवको कब ऐसे द्यालु प्रभुके चरणारविन्दमें सदा रहनेका समय आवेगा।'

#### (३) दया

जैनमतमें तो 'श्रिहंसापरमोधमंं' इसी एक बातका साधन कहा है। १, जीवमात्रकी रक्षा करना। २, नीचे गरदन भुकाकर चलना। ३, जहाँतक हो सके इस शरीरके कारण किसीको दुःख न होने देना। ४, किसीको भी दुखी देखकर हृदयमें द्या लाना, हो सके तो किसी प्रकारकी उसे सहायता करना। ५, किसी भी जीवको जहाँतक हो सके नहीं मारना। गोस्त्रामीजीने कहा है— ('तुबसी श्राह गरीबकी कभी न खाबी जाय।'

् इसका साधन यह किया है कि गरीब लोग जो मजदूरी वगैरहका काम करते हैं, उनसे काम लिया जाय तो दो चार पैसे मजदूरीके ज़्यादा देना, जिससे उनका मन दुःख न पाये। और गरीब लोगोंको कभी न सताना।

यह साधन गृहस्थमें अच्छी तरह होता है।

#### (४) दान

१—दान करते समय योग्य या अयोग्य पुरुषका खयाल मनमें न लाकर गृहस्थका धर्म समसकर साधु ब्राह्मण गरीब अभ्यागत अनाथको देना। विद्यादान सबसे बड़ा बतलाया गया है इसलिये विद्यालयोंमें सहायता करनी चाहिये।

२—आत्मभावसे मछली, चींटी, कुत्ते, कौवे, गौ, बन्दर, घरमें रहनेवाली चिड़ियाँ और दूसरे पक्षी या कबूतर वगैरहको अन्नदान अवश्य करना नःहिये। इनको खिलानेसे बहुत पुर्य होता है। इस तरहका अन्नदान करनेसे इस दासको बहुत लाम मिला है। पूरा अनुभव किया है।

नम्बर दोके अन्तदानसे भगवान्ने खुश होकर इस पापी जीवको 'समदर्शीभाव' का दान दिया है। वाह बाह! द्यालु प्रभु धन्य है आपकी लीलाको और आपको!

## विविध भाँतिके निम्नलिखित साधनोंसे अनुभव

#### (१) मन 🖖

१—ध्यान करते समय मनको घुमा-घुमाकर भगवानके दर्शन करनेमें लगाना। यह वह साधन है जो नारायणने गीतामें वतलाया है। इस साधनके करनेसे मनकी स्फुरणा कम हो जाती है, पर अधिक कालतक करनेके बाद। यह साधन बहुत अच्छा है।

२—सत्य बोछनेसे मृनकी मिछनता दूर होकर मनक्ष्मी दर्पण साफ होकर उसमें भगवान्कें स्वक्ष्यका प्रतिबिम्ब साफ पड़ने छगता है।

३—वासनारहित होना, जैसे-जैसे मनमें वासना उठती जायँ, वैसे-वैसे ही उसी समय उनको काटते जाना। इसप्रकार अभ्यास करत करते वासनाएँ कम उठती हैं, तब मनकी स्फुरणाएँ कम होकर ध्यानमें बहुत मदद पहुँचाती हैं, छेकिन यह साधन बहुत कठिन है।

५—प्रेमसे जितना मन वशमें हो जाता है, उतना किसी साधनसे नहीं होता। प्रेम बढ़ानेके लिये नारायण-कृपाकी बहुत ज़करत है। इसलिये इस दासने बहुत कालतक <u>भगवानसे प्रेम बढ़ानेके</u> लिये प्रार्थना की। तब प्यारे नारा<u>यणने कुछ</u> कृपा की।

जबतक नेत्रोंसे जल-धारा न चले, प्रेम नहीं कहा जा सकता और यही एक भक्तिका खास अंग है।

## 🏸 (२) जिद्दवा

यह इन्द्रिय बड़ी प्रवल है। मनके बाद दूसरा नम्बर इसीका है। इसका साधन इस तरह किया था कि, शामके बक बाजारमें जाना और फल मिठाई वगैरह बहुत-सी चीज़ें देखना, पर लेना नहीं, मन चाहे जितना भी कहे। मकानपर भी घरवाले चाहे जितनी चीजें मँगवाकर रक्खें, खाना ही नहीं, त्याग कर देना। मामूली साधारण सास्विक भोजन करना। मीठे-फीकेका कोई खाद जवानपर नहीं लेना। ऐसा अभ्यास करते करते जिह्ना-इन्द्रिय वशमें हो जाती है। यह साधन कठिन है, पर करनेवालेको नहीं। इस दासने गृहस्थाश्रममें ही धीरे-धीर कर लिया था।

#### (३) समय

समयकी पाबन्दीके लिये चौबीस घण्टेका प्रोप्राम बनाकर उसके अनुसार चलना पड़ता है। मैंने किसी पुस्तकमें देखा था कि एक बड़ा अमीर अक्रमन्द आदमी यूरोपमें था, उसने मरते समय अपने घरवालोंको यह वसीयत की थी कि जो कुछ रुपये और इज्जत मैंने पैदा की हैं वह इस कारणसे है कि मैंने अपनी ज़िन्दगीमें वक्तकी बहुत कुद्र की है। यह शब्द मेरी कन्नपर लिख देना कि "Time is money in the world" 'दुनियाँमें समय ही सम्पत्ति है।'

जबसे यह माल्म हुआ, यह दास समयकी बहुत कड़ करता था, और अब भी बहुत कड़ करता है। वक्तकी पावन्दी करनेसे लोक-परलोक दोनोंका काम ठीक चलता है। अपने जीवनका एक मिनट भी कभी फजूल न खोना चाहिये।

## (४) तुलसीदासजी महाराजका एक मशहूर दोहा है-

सत्य बचन श्राधीनता परतिय मातुसमान । इतनेमें हरि ना मिले तो तुलसीदास अमान ॥ इस दोहेका अनुभव बहुत प्रेमसे किया।

सत्यका साधन तो ऊपर लिख ही चुका हूँ। े आधीनताका साधन यह किया कि छखनऊमें आठ या नौ महीने तक रहा। गोमती-किनारे जाकर भजन करनेके बाद घाटोंपर हिन्दू, मुसलमान जो कोई भी वहाँपर होते, उन सबके यह दास पैर छूते-छूते मकानपर वापस आता।

ईसामसीह बाइबिलमें लिखते हैं कि 'अगर कोई शख़्स तुम्हारे गालपर थप्पड़ मारे तो तुम दूसरा गाल भी उसके सामने कर दो।' दास यह कहता है कि उसके सामने सिर भुकाकर प्रार्थना करो कि 'हे प्यारे नारायण ! अपने पैरका जूता निकालकर इस सिरको खूब पीटो जिससे मेरा कल्याण हो और मैं आपको भूल न जाऊँ।

पर-स्त्रीको आँख उठाकर नहीं देखना । मुळमूत्र, हाड़-मांसका फोटो फीरन सामने खड़ा कर देने-से अभ्यास करते करते घृणा पैदा हो जाती है और यह पापकर्म फिर कभी नहीं होता है।

#### (५) नियम

जो काम किया जाय, नियमसे होना चाहिये। कुछ दिन किया, फिर छोड़ दिया इससे कुछ फायदा नहीं। नियमसे भजन वगैरह जो किया जाता है बहुत लाभदायक हुआ करता है।

#### (६) भगवदिच्छामें प्रसन्नता

'Let the will of God be done'

भगवान्की जो इच्छा है सो होने दो। भगवान् जो करता है सो अच्छा ही करता है। यह विचार करते रहनेसे गृहस्थोंकी चिन्ताएँ दूर हो जाती हैं।

#### (७) भगवानकी कृपा

तुलसीदासजी महाराजका वचन है— जापर क्रपा रामकी होई, तापर क्रपा कराहें सब कोई। इस दासको इस वचनका पूरा अनुभव हो गया।

## (८) प्रक्षार्थ

वशिष्ठजी महाराजने योगवाशिष्ठमें पुरुवार्थको परम दैव लिखा है। इस दासके अनुभवमें यह आया है कि प्रारब्ध बिना पुरुषार्थ कुछ काम नहीं देता, इसका यह अर्थ नहीं है कि पुरुषार्थ छोड दिया जाय, हरगिज नहीं। पुरुषार्थ तो जरूर ही करना चाहिये परन्तु उसका फल प्रारब्धपर छोडे। यह बात सांसारिक विषयोंकी प्राप्तिके लिये है परमार्थमें तो भगवत्ऋपासे पुरुषार्थ ही प्रधान है।

#### (९) अद्वैतभाव

जब नामरूप सब नारायणके ही हैं, तब भगवान्से द्वेप कैसे हो सकता है ? अपना एक इष्टदेव मानकर अन्य देवताओं के मन्दिरोंमें जाकर भी प्रणाम करना चाहिये, सनातनधर्मकी मर्यादाः / को कायम रखना चाहिये।

मुभको तो प्यारे नारायणके सिवा दूसरा कुछ भी नज़र नहीं आता । 'नारायण' शब्दके सिवा किसको बोलुँ और क्या बोलूँ ?

#### ्रिक्ट (१०) उपवास 🗸

पकादशीका उपवास वैष्णव करते ही हैं परन्तु अमावस्या और पूर्णिमाके दिन भी बहुत पवित्र माने गये हैं। ये दो व्रत भी रखने चाहिये। दत्त महाराज ने अपने किसी ग्रन्थमें छिखा है कि धर्मादेका अन्न खानेसे अमावस्याके दिन एक मास और पूर्णिमाको पन्द्रह रोजके भजनका फल अर्झ देनेवालेको चला जाता है, जबसे यह मालूम हुआ है यह दास भी दोनों दिन उपवास करता है। जो धर्मादेका अन्न खाते हैं उनको तो अवश्य ही करना चाहिये।

🕆 (११) सन्तोष त्याग करनेसे सन्तोष हो जाता है।

(१२) शान्ति

ज्ञान और भजनसे शान्ति होती है।

#### (१३) मानसिक पूजा

मूर्ति-पूजासे मानसिक प्जा अधिक उत्तम मानी गयी है। इस दासको यह अनुभव हुआ कि ध्यानमें सेवा करते समय मन बहुत कम भागा। चला भी जाता है तो उसे वापस आना पड़ता है, क्योंकि मनकी एकाग्रता बिना मानसिक सेवा नहीं हो सकती। दासको यह साधन बहुत पसन्द है।

#### 🕶 (१४) भक्ति-ज्ञानका जोड़ा

न केवल भक्तिसे ही ईश्वर-प्राप्ति होती है और न केवल झानसे ही। दोनोंका जोड़ा है। दोनों सार्थं चले बिना मेरे खयालसे काम नहीं चलता। जैसे कि एक टाँगसे यह शरीर नहीं चलता।

## (१५) दोषोंका दमन

काम, क्रोध, लोभ, मोहके दमनका साधन गृहस्थमें अच्छी तरह किया। गृहस्थमें इस साधनमें कोई दिकत नहीं होती।

े (१६) गुरु-क्रुपा

गुरु क्रपासे ही सब साधन होते हैं और हो रहे हैं। सदा अन्तरके आत्मरूपसे अनुभव

कराते रहते हैं। इस दासके कठोर हृद्यको माखन-चोरने क्रपा करके माखनरूप बना दिया है।

आजकल यह दास भगवत्रुपासे तुलसीदासजी महाराजके नीचे लिखे दोहेका साधन कर रहा है और आशा करता है कि प्यारे नारायण इसको पूरा करेंगे। यह देह दयालु भगवान्के चरणारविन्द-में अर्पण हो चुकी है, दास जानकर जरूर कृपा करेंगे।

तीन दूक कौपीनके अरु भाजी बिन नौन। रघुबर जाके उर बसै, इन्द्र बापुरो कौन ॥

(१७) तप करके किस वरदानकी इच्छा है

न मोक्षकी इच्छा है, न चौदह लोकके राज्यकी इच्छा है, न ज्ञान माँगता हूँ और न भक्ति माँगता हूँ। यह दास तो प्यारे नारायणके चतुर्भु जी खरूपका आशिक है। केवल इतना ही चाहता है।—क्या?

'तुम मुझे देखा करो और मैं तुम्हें देखा करूँ' बोलो नारायण

सर्वका शुभचिन्तक— चैत्रकृष्ण १०सं०१६८६ } न्यायणदास पर्महंस स्वर्गाश्रम-ऋषिकश

#### आह!

सूखिगो हृदय तुव दीरघ विरह माहिं, जरि गयो मन पाय तेरे ध्यानको अनल। श्रासहीकी चिन्तामें चिता-सो वनिगो शरीर, राजहंस ईश ! प्रान कौलौं रहिहैं श्रयल 11 भसमहि भवन बन्यो जब अनल लागि, बिफल वहाइबो है तामै अविराम जल। जीवनकी जोति जब बुझि ही गई तो पुनि, आयेको कहा है औ न आयेको कहा है फल।। बढादेवपसाद मिश्र एम० ए०, एक-एक० बी०, पुम० आर० ए० पुस०

# जानने योग्य महत्त्वकी बातें

(लेखक-श्रीजयदयालजी गोयन्दका)

एक सज्जनके प्रश्न हैं—(प्रश्नोंकी भाषा कुछ सुधार दी गयी है, भाव वही हैं)

१-जीव कितनी जातिके होते हैं और जीवोंके कितने भेद होते हैं !

२-जीवका कर्त्ता-हर्त्ता भगवान् है या नहीं ?

३-जीवके कर्म साथ हैं या नहीं ?

४-जीव और कर्म एक ही वस्तु है या भिन्न भिन्न ?

५-जीवके कर्म जन्मसे साथ हैं या अनादि हैं?

६-पुण्य और धर्म एक ही वस्तु हैं या दो ?

9-पाप और अधर्म एक ही वस्तु हैं या दो ?

८-धर्म हिंसामें है या अहिंसामें ?

६-द्या कितने प्रकारकी होती है तथा कौन-सी दयाके पालनसे पुण्य होता है ?

१०-किन लक्षणोंवाले ब्राह्मणको दान देनेसे पुण्य होता है ?

११-सुपात्र साधुके लक्षण क्या हैं, और उनके कैसे कर्म होते हैं ?

१२-भगवान किसे कहते हैं ? भगवान्के क्या लक्षण हैं ?

१३-सुपात्र मनुष्यके क्या लक्षण हैं ?

१४-मुक्ति-धर्म और सांसारिक धर्म एक है या दो? मनुष्यको कौनसे धर्मका पालन करना चाहिये, जिससे मुक्तिकी प्राप्ति हो?

१५-हवर्ग और देवताओंका भवन एक ही है या दो?

१६-किन-किन देवताओंका स्मरण करना चाहिये, जिससे जीवका निस्तार हो ? १७-जीव कीन कीन सी गतिमें जाते हैं ?

१८-स्वर्गमें गया हुआ जीव वापस आता है या नहीं ? क्या कोई वापस आया है ?

१६-देवताओं के भवनमें गया हुआ जीव फिर इस संसारमें जन्म छे सकता है या नहीं ?

२०-मान लीजिये, किसी बीमार आदमीका रोग दो कबूतरोंका खून व्यवहार करनेसे दूर होता हो, इसमें कबूतर मारकर खून लगाना बतलानेवाले और मारकर खून लगानेवाले, इन दोनोंमेंसे किसको पुण्य हुआ और किसको पाप?

२१-एक अविवादित मनुष्य परहािक पास जाता है, उसको परस्त्रीसे छुड़ाकर कोई उसका विवाह करा दे तो विवाह कराने और करने-वाछेमेंसे कीन-सा पापका भागी हुआ और कीन-सा पुण्यका ?

२२-गति कितने प्रकारकी होती है ?

२३-दान देनेवाळे और दान छनेवाळे इन दोनोंमें किसको पुण्य होता है और किसको पाप होता है?

इन प्रश्नोंका क्रमसे संक्षेपमें ही उत्तर दिया जाता है। विस्तार करनेसे छेख बहुत बड़ा हो जाता।

१-आत्मरूपसे जीव एक ही है। परन्तु शरीरोंके सम्बन्धभेदसे उसकी अनन्त जातियाँ हैं। शास्त्रोंमें स्वेदज, अराडज, उद्भिज और जरायुज भेदसे चौरासी लाख जातियाँ मानी गयी हैं।

**\*** 

कत्तो हत्तां तो ईश्वर हैं। जीव गादि है, उसका कोई कर्ता नहीं। कर्म अनादि हैं और जबतक उसको हों हो जाता, तबतक साथ रहते हैं। गैर कर्म भिन्न भिन्न वस्तु हैं। जीव थय है। कर्म जड़ और अनित्य है। का उत्तर तीसरे उत्तरमें दिया जा देखना हो तो 'कल्याण' तीसरे वर्षके ६२३ में प्रकाशित 'मनुष्य कर्म है या परतन्त्र' 'कर्मका रहस्य' इने चाहिये।

ौर धर्म भिन्न भिन्न है। पुण्य उस हैं, जो धर्मका एक प्रधान अङ्ग है और छनको कहते हैं। धर्मके सम्बन्धमें हो तो गीताप्रेससे प्रकाशित 'धर्म पुस्तिका देखनी चाहिये।

र अधमं भिन्न भिन्न है। दुष्हत यानी

पाप कहते हैं जो अधमंका एक

और कर्तव्य-विरुद्ध कर्म करने

परित्याग करनेको अधमं कहते हैं।
हसामें है। परन्तु ऐसी किया जो

सहश प्रतीत होती है, पर जो

परिणाममें (जिसके प्रति हिंसाउस व्यक्तिके हितके लिये अथवा

हये की जाती है, वह वास्तवमें

भिसे द्या मुख्यतः एक ही प्रकारकी जीवोंका किसी प्रकारसे भी हित

भावका नाम दया है। के ज्ञाता और गीता-कथित ब्राह्मणके जिसे युक्त ब्राह्मण सब प्रकारसे । गीतामें ब्राह्मणके लक्षण यह शमो दमस्तपः शौचं चान्तिरार्जवमेव च । ज्ञानं विज्ञानमास्तिक्यं ब्रह्मकर्मस्वभावजम्॥ (गीता १८।४२)

'अन्तः करणका निग्रह, इन्द्रियोंका दमन, बाहर-भीतरकी शुद्धि, धर्मके लिये कष्टसहनक्षप तप, क्षमा, मन इन्द्रियाँ और शरीरकी सरलता, आस्तिक बुद्धि, शास्त्र-ज्ञान और परमात्म-तत्त्वका अनुभव ये ब्राह्मणके स्वाभाविक कर्म हैं।'

११-साधुके लक्षण और कर्म ऐसे होने चाहिये---

श्रमानित्वमद्गिभस्वमहिंसा क्षान्तिरार्जवम् । श्राचार्योपासनं शौचं स्थेर्यमास्मविनिग्रहः ॥ इन्द्रियार्थेषु वैराग्यमनहंकार एव च । जन्ममृत्युजराष्याधिदुःखदोपानुदर्शनम् ॥ श्रसिक्तरनभिष्वङ्गः पुत्रदारगृहादिषु । नित्यं च समचित्तत्विमष्टानिष्टोपपत्तिषु ॥ मिय चानन्ययोगेन भक्तिरस्यभिचारिणी ।

श्रेष्ठताके अभिमानका अभाव, द्म्भाचरणका अभाव, प्राणीमात्रको किसी प्रकार भी न सताना, श्रमाभाव, मन वाणीकी सरस्ता, श्रद्धा-मिकि-सिहत गुरुको सेवा, बाहर-भीतरकी शुद्धि, अन्तः-करणकी स्थिरता, मन और इन्द्रियों सिहत शरीरका निप्रह, इसस्तेक और परस्तेक सम्पूर्ण भोगोंमें आसिकिका अभाव, अहंकारका अभाव, जन्म-मृत्यु-जरा-रोग आदिमें बारम्बार दुःख-दोषोंका विचार करना, पुत्र-स्त्री-घर और धनादिमें आसिकि-का अभाव, ममताका न होना, प्रिय-अप्रियकी प्राप्तिमें सदा ही चिक्तका सम रहना अर्थात् मनके अनुक्स तथा प्रतिक्रस्त्रकी प्राप्तिमें हर्प-शोकादि विकारोंका न होना । परमेश्वरमें एकी भावसे स्थितिक्ष

स्रं नि सः इस भक्ते

स

य

U

सः शीः

तु ल्य

श्रनि

ये ह

श्रहध

( ऐसा रहित. हः दयालु. मा सुख-दुःखोंव अर्थात् अप वाला है। उ लाभ-हानिमें सहित शरीरः दृढ़ निश्चयवाः

ॐ केवल
श्रीर भावसहित

२-शरीरके कत्तो हत्तों तो ईश्वर हैं। जीव आत्मरूपसे अनादि हैं, उसका कोई कर्त्ता नहीं। ३-जीवके कर्म अनादि हैं और जबतक उसको सम्यक् ज्ञान नहीं हो जाता, तबतक साथ रहते हैं।

४-जीव और कर्म भिन्न भिन्न वस्तु हैं। जीव चैतन और नित्य है। कर्म जड़ और अनित्य है।

५-इस प्रश्नका उत्तर तीसरे उत्तरमें दिया जा चुका है। विशेष देखना हो तो 'कल्याण' तीसरे वर्षके पृष्ठ ४८१ और ६२३ में प्रकाशित 'मनुष्य कर्म करनेमें स्वतन्त्र है या परतन्त्र' 'कर्मका रहस्य' शीर्षक लेख देखने चाहिये।

६-पुण्य और धर्म भिन्न भिन्न है। पुण्य उस सुकृतको कहते हैं, जो धर्मका एक प्रधान अङ्ग है और धर्म कर्तव्य-पालनको कहते हैं। धर्मके सम्बन्धमें विशेष जानना हो तो गीताप्रेससे प्रकाशित 'धर्म क्या हैं' नामक पुस्तिका देखनी चाहिये।

9-पाप और अधर्म भिन्न भिन्न है। दुष्कृत यानी निषिद्ध कर्मको पाप कहते हैं जो अधर्मका एक प्रधान अङ्ग है और कर्तन्य-विरुद्ध कर्म करने अथवा कर्तन्यके परित्याग करनेको अधर्म कहते हैं।

८-धर्म अहिंसामें है। परन्तु ऐसी किया जो देखनेमें हिंसाके सदृश प्रतीत होती है, पर जो निःसार्थभावसे परिणाममें (जिसके प्रति हिंसा-सी दीखती है) उस व्यक्तिके हितके लिये अथवा लोक-हितके लिये की जाती है, वह वास्तवमें हिंसा नहीं है।

६-मेरी समभसे दया मुख्यतः एक ही प्रकारकी होती है। दुखी जीवोंका किसी प्रकारसे भी हित हो, ऐसे विशुद्ध भावका नाम दया है।

१०-शास्त्रोंके ज्ञाता और गीता-कथित ब्राह्मणके स्वाभाविक लक्षणोंसे युक्त ब्राह्मण सब प्रकारसे दानके पात्र हैं। गीतामें ब्राह्मणके लक्षण यह बतलाये हैं— शमो दमस्तपः शौचं चान्तिरार्जवमेव च । ज्ञानं विज्ञानमास्तिक्यं ब्रह्मकर्मस्वभावजम्॥ (गीता १८।४२)

'अन्तःकरणका निग्रह, इन्द्रियोंका दमन, बाहर-भीतरकी शुद्धि, धर्मके लिये कष्टसहनक्षप तप, क्षमा, मन इन्द्रियाँ और शरीरकी सरलता, आस्तिक बुद्धि, शास्त्र-ज्ञान और परमात्म-तत्त्वका अनुभव ये ब्राह्मणके स्वाभाविक कर्म हैं।'

११-साधुके लक्षण और कर्म ऐसे होने चाहिये--

श्रमानित्वमदिस्भित्वमिहंसा क्षान्तिरार्जवम् । श्राचार्योपासनं शौचं स्थैयंमात्मविनिग्रहः ॥ इन्द्रियार्थेषु वैराग्यमनहंकार एव च । जन्ममृत्युजराष्याधिदुःखदोपानुदर्शनम् ॥ श्रसिक्तरनिभव्जः पुत्रदारगृहादिषु । नित्यं च समिचत्तत्विमष्टानिष्टोपपत्तिषु ॥ मिय चानन्ययोगेन भिक्तरव्यभिचारिणी ।

श्रेष्ठताके अभिमानका अभाव, द्म्भाचरणका अभाव, प्राणीमात्रको किसी प्रकार भी न सताना, श्रमाभाव, मन वाणीकी सरस्ता, श्रद्धा-मिकि-सिहत गुरुकी सेवा, बाहर-भीतरकी शुद्धि, अन्तः करणकी स्थिरता, मन और इन्द्रियों सिहत शरीरका निप्रह, इसलोक और परलोकके सम्पूर्ण भोगोंमें आसिकिका अभाव, अहंकारका अभाव, जन्म-मृत्यु-जरा-रोग आदिमें बारम्बार दुःख-दोषोंका विचार करना, पुत्र-स्त्री-घर और धनादिमें आसिकि-का अभाव, ममताका न होना, प्रिय-अप्रियकी प्राप्तिमें सदा ही चित्तका सम रहना अर्थात् मनके अनुकूल तथा प्रतिकृलकी प्राप्तिमें हर्प-शोकादि विकारोंका न होना । परमेश्वरमें एकी भावसे स्थितिक प

ध्यानयोगके द्वारा अव्यभिचारिणी भक्ति अ, एकान्त और शुद्ध देशमें रहनेका स्वभाव, विषयासक मचुष्योंके समुदायमें प्रेम न होना, अध्यात्मक्षानमें नित्य स्थिति और तत्त्वज्ञानके अर्थक्षण परमात्माको सर्वत्र देखना ये (बीस) ज्ञानके (साधन) हैं, जो इससे विपरीत है वही अज्ञान है, ऐसा कहा गया है। इनके अतिरिक्त भगवान्ने अपने प्यारे भक्तोंके निम्न लिखित लक्षण और कर्म बतलाये हैं—

> श्रद्देष्टा सर्वभूतानां मैत्रः करुण एव च। निर्ममो निरहंकारः समदुःखसुखः चमी॥ सन्तुष्टः सततं योगी यतात्मा दृढनिश्चयः। मय्यर्पितमनोबुद्धियों मद्गक्तः स मे त्रियः॥ यसान्नोहिजते खोको लोकान्नोहिजते च यः। इर्षामर्पभयोद्वेगैस्को यः स च मे वियः॥ अनपेतः शुचिर्देक्ष उदासीनो गतन्यथः। सर्वारम्भपरित्यागी यो मञ्जकः स से त्रियः॥ यो न हृष्यति न द्वेष्टि न शोचति न काङ्ज्ञति । श्चभाश्चभपरित्यागी भक्तिमान्यः स मे प्रियः॥ समः शत्रौ च मित्रे च तथा मानापमानयोः। शीतोष्णसुखदुःखेषु समः सङ्गविवर्जितः॥ तुल्यनिन्दास्तुतिमींनी सन्तुशे येन केनचित्। श्रनिकेतः स्थिरमतिभैक्तिमान्मे प्रियो नरः॥ ये तु धर्म्यामृतमिदं यथोक्तं पयु पासते। श्रद्याना मत्परमा भक्तास्तेऽतीव मे प्रियाः॥

(१२।१२—२०)
(ऐसा जो पुरुष) सब भूतोंमें द्वेषभावसे रिहत, स्वार्थरहित सबका प्रेमी, हेतुरहित स्यालु, ममतासे रिहत, अहंकारादिसे रिहत, सुख-दुःखोंकी प्राप्तिमें सम और क्षमावान अर्थात् अपराध करनेवालेको भी अभय देनेवाला है। जो ध्यानयोगमें युक्त हुआ, निरन्तर लाभ-हानिमें सन्तुष्ट है तथा मन और इन्द्रियों सिहत शरीरको वशमें किये हुए मुभ (भगवान्) में दृढ़ निश्चयवाला है, वह मुभमें अर्पण किये हुए मन

और बुद्धिवाला मेरा भक्त मुभको प्रिय है। जिससे कोई भी जीव उद्वेगको प्राप्त नहीं होता और जो स्वयं भी किसी जीवसे उद्घेगको प्राप्त नहीं होता तथा जो हुर्ष, ईर्षा, भय और उद्वेगसे रहित है, वह भक्त मुभको प्रिय है। जो पुरुष आकाङ्शासे रहित, बाहर-भीतरसे शुद्ध और चतुर है अर्थात जिस कामके लिये आया था उसको पूरा कर चुका है एवं जो पक्षपातसे रहित और दुःखोंसे छूटा हुआ है वह सर्व आरम्भोंका त्यागी अर्थात् मन, वाणी, शरीरद्वारा प्रारब्धसे होनेवाले सम्पूर्ण स्वाभाविक कर्मोंमें कर्त्तापनके अभिमानका त्यागी, मेरा भक्त मुभको प्रिय है। जो न कभी हर्षित होता है, न द्वेष करता है, न शोक करता है, न कामना करता है तथा जो शुभ और अशुभ सम्पूर्ण कर्मोंके फलका त्यागी है वह भक्तियुक्त पुरुष मुभको प्रिय है। जो शत्र-मित्र और मान-अपमानमें सम है तथा जो सर्दी-गर्मी और सुख-दु:खादि द्वन्द्वोंमें सम है और सब संसारमें आसक्तिसे रहित है, जो निन्दा-स्तुति-को समान समभनेवाला और मननशील है, जो जिस किसी प्रकारसे भी शरीरका निर्वाह होनेमें सदा ही सन्तुष्ट है, अपने रहनेके स्थानमें ममतासे रहित है, वह स्थिर-बुद्धिवाला भक्तिमान् पुरुष मुभको प्रिय है। जो मेरे (भगवान्के) परायण हुए श्रदायुक्त पुरुष इस उपर्युक्त धर्ममय अमृतको निष्कामभावसे सेवन करते हैं वे भक्त मुभको (भगवान्को) अतिशय प्रिय हैं।

ऐसे भगवान्के प्यारे पुरुष ही वास्तवमें सर्वथा सुपात्र साधु हैं।

१२-भगवान् वास्तवमें अनिर्वचनीय हैं, जिसकों भगवान्के स्वरूपका तत्त्वसे ज्ञान है, वही उनकों जानता है परन्तु वह भी वाणीसे उनका वर्णन नहीं कर सकता । भगवान्के सम्बन्धमें विस्तारसे जानना हो तो गीतांग्रेससे प्रकाशित भगवान् क्या

<sup>🕸</sup> केवल एक सर्वशक्तिमान् परमेश्वरको ही श्रपना स्वामी मानते हुए स्वार्थं श्रीर श्रभिमानका त्याग करके श्रद्धा श्रीर भावसहित परमप्रेमसे भगवान्का निरन्तर चिन्तन करना श्रद्धाभिचारिगी भक्ति है।

हैं ?' नामक पुस्तकको ध्यानपूर्वक पढ़ना चाहिये। १३-सुपात्र मनुष्य वही है, जिसमें देवी-सम्पदा-के गुण विकसित हों। देवी-सम्पत्तिके गुणोंके विषयमें भगवानने कहा है—

> श्रभयं सम्बसंशुद्धिर्ज्ञानयोगन्यवस्थितिः । दानं दमश्र यज्ञश्र स्वाध्यायस्तप श्राजैवम् ॥ श्रिहंसा सत्यमकोधस्त्यागः शान्तिरपेशुनम् । द्या भृतेष्वलोलुष्यं मादैवं हीरचापलम् ॥ तेजः चमा धितः शौचमद्रोहो नातिमानिता । भवन्ति सम्पदं दैवीमभिजातस्य भारत ॥

> > (१६। १-३)

हे अज़ न ! सर्वथा भयका अभाव, अन्तःकरण-की अच्छो प्रकारसे स्वच्छता, तत्त्वज्ञानके लिये ध्यानयोगमें निरन्तर दृढ़ स्थिति, साच्चिक दान, इन्द्रियोंका दमन, भगवत्पूजा और अग्निहोत्रादि उत्तम कर्मीका आचरण, वेद-शास्त्रोंके पठनपाठन-पूर्वक भगवत्के नाम और गुणोंका कीर्तन, स्वधर्म-पालनके लिये कष्ट-सहन, शरीर और इन्द्रियोंसहित अन्तः करणकी सरस्ता, मन वाणी और शरीरसे किसी प्रकार भी किसीको कष्ट नहीं दैना,सबसे यथार्थ और प्रियभाषण, अपना अपकार करनेवालेपर भी कोध न होना, कर्मोंमें कर्त्तापनके अभिमानका त्याग, अन्तःकरणकी उपरामता अर्थात चित्तकी चञ्चलताका अभाव, किसीकी भी निन्दा आदि न करना, सब भूतप्राणियोंमें हेतुरहित द्या, इन्द्रियों। का विषयोंके साथ संयोग होनेपर भी आसक्तिका न होना, कोमलता, लोक और शास्त्रसे विरुद्ध आचरण करनेमें लजा, व्यर्थ चेष्टाओंका अभाव, तेज, क्षमा, धैर्य, बाहर-भीतरकी शुद्धि, किसीमें भी शत्रुभावका न होना और अपनेमें पूज्यताके अभिमानका अभाव। दैवीसम्पदाको प्राप्त हुए पुरुषके ये (२६) लक्षण हैं।

१४-कियाने स्वरूपसे अलग अलग हैं। सांसारिक धर्मभी निष्कामभावसे किया जाय तो वह भी मुक्तिदायक हो सकता है। मुक्तिधर्म तो मुक्तिदायक है ही। वर्णभेदके अनुसार सांसारिक धर्मका स्वरूप और निष्काम भावसे भगवत्पूजाके रूपमें किये जानेपर परमसिद्धिरूप परमातमाकी प्राप्तिका विवेचन गीता १८ वें अध्यायके क्रोक ४१ से ४६ तक और मुक्तिधर्म यानी ज्ञाननिष्ठाका स्वरूप १८ वें अध्यायके क्रोक ४६ से ५५ तक देखना चाहिये।

१५-एक ही है, देवताओं के भिन्न भिन्न लोकोंको ही स्वर्ग कहते हैं।

१६-परमद्यालु, परम सुहद्द, परमप्रेमी, परम-उदार, विज्ञानानन्दमय, नित्य,चेतन,अनन्त, शान्त, सर्वशक्तिमान् सृष्टिकक्तां परमात्मदेव एक ही है। उसीको लोग ब्रह्म, विष्णु, शिव, ब्रह्मा, सूर्य, शक्ति, गणेश, अरिहन्त, बुद्ध, अल्लाह, जिहोबा, गांड आदि अनेक नामोंसे पुकारते हैं। इस भावनासे ऐसे परमात्माके किसी भी नाम-रूपका स्मरण-पूजन करनेसे जीवका निस्तार हो सकता है।

१७-नीच कर्म करनेवाले तामसी पापी जीव नरकों में जाते हैं। नारकीय गतिके दो भेद हैं— स्थानविशेष और योनिविशेष। रौरव, महारौरव, कुम्भीपाक आदि नरकों में यमराजके द्वारा जो यातना मिलती है वह स्थानविशेषकी गति है और देव, पितर, मनुष्यके अतिरिक्त पशु, पक्षी, कीट, पतंग आदि में जन्म लेना योनिविशेषकी गति मानी जाती है। राजसी कर्म करनेवाले मनुष्य-योनिको प्राप्त होते हैं और सास्विक पुरुष ऊँची गति—देवयोनिमें जाते हैं।—

गीतामें भगवान कहते हैं—
उन्दं गच्छन्ति सरवस्था मध्ये तिष्ठन्ति राजसाः।
जयन्यगुणवृत्तिस्था अधो गच्छन्ति तामसाः॥
(गीता १४।१८)

'सच्चगुणमें स्थित हुए पुरुष स्वर्गादि उच्च लोकोंको जाते हैं, रजोगुणमें स्थित राजस पुरुष मध्यमें अर्थात् मनुष्यलोकमें ही रहते हैं एवं तमोगुणके कार्यरूप निद्रा, प्रमाद और आलस्यादि-में स्थित हुए तामस मनुष्य अधोगतिको अर्थात् कीट, पशु आदि नीच योनियोंको प्राप्त होते हैं।

१८-मुक्त होनेपर जीव वापस नहीं आते।स्वर्गमें

गये हुए जीव वापस आते हैं। गीतामें कहा है—
'तीनों वेदोंमें विधान किये हुए सकाम कर्म करनेवाले, सोमरसका पान करनेवाले, स्वर्ग-प्राप्तिके
प्रतिबन्धक देव-ऋणक्ष्म पापसे मुक्त हुए पुरुष
मुक्त (भगवान)को यशोंद्वारा पूजकर स्वर्गकी प्राप्ति
चाहते हैं, वे पुरुष अपने पुरुषोंके फलक्ष्म इन्द्रलोकको प्राप्त होकर स्वर्गमें दिव्य देवताओं के भोगोंको भोगते हैं, और वे उस विशाल स्वर्गलोंकको
भोगकर पुण्य श्लीण होनेपर मृत्युलोकको प्राप्त होते
हैं। इसप्रकार स्वर्गके साधनक्ष्म तीनों वेदों में कहे
हुए सकाम कर्मके शरण हुए भोगोंकी कामनावाले
पुरुष बारम्बार जाने आने में ही लगे रहते हैं।
(गीता ह। २०-२१) इससे वापस आना सिद्ध है।
प्राचीनकालमें महाराजा त्रिशंकु, ययाति, नहुष
आदि अनेक वापस आये हैं।

१६-निष्काम साधक जो अर्चिमार्ग से ब्रह्म होक में जाते हैं, वापस नहीं आते। वे क्रममुक्तिके द्वारा परमात्माके परमधाममें जा पहुँचते हैं। परन्तु धूम-मार्ग से जानेवाले सकामी वापस आते हैं। (गीता अध्याय ८ छोक २ ४ से २६ देखना चाहिये) 'छान्दोग्य और बृहदार एयक उपनिषद्में भी इसका विस्तार से वर्णन है। विशेष ६ पह विषय समभना हो तो 'जीव सम्बन्धी प्रश्लोत्तर' शीर्षक लेख 'कल्याण' ततीय वर्षकी ८ वों संख्या में देखनी चाहिये।

२०-बीमारी आदिके लिये किसी भी जीवकी हिंसा करनेवाले, बतलानेवाले, और हिंसासे मिली हुई वस्तु काममें लानेवाले तीनों ही आसक्ति और स्वार्थ होनेके कारण पापके भागी होते हैं।

र्श-योग्य शास्त्रानुकूल विवाह हो और विवाह-के पश्चात् स्त्री-पुरुष न्याययुक्त गृहस्थाश्रमका पालन करें तो विवाह करने करानेवाले दोनों ही पुण्यके भागी होते हैं।

२२-गित अर्थात् मुक्ति दो प्रकारकी होती है। शरीर रहते भी सम्यक् ज्ञान प्राप्त होनेपर जीवन् मुक्ति हो सकती है जीता हुआ ही पुरुष मुक्त हो जाता है। इसीलिये उसको जीवनमुक्त कहते हैं। मुक्त होनेपर भी उसके शरीरका कार्य चलता रहता है। ऐसे जीवन्मुक्तकी स्थिति बतलाते हुए भगवान् कहते हैं- 'हे अर्जुन! जो पुरुष सत्त्वगुणके कार्य-रूप प्रकाशको और रजोगुणके कार्यरूप प्रवृत्तिको तथा तमोगुणके कार्यरूप मोहको भी न तो प्रवृत्त होनेपर बुरा समभता है और न निवृत्त होनेपर उनकी आकांक्षा ही करता है। जो साक्षीके सदश स्थित हुआ गुणोंके द्वारा विचलित नहीं किया जा सकता और गुण ही गुणोंमें वर्तते हैं ऐसा समभता हुआ सचिदानन्दघन परमातमामें एकी-भावसे स्थित रहता है। उस स्थितिसे कभी चलायमान नहीं होता और जो निरन्तर आत्म-भावमें स्थित हुआ दुःख-सुखको समान समभने-वाला है तथा मिट्टी, पत्थर और सुवर्णमें समान-भाववाला और धैर्यवान है तथा जो विय-अविय-को बराबर समभता है, अपनी निन्दा-स्तृतिमें भी समानभाववाला है, मान-अपमानमें सम है, मित्र और वैरीके पक्षमें भी सम है वह सम्पूर्ण आरम्भों-में कर्तापनके अभिमानसे रहित हुआ पुरुष गुणातीत कहा जाता है। (गीता १४। २२-२५) यह गुणातीत ही जीवनमुक्त है। दूसरी विदेहमुक्ति मरणके अनन्तर होती है। अत्यन्त ऊँची स्थितिमें मरनेवालेकी यही गति होती है। गीतामें कहा है-'अन्तकालमें भी इस निष्ठामें स्थित होकर ब्रह्मा-नन्दको प्राप्त हो जाता है।

'स्थित्वास्यामन्तकालेऽपि ब्रह्मनिर्वाणमृच्छति।' (२।७१)

२३-आसक्ति और स्वार्थको त्यागकर सत्पात्र-में जो दान दिया लिया जाता है उसमें देने और लेनेवाले दोनोंको ही परम धर्म-लाम होता है। स्वार्थबुद्धिसे लेनेवाले सुपात्रका पुण्य क्षय होता है और कुपात्रको नरककी प्राप्ति होती है। इसी-प्रकार स्वार्थबुद्धिसे सुपात्रके प्रति दान देनेवालेको पुण्य और कुपात्रके प्रति देनेवालेको पाप होता है।



(तेखक-पं०श्रीवतादेवप्रसादजी मिश्र,एम०ए०,एब-एक्र०बी०)

भामयन् सर्वभूतानि यन्त्रारूढानि मायया ।

१ सर्वभूतानि—यह क्या ? क्या भगवान्ने भी पुनरुक्ति दोष कर दिया और ऊपरकी पंक्तिमें 'सर्वभूत' कहकर फिर भी 'सर्वभूत' शब्दको ज्यों-का-त्यों दुइरा दिया ? क्या वे 'तानि सर्वाणि' अथवा इसी तरहका और कोई शब्द नहीं कह सकते थे ?

क्यों नहीं ? वे अवश्य कह सकते थेः परन्तु वैसा कह देनेपर ऐसा चमत्कार कैसे आता ? पहली पंक्तिमें तो 'सर्घभूत' से 'पञ्चमहाभूत' तथा 'प्राणी' दोनों अर्थ अभीष्ट हैं। दूसरी पंक्तिमें केवल कर्मका हाल और कर्मका सम्बन्ध, विशेषकर प्राणियों और मनुष्य-जातिसे हैं। इसलिये इस पंक्तिमें इसी विशिष्ट अर्थका बोध करानेके लिये इस शब्दको दुहराना पड़ा है। यों तो क्षिति, जल, नभ, पावक, पवन भी यन्त्रारूढ़-से होकर चक्कर लगा रहे हैं परन्तु इस कर्मचक्कका जितना सम्बन्ध मानव-समाजसे है उतनेका ही विशेष वर्णन गीतामें किया गया है और इसलिये यहाँ 'सर्वभूत' का अर्थ 'सर्वमनुष्य' ही विशेषक्रपसे मानना पड़ेगा।

२ यन्त्रारुवानि—भगवान्ने 'कोकोऽयं कर्मवन्धनः'
कहकर यह बताया है कि सम्पूर्ण विश्व कर्मबन्धनसे
बँधा हुआ है। यह बन्धन बड़ा प्रबल है। कर्मके
बिना कोई क्षणभर भी रह नहीं सकता।

न हि कश्चित्क्षणमि जातु तिष्ठत्यकर्मकृत्। कार्यते हावशः कर्म सर्वः प्रकृतिजैर्गुणैः॥

यहाँतक कि यदि अर्जुनके समान विकट वीर भी चाहे कि मैं कर्म न करूँ तो वह भी असम्भव ही होगा। स्वभावजेन कौन्तेय ! निबद्धः स्वेन कमणा ! कर्तुं नेच्छिसि यन्मोहात्कॅरिष्यस्यवशोऽपि तत् ॥ मिध्येष व्यवसायस्ते प्रकृतिस्त्वां नियोक्ष्यति ॥

यह तो हुई कर्मपरवशता। अब एक बात और है जिसे कह सकते हैं कर्मविपाक। मनुष्य जो कुछ करता है उसका फल उसे भोगना ही पड़ता है।

'नेकीका बदला नेक हैं बदका बदीके साथ है' यदि कोई अच्छा काम करेगा तो उसे अच्छा फल भोगना ही होगा और यदि बुरा कर्म करेगा तो बुरा फल भोगेगा। बबूलका पेड़ बोकर कोई आमका फल पानेकी आशा नहीं रख सकता।

ये यथा मां प्रपद्यन्ते तांस्तथैव भजाम्यहम्। इसीका नाम है कर्मविपाक।

अब मशीनमें—यन्त्रमें—क्या होता है ? पर-वशता और परिणाम-सम्बद्धता। यन्त्रके कार्य परवश हुआ करते हैं और उनका परिणाम निश्चित तथा अवश्यम्भावी रहता है। मिलकी मशीन चली कि रुईका सूत बनना और सूतसे कपड़ा बनना शुक्ष हुआ। यह परिणाम निश्चित और अवश्यम्भावी है। इसी तरह कर्म-चक्रपर आकृ रहनेवाला रुई-क्ष्पी मनुष्य अपने अपने कर्मक्षी कल-पुज़ींपर उठता गिरता द्वता और बढ़ता रहता है और इसीके अनुसार वह अवश्यम्भावी परिणाममयी दशाओंको प्राप्त होता रहता है।

यही कर्मपरवशता और परिणाम-सम्बद्धता-का भाव व्यक्त करनेके लिये 'यन्त्राक्रढ़' शब्द कहा गया है। यह बात 'विवशानीह' आदि कह दैनेसे कैसे प्रकट हो सकती!

३ श्रामयन्—कर्मका यन्त्र ऐसा वैसा नहीं है। यह एकदम चक्र है जिसपर चढ़ा हुआ जीव सुख दुःखके और स्वर्ग नरकके चक्कर लगाया करता है। जो 'ईश्वरोऽहमहंभोगी सिद्धोऽहं बबवान् सुखी' आदिकी भावनाएँ रखकर आसुरी सम्पत्तिवाला होता है उसे भगवान् नरक तथा नीच योनियोंका चक्कर खिलाया करते हैं। जो देवी सम्पत्तिवाले, सत्कर्मनिष्ठ और कल्याणकृत् रहते हैं वे शुभयोनियों और स्वर्गलोकोंका चक्कर लगाया करते हैं।

क्या यह भूमण-यह चक्कर-सब जीवोंके लिये अनिवार्य है ? इसका उत्तर जाननेके लिये इसी 'भ्रामयन्' शब्दपर, पुनर्वार विचार कीजिये। क्या इस शब्दसे 'भ्रान्ति' की भावना भी नहीं निकल रही है ? तब-इसका तात्पर्य यही हुआ कि जो भूममें पड़ा वहीं घुमा और जिसने गलती नहीं की वहीं स्थिर रहा। गलती किस तरह होती हैं? अपनेको भामयिता' समभ हैनेसे। यदि मिलकी एक बःबिन कहे कि मैं ही सूतको लपेट रही हूँ और करघा कहे कि मैं ही कपड़ा बुन रहा हूँ तो यह उनकी भूछ ही तो है। बाबिन और करघे तो केवल उस मिल-सञ्चालकके इशारेसे घम रहे हैं। वहीं तो वास्तवमें कर्त्ता-भोका आदि है। यन्त्राह्मद सर्वभूत तो केवल निमित्तपात्र हैं। अपनेको हो कर्चा और फलभोका मान लेना ही तो प्रवल भूम है जिसके कारण मन्द्रय संस्रति चक्रमें भ्रमण किया करता है।

पाठक! अब आप समक्ष गये होंगे कि भगवान्ते 'शासयन्' आदि न कहकर 'भ्रामयन्' शब्दका व्यवहार क्यों किया है ?

४ मायया—जीवोंको भ्रमानेवाला कौन है ? वह है भगवान्की मायाशक्ति। हम लोग किस तरह भ्रम रहे हैं यह जाननेके लिये हमें इसी शक्तिका रहस्य अच्छी तरह समफ लेना चाहिये। क्षानके ऊपर अज्ञानका परदा डाल देना, एक वस्तुमें अनेकत्वकी कल्पना उत्पन्न करा देना आदि इसी शक्तिके अनीखे काम हैं। इसी शक्तिके कारण मनुष्य 'में-पन' के अममें पड़कर संस्पर्शंज भोगोंको—रूप, रस, गन्ध, स्पर्श और शब्दकी सुन्दरताओंको—सद्यः सुखदायक देखता है और इसलिये उन्हींकी प्राप्तिमें दत्तवित्त होकर उल्टें कर्म करने लग जाता और इच्छा न रहने-पर भी दुःख उठाया करता है। जो लोग दुनियाके सुखोंमें मोहित न होकर सत्कर्ममें ही प्रवृत्ति रक्खा करते हैं उनमें यदि 'में-पन' रहा तो वे भी स्वर्गस्ख भोगकर पुष्य क्षीण होनेपर किर यहाँ आ जाते हैं। इस तरह कोई आसुर-चक्रमें घूमा करता है तो कोई यज्ञचक्रमें!

यह माया त्रिगुणमयी है। इसके तीनों गुणों— सत्, रज, तम—के लक्षण क्या हैं, वे किस तरह प्रकट होते, कैसं बढ़ते, किस तरह परिणाम उत्पन्न करते और किस प्रकार जीवको शरीरसे बाँधा करते हैं ये सब बातें गीतामें विस्तारपूर्वक बतलायी गयी हैं, इन्हें ही अच्छी तरह समभ लेनेपर मनुष्य अपने भ्रमणका रहस्य भली-भाँति समभ सकता है। कर्सा, बुद्धिः धृति, सुख, सजातीय कर्म और यहाँतक कि आहार आदिके भी सास्थिक, राजस और तामस-भेदोंको गीतामें स्पष्टकपसे बता दिया गया है। सबसाधारणको चाहिये कि इस विषयको अच्छी तरह समभ लें क्योंकि इसे समभनेसे ही वे सुविधापूर्वक अपना विकास कर सकते हैं।

जीव तो अविनाशी ईश्वरांश है। इसिल्यें ईश्वरके समान ही 'तिष्ठति' की इच्छा रखना— आवागमनसे मोक्ष पानेका विचार रखना—उसकें लिये स्वाभाविक हैं और अनिवार्य हैं। जहाँ आर्ष ग्रन्थोंमें यज्ञचक और धूमयानका वर्णन है वहाँ अर्चियांनका भी तो है। जहाँ यह देखा जाता है कि
अनेक जीव भ्रमित हो रहे हैं वहाँ यह भी तो देखा
जाता है कि जनक आदि संसिद्धि भी प्राप्त कर चुके
हैं। जहाँ स्वर्ग-नरकसे पुनरावर्तन होता है वहाँ
भगवत्थामके विषयमें यह भी तो कहा है कि—

यद्गत्वा न निवर्तन्ते तद्भाम परमं मम।

भ्रमणसे मुक्ति पानेका उपाय क्या है ? इस प्रश्नका उत्तर सीधा है। रोगको भलीभाँति दूर करनेके लिये रोगके कारणको दूर करना पड़ता है। इसी तरह भ्रमणको दूर करनेके लिये भ्रमणके कारणको हटाना होगा। यह कारण है माया। इसलिये जिन उपायोंसे मायापर विजय प्राप्त की जा सकती है, उन्हीं उपायोंसे भ्रमण भी दूर हो सकेगा। मायापर विजय प्राप्त करनेके दो उपाय गीतामें बताये गये हैं। पहला उपाय है आसक्तिहीन बुद्धि और दूसरा उपाय है भगवद्भ भक्ति।

अश्वत्थमेनं सुविक्दढमूळ-मसङ्गरास्रेण दढेन छित्त्वा ।

ततः परं तत्परिमार्गितव्यं

यस्मिन्गता न निवर्तन्ति भूयः॥

तथा--

दैवी होषा गुणमयी मम माया दुरत्यया । मामेव ये प्रपद्यन्ते मायामेतां तरन्तिते ॥

आदि ख्रोकों में यही दो उपाय बताये गये हैं। कर्मयोगीके लिये स्थितधी (स्थिर युद्धिवाला) अथवा परम भागवत (श्रेष्ट भगवल्लक) होना आवश्यक है। यदि ये बातें नहीं हैं तो कर्ममार्ग अधूरा है और ऐसे अधूरे मार्गपर चलनेसे मनुष्य भ्रमणके बन्धनसे नहीं छूट सकता। यही भाव प्रकट करनेके लिये 'श्रामयन सर्वभूतानि यन्त्रास्त्रानि मायया' की क्रिया अधूरी रक्खी गई है और वह पूरा वाक्य (Complete sentence) नहीं होने पाया है। तथा इसी कारण उसे ज्ञान और भक्तिके दो

स्वतन्त्र वाक्योंके बीचमें लाकर रक्खा गया है। इन दो उपायोंमें भी भक्तिकी महिमा विशेष हैं इसीलिये ज्ञानके वाक्यको केवल सङ्केतात्मक रख-कर भक्तिके वाक्यको आदेशात्मक रक्खा गया है और 'शरणं गच्छ' कहकर रूपष्ट आदेश दिया गया है कि 'भक्ति करो'।

जिस तरह ईश्वर स्थिर है और उसकी माया-शक्तिके द्वारा जगत्का कार्य होता रहता है उसी तरह वास्तविक कर्मयोगी भी आत्मभावमें सदैव स्थिर रहता है और उसके शरीरद्वारा जगत्का कार्य होता रहता है।

'शारीरं केवलं कर्म कुर्वनामोति किल्विषम्'।'

वह तो यही समभता है कि प्रकृतिकी प्रेरणा-से कार्य होते हैं। परमात्मा ही उनका सञ्चालक है और वही फल-भोका है। उसका 'मैं-पन' एकदम दूर हो जाता है और इसीलिये वह मुक्त भी हो जाता है। इन्हीं सब भावोंको व्यक्त करनेके लिये इस पंक्तिमें 'माया' शब्दका व्यवहार किया गया है।

एक बात और कहकर यह प्रकरण समाप्त किया जायगा। यदि मनुष्य यन्त्राकृ होकर घूम रहे हैं तो फिर उनमें स्वतः प्रयत्न अथवा किया-स्वातन्त्र्य (Free will) कहाँ तक रह सकता है ? जब यह निश्चित है कि सब कुछ 'कर्ता भोका महेश्वरः' ही है तब फिर मनुष्यका पुरुषार्थ किस बातमें है ? इसका उत्तर यही है कि उसका पुरुषार्थ, उसका बुद्धि-स्वातन्त्र्य अथवा उसका स्वतः प्रयत्न केवल इस वास्तविक सत्यको भलीभाँति अनुभव कर लेनेमें ही है। जीव अविनाशी ईश्वर-अंश है इस-लिये यह अनुभव प्राप्त करना उसका जन्मसिद्ध अधिकार है। इस अधिकारके कारण इसी दशामें वह जितने प्रयत्न करना चाहे, सब कर सकता है। उन सभीके लिये वह स्वतन्त्र है। रही सामान्य विकासकी बात, सो जिसे इस ईश्वरीय मायाके

इस भ्रमणका कुछ रहस्य विदित है वह जानता है कि विधिने सृष्टि-रचनाके साथ ही साथ सत्कर्म-प्रवर्तन (यक्ष-चक्र-प्रवर्तन ) भी रच रक्खा है और उसने मनुष्योंमें ऐसी प्रवृत्ति बना दी है कि वे श्रेष्टी का अनुकरणकरें तथा सत्सङ्गति और स्वाध्यायसे लाभ उठावें। जब मनुष्योंके असामान्य अधर्मा-चरणसे इस नियममें बाधा आने लगती है तब ईरवर मनुष्य-अवतारमें अपनी दैवी कळा प्रकट करके सत्कर्मोंकी फिरसे व्यवस्था कर देते हैं और सामान्य जीवोंके लिये ऐसा आदर्श आचरण दिखला देते हैं कि जिसके कारण वे उन्हींके रास्तेपर चलते हुए अपना विकास किया करते हैं और किसी-न-किसी . समय मोक्षके लिये प्रयत्नवान् भी हो जाया करते हैं। मायाका यह भ्रमण केवल हासमय ही नहीं है। विकासमय भी है। उसका अधोगमन ही नहीं है, ऊर्ध्वगमन भी है। तभी तो पूरा भ्रमण होता है। नहीं तो वह अधूरा ही न रह जाता! मनुष्य जितना चाहे उतना बँध सकता है और जितना चाहे उतना छूट सकता है। वह चेतन पदार्थ है, जड़ नहीं। ईश्वरांश है, मायांश नहीं। इसलिये वह अपनेको यन्त्रारूढ न मानकर स्वतन्त्र चेष्टा (Free Will) वाळा समकाकरता है। इसी समकके कारण यदि वह इन्द्रियोंका अनुयायी बना तो हासके चक्करमें पड़ता है और यदि बुद्धिका अनुयायी बना तो विकासके पथपर चलता है। भगवान्ने जहाँ 'कर्ता भोका महेश्वरः' आदि कहा है बहाँ 'उद्धरेदात्मनात्मानं' की बात भी तो कह दी है और यह भी तो कह दिया है कि-

नादते कस्यचित्पापं न चैव सुकृतं विभुः। अज्ञानेनावृतं ज्ञानं तेन मुह्यन्ति जन्तवः॥

इतना सब कहनेका तात्पर्य यह है कि जितने जीव अहं (मैं-पन) के यन्त्रपर आक्रद हैं, उतने सब मायाके द्वारा भ्रमण किया करते हैं। यदि इस 'मैं-पन' का रुख विषय सुखोंकी ओर रहा तो भ्रमण अधोग् गामी होगा और यदि सङ्गावोंकी और रहा तो

भ्रमण अर्ध्वगामी होगा। जो इस 'मैं-पन' के यन्त्रसे ही अलग हो गया उसे माया किस तरह भ्रमा सकती है ? जो इस यन्त्रसे अलग होना चाहते हैं वे या तो अपना वास्तविक आत्मत<del>र</del>व पहचाने और इस तरह अहंभावको अपनेसे अलग करें या अहंभावकी जननी मायाके पति परम पिता परमात्माकी शरण जावें। जिनसे यह नहीं हो सकता उन्हें चाहिये कि वे अपने 'मैं पन' के यन्त्र-का रुख सदा सद्भावोंकी ओर ही रक्खें, जिससे उनका अधोगमन न होकर ऊर्ध्वगमन ही होता रहे। यदि उनका ईश्वरांश 'मैं-पनके' घेरेमें पड कर इतना श्लीण हो गया है कि वे मशीनपर अपना निजी प्रभाव प्रकट ही नहीं कर सकते तो फिर उन्हें उस जगत्-यन्त्रके स्त्रधारकी ही शरण जाना चाहिये, और इस तरह करने पर जब वह प्रसन्न हो जायगा तो आप ही वह इस मैं-पनके पुर्जेका रुख सङ्गाव-की ओर कर देगा। यही गीताकथित कर्मयोगका रहस्य है और यही बात उपर्युक्त श्लोकार्द्ध -- इस पंक्तिमें - कही गयी है।

अविरोध-कई मनुष्य ऐसे हैं जो कहते हैं कि कर्म करते ही रहना चाहिये। कई ऐसे हैं जो कहते हैं कि कर्म बिल्कुल न करना चाहिये क्योंकि कर्म-मात्र ही दूषित होते हैं। कई छोकसंग्रहके कमीं-हीमें इति कर्तव्यता देखते हैं। कई पारलीकिक कमहिको सब कुछ समभते हैं। कुछ लोग आचारकी कर्मनिष्ठताको सच्चा धर्म समभते है और कुछ लोग विचारकी कर्मनिष्ठताको ही धर्म मानते हैं। कई लोग कर्मकाण्ड—वैदिक-विधि-विधानहीको सब कुछ समभते हैं। कुछ लोग वाह्य आडम्बरोंको छोड़ श्रद्धा पर ही पूरा जोर देते हैं। परन्तु गीताकथित कर्मयोगने इन सभी सिद्धान्तोंको अपना लिया है और इस तरह वह सबके लिये समानक्रपसे रोचक होते हुए भी सबसे श्रेष्ठ बन गया है। कर्म करना तो स्वाभाविक है और जबतक जीवन है तबतक



कर्म है। फिर कर्म करते ही रहनेका अथवा कर्मके सर्वथा परित्यागहीका दुराग्रह क्यों होना चाहिये। मनसे (आत्माकी ओरसे) निष्क्रियता रहे और यदि शरीरके द्वारा कर्म होते हैं तो होने दिया जाय। काम्य कर्मोंका संन्यास ही सच्चा संन्यास है। निष्काम कर्म तो सिद्धावस्थामें स्वाभाविक ही होते रहेंगे। यही गीताका मुख्य सिद्धान्त है। इसीप्रकार शास्त्रकी व्यवस्थाको मानते हुए भी श्रद्धापर पूरा जोर दिया गया है और 'ओं तत्सत्' का निर्देश करते हुए द्रव्यमय यञ्चसे (वाह्य आडम्बरसे) ज्ञानयक्षको श्रेष्ठ कहा गया है।

अपूर्वता—कर्ममार्गके अनेकानेक विरोधोंको दूर करके उनका समन्वय कर देना, और इतना ही नहीं, बिल्क कर्म-संन्यास और कर्म-योगके विरोध-को भी दूर करके उनको एक सिद्ध कर देना ही गीताकी बडी भारी अपूर्वता है। त्रैगुण्यका मार्ग तो सबने बताया परन्तु निस्त्रेगुण्यका मार्ग—
आसक्तिरहित होकर कर्म करते रहनेका मार्ग
इस खूबीके साथ और कहीं शायद ही कहा गया
हो। कर्मीकी सुचारु स्थापनाहीके लिये भगवान्
अवतार धारण करते हैं और कर्म करते हुए
भी—संसारमें व्यवहार करते हुए भी—संसिद्धि
प्राप्त करनेका मार्ग भी दिखा देते हैं। यह जरूरी
नहीं है कि लँगोटी लगा करके ही, धूनी रमा करके
ही, परमपद प्राप्त किया जाय। जगत्का व्यवहार
करते हुए भी मनुष्य परमपद प्राप्त कर सकता है।
कर्मोंको करते हुए भी मनुष्य उनके दोषोंसे बच
सकता है। यज्ञ, दान, तप इत्यादि करता हुआ वह
स्वतः भी सिद्धावस्था प्राप्त कर सकता है और
साथ ही दुसरोंको भी लाभ पहुँ चा सकता है।
यही गीताकथित कर्मयोगकी अपूर्वता है।

\*\***\***\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*