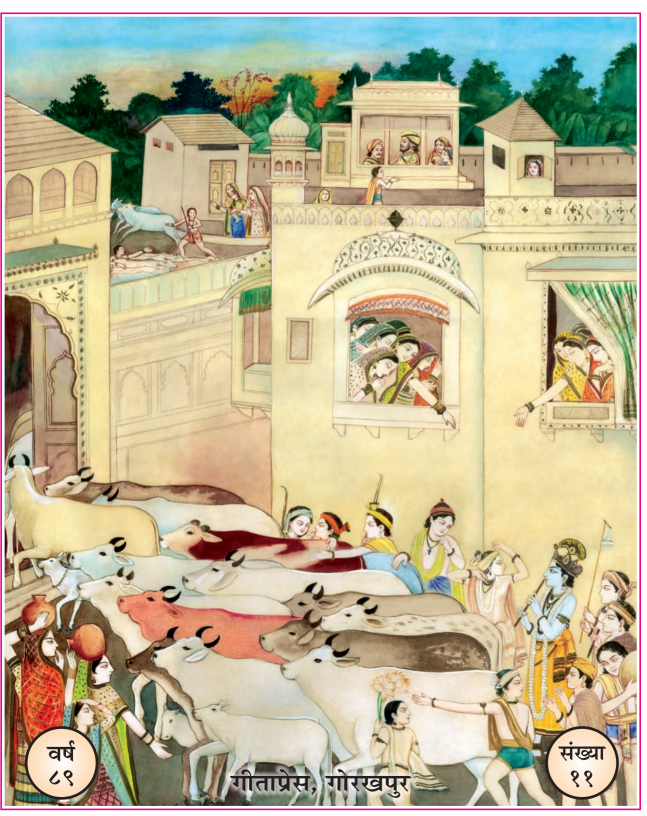
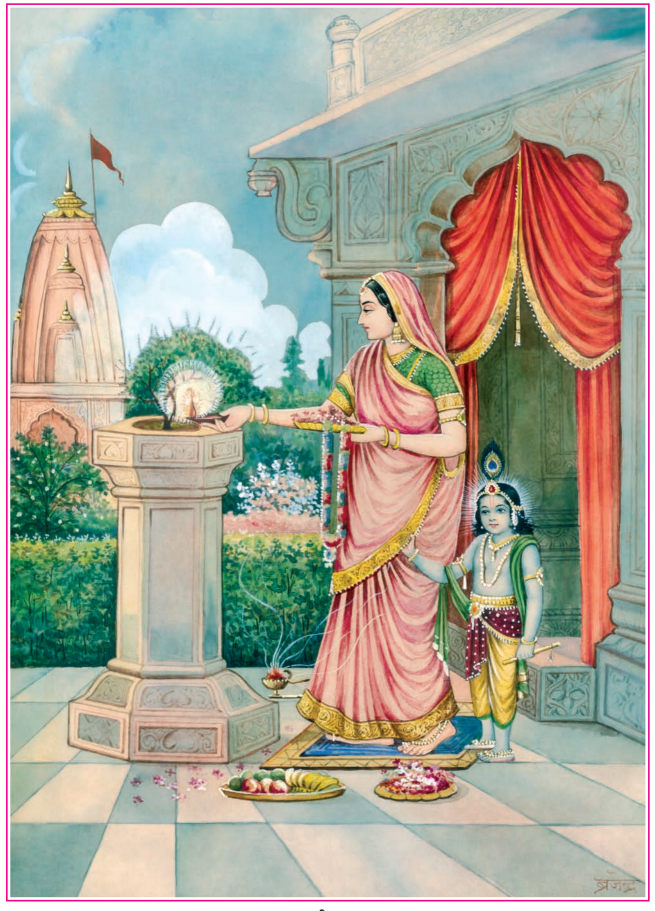
# कल्याण



गोपालका गोप्रेम





तुलसी-पूजन

ॐ पूर्णमदः पूर्णमिदं पूर्णात् पूर्णमुदच्यते। पूर्णस्य पूर्णमादाय पूर्णमेवावशिष्यते॥



शान्ता महान्तो निवसन्ति सन्तो वसन्तवल्लोकहितं चरन्तः। तीर्णाः स्वयं भीमभवार्णवं जनानहेतुनान्यानपि तारयन्तः॥

वर्ष ८९ गोरखपुर, सौर मार्गशीर्ष, वि० सं० २०७२, श्रीकृष्ण-सं० ५२४१, नवम्बर २०१५ ई० पूर्ण संख्या १०६८

## -भगवती तुलसीको नमस्कार-

तुलसीं प्रणमेद्यस्तु भक्त्या मानवसत्तमः। स याति विष्णुसायुज्यं न पुनः प्रपतेत्क्षितौ॥
तुलसीकाननं यत्र तत्र साक्षाज्जनार्दनः। लक्ष्मीसरस्वतीयुक्तो मोदते मुनिसत्तम॥
त्रैलोक्यनिस्तारपरायणे शिवे यथैव गङ्गा सिरतां वरा स्वयम्।
तथैव लोकत्रयपावनार्थं द्रुमेषु साक्षात्तुलसीस्वरूपिणी॥
त्वं ब्रह्मविष्णुप्रमुखैः सुरोत्तमैः पुरार्चिता विश्वपवित्रहेतवे।
जाता धरण्यां जगदेकवन्द्ये नमामि भक्त्या तुलसि प्रसीद॥

[ श्रीमहादेवजी नारदजीसे कहते हैं — ] जो मानवश्रेष्ठ भक्तिपूर्वक तुलसीको प्रणाम करता है, वह भगवान् विष्णुके सायुज्यको प्राप्त करता है और पुन: पृथ्वीपर उसका जन्म नहीं होता। मुनिश्रेष्ठ! जहाँ तुलसीकानन है, वहाँ लक्ष्मी और सरस्वतीके साथ साक्षात् भगवान् जनार्दन प्रसन्नतापूर्वक विराजमान रहते हैं।

××× तीनों लोकोंके उद्धारमें तत्पर शिवे! जिस तरह साक्षात् गंगा सभी निदयोंमें श्रेष्ठ हैं, उसी तरह लोकोंको पिवत्र करनेके लिये वृक्षोंमें साक्षात् तुलसीस्वरूपिणी (आप) श्रेष्ठ हैं। तुलसी! आप ब्रह्मा, विष्णु आदि प्रमुख देवताओंके द्वारा पूर्वमें पूजित हुई हैं, आप विश्वको पिवत्र करनेके हेतु पृथ्वीपर उत्पन्न हुई हैं, विश्वकी एकमात्र

वन्दनीया आपको मैं नमस्कार करता हुँ, आप प्रसन्न हों।[महाभागवतपुराण]

हरे राम हरे राम राम राम हरे हरे। हरे कृष्ण हरे कृष्ण कृष्ण कृष्ण हरे हरे॥ (संस्करण २,१५,०००) कल्याण, सौर मार्गशीर्ष, वि० सं० २०७२, श्रीकृष्ण-सं० ५२४१, नवम्बर २०१५ ई० विषय-सूची पृष्ठ-संख्या पृष्ठ-संख्या विषय विषय १- भगवती तुलसीको नमस्कार ...... ३ १३- तुलसीके हनुमान् (डॉ॰ श्रीआद्याप्रसादिसंहजी 'प्रदीप') ...... २५ २- कल्याण...... ५ ३- गोपालका गोप्रेम [आवरणचित्र-परिचय]..... ६ १४- पं० रामाधार मिश्र—एक विलक्षण सन्त [सन्तचरित] ४- स्वधर्मे निधनं श्रेय: (डॉ० श्रीरामशंकरजी द्विवेदी, एम०ए०, पी-एच०डी०) .. २९ (ब्रह्मलीन परम श्रद्धेय श्रीजयदयालजी गोयन्दका) ....... ७ १५- हमारी आवश्यकता (ब्रह्मलीन श्रद्धेय स्वामी श्रीशरणानन्दजी महाराज)....... ३२ ५- एकान्त कहीं नहीं ..... ९ ६- ब्रह्म और देवताओंका अभिमान १६- आत्मीयता [कहानी] ( श्रीरामेश्वरजी टांटिया) (ब्रह्मलीन धर्मसम्राट् स्वामी श्रीकरपात्रीजी महाराज) ..... १० [प्रेषक—श्रीनन्दलालजी टांटिया] ...... ३३ ७- साधन अनेक साध्य एक (नित्यलीलालीन श्रद्धेय भाईजी १७- धरतीका अमृत—गायका दुध श्रीहनुमानप्रसादजी पोद्दार) ...... १२ (श्रीबरजोरसिंहजी) ...... ३४ ८- दु:खकी निवृत्तिका उपाय १८- साधनोपयोगी पत्र...... ३७ (स्वामी श्रीचिदानन्दजी सरस्वती) ...... १४ १९- व्रतोत्सव-पर्व [मार्गशीर्षमासके व्रत-पर्व] ...... ३९ २०- व्रतोत्सव-पर्व [पौषमासके व्रत-पर्व].....४० ९- साधकोंके प्रति— (ब्रह्मलीन श्रद्धेय स्वामी श्रीरामसुखदासजी महाराज) ..... १७ २१- कृपानुभूति ..... ४१ १०- 'मैं सेवक सीतापित मोरे' (पं० श्रीबाबूलालजी द्विवेदी, २२- पढो, समझो और करो ...... ४२ 'मानस मधुप', साहित्यायुर्वेदरत्न) ...... १९ २३- मनन करने योग्य......४५ ११- धनको अन्धपूजा (श्रीरमणलाल बसंतलाल देसाई) ...... २० २४- श्रीभगवन्नाम-जपकी शुभ सूचना ...... ४६ १२- नीति-विभूषण (श्रीसुभाषचन्द्रजी बग्गा)...... २१ २५- श्रीभगवन्नाम-जपके लिये विनीत प्रार्थना ..... ४९ चित्र-सूची २- तुलसी-पूजन...... मुख-पृष्ठ ३- जामवन्तका हनुमान्जीको प्रबोधन.....(इकरंगा)......१६ ४- रावणकी सभामें हर्नुमान्जी.......( " ).......२७ ५- पं० श्रीरामाधारजी मिश्र.....( " ६- सेठजीका एक गरीबके घर चने-मुरमुरे खाना.....( 33 जय पावक रवि चन्द्र जयति जय। सत्-चित्-आनँद भूमा जय जय॥ एकवर्षीय शुल्क पंचवर्षीय शुल्क जय जय विश्वरूप हरि जय। जय हर अखिलात्मन् जय जय॥ विराट् जय जगत्पते । गौरीपति रमापते ॥ अजिल्द ₹२०० जय अजिल्द ₹१००० विदेशमें Air Mail ) वार्षिक US\$ 45 (₹ 2700) Us Cheque Collection सजिल्द ₹२२० सजिल्द ₹११०० े पंचवर्षीय US\$ 225 (₹13500) सजिल्द शुल्क Charges 6\$ Extra संस्थापक - ब्रह्मलीन परम श्रद्धेय श्रीजयदयालजी गोयन्दका आदिसम्पादक —नित्यलीलालीन भाईजी श्रीहनुमानप्रसादजी पोद्दार सम्पादक —राधेश्याम खेमका, सहसम्पादक—डॉ० प्रेमप्रकाश लक्कड केशोराम अग्रवालद्वारा गोबिन्दभवन-कार्यालय के लिये गीताप्रेस, गोरखपुर से मुद्रित तथा प्रकाशित website: www.gitapress.org e-mail: kalyan@gitapress.org © (0551) 2334721 सदस्यता-शुल्क —व्यवस्थापक—'कल्याण-कार्यालय', पो० गीताप्रेस—२७३००५, गोरखपुर को भेजें। Online सदस्यता-शुल्क -भुगतानहेतु-www.gitapress.org पर Online Magazine Subscription option को click करें। अब 'कल्याण' के मासिक अङ्क kalyan-gitapress.org पर नि:शुल्क पहें।

संख्या ११ ] कल्याण संसारके जितने भी भोग हैं-छोटे-से-छोटे और हाथ नहीं हो सकता है। दूसरे, यदि वह व्यक्ति हानि करनेका प्रयत्न कर भी रहा है तो वह हमारी हानि कभी बड़े-से-बड़े, सब-के-सब अनित्य हैं-सदा रहनेवाले कर ही नहीं सकता, यदि हमारा प्रारब्ध हानिका नहीं है। नहीं हैं। दूसरे, सब-के-सब भोग अपूर्ण हैं। कोई भी हमारी हानि तभी होनी सम्भव है, जब हमारा प्रारब्ध भोग ऐसा नहीं है, जिसे प्राप्त करके आप यह अनुभव वैसा है। ऐसी अवस्थामें जो हमारी हानि करनेका, हमारा कर सकें कि अब और कुछ नहीं चाहिये। तीसरे, भोग जितने अधिक होंगे, उतनी ही भोगोंकी चाह अधिक बुरा करनेका, हमें कष्ट पहुँचानेका मनोरथ करता है, प्रयत्न करता है, वह नया पापकर्म कर रहा है और उसके बढ़ेगी और जितनी बड़ी चाहरूपी आग होगी, उतने फलस्वरूप उसे दु:ख भोगना पड़ेगा। साथ ही हमारा अधिक ईंधनकी आवश्यकता होगी—यह नियम है। अतएव जिसके पास जितना बड़ा भोग-समुदाय है, प्रारब्ध हुए बिना वह हमें हानि पहुँचा नहीं सकता। अतएव जब हमें कोई हानि पहुँचती है और हानि पहुँचानेमें उसकी भोगोंकी भूख उतनी ही बड़ी है और जितनी बड़ी भोगोंकी भूख है, उतना ही बड़ा उसका दु:ख है। आग हमको दूसरा व्यक्ति कारण दीखता है, तब वहीं हमें सोचना चाहिये कि 'वह बेचारा व्यक्ति दयाका पात्र है, जितनी बड़ी होती है, उसकी उतनी ही बड़ी गर्मी होती है तथा वह उतनी दूरतक ताप पहुँचाती है। जितना ही वह अपने-आप अपनी बुराई कर रहा है, भगवान् उसे क्षमा करें, उसपर कृपा करें, उसको सद्बुद्धि दें, हमारा तो भोग-बाहुल्य है, उतना ही दु:ख-बाहुल्य है, ताप-जो कुछ होना होगा, वह प्रारब्धके अनुसार होगा ही, वह बाहुल्य है और उस दु:ख तथा तापका प्रभाव उतनी उसमें निमित्त न बने तब भी होगा, किंतु उसमें निमित्त ही दूरतक प्रसारित होता रहता है। भोगोंकी प्राप्ति प्रारब्धाधीन है। हमलोग मिथ्या बनकर वह नया पाप कर रहा है।' प्रयास करते हैं-झूठ बोलते हैं, छल करते हैं, कपट जो नियम दूसरोंके लिये है, वही हमारे ऊपर भी लागू होता है। अतएव हमलोग भोगोंकी प्राप्तिके लिये करते हैं; आपसमें लडते हैं-पडोसी पडोसीसे, भाई भाईसे, पिता पुत्रसे। यह सब क्यों होता है ? हमने मनमें जो नये-नये पाप करते हैं-झुठ बोलते हैं, छल करते

ऐसा मान रखा है कि हम 'अपना' प्रयास करके अधिक पा लेंगे अथवा हमारी कोई हानि हो रही है तो उससे तो अपनेको बचा लेंगे, किंतु हमारी यह धारणा भ्रामक है। प्रारब्ध प्रायश्चित्तसे, भगवच्छरणागतिसे अथवा ज्ञानसे ही जल सकता है; किंतु जबतक वह

जलता नहीं, तबतक प्रारब्धका भोग करना ही पड़ेगा—

'अवश्यमेव भोक्तव्यं कृतं कर्म शुभाशुभम्।'

विचार उत्पन्न होता है कि अमुक व्यक्तिसे हानि हो रही

है, किंतु प्रथम तो ऐसी मान्यतामें हमारी भूल हो सकती है; क्योंकि अमुक व्यक्तिका हमारी हानिमें तनिक भी

हमारी कोई हानि हो रही है तो हमारे मनमें

हैं, कपट करते हैं, हिंसा करते हैं, चोरी करते हैं, दंगा करते हैं—ये सब पाप तो हमारे पल्ले बँधते जाते हैं और हमारा लाभ उतना ही होता है, जितना होना अवश्यम्भावी है। अतएव कर्मके इस सिद्धान्तको समझकर हमें निश्चिन्त रहना चाहिये; कभी भी छल, कपट, असत्य-भाषण आदिका आश्रय नहीं ग्रहण करना चाहिये। जो लोग छल-कपट आदिका आश्रय ग्रहण

करते हैं, उन्हें दयाका पात्र मानकर उनके प्रति सद्भाव बनाना चाहिये तथा भगवान्से प्रार्थना करनी चाहिये कि

'शिव'

वे उन्हें क्षमा करें, उन्हें निर्मल बुद्धि प्रदान करें।

आवरणचित्र-परिचय— गोपालका गोप्रेम चाहती थीं कि मोहन उनके घर भी आयें और दही-

भगवान्के अवतारके अनेक उद्देश्योंमें गायोंकी

पूजा एवं संरक्षण भी एक महत्त्वपूर्ण उद्देश्य है; क्योंकि माखन खा जाया करें। भक्तवत्सल श्रीकृष्ण उनकी इच्छा गायोंके अन्दर सभी देवताओंका निवास है। गाय जानकर गोपबालकोंका दल साथ लेकर उनमेंसे किसीके

सर्वदेवमयी है। गायकी पूजासे सभी देवताओंकी पूजा हो जाती है तथा उनका आशीर्वाद भी प्राप्त हो जाता है।

इस संसारमें गायका माँ-जैसा ही स्थान है; क्योंकि वह माँकी तरह ही वात्सल्यकी साकार मूर्ति है। इसीलिये

गोपालने अपना बचपन गो-पूजासे आरम्भकर अपना

गोपाल नाम सार्थक किया। गोपालको गायें अत्यन्त प्रिय थीं। श्रीकृष्णचन्द्र

लगभग तीन वर्षके हो गये थे, अब वे यह हठ करने लगे कि दूसरे गोपोंके समान गायें चराने जाया करेंगे।

अन्तमें उनके हठसे विवश होकर व्रजराज श्रीनन्दबाबाने उनको ग्वाल-बालकोंके साथ छोटे बछडे चरानेकी

आज्ञा दे दी। नन्दगाँवके पासके वनमें गोपकुमारोंके साथ श्यामसुन्दर बछड़े चराने जाने लगे। वनमें अपने सखाओंके साथ वे बछडे चराते हुए अनेक प्रकारके खेल खेलते

थे। नित्यलीलालीन भाईजी श्रीहनुमानप्रसादजी पोद्दारने अपने ग्रन्थ पद-रत्नाकरमें भगवान् श्रीकृष्णके गोचारणहेतु जानेके दुश्यका इस प्रकार वर्णन किया है-

कन्हैया गाय चरावन जात। लाल काछिनी, कटि कल किंकिनि, पग नूपुर झननात॥

मोर-मुकुट सिर, कानन कुंडल, गल मुक्तामनि-माल। बाजूबंद विचित्र, सुकंकन, तिलक सुसोभित भाल॥

दामिनि-दुति-निंदित, घूँघरवारे स्वर्न लकुटिया कमल लिये कर-कमलिन्ह अतिहि सुबेस॥ धुमरि,

कारी, पीरी, सुंदर कबरी धौरी, सींगा-बेनु॥ सुबल-श्रीदाम-संग कटि राजत

दिनभर गाय चरानेके बाद सायंकाल गोधूलि वेलामें

वे गायोंको वापस गोष्ठकी ओर लेकर आते थे। व्रजकी

घरमें चुपचाप घुस जाते थे। छींकेपर रखे दही-माखनके बर्तन लकुटिया मारकर फोड़ देते। माखन, दही, दुध सब

स्वयं खाते, गोपबालकों और बन्दरोंतकको खिलाते और भूमिपर फैला जाते। गोपियाँ मैया यशोदाके पास उलाहना देने जाया करती थीं। उलाहना देनेके बहाने भी वे केवल

श्रीकृष्णचन्द्रका सुन्दर मुख देखने ही जाती थीं; परंत् जबसे गोचारणहेतु वे वृन्दावन जाने लगे तो गोपियोंको

भाग ८९

दिनभर उनका दर्शन नहीं होता था, अत: वे सायंकाल उनकी प्रतीक्षा करती रहती थीं और जैसे ही वे धूलि-धूसरित मुरली बजाते गायोंको लिये लौटते तो गोपियोंके

मुखकमल खिल जाते और वे एक-दुसरेसे कहने लगतीं—'सखी, देखो! नन्दनन्दन आ रहे हैं। वृन्दावनसे लौटते हुए गायोंके झुण्डमें ओष्ठपर वंशी धरे वे गा रहे हैं। मेघके समान श्याम शरीर है, कमलदलके समान नेत्र

हैं, प्रत्येक अंग अत्यन्त शोभा दे रहा है। 'काली! लाल! धौरी! धूमरी! (कृष्णा! गौरी! कपिला! ध्रूमा)' इस प्रकार नाम ले-लेकर गायोंको बुलाते हैं। सब गोपबालक साथमें शोभित हैं, मिलकर (एक स्वर एवं लयसे)

कि इनका तो मुख देखनेसे ही आनन्द होता है, ये गोपियोंके प्रेमको बढा रहे हैं-

देखौ री नँद-नंदन आवत। बृंदाबन तैं धेनु-बृंद मैं बेनु अधर

तन घनस्याम कमल-दल-लोचन अंग-अंग छिब पावत।

धौरी-धुमरि लै-लै कारी-गोरी. नाम बाल गोपाल संग सब सोभित मिलि कर-पत्र बजावत।

सभी गोपियोंका गोपालकृष्णके प्रति बड़ा ही स्नेहभाव सूरदास मुख निरखतहीं सुख गोपी-प्रेम बढ़ावत॥ थHimausmandistardistarden hilipai://खंडर्हीकुरीवharma | MADE WITH LOVE BY Avinastrion

तालियाँ और पत्तोंके बाजे बजाते हैं।'

सूरदासजी इस दृश्यका वर्णन करते हुए कहते हैं

धरें गावत॥

स्वधर्मे निधनं श्रेय: संख्या ११ ] स्वधर्मे निधनं श्रेयः (ब्रह्मलीन परम श्रद्धेय श्रीजयदयालजी गोयन्दका) आजकल ऐसी बात कही जाती है कि वर्णविभाग एक ही समाज-शरीरके चार आवश्यक अंग हैं और उच्च वर्णके अधिकारारूढ़ लोगोंकी स्वार्थपूर्ण रचना है, एक-दूसरेकी सहायतापर सुरक्षित और जीवित हैं। घृणा परंतु ध्यान देनेपर पता लगता है कि समाज-शरीरकी या अपमानकी तो बात ही क्या है, इनमेंसे किसीकी सुव्यवस्थाके लिये वर्णधर्म बहुत ही आवश्यक है और तिनक भी अवहेलना नहीं की जा सकती। न इनमें नीच-यह मनुष्यकी रचना है भी नहीं। वर्णधर्म भगवान्के द्वारा ऊँचकी ही कल्पना है। अपने-अपने स्थान और कार्यके अनुसार चारों ही बड़े हैं। ब्राह्मण ज्ञानबलसे, क्षत्रिय रचित है। स्वयं भगवान्ने कहा है—'चातुर्वण्यं मया बाहबलसे, वैश्य धनबलसे और शूद्र जनबल या श्रमबलसे सृष्टं गुणकर्मविभागशः।' (४।१३) 'गुण और कर्मोंके विभागसे चारों वर्ण (ब्राह्मण, बड़ा है और चारोंकी पूर्ण उपयोगिता है। इनकी उत्पत्ति क्षत्रिय, वैश्य और शूद्र) मेरे ही द्वारा रचे हुए हैं। भी एक ही भगवान्के शरीरसे हुई है-ब्राह्मणकी उत्पत्ति भगवान्के श्रीमुखसे, क्षत्रियकी बाहुसे, वैश्यकी ऊरुसे भारतके दिव्य दृष्टि-प्राप्त त्रिकालज्ञ महर्षियोंने भगवान्के द्वारा निर्मित इस सत्यको प्रत्यक्षरूपसे प्राप्त किया और और शूद्रकी चरणोंसे हुई है-इसी सत्यपर समाजका निर्माण करके उसे सुव्यवस्थित, ब्राह्मणोऽस्य मुखमासीद् बाह् राजन्यः कृतः। ऊरू तदस्य यद्वैश्यः पद्भ्यां शुद्रो अजायत॥ शान्ति, शीलमय, सुखी, कर्मप्रवण, स्वार्थदृष्टिशून्य, कल्याणप्रद और सुरक्षित बना दिया। सामाजिक (ऋग्वेद सं० १०।९०।१२) सुव्यवस्थाके लिये मनुष्योंके चार विभागकी सभी देशों परंतु इनका यह अपना-अपना बल न तो स्वार्थसिद्धिके लिये है और न किसी दूसरेको दबाकर और सभी कालोंमें आवश्यकता हुई है और सभीमें चार विभाग रहे और रहते भी हैं, परंतु इस ऋषियोंके देशमें स्वयं ऊँचा बननेके लिये ही है। समाज-शरीरके वे जिस सुव्यवस्थितरूपसे रहे, वैसे कहीं नहीं रहे। आवश्यक अंगोंके रूपमें इनका योग्यतानुसार कर्मविभाग समाजमें धर्मकी स्थापना और रक्षाके लिये तथा है और यह है केवल धर्मके पालने-पलवानेके लिये ही। समाज-जीवनको सुखी बनाये रखनेके लिये, जहाँ ऊँच-नीचका भाव न होकर यथायोग्य कर्मविभाग समाजकी जीवन-पद्धतिमें कोई बाधा उपस्थित हो, वहाँ होनेके कारण ही चारों वर्णींमें एक शक्ति-सामंजस्य प्रयत्नके द्वारा उस बाधाको दूर करनेके लिये, कर्मप्रवाहके रहता है। कोई भी किसीकी न अवहेलना कर सकता भँवरको मिटानेके लिये, उलझनोंको सुलझानेके लिये है, न किसीके न्याय्य अधिकारपर आघात कर सकता और धर्मसंकट उपस्थित होनेपर समुचित व्यवस्था देनेके है। इस कर्मविभाग और कर्माधिकारके सुदृढ़ आधारपर लिये परिष्कृत और निर्मल मस्तिष्ककी आवश्यकता है। रचित यह वर्णधर्म ऐसा सुव्यवस्थित है कि इसमें शक्ति-धर्मकी और धर्ममें स्थित समाजकी भौतिक आक्रमणोंसे सामंजस्य अपने-आप ही रहता है। स्वयं भगवान्ने और रक्षा करनेके लिये बाहुबलकी आवश्यकता है। मस्तिष्क धर्मनिर्माता ऋषियोंने प्रत्येक वर्णके कर्मोंका अलग-और बाहुका यथायोग्य रीतिसे पोषण करनेके लिये अलग स्पष्ट निर्देश करके तो सबको अपने-अपने धनकी और अन्नकी आवश्यकता है और उपर्युक्त धर्मका निर्विघ्न पालन करनेके लिये और भी सुविधा कर कर्मोंको यथायोग्य सम्पन्न करानेके लिये शारीरिक दी है और स्वकर्मका पूरा पालन होनेसे शक्ति-परिश्रमकी आवश्यकता है। सामंजस्यमें कभी बाधा आ ही नहीं सकती।

यूरोप आदि देशोंमें स्वाभाविक ही मनुष्य-समाजके

चार विभाग रहनेपर भी निर्दिष्ट नियम न होनेके कारण

इसीलिये समाज-शरीरका मस्तिष्क ब्राह्मण है,

बाह क्षत्रिय है, ऊरु वैश्य है और चरण शुद्र है। चारों

भाग ८९ शक्ति-सामंजस्य नहीं है। इसीसे कभी ज्ञानबल सैनिक हाथमें है। वैश्य धन उपार्जन करता है और उसको बलको दबाता है और कभी जनबल धनबलको परास्त बढ़ाता है किंतु अपने लिये नहीं। वह ब्राह्मणके ज्ञान करता है। भारतीय वर्णविभागमें ऐसा न होकर सबके और क्षत्रियके बलसे संरक्षित होकर धनको सब वर्णींके लिये पृथक्-पृथक् कर्म निर्दिष्ट हैं। हितमें उसी विधानके अनुसार व्यय करता है। न शासनपर उसका कोई अधिकार है और न उसे उसकी ऋषिसेवित वर्णधर्ममें ब्राह्मणका पद सबसे ऊँचा है, वह समाजके धर्मका निर्माता है, उसीकी बनायी हुई आवश्यकता ही है; क्योंकि ब्राह्मण और क्षत्रिय उसके विधिको सब मानते हैं। वह सबका गुरु और पथप्रदर्शक वाणिज्यमें कभी कोई हस्तक्षेप नहीं करते, स्वार्थवश है; परंतु वह धन-संग्रह नहीं करता, न दण्ड ही देता है, उसका धन कभी नहीं लेते, वरं उसकी रक्षा करते हैं और न भोग-विलासमें ही रुचि रखता है। स्वार्थ तो मानो ज्ञानबल तथा बाहुबलसे ऐसी सुव्यवस्था करते हैं कि उसके जीवनमें है ही नहीं। धनैश्वर्य और पद-गौरवको जिससे वह अपना व्यापार सुचारुरूपसे निर्विघ्न चला धूलके समान समझकर वह फल-मूलोंपर निर्वाह करता सकता है। इससे उसके मनमें कोई असंतोष नहीं है और हुआ सपरिवार शहरसे दूर वनमें रहता है। दिन-रात वह प्रसन्नताके साथ ब्राह्मण तथा क्षत्रियका प्राधान्य तपस्या, धर्मसाधन और ज्ञानार्जनमें लगा रहता है और मानकर चलता है और मानना आवश्यक भी समझता अपने शम, दम, तितिक्षा, क्षमा आदिसे समन्वित महान् है; क्योंकि इसीमें उसका हित है। वह खुशीसे राजाको तपोबलके प्रभावसे दुर्लभ ज्ञाननेत्र प्राप्त करता है और कर देता है, ब्राह्मणकी सेवा करता है और विधिवत् उस ज्ञानकी दिव्य ज्योतिसे सत्यका दर्शनकर उस आदरपूर्वक शूद्रको भरपूर अन्न-वस्त्रादि देता है। सत्यको बिना किसी स्वार्थके सदाचारपरायण, साध-अब रहा शूद्र, शूद्र स्वाभाविक ही जनसंख्यामें स्वभाव पुरुषोंके द्वारा समाजमें वितरण कर देता है। अधिक है। शूद्रमें शारीरिक शक्ति प्रबल है, परंतु मानसिक बदलेमें कुछ भी चाहता नहीं। समाज अपनी इच्छासे जो शक्ति कुछ कम है। अतएव शारीरिक श्रम ही उसके कुछ दे देता है या भिक्षासे जो कुछ मिल जाता है, हिस्सेमें रखा गया है और समाजके लिये शारीरिक उसीपर वह बड़ी सादगीसे अपनी जीवनयात्रा चलाता शक्तिकी बड़ी आवश्यकता भी है, परंतु इसकी शारीरिक है। उसके जीवनका यही धर्ममय आदर्श है। शक्तिका मूल्य किसीसे कम नहीं है। शूद्रके जनबलके ऊपर ही तीनों वर्णोंकी प्रतिष्ठा है। यही आधार है। पैरके क्षत्रिय सबपर शासन करता है। अपराधीको दण्ड और सदाचारीको पुरस्कार देता है। दण्डबलसे दुष्टोंको बलपर ही शरीर चलता है। अतएव शूद्रको तीनों वर्ण अपना प्रिय अंग मानते हैं। उसके श्रमके बदलेमें वैश्य सिर नहीं उठाने देता और धर्मकी तथा समाजकी दुराचारियों, चोरों, डाकुओं और शत्रुओंसे रक्षा करता है। प्रचुर धन देता है, क्षत्रिय उसके धन-जनकी रक्षा करता क्षत्रिय दण्ड देता है, परंतु कानूनकी रचना स्वयं नहीं है और ब्राह्मण उसको धर्मका, भगवत्प्राप्तिका मार्ग करता। ब्राह्मणके बनाये हुए कानूनके अनुसार ही वह दिखलाता है। न तो स्वार्थसिद्धिके लिये कोई वर्ण शूद्रकी आचरण करता है। ब्राह्मणरचित कानूनके अनुसार ही वृत्ति हरण करता है, न स्वार्थवश उसे कम पारिश्रमिक वह प्रजासे कर वसूल करता है और उसी कानूनके देता है और न उसे अपनेसे नीचा मानकर किसी प्रकारका अनुसार प्रजाहितके लिये व्यवस्थापूर्वक उसे व्यय कर दुर्व्यवहार ही करता है। सब यही समझते हैं कि सब देता है। कानूनकी रचना ब्राह्मण करता है और धनका अपना-अपना स्वत्व ही पाते हैं, कोई किसीपर उपकार भण्डार वैश्यके पास है। क्षत्रिय तो केवल विधिके नहीं करता, परंतु सभी एक-दूसरेकी सहायता करते हैं अनुसार व्यवस्थापक और संरक्षकमात्र है। और सब अपनी उन्नतिके साथ उसकी उन्नति करते हैं धनका मुल वाणिज्य, पशु और अन्न—सब वैश्यके और उसकी उन्नतिमें अपनी उन्नति और अवनतिमें अपनी

संख्या ११ ] एकान्त कहीं नहीं अवनित मानते हैं। ऐसी अवस्थामें जनबलयुक्त शूद्र ही मनुष्यको न मालूम कितनी बार वर्ण बदलना पड़ेगा। सन्तुष्ट रहता है, चारोंमें कोई किसीसे ठगा नहीं जाता, फिर तो समाजमें कोई शृंखला या नियम ही नहीं रहेगा। कोई किसीसे अपमानित नहीं होता। सर्वथा अव्यवस्था फैल जायगी, परंतु भारतीय वर्णधर्ममें एक ही घरके चार भाइयोंकी तरह एक ही घरकी ऐसी बात नहीं है। यदि केवल कर्मसे वर्ण माना जाता सम्मिलित उन्नितके लिये चारों भाई प्रसन्नता और तो युद्धके समय ब्राह्मणोचित कर्म करनेको तैयार हुए योग्यताके अनुसार बाँटे हुए अपने-अपने पृथक्-पृथक् अर्जुनको गीतामें भगवान् क्षत्रियधर्मका उपदेश न करते। आवश्यक कर्तव्यपालनमें लगे रहते हैं। यों चारों वर्ण मनुष्यके पूर्वकृत शुभाशुभ कर्मोंके अनुसार ही उसका परस्पर—ब्राह्मण धर्मस्थापनके द्वारा, क्षत्रिय बाहुबलके विभिन्न वर्णोंमें जन्म हुआ करता है। जिसका जिस वर्णमें जन्म होता है, उसको उसी वर्णके निर्दिष्ट कर्मोंका द्वारा, वैश्य धनबलके द्वारा और शुद्र शारीरिक श्रमबलके द्वारा एक-दूसरेका हित करते हुए समाजकी शक्ति बढ़ाते आचरण करना चाहिये; क्योंकि वही उसका स्वधर्म है हैं। न तो सब एक-सा कर्म करना चाहते हैं और न और स्वधर्मका पालन करते-करते मर जाना भगवान् अलग-अलग कर्म करनेमें कोई ऊँच-नीच-भाव ही श्रीकृष्णने कल्याणकारक बतलाया है। 'स्वधर्मे निधनं मनमें लाते हैं। इसीसे उनका शक्ति-सामंजस्य रहता है श्रेय:।' साथ ही परधर्मको 'भयावह' भी बतलाया है। और धर्म उत्तरोत्तर बलवान् तथा पुष्ट होता है। यह है यह ठीक ही है; क्योंकि सब वर्णोंके स्वधर्म-पालनसे ही सामाजिक शक्ति-सामंजस्य रहता है और तभी वर्णधर्मका स्वरूप। इस प्रकार गुण और कर्मके विभागसे ही वर्णविभाग समाज-धर्मकी रक्षा और उन्नित होती है। स्वधर्मका बनता है, परंतु इसका अर्थ यह नहीं कि मनमाने कर्मसे त्याग और परधर्मका ग्रहण व्यक्ति और समाज दोनोंके वर्ण बदल जाता है। वर्णका मूल जन्म है और कर्म लिये ही हानिकर है। खेदकी बात है, विभिन्न कारणोंसे उसके स्वरूपकी रक्षामें प्रधान कारण है। इस प्रकार आर्यजातिको यह वर्ण-व्यवस्था इस समय शिथिल हो चली है। आज कोई भी वर्ण अपने धर्मपर आरूढ़ नहीं जन्म और कर्म दोनों ही वर्णमें आवश्यक हैं। केवल कर्मसे वर्णको माननेवाले वस्तुत: वर्णको मानते ही नहीं। है, सभी मनमाने आचरण करनेपर उतर रहे हैं और वर्ण यदि कर्मपर ही माना जाय तब तो एक दिनमें एक इसका कुफल भी प्रत्यक्ष ही दिखायी दे रहा है। - एकान्त कहीं नहीं -दक्षिण भारतके प्रतिष्ठित संत स्वामी वादिराजजीके अनेकों शिष्य थे; किंतु स्वामीजी अपने अन्त्यज शिष्य कनकदासपर अधिक स्नेह रखते थे। उच्चवर्णके शिष्योंको यह बात खटकती थी। 'कनकदास सच्चा भक्त है' यह गुरुदेवकी बात शिष्योंके हृदयमें बैठती नहीं थी। स्वामी वादिराजजीने एक दिन अपने सभी शिष्योंको एक-एक केला देकर कहा—'आज एकादशी है। लोगोंके सामने फल खानेसे भी आदर्शके प्रति समाजमें अश्रद्धा बढ़ती है। इसलिये जहाँ कोई न देखे, ऐसे स्थानमें जाकर इसे खा लो।' थोड़ी देरमें सब शिष्य केले खाकर गुरुके समीप आ गये। केवल कनकदासके हाथमें केला ज्यों-का-त्यों रखा था। गुरुने पूछा—'क्यों कनकदास! तुम्हें कहीं एकान्त नहीं मिला?' कनकदासने हाथ जोड़कर उत्तर दिया—'भगवन्! वासुदेव प्रभु तो सर्वत्र हैं, फिर एकान्त कहीं कैसे मिलेगा?'

ब्रह्म और देवताओंका अभिमान ( ब्रह्मलीन धर्मसम्राट् स्वामी श्रीकरपात्रीजी महाराज ) ब्रह्मादि देवता भगवानुसे कहते हैं कि हम सब विविध कामनाओंकी पूर्ति यथाकाल वैसे ही आते हैं, देवता उद्विग्न होकर जिसे बलि समर्पण करते हैं, वह जैसे अकीर्ति, दारिद्र्य आदि न चाहनेपर भी आते हैं— काल भी आपसे डरता है। प्रभो! हम सब आपकी शरण पुरुषः प्रकृतिर्व्यक्तमात्मा भूतेन्द्रियाशयाः। हैं, जो प्राणी परिपूर्णकाम, आत्मस्वरूपलाभमें सदा प्रशान्त शक्नुवन्त्यस्य सर्गादौ न विना यदनुग्रहात्॥ रहनेवाले आपको छोड़कर किसी दूसरेका सहारा लेते हैं, अविद्वानेवमात्मानं मन्यतेऽनीशमीश्वरम्।

वे श्वपुच्छके सहारे समुद्रको पार करना चाहते हैं— अविस्मितं परिपूर्णकामं तं

स्वेनैव लाभेन समं प्रशान्तम्। विनोपसर्पत्यपरं हि बालिश:

श्वलाङ्गलेनातितितर्ति सिन्धुम्॥

(श्रीमद्भा०६।९।२२) लोकपालोंके साथ सभी लोक जिसके वशमें वैसे ही रहते हैं, जैसे सूत्रबद्ध पक्षी जालिकके वशमें रहते

हैं, वह भगवान् काल ही जय-पराजयका कारण होता है। यह वृत्रासुरकी इन्द्रके प्रति उक्ति है—'लोकाः सपाला

यस्येमे श्वसन्ति विवशा वशे। द्विजा इव शिचा बद्धाः स काल इह कारणम् ॥'( श्रीमद्भा० ६।१२।८) ओज, सह, बल, प्राण, अमृत और मृत्यु—सबका हेत्

भगवान् ही है। उसे न जानकर ही प्राणी अपनेको जड मानता है। 'ओजः सहो बलं प्राणममृतं मृत्युमेव च। तमज्ञाय जनो हेतुमात्मानं मन्यते जडम्॥' (श्रीमद्भा० ६।१२।९) जैसे कठपुतलियाँ और यन्त्रका मृग पराधीन

होते हैं, वैसे ही सब प्राणी परमेश्वरके पराधीन हैं-यथा दारुमयी नारी यथा यन्त्रमयो मृगः। एवं भूतानि मघवन्नीशतन्त्राणि विद्धि भोः॥ (श्रीमद्भा०६।१२।१०)

पुरुष, प्रकृति, महान्, तन्मात्रा आदि मिलकर भी जिसके बिना सृष्ट्यादि कार्य नहीं कर सके, फिर उसके बिना कौन क्या कर सकता है? अविद्वान् प्राणी ही अपनेको स्वतन्त्र ईश्वर मान बैठता है। वस्तुत: भगवान् भूतैः सृजित भूतानि ग्रसते तानि तैः स्वयम्॥ आयुः श्रीः कीर्तिरैश्वर्यमाशिषः पुरुषस्य याः। भवन्येव हि तत्काले यथानिच्छोर्विपर्ययाः॥ (श्रीमद्भा०६।१२।११-१३)

िभाग ८९

जो सत्त्व, रज, तम तथा प्रकृतिके साक्षी आत्माको जानता है, वह बद्ध नहीं होता— सत्त्वं रजस्तम इति प्रकृतेर्नात्मनो गुणाः। तत्र साक्षिणमात्मानं यो वेद न स बध्यते॥

इसी तरह सभी शास्त्रोंका सिद्धान्त है कि 'मैं कर्ता हूँ ' इत्यादि अभिमान सर्वथा मिथ्या है। जब सभी वस्तुएँ भगवानुके हाथकी हैं और उन्हींके अनुग्रहसे प्राप्त होती हैं, फिर अभिमान और शोक-मोहको स्थान कहाँ रह जाता है, फिर भी भगवानुकी माया प्रबल है, वह विचारवानोंको भी मोहित कर लेती है। जानते-सुनते हुए

(श्रीमद्भा०६।१२।१५)

ममकार उत्पन्न होता है। तत्त्वदर्शी तीव्र भगवदाराधनको छोड़कर विषयमें आसक्त हो जाते हैं। देवता लोग ब्रह्मात्मज्ञानी थे, परंतु उन्हें भी व्यामोहवश गर्व हुआ। असुरोंपर विजय प्राप्त करते ही वे ब्रह्मात्मज्ञानको भूलकर व्यष्टि अभिमान करने लग गये। वस्तु-स्थिति यह थी कि जैसे विह्नके सान्निध्यमात्रसे शलभोंका दाह

भी प्राणीकी आयु, कीर्ति, ऐश्वर्य आदिमें अहंकार-

होता है, वैसे ही ब्रह्मात्मरूप होनेसे देवताओंके सान्निध्यसे असुरोंका दाह हुआ— तेषां ब्रह्मात्मरूपाणां सान्निध्यादसुराः सदा। किन्हीं भूतोंद्वारा किन्हींका पालन करते हैं, किन्हींसे **क्षयं जग्मुर्यथा वहनेः सान्निध्याच्छलभा इमे॥** Hinduism Discord Server https://dsc.gg/dharma | MADE WITH LOVE BY Avinash/Sharelan सहार करते हैं। आयु, श्री, कीर्ति, एश्वर्य तथा

संख्या ११] ब्रह्म और देवताओंका अभिमान यद्यपि सामान्य रूपसे ब्रह्म सबका साधक ही है, होकर **'इन्द्रो मायाभिः पुरुरूप ईयते'** के सिद्धान्तानुसार तथापि विशिष्ट उपाधियोंपर प्रकट होकर वह दाहक भी लीला करते हैं, तब फिर सर्वचोद्य (सर्वप्रेर्य) परिहार हो जाता है—जैसे सूर्यकान्तपर प्रकट सौरालोक तुलका बेकार हो जाते हैं। इसलिये भगवत्तत्त्वज्ञ एकात्माके दाहक होता है। जैसे अग्निसे तप्त लौहपिण्ड शुष्क, आघात-प्रत्याघातोंको दाँतोंद्वारा जिह्वाके आघात-जैसा मानकर समाधान करते हैं—'जिह्वा क्वचित् सन्दशति आर्द्र सब तरहके काष्ठको जला देता है, वैसे ही ब्रह्माग्निदीप्त देवताओंने असुरोंको जला दिया-स्वद्भिस्तद्वेदनायां कतमाय कुप्येत?' जैसे सूत्रधार काष्ठ पुत्तलिकाओंका संचालन करता हुआ लीलया ही अयः पिण्डो यथा तप्तः शुष्कमार्द्रञ्च निर्दहेत्। किसीको जय देता है, वैसे ही ब्रह्मने देवताओंको जय एवं ब्रह्माग्निसन्दीप्ता देहुस्तानसुरान् बहुन्॥ अयः पिण्डो यथा वह्निसामर्थ्याद्दाहको भवेत्। दिया— ब्रह्मसामर्थ्यतो देवा देहुस्तानसुरानपि॥ स्त्रधारो यथा स्त्रः पुत्रिकाश्चालयन् भृशम्। ब्रह्म यद्यपि सर्वत्र समान है, उसमें पक्षपातका जयं ददाति कासाञ्चिदेवं ब्रह्म सुरद्गुहाम्॥ आरोप वास्तव नहीं है तथापि जैसे सामुद्रलक्षण बलसे (आ॰पु॰) अनेक खिलौनोंसे खेलता हुआ बालक किसीमें प्राणीको निधिवृद्धि होती है, वैसे ही ब्रह्मबलसे देवताओंको विजय प्राप्त हुई— अभिमान कर लेता है, इसी तरह ब्रह्मने देवताओंमें अभिमान कर लिया— सामुद्रलक्षणबलाद्यथा वृद्धिर्निधेर्भवेत्। एवं ब्रह्मबलात्तेषां सुराणां विजयोऽभवत्॥ बालकोऽथ यथा क्रीडन् केषुचित्त्वभिमानकृत्। किंवा जैसे भास्कर सर्वगत होते हुए भी सूर्यकान्तपर एवं ब्रह्मादिसंसारे देवेष्वेवाभिमानकृत्॥ विशेषरूपसे अभिमान करते हैं, वैसे ही सर्वगत ब्रह्म भी विशेषरूपसे देवजातिसे अभिमान करते हैं, इसलिये देव इस तरह ब्रह्मकी कृपासे विजय प्राप्त हुई। जब तेजस्वी हो गये-प्राणिमात्रका भी वही आश्रय है और वही सब बलवानोंका बल, शक्तियोंका आश्रय है, सब उसीके यन्त्र हैं. फिर यथा सर्वगतोऽप्येष भगवान् भास्करः सदा। किसीको किंचित् भी अभिमान और अपनेमें उत्कर्ष-अभिमानं विशेषेण कुरुते सूर्यकान्तके॥ एवं सर्वगतं ब्रह्म देवजातौ विशेषतः। कल्पना, अन्यमें अपकर्ष-कल्पनाका अवकाश कहाँ? तथापि देवता भूले। जैसे प्राणी विपत्तिमें देवताओंको अकरोदभिमानं तद्देवास्तेजस्विनस्ततः॥ महात्माओंने इसका समाधान अनेक प्रकारसे किया पुकारते हैं, उनकी कृपासे विपत्तिको पार करते हैं और है। तुलसीदासजी कहते हैं— कृतार्थ होकर उन देवताओंको भूल जाते हैं, वैसे ही देवता भी ब्रह्मको भूल गये। अपनेको ही विजयी मानने जद्यपि सम नहिं राग न रोषू। गहिंह न पाप पूनु गुन दोषू॥ लगे, जैसे कृतघ्न जुआरी अपने उपकारकको भूल जाता तद्पि करिंहं सम बिषम बिहारा। भगत अभगत हृदय अनुसारा॥ गीताकी भी यही सम्मति है-है, वैसी ही दशा देवताओंकी भी हुई— समोऽहं सर्वभृतेषु न मे द्वेष्योऽस्ति न प्रियः। रजसादिष्टहृदयाः पश्चाद्विस्मृतिमागताः। ये भजन्ति तु मां भक्त्या मिय ते तेषु चाप्यहम्॥ विजयस्यात्मनो हेतुं ब्रह्म ते न प्रपेदिरे॥ गर्व भगवान्से अतिरिक्त कोई तात्त्विक पृथक् वस्तु कृतघ्ना इव दुर्घूतसेविनः कितवा इव। ही नहीं है, अपने आप ही भगवान् अनन्तरूपमें प्रकट स्वीपकारस्य कर्तारं कृतार्था विस्मृतिर्गताः॥ ऐश्वर्यमदमत्तानां क्षुधितानां च कामिनाम् । अहङ्कारविमूढानां विवेको नैव जायते॥ जो ऐश्वर्यके मदसे उन्मत्त हैं, जो भूखसे पीड़ित हैं, जो कामी हैं तथा जो अहंकारसे मूढ हो रहे हैं, ऐसे मनुष्योंको विवेक नहीं होता।[नारदपुराण]

िभाग ८९

(नित्यलीलालीन श्रद्धेय भाईजी श्रीहनुमानप्रसादजी पोद्दार)

साधन अनेक साध्य एक—यह सिद्धान्त है। भला, साधकोंका काम नहीं है। यह तो सुननेके शौकवालोंका सबको एक रस्सीमें बाँध करके कहीं ले जाया जा

सकता है! विभिन्न रुचिके लोग हैं। कल एक भाईने कहा कि शीतला और दुर्गा तो

एक ही हैं। शीतला और दुर्गा हैं तो एक, इसमें कोई सन्देह नहीं, पर वे गधेपर चढ़ती हैं और ये सिंहपर

चढ़ती हैं। एक ही के दो रूप हैं। ये हाथमें सूप और झाड़ लेती हैं, सफाई करनेवाली हैं। वे हाथमें शस्त्र लेती

हैं। सफाई करनेवाली शीतलाको जहाँ मनाना हो, वहाँ उनके हाथमें झाड़ और सूप देना पड़ेगा; टोकरी-झाड़

लिये बिना सफाई कैसे करेंगी? और गधे बिना कूड़ा कौन ढोयेगा? वहाँ उसकी जरूरत है, पर जहाँ किसी

दैत्यके सामने जाना हो, वहाँ माँ दुर्गाको सिंहवाहिनीके रूपमें जाना होगा और जहाँ किसी रक्तबीजका रक्त पीना हो तो वहाँ चामुण्डाके रूपमें आयेंगी। चामुण्डामें, शीतलामें, दुर्गामें, लक्ष्मीमें, सरस्वतीमें, महाकालीमें,

तारामें अन्तर नहीं; परंतु महज अन्तर है कि अपने-अपने स्थानमें अलग-अलग साधनाकी आवश्यकता होती है। हर आदमीकी साधना अलग होती है, बच्चेकी साधना—

पढ़ाई अलग और परास्नातक (एम० ए०) क्लासवालेकी अलग, पढ़ना दोनोंको है और इसी प्रकारसे परास्नातक क्लासमें भी किसीने साइंस लिया है, किसीने कॉमर्स

लिया है, कोई कानूनका विद्यार्थी है; सभी परास्नातक क्लासके हैं, पर सबकी रुचि अलग-अलग, सबकी शिक्षा अलग-अलग और शिक्षाके बाद परास्नातक

डिग्रीमें भी उनके अलग-अलग वर्ग होते हैं। यह विज्ञानका है, यह कॉमर्सका है—सब अलग-अलग होते हैं। इसलिये अलग-अलग होना कोई बुरी चीज नहीं है

और कहनेके शौकवालोंका काम है। अच्छा शौक है, इसलिये अच्छी बात है, बुरी चीज नहीं। इससे लाभ

होगा, इसमें कोई सन्देह नहीं। भगवान्का गुणानुवाद है। अच्छी बातें कैसे भी कानोंमें जायँ, ये लाभदायिनी हैं, जरा भी सन्देह नहीं। इसका खण्डन जरा भी नहीं, जितना प्रचार उतना अच्छा; तथापि जो एकान्त साधक

है, उसके लिये बहुत सुननेकी, बहुत जाननेकी आवश्यकता नहीं। थोड़ा जाने, थोड़ा सुने और जो जाने, जो सुने,

उसको जीवनमें उतारना शुरू कर दे, यह साधकका काम है। आज एक बात सुनी, कल दूसरी सुनी; आज एकका खण्डन किया; कल दूसरीका मण्डन किया;

इसमें उसका जीवन चला जाता है। पक्षपात तो न करे, पर अपनी चीजको अपनी ही माने। अरे! भई दूसरेका पति बड़ा सुन्दर, बड़ा अच्छा, बड़ा गुणवान्, पर पतिव्रताके लिये तो अपना वह काला-कलूटा जैसा भी है, पित अगर गुणहीन भी है तो वही उसका सर्वस्व है,

वह अन्यकी ओर ताकना भी नहीं चाहती। 'स्वधर्मे निधनं श्रेय: परधर्मो भयावह: ' अच्छा भी परधर्म जो है, वह ग्राह्य नहीं, परधर्मका अर्थ यहाँ पक्षपात नहीं,

खण्डन नहीं, किसीके प्रति घृणा नहीं, नफरत नहीं, किसीको बुरा और नीचा मानना नहीं, सबके प्रति सम्मान रहे। हमारे ऑफिसमें ईसाकी तस्वीरें टॅंगी रहती हैं, हमें ईसा बड़े प्रिय हैं और हम वैसे कूपमण्डूक सनातनी माने

जाते हैं। एक सज्जन आये सनातनधर्मावलम्बी, सनातनी तो हम भी अपनेको मानते हैं चाहे हम गिरे हुए सनातनी हों-यह दूसरी चीज है। उन्होंने कहा कि यह आपने

ईसाकी तस्वीर क्यों लगा रखी है यहाँपर ? हमने कहा— हमें अच्छी लगती है, अच्छी लगती है तो लगा रखी है। बोले-यह धर्म नहीं, हमने कहा-अधर्म सही,

धर्मकी बात हम आग्रह करें तब न हमारा धर्म। हमको

और उसकी आवश्यकता है, उसमें अगर गोलमटोल कर दे तो न इसका रहेगा और न उसका रहेगा। यह जो बहुत सुनना और बहुत कहना है-यह संख्या ११ ] साधन अनेक साध्य एक ईसा अच्छा लगता है। ईसाका त्याग हमें अच्छा लगता जायगी, बोले ये हम करते तो हैं, पर ये शायद ठीक है, ईसाकी शान्ति हमें अच्छी लगती है, ईसाका धर्म भी न हो। जहाँ शायद आया वहीं जीवन हिल गया, शायद हमारे ही धर्म हिन्द्-धर्मका ही एक अंशमात्र है-यह आते ही जीवनका जो एक अचल और अटल भाव है, हम मानते हैं, पर ईसासे हमारा विरोध क्यों हो ? बुद्धका वह तत्काल हिल जाता है और वह हिला कि साधना नष्ट होने लगी। इसीलिये बड़ी आवश्यक बात है— नाम लेनेमें हमको डर क्यों लगे? हाँ, क्यों डर लगे? कुरानकी अच्छी-अच्छी बात भी हम बतायें तो हम अपने साधनपर अटल रहे और दूसरेके साधनकी ओर भयभीत क्यों हो जायँ? अरे! सारे भगवान्, एक ही न ताके, न उसे बुरा बताये और न उसे किसी प्रकारसे भगवान्का तो सब बसाया है ना! हम किसी चीजको खण्डन-मण्डनकी चीज बनाये, अपने मार्गपर सीधा-अच्छी न समझें, उसको न मानें। हमारे यहाँ भी अगर सीधा चलता रहे, तो वह साधना उसकी आगे बढ़ेगी कोई खास आग्रह किसी ऐसी बातका हो कि जिसको और वह उसमें कामयाब होगा। यह बहुत कुछ कहना और सुनना जो होता है न, यह भगवच्चर्चाके लिये तो हम पाप समझते हों, हमारी बुद्धि पाप कहती हो, दूसरे शास्त्र पाप कहते हों, हमारे लिये आवश्यक नहीं कि बडा उत्तम है, पर नये-नये सिद्धान्तोंका जो श्रवण है उसको हम करते ही रहें; इसलिये कि वह हमारी पोथीमें और नयी-नयी साधन-प्रणालियोंका जो श्रवण-मनन है, लिखी है, इसलिये करनी है। शास्त्रको मानना है, यह साधकके लिये व्याघात करनेवाला होता है—इसमें शास्त्रके अनुसार चलना है, पर शास्त्रके साथ-साथ मन् कोई सन्देह नहीं, इसलिये हमारे यहाँ ऐसी एक परम्परा थी कि साधक गुरुके समीप जाता, अपनी जिज्ञासा महाराजके कथनानुसार दो बात और होनी चाहिये। सत्पुरुषोंके द्वारा आचरित हो और अपने मनको भी मान्य रखता, गुरु उसको जैसा अधिकारी मानते—उसके हो। इसके बिना केवल शास्त्रपर कार्य नहीं चलता। अनुसार उसे उपदेश करते, वह उसे जीवनमें उतारता इसलिये यह बुद्धिमानीके साथ, विचारके साथ आवश्यक और आगे बढ़ता चुपचाप; और यदि वह ऐसा न करे है कि जिस मार्गमें हम लगें, जिस साधनमें हम लगें; तो वह अधिकारी शिष्य नहीं माना जाता, वह उसका उसी साधनके सजातीय विषयोंका हम अनुशीलन करें व्यभिचारी भावापन्न कहा जायगा। महाराज! जो आज तो हमारे साधनमें प्रगति होगी। एकको, कल दूसरेको, परसों तीसरेको बदलता रहे दो चीजें साधकके लिये बड़ी आवश्यक हैं, इनके साधनको और साध्यको, उससे काम नहीं चलता, बिना काम नहीं चलता—एक तो दूसरेका खण्डन-अपना साध्य एक और अपना साधन एक, इसमें निरन्तर

बिना काम नहीं चलता—एक तो दूसरेका खण्डन— अपना साध्य एक और अपना साधन एक, इसमें निरन्तर मण्डन न करे और किसी दूसरे मतका श्रवण-मनन न लगा रहे। वरण करनेके लिये आवश्यकता इस बातकी करे तथा दूसरा अपने इष्ट और अपने साधनमें कभी है कि एकको सुने, एकको देखे, एकमें जाय, एककी हीनबुद्धि न करे। ओर चले। यह बड़ी आवश्यक बात है। दूसरी बात क्या

जहाँ अपने साधनमें अपने इष्टमें हीनबुद्धि आयी, है? यह तो एक प्रश्नका उत्तर हुआ कि जहाँतक बने वहीं साधना ढीली हो जायगी। तत्काल ढीली हो सजातीयको ग्रहण करे, विजातीयको ग्रहण न करे।

आजकल लोगोंने भगवान्को सट्टेकी तरह—जिसमें एक ही दिनमें लाखों रुपये आ जाते हैं—समझ रखा है। दो-चार मालाएँ फिरायें और भगवान् मिल जायँ तो भी बड़ी कृपा है। यदि एक जन्ममें भी न मिलें

तो भी कुछ चिन्ता नहीं, हमारे यहाँ तो पुनर्जन्म होता है। [सन्त श्रीउड़ियाबाबाजी महाराज]

## दुःखकी निवृत्तिका उपाय (स्वामी श्रीचिदानन्दजी सरस्वती)

सच्ची मुमुक्षुता नहीं आती। वैराग्यके बिना तीव्र इच्छा यदा चर्मवदाकाशं वेष्टयिष्यन्ति मानवाः।

तदा देवमविज्ञाय दुःखस्यान्तो भविष्यति॥ आकाशको चमडीके समान शरीरमें लपेटनेमें यदि

मनुष्य समर्थ होगा, तभी वह देवके दर्शनके बिना,

ईश्वरका साक्षात्कार किये बिना दु:खसे पार हो सकेगा।

विधिमुखसे इसी बातको इस प्रकार कह सकते हैं कि जैसे आकाशको चमडीके समान शरीरमें लपेटना असम्भव

है, उसी प्रकार ईश्वरका दर्शन किये बिना दु:खसे पार

पाना मनुष्यके लिये अशक्य है। यह श्लोक श्वेताश्वतर-उपनिषद्का है। इसके बादके

तीन श्लोकोंमें यह कहा गया है कि श्रीश्वेताश्वतर ऋषिने बहुत दारुण तप किया था और उसके बाद उनको इस

उपनिषद्का ज्ञान प्राप्त हुआ। अतएव किसी भी अनिधकारी

पुरुषको इस उपनिषद्का ज्ञान नहीं देना चाहिये। परंतु आजके मुद्रणयन्त्रके वैज्ञानिक युगमें पैसेके अधिकारमें दूसरे सारे अधिकार समा जाते हैं। जैसे—

एक निबन्ध लेखकने लिखा, कुछ मासिक-पत्रोंमें वह प्रकाशित हुआ और उनके सारे ग्राहकोंको यह अमूल्य ज्ञान बिना मूल्य तथा बिना परिश्रमके मिल गया। ऐसी स्थितिमें मनुष्य अवश्य यह सन्तोष कर लेता है कि मुझे

ज्ञान प्राप्त हो गया। परंतु बाँच लेनामात्र कोई ज्ञान नहीं

है। जबतक मनुष्य साधनसम्पन्न नहीं होता, तबतक

ज्ञानकी बातका मर्म या रहस्य उसकी समझमें आता ही नहीं और इस कारण वह हृदयमें नहीं उतरता। ज्ञानको

पचानेके लिये साधन-सम्पत्तिकी अत्यन्त आवश्यकता है। अन्यथा वह ज्ञान केवल सुग्गेकी रट रह जाता है

और केवल प्रदर्शन करनेमें ही उसका उपयोग होता है। ज्ञानके लिये अधिकारके विषयमें एक सन्तने बहुत

सुन्दर बात लिखी है, उसे देखिये-भक्तिके बिना ज्ञान सम्भव नहीं है, शरणागतिके बिना भक्ति नहीं होती।

सद्गुरुके बिना शरणागतिका भाव नहीं आता और

मुमुक्षुताके बिना सद्गुरुकी शरण नहीं मिलती। मैं कौन

हूँ ? ईश्वर कौन है ? जगत् क्या है ? ज्ञान क्या है ?— प्रकार ज्ञानके लिये अधिकारकी विशेष आवश्यकता है, Hinduism Discord Server https://dsc.gg/dharma | MADE WITH LOVE BY Avinash/Sha यह जानकर स्वरूप-ज्ञान-प्राप्तिकी तीव्र इच्छोक खिना उसके बिना ज्ञान नहीं होता।

तो पानी उँडेले बिना, यानी लोटेको खाली किये बिना

प्रकार रह सकेगा? व्यवहारमें भी यही बात दीख पड़ती है। एक लोटेमें पानी भरा है; यदि उसमें दूध लेना हो

नहीं होती। विषयका तिरस्कार हुए बिना वैराग्य नहीं

टिकता। त्रिविध तापके संतापसे व्याकुल हुए बिना

विषय-भोगके प्रति तिरस्कार नहीं होता। इन सब

स्थितियोंमेंसे अपनी मनोदशाका विचार करके ही 'हे

भगवन्! मैं तुम्हारा हूँ और तुम मेरे हो '—यों कहनेका

अधिकार मिलता है। भगवान्का ज्ञान नहीं है, अपना भी भान नहीं है और 'मैं भगवान्का भक्त हूँ, भगवान् मुझपर

कृपा करके मुझको अवश्य दर्शन देंगे, मैं मुक्ति पाऊँगा।'—

ऐसा अनुमान करना व्यर्थ है। भगवान् कहेंगे कि तुझको

अपनी फुरसतके समय भजन करनेकी आदत है तो

मुझको भी अपनी फुरसतके समय ही सुननेकी आदत है।

इस बातको शास्त्र इस प्रकार समझाते हैं-

विषयासक्तिनाशेन विना न श्रवणं भवेत्।

ताभ्यां विना न मननं न ध्यानं तैर्विना क्वचित्॥

लेनी चाहिये। जबतक श्रवण और पठन ठीक-ठीक नहीं

होता, तबतक उसका मनन किस प्रकार हो सकता है?

और जिसका मनन न हो, वह विषय भला, अन्त:करणमें

स्थिर कैसे रह सकता है ? और जो विषय अन्तरमें स्थिर न

उसमें दूध नहीं ले सकते। यही बात ज्ञानकी है। ज्ञानके लिये भी अन्त:करणको खाली करना आवश्यक है। इस

विषयासक्ति, भोग-लालसाका नाश किये बिना गुरु-

हो, वह जीवनमें कैसे उतर सकता है?

फिर ज्ञानको स्थिर रहनेके लिये जगह चाहिये।

ज्ञानके स्थिर होनेका स्थल है अन्त:करण। उसमें यदि विषय-वासनाओंके जाले भरे हों तो वहाँ ज्ञान किस

िभाग ८९

उपदेशका यथार्थ श्रवण भी नहीं हो सकता। जबतक चित्त विषयोंमें ही भटकता रहता है, तबतक एकाग्रतापूर्वक श्रवण ही नहीं बन सकता। इसी प्रकार बाँचनेकी बात भी समझ

| संख्या ११] दुःखकी निवृ                                     | किता उपाय १५                                                |  |
|------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|--|
| <u></u>                                                    |                                                             |  |
| दु:खकी निवृत्तिके लिये जो देवके साक्षात्कारकी              | परास्य शक्तिर्विविधैव श्रूयते                               |  |
| बात ऊपर कही गयी है, उसका स्वरूप समझाते हुए                 | स्वाभाविकी ज्ञानबलक्रिया च॥                                 |  |
| भगवान् श्रीशंकराचार्य कहते हैं—                            | उस देवका कोई शरीर नहीं और शरीर न होनेके                     |  |
| को देवो यो मनःसाक्षी मनो मे ज्ञायते मया।                   | कारण इन्द्रियाँ भी नहीं हैं; वह अद्वितीय है, यानी उसके      |  |
| तर्हि देवस्त्वमेवासि एको देव इति श्रुते:॥                  | जैसा दूसरा कोई नहीं है; उससे अधिक तो फिर कोई                |  |
| शिष्य—देव कौन है? देवका स्वरूप क्या है?                    | हो ही कैसे सकता है! श्रुति कहती है कि उसकी                  |  |
| गुरु—जो मनके व्यवहारको जानता है, वही देव है।               | शक्तियाँ विविध और असाधारण हैं। परंतु उसमें ज्ञानशक्ति       |  |
| शिष्य—अपने मनके व्यवहारको तो मैं ही जान                    | और क्रियाशक्ति स्वाभाविक रीतिसे ही काम करती रहती            |  |
| सकता हूँ, दूसरा कोई भी नहीं जान सकता।                      | हैं। इन दोनों शक्तियोंकी स्वाभाविक क्रियाशीलताके            |  |
| गुरु—ऐसी अवस्थामें तुम स्वयं देव हो। तुम्हारा              | कारण ही अनन्त ब्रह्माण्डोंका आविर्भाव और तिरोभाव            |  |
| अन्तरात्मा ही वह देव है, जिसके दर्शनसे दुःखकी              | हुआ ही करता है।                                             |  |
| निवृत्ति होती है। इसका कारण श्रुति यह बतलाती है कि         | अब यदि दु:खकी निवृत्ति करनी है तो पहले                      |  |
| वह चाहे जहाँ, चाहे जिस रूपमें प्रकट हो, परंतु देव          | उसका स्वरूप देखिये। साधारण अवलोकन करनेसे भी                 |  |
| एक ही है और अद्वितीय भी है।                                | ज्ञात हो जायगा कि बारम्बार जनमना और बारम्बार                |  |
| उपर्युक्त संवादमें श्रीशंकराचार्यने श्रुतिका प्रमाण        | मरना तथा उतनी ही बार गर्भवासकी यातनाएँ भोगना—               |  |
| दिया है। वह श्रुति इस प्रकार है—                           | इसके समान दूसरा कोई भी दु:ख इस जगत्में नहीं है।             |  |
| एको देवः सर्वभूतेषु गूढः                                   | आधि, व्याधि और उपाधि-जैसे दूसरे दु:ख तो क्षणिक              |  |
| सर्वव्यापी सर्वभूतान्तरात्मा।                              | होते हैं और उनका परिपाक होनेपर वे निवृत्त भी हो             |  |
| कर्माध्यक्षः सर्वभूताधिवासः                                | जाते हैं तथा ये दु:ख भी तो उन्हींको होते हैं, जिन्होंने     |  |
| साक्षी चेता केवलो निर्गुणश्च॥                              | जन्म लिया है। इसलिये इनका समावेश जन्मके दु:खके              |  |
| भले ही वह विभिन्न स्वरूपोंमें तथा स्थलोंमें प्रकट          | अन्तर्गत ही हो जाता है।                                     |  |
| होता हो, तथापि जहाँ है वहाँ देव एक ही है। वह प्राणीमात्रके | सुभाषित कहता है—                                            |  |
| हृदयमें छिपा हुआ है। वह सर्वव्यापक है, यानी वह कहाँ        | जन्म दुःखं जरा दुःखं जाया दुःखं पुनः पुनः।                  |  |
| नहीं है, यह कहना ही नहीं बनता। वह अप्रकट रहता है,          | अन्तकाले महादुःखं तस्माज्जागृहि जागृहि॥                     |  |
| फिर भी प्राणीमात्रमें अन्तरात्माके रूपमें स्थित है। उसके   | पहले गर्भवासका दु:ख भोगना पड़ता है और फिर                   |  |
| सान्निध्यमात्रसे प्राणी अपना-अपना व्यवहार करनेमें समर्थ    | पाक-काल आनेपर जन्मका दु:ख भोगना पड़ता है। यह                |  |
| होते हैं। वरं वही सचराचर जगत्को धारण कर रहा है।            | दु:ख कोई ऐसा-वैसा नहीं। जिस प्रकार कोल्हू में पेरे जानेके   |  |
| वही देव मन और बुद्धिके साक्षीरूपमें सर्वत्र प्रकट भी       | बाद ईखका रस बाहर आता है, वैसे ही उस समयका यह                |  |
| दीखता है; क्योंकि वह चिन्मात्र है, चैतन्यस्वरूप है। एक     | दु:ख है। उसके बाद वृद्धावस्थाके अनेकों दु:ख भोगने           |  |
| तथा अद्वितीय है तथा निर्गुण और गुणातीत भी है।              | पड़ते हैं। पुन: प्रत्येक जन्ममें स्त्री-पुत्र आदिके वियोगका |  |
| उपर्युक्त मन्त्र भी श्वेताश्वतर-उपनिषद्का है और            | दु:ख भी भोगना ही पड़ता है और मृत्युका दु:ख भी               |  |
| उसमें ऋषि कहते हैं कि अन्तरात्मा ही देव है और              | महाभयंकर होता है। इसीलिये सुभाषितकार कहते हैं—              |  |
| आत्मसाक्षात्कारसे दु:खकी निवृत्ति होती है। इस उपनिषद्में   | जागृहि जागृहि 'मोहनिद्रामें न पड़े रहो, ईश्वरका ज्ञान       |  |
| देवका सविशेष वर्णन इस रूपमें आता है—                       | सम्पादन करो और जन्म-मृत्युरूपी समुद्रको पार कर जाओ।'        |  |
| न तस्य कार्यं करणं च विद्यते                               | अब देवका ज्ञान अर्थात् ईश्वर-साक्षात्कार या आत्म-           |  |
| न तत्समश्चाभ्यधिकश्च दृश्यते।                              | साक्षात्कारका स्वरूप देखकर निबन्ध समाप्त करेंगे। इसी        |  |

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\* स्थितिको मोक्ष या मुक्ति कहते हैं।' (जिस अज्ञानके उपनिषद्में इसका स्वरूप इस प्रकार समझाया गया है— सर्वाजीवे सर्वसंस्थे बृहन्ते आवरणके कारण जीव अपने ब्रह्मभावको भूलकर अपनेको ब्रह्मसे पृथक् मानता है, उस अज्ञानको शास्त्र 'अविद्या' तस्मिन् हंसो भ्राम्यते ब्रह्मचक्रे। कहते हैं और वह मूलमें ही रहती है, अतएव उसे मूलाविद्या पृथगात्मानं प्रेरितारं च मत्वा कहते हैं।) — यो० वा० नि० उ० सर्ग १४२। जुष्टस्ततस्तेनामृतत्वमेति यह ब्रह्मचक्र इतना विशाल है कि इसमें सारे जीव अविद्याके कारण आये हुए इस जीवभावकी अपनी आजीविका प्राप्त कर सकते हैं और उसमें अवस्थित निवृत्तिके लिये इस नीचे लिखे श्लोकको खूब समझकर भी रहते हैं। इस ब्रह्मचक्रमें जीवात्मा (हंस) अनादिकालसे इसपर मनन करना चाहिये। ऐसा करते-करते जीव और भ्रमण कर रहा है। क्यों उसे भ्रमण करना पडता है, इसका शिवका अभेद समझमें आ जायगा और ब्रह्मचक्रमें कारण समझाते हुए कहते हैं कि वह अपनेको परमात्मासे भटकना बन्द हो जायगा। भिन्न मानता है, इसी कारण उसे ब्रह्मचक्रमें भटकना पड़ता देहो देवालयः प्रोक्तः स जीवः केवलः शिवः। है। 'यह भटकना कैसे बन्द हो?' इसका उपाय बतलाते त्यजेदज्ञाननिर्माल्यं सोऽहंभावेन पूजयेत्॥ हुए कहते हैं कि यदि जीवात्मा अपनेको परमात्मासे अभिन्न इस शरीरको तो देवताका मन्दिर समझो। इसमें जो अनुभव करे तो उसी क्षण उसका भटकना बन्द हो जाय चैतन्य है, जिसे जीव कहते हैं, वह स्वभावत: शिवस्वरूप और वह अपने मूल अजर, अमर और अविनाशी स्वरूपको ही है। अपने अज्ञानसे तुम व्यर्थ ही जीवरूप बन गये प्राप्त हो जाय। कहनेका तात्पर्य इतना ही है कि जबतक हो। अतएव इस अज्ञानरूपी निर्माल्यको शिवके ऊपरसे आत्मा अपनेको परमात्मासे पृथक् मानता है, तबतक वह हटाकर मैं शिवस्वरूप आत्मा हूँ, ऐसा चिन्तन दृढ़तापूर्वक जीव या जीवात्मा कहलाता है। जहाँ जीवभाव आया, किया करो, इससे तद्रुप हो जाओगे। वहाँ कर्त्ता-भोक्ताका अभिमान आता है और उससे जन्म-इस बातका प्रमाण शास्त्रमें इस प्रकार मिलता है— मरणकी परम्परामें भटकना अनिवार्य हो जाता है। क्रियान्तरासक्तिमपास्य कीटको आत्मामें जीवभाव कैसे आता है, इसके विषयमें ध्यायन्नलित्वं ह्यलिभावमृच्छति। योगवासिष्ठमें लिखा है कि 'सृष्टिके आरम्भकालमें ब्रह्म योगी परमार्थतत्त्वं तथैव ही सृष्टिरूप हो जाता है। ब्रह्मादिक, जो ब्रह्मरूप ही हैं; वे ध्यात्वा समायाति तदेकरूपताम्॥ सृष्टिके आदिकालमें प्रकट हो जाते हैं; तथा दूसरे जीव क्रियामात्रसे आसक्ति हटाकर कीडा भ्रमरका ध्यान भी, जो ब्रह्मरूप ही हैं, सैकडों और हजारोंकी संख्यामें करते-करते भ्रमररूप हो जाता है। इसी प्रकार योगी, जो प्रकट हो जाते हैं। जो अज्ञानके आवरणके कारण अपने समस्त व्यवहारोंसे आसक्ति हटाकर केवल आत्माका ही ब्रह्मभावको भूलकर अपनेको ब्रह्मसे पृथक् मानते हैं, वे ध्यान करता है, यदि तद्रूप हो जाय तो इसमें आश्चर्य रजोगुण और तमोगुणके द्वारा मिश्रित सत्त्वगुणके परिणाममें ही क्या है? होनेवाले जीवभावको स्वीकार करके इस जगत्की वासनाके इसीलिये श्रीशंकराचार्य कहते हैं-संस्कारसे युक्त होकर पहले मर जाते हैं। फिर प्रारब्धका अहर्निशं किं परिचिन्तनीयं भोग भोगनेके लिये उनका जन्म होता है; क्योंकि स्वयं संसारमिथ्यात्वशिवात्मतत्त्वम् ॥ ब्रह्मरूप होनेपर भी, इस बातको भूलकर वे जड़ देहादिमें प्रश्नोत्तरीमें प्रश्नरूपमें वे पूछते हैं कि रात-दिन आत्मबृद्धि करके जन्म-मरणके चक्रमें फिरा करते हैं। किसका चिन्तन करना चाहिये? इसीका उत्तर देते हुए वे कहते हैं कि यह जन्म-मरणरूपी संसार मिथ्या है समयपर जब वे स्वयं ही अपने मूलस्वरूपको पहचान लेते और मैं तो शिवस्वरूप आत्मा हूँ—ऐसा चिन्तन निरन्तर हैं—मैं ही ब्रह्मरूप या परमात्मरूप हूँ, यह निश्चय कर लेते हैं, तब उनका जन्म-मरण बन्द हो जाता है। इस करते रहना चाहिये।

भाग ८९

साधकोंके प्रति-संख्या ११ ] साधकोंके प्रति— [ नाशवान्की मुख्यतासे हानि ] ( ब्रह्मलीन श्रद्धेय स्वामी श्रीरामसुखदासजी महाराज ) हमलोगोंकी मुख्य भूल क्या होती है ? यह कि जो हमारा निरादर हो गया! कहाँ तुम्हारा आदर हो गया? जड़ है, नाशवान् है, परिवर्तनशील है, उसे तो हम सच्चा कहाँ तुम्हारा निरादर हो गया? हमारी बात नहीं रही, मान लेते हैं, मुख्य मान लेते हैं और जो चेतन है, अविनाशी तुम्हारी बात रह गयी तो बाधा क्या लगी? इस न है, अपरिवर्तनशील है, उसे गौण मान लेते हैं। हम शरीरकी रहनेवाली वस्तुकी भी कोई सत्ता है क्या? इसकी भी कोई महत्ता है क्या? पर मूलमें जड़ताकी, नाशवान्की मुख्यताको लेकर सब काम करते हैं। हम तो यहीं (संसारमें) रहनेवाले हैं, यहाँके ही आदमी हैं—इस प्रकार हमने अपनेको मुख्यता मान ली। जो वास्तविकता है, उसकी परवाह शरीर-संसारके साथ मान लिया है। शरीरका आदर हमारा ही नहीं! अब बातें सुनाओ, पढ़ाओ, सब कुछ करो, पर आदर हो गया, शरीरकी निन्दा हमारी निन्दा हो गयी-भूलको छोड़ेंगे नहीं! बस हमारे नामकी महिमा होनी इस प्रकार जड़ताकी मुख्यताको लेकर चलने लगे और चाहिये, हमारे रूपका आदर होना चाहिये-यह बात चेतनकी मुख्यताको बिलकुल भुला दिया है, मानो है ही भीतर बैठी है। अब कितना ही सुनो-सुनाओ, सब रद्दी नहीं। मुख्यमें अमुख्यकी भावना और अमुख्यमें मुख्यकी हो जायगा। अब इस बातको जान लें कि वास्तवमें नाम भावना; जो वास्तविक है, उसका तिरस्कार और जो हमारा नहीं है, हमारा रूप शरीर नहीं है। जब पेटमें थे, अवास्तविक है, उसका आदर—यह मूल भूल हो गयी। तब नाम नहीं था। जब जन्मे, तब भी नाम नहीं था। अब कई भूलें होंगी! एक भूलमें अनन्त भूलें होती हैं। दस दिनके बाद नाम रख दिया गया। वह नाम भी यदि बादमें बदल दिया गया तो उसे पकड़ लिया। नाम और धुर बिगड़े सुधरे नहीं, कोटिक करो उपाय। रूप—दोनों बदलनेवाले हैं, मिटनेवाले हैं। जो मिटनेवाला ब्रह्माण्ड लौं बढ़ गये, वामन नाम न जाय॥ भगवान्के अवतारोंमें सबसे लम्बा 'त्रिविक्रम' अवतार है, उसे तो पकड़ लिया और जो रहनेवाला है, उसकी हुआ, जिसके तीन कदम भी त्रिलोकीमें पूरे नहीं हुए! परंतु परवाह ही नहीं! आप-से-आप भी विचार नहीं करते और कहनेपर भी ध्यान नहीं देते, कितनी बड़ी भूलकी उसका नाम तो 'वामन-अवतार' ही हुआ। इतना बड़ा अवतार होनेपर भी नाम तो छोटा ही रहा। कारण कि बात है! कम-से-कम उसपर ध्यान तो देना चाहिये कि आरम्भमें, मूलमें ही बात बिगड़ गयी, तो अब कितना ही यह बात ऐसी है; अब तो हम चेत गये, होशमें आ गये; प्रयत्न करो, बात सुधरेगी नहीं। ऐसे ही मूलमें जड़ताको अब ऐसी भूल नहीं करेंगे। यदि अभी ध्यान नहीं दिया मुख्यता दे दी, तो अब भूलोंका अन्त नहीं आयेगा, तरह-तो जितना दु:ख भोगना पड़ेगा, इसीसे ही भोगना पड़ेगा। तरहकी भूलें होंगी। यदि हम इस भूलको सुधारना चाहें तो जन्म-मरण भी इसीसे होगा। नरक भी इसीसे होगा। हमारे लिये एक बहुत आवश्यक बात यह है कि हम जड़ बिलकुल उलटी बात पकड़ ली, तो अब उसका परिणाम और क्षणभंगुर शरीरकी मुख्यता न रखें। सुलटा कैसे होगा? उलटा ही परिणाम होगा। अभीसे सावधान होकर अपना काम ठीक तरहसे कर लेना यह प्रत्यक्ष अनुभवकी बात है कि मैं नहीं बदला हूँ, शरीर बदला है। फिर भी बदलनेवालेको ही मुख्यता चाहिये, नहीं तो बड़ी दुर्दशा होगी भाई! देते हैं कि हम छोटे हो गये, हम बड़े हो गये, हम स्वस्थ एक नियम है कि जिसे मान लेते हैं, उसमें जिज्ञासा नहीं होती, शंका नहीं होती। वहाँ यह बात उत्पन्न ही हो गये, हम बीमार हो गये, हमारा आदर हो गया,

भाग ८९ नहीं होती कि यह क्या वस्तु है? अत: मानना ही हो बिलकुल इससे विरुद्ध बात है।' फिर वह नमकके तो भगवान्को मान लो। माननेके बाद फिर शंका मत पहाड्वाली कीड़ीको अपने यहाँ ले गयी और बोली कि करो, सन्देह मत करो। जैसे, ब्याह हो गया, तो हो गया, 'देख, यहाँ कितना मिठास है।' नमकके पहाड़वाली बस। अब उसमें कभी भी शंका नहीं होती, सन्देह नहीं कीड़ी बोली कि 'मुझे तो कोई अन्तर नहीं दीखता! तुम कहती हो तो मैं 'हाँ-में-हाँ मिला दूँ, पर मुझे तो वैसा होता, जिज्ञासा नहीं होती। जैसे बोध हो जानेपर अज्ञान नहीं होता, ऐसे ही मान लेनेपर मानना उलटा नहीं होता। ही स्वाद आ रहा है।' मिश्रीके पहाड़वाली कीड़ीको मानना और जानना—दोनों मार्ग स्वतन्त्र हैं। मानना आश्चर्य हुआ कि बात क्या है! उसने ध्यानसे देखा तो परमात्माको है और जानना स्वरूप तथा संसारको है। पता चला कि नमकके पहाड़वाली कीड़ी अपने मुखमें नमककी डलीको पकड़े हुए है, अब दूसरा स्वाद आये ये तीन बातें बड़े ध्यान देनेकी हैं कि हमारे पास जितनी वस्तुएँ हैं, वे पहले हमारी नहीं थीं, पीछे हमारी ही कैसे? उससे कहा कि 'नमककी डलीको मुखसे नहीं रहेंगी और इस समय भी हमसे प्रतिक्षण अलग हो निकाल दे, फिर देख इसका स्वाद।' उसने नमककी रही हैं। यहाँ आकर बैठे, उस समय जितनी आयु थी, डली मुखसे निकालकर मिश्रीको चखा तो बस, उसीके उतनी अब नहीं रही, मौत उतना निकट आ गयी। साथ चिपक गयी। मिश्रीके पहाड्वाली कीड़ीने पूछा कि शरीरका प्रतिक्षण वियोग हो रहा है। भगवान्ने कहा 'बता, कैसा स्वाद है ?' तो वह बोली—'हल्ला मत कर, है—'अन्तवन्त इमे देहाः' (गीता २।१८) अर्थात् ये चुप हो जा।' ऐसे ही आप सब बातें सुनते हैं, पर शरीर अन्तवाले हैं। जैसे धनवान् होता है, ऐसे ही ये नमककी डलीको पकड़े रहते हैं कि शरीर सच्चा है, शरीर अन्तवान् हैं, नाशवान् हैं; परंतु जो सब जगह शरीरका मान–अपमान सच्चा है, शरीरका आराम सच्चा है, शरीरका सुख अच्छा है, आदि। इस बातको ऐसे परिपूर्ण अविनाशी है, उसे मुख्यता न देकर विनाशीको मुख्यता दे रहे हैं—यहाँ भूल होती है। इसका सुधार कर जोरसे पकड़े रहते हैं कि कहीं यह ढीली न पड़ जाय, लिया जाय तो सब सुधर जायगा। कहीं यह मान्यता शिथिल न पड़ जाय! ऐसी सावधानी मुख्यता स्वयंकी रहनी चाहिये। मुक्ति भी स्वयंकी रखते हुए सत्संग करते हैं। वास्तवमें यह कुसंग होती है, शरीरकी नहीं। शरीरको अपना माननेसे ही बन्धन (असत्का संग) हो रहा है, सत्संग नहीं हो रहा है। हुआ है। उलटा मान लिया—यही बन्धन है। अत: चाहे मान्यता होनेपर फिर शंका नहीं रहती, जिज्ञासा सुलटा मान लो, चाहे ठीक तरहसे जान लो कि बन्धन नहीं रहती। मेरा अमुक नाम है-ऐसा माननेपर फिर यह क्या है, मुक्ति क्या है। फिर काम ठीक हो जायगा। उलटा नहीं होता कि मेरा अमुक नाम कैसे है ? कबसे है ? क्यों पड़ा है ? विवाह होनेपर आप मान लेते हैं कि वह मेरी मान लेते हो और जानते हो नहीं — यही भूल है। एक मिश्रीके पहाड़पर रहनेवाली कीड़ी (चींटी) पत्नी है और वह मान लेती है कि ये मेरे पति हैं। पति थी और एक नमकके पहाडुपर रहनेवाली। मिश्रीके क्यों हैं ? कैसे हैं ? कबसे हैं ? कितने दिन रहनेवाले पहाड्वाली कीड़ीने दूसरी कीड़ीसे कहा कि 'तू यहाँ हैं ?—ऐसा कोई विचार पैदा ही नहीं होता। इसी तरह क्या करती है ? मेरे साथ चल। मिठास तो हमारे वहाँ 'मैं शरीर हूँ' यह मान्यता दृढ़ कर ली, तो अब मान, है!' नमकके पहाड़वाली कीड़ी बोली कि 'क्या वहाँ बड़ाई, आदर, निरादर आदि जो कुछ है, वह हमारा कैसे इससे भी बढ़िया मिठास है?' दूसरी कीड़ी बोली कि हो रहा है-यह शंका ही नहीं होती। जब बनावटी बातको माननेसे यह दशा होती है, तो फिर भगवान् 'कैसी बात करती है! बढ़िया–घटियाकी बात तो तब हो, \_Hinduism Discord Server https://dsc.gg/dharma | MADE WITH LOVE BY Avinash/Sha

'मैं सेवक सीतापति मोरे' संख्या ११ ] बातको दृढ़तासे मान लें, निहाल हो जायँ! यदि अब भी परंतु यदि उनकी बात नहीं मानेंगे, उलटी बात मानेंगे, सावधानी हो जाय तो बड़ी अच्छी बात है, नहीं तो यह तो इसकी जिम्मेवारी आपपर आयेगी अर्थातु इसका दण्ड सावधानी कब होगी? आपको भोगना पडेगा। उत्पत्ति-विनाशशील वस्तु ही क्रियासाध्य होती है आप सिद्ध नहीं कर सकते कि शरीर मैं हूँ। बड़े-और उसीकी प्राप्तिमें समय लगता है। तत्त्वप्राप्तिमें समय बड़े वैज्ञानिक भी वह बात सिद्ध नहीं कर सकते कि नहीं लगता; क्योंकि तत्त्व क्रियासाध्य नहीं है। वह तो शरीर मैं ही हूँ। उलटी बात कैसे सिद्ध होगी? परंतु स्वत:सिद्ध है। सीधी बात है कि शरीर बार-बार आपने उलटी बातको पकड रखा है! नाम, रूप, जाति, जन्मता-मरता है और स्वयं वही-का-वही रहता है— वर्ण, आश्रम, देश आदिको पकड़कर बैठे हैं। उसे **'भूतग्रामः स एवायं भूत्वा भूत्वा प्रलीयते'** (गीता छोडेंगे नहीं, भले ही कोई कुछ कहे। कारण कि उस बातको मान लिया है और मान लेनेके बाद जिज्ञासा ८।१९)। 'स एवायम्' स्वयं है और 'भूत्वा भूत्वा प्रलीयते' शरीर है। जो रहता है, उसे तो मानते नहीं होती ही नहीं। परमात्माको न मानकर उसपर शंका करते और जो जाता रहता है, उसे मानते हैं। अत: इसमें थोडा हैं। वास्तवमें यह माननेकी वस्तु है, शंका करनेकी वस्तु

हो गया तो क्या? सही बातको सही मान लें, बस। सही बात समझमें नहीं आये तो शास्त्र और संत-महात्माकी बात मान लें कि भगवान् हैं और वे हमारे हैं। उनकी बात माननेसे भगवत्प्राप्तिकी जिम्मेवारी उन्हींपर आयेगी, भाव कुभाव सुश्रुषा कैसी, पता न सेवा धर्म।

जोर लगायें कि ऐसा हम नहीं मानेंगे। अब निरादर हो

गया तो क्या हो गया? अपमान हो गया तो क्या हो

गया ? जैसे पत्थरका निरादर हो गया तो क्या ? अपमान

'मैं सेवक सीतापति मोरे' ( पं० श्रीबाबूलालजी द्विवेदी, 'मानस मधुप', साहित्यायुर्वेदरत्न)

उर प्रेरक जो कहते-करता, जग के सारे कर्म॥ मैं सेवक सीतापति मोरे—यही टेक मनमानी॥ किसी योनि में जन्म मिले, पर रहे न मन में ग्लानी। कुछ भी नहीं पात्रता, फिर भी कहते मुझे न शर्म। तेरा हूँ! इस अहंकार का ही पहिना है वर्म॥ तुलसी के मानस का सम्बल, पाई यही निशानी॥ सेवक सेव्य भाव बिनु भव से कोई पार न पाया। तुम अखण्ड मैं खण्ड, सदा से सत्ता एक रही है। ईश्वर अंश जीव अविनाशी—जो यह उक्ति सही है।। तरना मुश्किल, प्रियतम से मिलने को मन ललचाया॥

भटका, भटक रहा, भटकों ने भी मिलकर भटकाया। अहम् अस्मि, तत् त्वम् असि, तत्त्वम् असि में इतना जोड़ो। मैं तेरा हूँ, तू मेरा है—तू तू मैं मैं छोड़ो॥ युग बीते थक गया जगत ने अब तक खूब रुलाया॥

'उर अंकुरेउ गर्व तरु भारी'—चौरासी को भोग। में तेरा हूँ! तुम मेरे हो, मैं कहता—तुम कह दो। योग, वियोग, सुयोग कहूँ या इसको जुगुल सँयोग॥ प्राण प्राण धन तू मेरा है! बस इतना ही कह दो॥

नहीं है। शंका करनी हो तो संसारपर करें अथवा स्वयं

अपनेपर करें। ये दो ही जिज्ञासाके विषय हैं। परमात्माको

न मानें तो फिर बिलकुल मत मानें और मानें तो फिर

बिलकुल मानें; परंतु उलटी बातको न मानें। जो प्रत्यक्षमें

नाशवान् है, टिकनेवाली वस्तु नहीं है; जो पहले नहीं थी. पीछे नहीं रहेगी, वह बीचमें कैसे हो गयी-इस

बातको ठीक समझ लें तो, फिर सब ठीक हो जायगा।

अस अभिमान जाइ जनि भोरे—मुनि सुतीक्ष्ण की बानी।

करुणाकर की करुणा का हूँ, करुणिक, हे करुणाकर! अधमोद्धारक आप, अधन की यही माँग या सेवा। 'मध्प' धन्य हो जाय कृपा फल, पाकर मन की मेवा॥

बानक, आनक बना अचानक, प्रभु आकर करुणाकर॥

धनकी अन्धपूजा ( श्रीरमणलाल बसंतलाल देसाई ) मेरे समीप एक पुष्प पड़ा है; साथ ही एक रुपया महल झोंपड़ीसे ज्यादा बड़ा, अधिक मूल्यवान्, भी पडा है। अधिक सुख-सुविधासे युक्त, पर उस बालकके लिये नहीं। बालकके मनमें उसकी झोंपडी ही अधिक प्रशस्त रुपया न जाय, इसके लिये मैं सावधानी रखता हूँ; पुष्पको कोई ले जाय तो मैं उसे ले जाने देता हूँ। है, अधिक मूल्यवान् है और अधिक सुखप्रद है। सुख-परंतु मेरे सामने एक महाप्रश्न आ खड़ा होता है। सुविधाका मूल्य बालकके मनमें दूसरा ही है। 'पसन्द कर ले! जीवनभर तुझे एक ही वस्तु एक गायिका नवाबी दरबारके मुजरेमें गाकर हजारोंका मिलेगी, पुष्प या रुपया।' इनाम पाती है, पर अजमेरकी दरगाहमें बिना इनाम मनसे मैं क्या पसन्द करूँगा? गाती है। इन दोनों संगीतोंके भेदपर भी ध्यान दिया है? पृष्पः रुपया नहीं। जिस जीवनमें बिना पृष्पका रुपयोंका बिना इनामका संगीत ज्यादा बढिया होता है। कारण? ढेर सामने आनेवाला हो, उस जीवनमें सौरभ कहाँ ? नवाबी दरबारमें संगीतका मूल्य है। आज एक रुपयेके चाहे दो सेर गुलाब मिलते हों: अजमेर-शरीफकी दरगाहके पासका संगीत अमूल्य परंतु यह रुपया जिस दिन एक भी गुलाब न दिला है, इसीलिये वह बढ़िया है। सकेगा, उस दिन किसका मूल्य अधिक होगा? यों रुपयेसे पुष्प बढ़िया, पैसोंसे पानी बढ़िया, धनसे गुलाबका ही। हम जरा सच्चा मूल्य आँकनेका अन्न बढ़िया, महलसे झोंपड़ी बढ़िया और भाड़ेके प्रयत्न करें। संगीतकी अपेक्षा दिलका संगीत बढिया। मेरे पास धनका ढेर है। मैं रेतीके कछारमें चला जा इतना होनेपर भी हमारा यह युग धन-पूजक बन गया है। धन—माल, सुख, साधन और सुविधाकी रहा हूँ। मुझे प्यास लगती है। यह प्यास उग्र हो उठती है। पैसे-दो-पैसेमें सामान्यत: जलका एक घडा प्राप्त करनेवाला अदला-बदली करनेका बाट-अनाज, कपड़ा, मकानकी मैं दो रुपये, दो हजार रुपये, दो करोड़ या दो अरब रुपये अदला-बदली करनेवाली तकड़ी; इस तकड़ीको-इस बाटको देवता बनाकर हमलोग बुतपरस्त हो गये हैं और देकर जलका एक प्याला प्राप्त करना चाहता हूँ। पानीके प्यालेकी कीमत मेरे धनभण्डारसे बढ़ जाती इस झूठे देवताके पूजनमें सुख, सुविधा और सन्तोष— है। यहाँ किसका मूल्य अधिक है? करोड़पति धनवानुका सब कुछ खो बैठे हैं। या पानीका प्याला प्राप्त करनेवाले किसी बनजारेका? छोटा-सा साधन हमारी सिद्धि बन गया है। बंगाल या उड़ीसाके उपवासियोंसे पूछो-जादगर धनको फुलकेकी तरह फुलाते हैं और वह तुझे सेरभर चावल दुँ या सेरभर सोनेकी मुहरें ? वह फुलका पानीके बुदबुदेकी तरह फूट जाता है। मनभर सोनेकी मोहरोंको ठोकर मारकर एक सेर चावल यह धन विपुल बन गया है, सर्वत्र फिरनेवाला बन गया है-इतनेपर भी आज सर्वत्र दुर्भिक्ष फैल रहा है! झड्प लेगा। जीवनकी पहली जरूरत-अन्न; धन नहीं। जगत्की भूख मिट जाय, इतना अनाज होनेपर भी जगत् सन्तानरहित एक धनीने गाँवमें रहनेवाले एक सम्बन्धीके भूखों मरता है! धन-पूजाका यह एक परिणाम। चायके बालकको शहरमें अपने भव्य भवनमें बुलाया। झोंपडीमें बगीचोंकी कथा सुनी है? धन-पूजनने धनको मानव-रहनेवाला वह बालक बिना माँ-बापके महलमें झूरने रुधिरसे रँग दिया है; बगीचोंको वह कसाईखाना बना (सूखने) लगा। झोंपड़ीपर वापस पहुँचा, तब उसके रहा है। चेहरेपर प्रकाश दिखायी दिया। सब सुखसे रह सकें—इतनी जमीन है, इतने मकान

| संख्या ११ ] नीति-र्ा                                   | वेभूषण २१                                             |
|--------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------|
| ************************                               | **************************************                |
| हैं, इतना सामान है; इतनेपर भी जगत्के असंख्य मनुष्योंके | मुहम्मद—उपवास करनेवाला एक फकीर था।                    |
| रहनेके लिये घर नहीं है, पहननेको वस्त्र नहीं है और      | शंकर—सातवें वर्षमें ही संन्यास ग्रहण करनेवाला         |
| खानेको दाना नहीं है। कारण यही कि धनका ढेर जमा          | एक अकिंचन ब्राह्मण था।                                |
| करके उसपर धनी लोग नाग बनकर चढ़ बैठे हैं।               | धनकी अन्धपूजा धनको राक्षस—Moloch बना देती             |
| खादी पहनकर, असहयोगका नाम लेकर तालियाँ                  | है और धनकी सच्ची कीमत धनको लक्ष्मी बनाती है।          |
| पिटवानेवाले अनेकों कथित देशसेवक—आज धन-                 | आज तो धन संहारका, सन्तापका, अश्रुओंका और              |
| पूजनमें युद्ध-पूजन कर रहे हैं। उनकी शरम सूख गयी        | असूयाका मूल झरना बन गया है। इसके आसपास                |
| है। हमारे आस-पास हम उन्हें देख सकते हैं।               | चन्द्रमाकी चाँदनी नहीं, अमावसकी कालिमा है। आजका       |
| और इसी धन-भक्ति—अन्ध धन-भक्तिमें तेल,                  | धन शापित धन है।                                       |
| लोहा, रबड़ और कोयलेके ठेकेदार जगत्में महाभारत          | आजका मेरा संकल्प है—                                  |
| रचाकर करोड़ों मनुष्योंको तबाह कर रहे हैं।              | जो धन रुधिरसे सना हो, आँसुओंसे भींगा हो,              |
| जगत्को संस्कारी बनानेवाले स्मरणीय पुरुषोंमें भी        | असूयाकी कालिमासे कलुषित हो, जो सबके काममें न          |
| कोई धनी था क्या?                                       | आनेवाला इकलखोर हो, उस धनका मुझे स्पर्श न मिले।        |
| ईसामसीह—गरीब-से-गरीब यहूदी था।                         | चाहे मैं भूखा होऊँ, घरविहीन होऊँ, वैभवहीन             |
| बुद्ध—राज-पाट छोड़कर अपनी खुशीसे बना                   | होऊँ; आजके इस काले धनसे धनी होनेकी अपेक्षा            |
| हुआ एक भिक्षु था।                                      | धनहीन उपवासी होनेमें अधिक गौरव है।[शारदा]             |
| <del></del>                                            | <b></b>                                               |
| नीति-वि                                                | वेभुषण                                                |
| ( श्रीसुभाषच                                           | •                                                     |
| राजनीतिके चार अंग बताये गये हैं—साम, दान,              | गुरु वसिष्ठने इसी विलक्षणताको दृष्टिगत रखकर           |
| दण्ड और भेद। अच्छे शासकको किसी-न-किसी रूपमें           | •                                                     |
| इनका उपयोग करना पड़ता है। इनका उपयोग धर्मके            | नीति प्रीति परमारथ स्वारथु। कोउ न राम सम जान जथारथु॥  |
| आधारपर ही होना उचित है। धर्मसे विमुख होनेपर ये         | (रा०च०मा० २।२५४।५)                                    |
| साधन भी निष्फल हो जाते हैं। धर्मसम्राट् स्वामी         | रावण हठी, बलवान् और अहंकारी था। वह अशोक-              |
| श्रीकरपात्रीजी महाराजका कहना था कि 'धर्मनियन्त्रित     | वाटिकामें सीताजीको वशमें करनेके लिये मन्दोदरी तथा     |
| राजनीति ही कल्याणकारी है।'                             | बहुत–सी अन्य स्त्रियोंको साथ लेकर आता है तथा साम,     |
| श्रीरामचन्द्रजीने राज्यधर्मको एक भिन्न आदर्श           | दान, दण्ड और भेदनीतिसे समझानेका प्रयत्न करता है—      |
| प्रदान किया। जिसका केन्द्र शासक न होकर सिद्धान्त       | बहु बिधि खल सीतहि समुझावा। साम दान भय भेद देखावा॥     |
| है। जो अन्याय कर रहा है, वह विरोध करनेयोग्य है,        | (रा०च०मा० ५।९।३)                                      |
| भले ही वह कोई क्यों न हो। इसलिये विभीषणको              | लेकिन रावणको दूसरोंद्वारा नीति नहीं भाती।             |
| देशद्रोही कहना मिथ्यावादी सिद्धान्तनिष्ठापर आधारित     | उसको कई व्यक्तियोंने परामर्श दिया कि सीताजीको         |
| है। भगवान् राम राजनीतिको जननीतिके रूपमें परिवर्तित     | श्रीरामके पास पहुँचानेमें ही उसका कल्याण है।          |
| कर देते हैं। इसीलिये उनकी मित्रताका केन्द्र निर्बल,    | हनुमान्जीने रावणको भक्ति, विवेक, वैराग्य और राजनीतिसे |
| पराजित और पीड़ित व्यक्ति भी थे।                        | सनी हुई वाणीसे समझाया। उन्होंने उसे अहंकार            |

भाग ८९ चरणोंमें नत होकर शिक्षा ग्रहण करे, ऐसा वर्णन सभी छोड़कर उनकी शिक्षा ग्रहण करनेको कहा। शिक्षा तो अहंकार छोड़कर ही ग्रहण की जाती है। रावणसे शास्त्रोंमें किया गया है, पर यहाँ तो गुरुजी ही हाथ जोड़कर शिष्यको समझानेका प्रयत्न करते हैं। वार्तालाप करते हुए हनुमान्जी साम, दान, दण्ड और भेद—चारों प्रकारकी नीतियाँ अपनाकर बात करते हैं। हनुमान्जीके वार्तालापके ढंगका आधार शास्त्रीय सामनीति है, विद्वत्तापूर्ण है और नीतिपूर्ण है। उन्होंने रावणका रोग पहले तो वे रावणसे हाथ जोड़कर विनती करते पकड़ लिया और उसे 'तामसिक अभिमान' छोड़नेके हैं और कहते हैं कि मेरी शिक्षा अहंकार छोड़कर सुनो— लिये कहा— बिनती करउँ जोरि कर रावन। सुनहु मान तजि मोर सिखावन॥ मोहमूल बहु सूल प्रद त्यागहु तम अभिमान। तुम मोहग्रस्त हो। इस मोहका परिणाम यह हुआ (रा०च०मा० ५।२२।७) दामनीति कि तुम्हारे अन्त:करणमें घोर अभिमान हो गया है। इसे फिर कहते हैं कि यदि तुम लंकापर अचल राज्य दूर करनेके लिये मैं तुम्हें दवा दे रहा हूँ-करना चाहते हो तो श्रीरामके चरण-कमलोंको हृदयमें भजहु राम रघुनायक कृपा सिंधु भगवान॥ धारण करो-(रा०च०मा० ५।२३) हनुमान्जीने रावणको राम, रघुनायक, कृपासिन्धु, राम चरन पंकज उर धरहू। लंका अचल राजु तुम्ह करहू॥ भगवान्का भजन करनेका उपदेश दिया। अभिप्राय यह (रा०च०मा० ५।२३।१) दण्डनीति है कि यदि तुम ज्ञानी हो तो रामका, उपासक हो तो उसके पश्चात् सावधान करते हैं-हे रावण! रघुनायकका, भक्त हो तो कृपासिन्धुका और यदि श्रीरामसे विरोध करनेवालेका कोई रक्षक नहीं; स्रोतरहित कर्मकाण्डी हो तो भगवानुका भजन करो। श्रीरामका नदियाँ वर्षाके बाद सूख जाती हैं— भजन सबके लिये है, लेकिन अहंकारी और मोहग्रस्त रावणको यह उपदेश नहीं भाया। राम बिमुख संपति प्रभुताई। जाइ रही पाई बिनु पाई॥ अगर दवासे बीमारी ठीक नहीं हुई तो शल्य-सजल मूल जिन्ह सरितन्ह नाहीं। बरिष गएँ पुनि तबहिं सुखाहीं॥ चिकित्सा करनी पड़ती है। भगवान् श्रीरामका हनुमान्जीको (रा०च०मा० ५।२३।५-६) भेदनीति भेजनेमें यही उद्देश्य था। और साथ ही यह भी कहा कि श्रीरामद्रोहीकी रक्षा रावण जनकनन्दिनीका हरण करनेके लिये सोनेके हजारों शंकर, ब्रह्मा और विष्णु भी नहीं कर सकते। मृगका सहारा लेकर उनको सोनेकी लंकामें रखता है। इसका तात्पर्य है कि रावण सीताजीको सोनेके प्रलोभनके सुनु दसकंठ कहउँ पन रोपी। बिमुख राम त्राता नहिं कोपी॥ संकर सहस बिष्नु अज तोही। सकहिं न राखि राम कर द्रोही॥ माध्यमसे पाना चाहता है। हनुमानुजीका वर्णन करते हुए कहा गया—'**अतुलितबलधामं हेमशैलाभदेहं**' एक (रा०च०मा० ५।२३।७-८) नीतिशास्त्र कहता है कि जो अपनेसे बल-बुद्धिमें ओर विशाल स्वर्ण पर्वताकार सामने है और दूसरी ओर चार कोस सोनेकी लंका है। यहाँपर मानो स्वर्णकी बड़ा हो, उससे वैर न करें। शंकरावतार होनेके नाते हनुमानुजीके मनमें रावणके कल्याणकी भावना होना परीक्षा हो रही है। गोस्वामी तुलसीदासजीने यहाँपर स्वाभाविक ही है। शायद ही किसी गुरुने शिष्यके सोनेके परीक्षणकी विधिकी ओर संकेत किया है और Hinduism Discord Server https://dsc.gg/dharma | MADE WITH LOVE BY Avinash/Sha कल्याणके लिये इतनी चेष्टा की ही। शिष्य गुरुके वह विधि हैं— जलाना । दोनोपर जब आग्नका प्रयोग

| संख्या ११] नीति-र्ा                                       | वेभूषण २३                                                   |
|-----------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|
| *******************                                       |                                                             |
| किया गया तो लंका जलकर खाक हो गयी और                       | फिर भयनीतिसे युक्त शब्दावलीमें मन्दोदरीने रावणसे            |
| हनुमान्जी ज्यों-के-त्यों चमकते रहे—                       | कहा—'तुम्हारे कुलरूपी कमलवनको नष्ट करनेके लिये              |
| मुख प्रसन्न तन तेज बिराजा। कीन्हेसि रामचंद्र कर काजा॥     | सीता शीतकालकी रात्रिके समान आयी है अर्थात् जैसे             |
| (रा०च०मा० ५।२८।४)                                         | तालाबमें कमल खिले रहते हैं, वैसे ही लंकामें निशाचर          |
| मानो संकेत था कि रावण—तुम लोभके स्थानपर                   | प्रसन्न रहते हैं और जैसे जाड़ेकी रात्रि कमलका नाश           |
| प्रेमका स्वर्ण स्वीकार करो। इस प्रकार हनुमान्जीने रावणको  | करती है, वैसे ही सीताजी तुम्हारे कुलका नाश                  |
| उपदेशके द्वारा तथा क्रियाके द्वारा समझानेका प्रयत्न किया, | करनेवाली हैं। हे नाथ! बिना सीताजीको दिये शम्भु और           |
| पर रावण इतना विचित्र है कि रंचमात्र भी प्रभावित नहीं हुआ। | ब्रह्माके भी करनेसे तुम्हारा भला नहीं हो सकता अर्थात्       |
| मन्दोदरी रावणकी पट्टरानी थी। वह राजकार्यमें भी            | आपका हित इसीमें है कि मेरा कहा मानें, दूसरा कोई             |
| भाग लेती थी। हनुमान्जीद्वारा लंका जलानेके पश्चात्         | आपका हित नहीं कर सकता।'                                     |
| राक्षस भयभीत रहने लगे थे। दूतियोंसे समाचार सुनकर          | तव कुल कमल बिपिन दुखदाई। सीता सीत निसा सम आई॥               |
| कि निसिचरकुल अब उबरता नहीं दिखायी देता, मन्दोदरी          | सुनहु नाथ सीता बिनु दीन्हें। हित न तुम्हार संभु अज कीन्हें॥ |
| बहुत व्याकुल हुई। उसे अहसास हुआ कि रावण                   | (रा०च०मा० ५।३६।९-१०)                                        |
| अनीतिपर तुला हुआ है। स्त्रियोंका प्रभाव पुरुष और वह       | रावण मोहरूपी मनका प्रतीक है। मन्दोदरी बुद्धिकी              |
| भी कामीपर, एकान्तमें अधिक पड़ता है। अतः एकान्तमें         | प्रतीक है। बुद्धिका काम मनको समझाना है, किंतु मन            |
| हाथ जोड़कर पतिके चरणोंसे लगकर नीतियुक्त वाणीसे            | बुद्धिकी न सुने और स्वयं ही स्वामित्वके गर्वमें चूर रहे तो  |
| बोली—हे कान्त! भगवान्से वैर छोड़ो और मेरा कहना            | बुद्धि क्या करे ? जहाँ पति पत्नीकी हितकारी बातको भी न       |
| अत्यन्त हितकर जानकर हृदयमें धारण करो—                     | सुने तो उस घरकी दशा निश्चित लंकाके समान ही है।              |
| रहिस जोरि कर पति पग लागी। बोली बचन नीति रस पागी॥          | मन्दोदरी-जैसी समर्पित पत्नीद्वारा समझाये जानेपर भी रावण     |
| कंत करष हरि सन परिहरहू। मोर कहा अति हित हियँ धरहू॥        | उसकी बातोंको हँसीमें उड़ा देता है। मन्दोदरी हृदयमें चिन्ता  |
| (रा०च०मा० ५।३६।५-६)                                       | करने लगी कि पतिपर विधाता प्रतिकूल हो गये।                   |
| ' <i>कंत करष हरि सन परिहरहू।</i> 'कहकर मन्दोदरीने         | मंदोदरी हृदयँ कर चिंता। भयउ कंत पर बिधि बिपरीता॥            |
| सामनीतिका प्रयोग किया। उसके पश्चात् भेदनीतिसे             | (रा०च०मा० ५।३७।६)                                           |
| उसने रावणको समझाया कि जिनके दूतका कार्य                   | मन्दोदरी रावणको प्रताड़ित करते हुए कहती है—                 |
| स्मरणसे राक्षसियोंके गर्भ गिर जाते हैं, कहीं ऐसा न हो     | जिसने मारीचको बिना फलके बाणसे समुद्रके पार                  |
| कि डरे हुए निशाचर उधर जाकर मिल जायँ।                      | फेंककर विचलित कर डाला, ताड़काको मार दिया,                   |
| समुझत जासु दूत कड़ करनी। स्त्रविहं गर्भ रजनीचर घरनी॥      | शिवजीके धनुषको तोड़कर सबको सुख दिया और फिर                  |
| (रा०च०मा० ५।३६।७)                                         | चौदह हजार राक्षसोंसहित खर-दूषणको यमलोक भेज                  |
| मन्दोदरीने दामनीतिसे रावणको समझाया—हे कंत!                | दिया, उसे तूने तब भी नहीं पहचाना। हे स्वामिन्! मैं          |
| यदि भला चाहते हो तो मन्त्रीको बुलाकर सीताजीको             | जो सलाह देती हूँ, सो सुनो। भगवान्से विमुख होकर              |
| भेज दो।                                                   | भला बालिने भी कौन फल पाया? तुम्हारे बीसों बाहु              |
| तासु नारि निज सचिव बोलाई। पठवहु कंत जो चहहु भलाई॥         | और दसों सिर तो तभी नष्ट हो गये, जब तुमने शिवजीके            |
| (रा०च०मा० ५।३६।८)                                         | स्वामीसे वैर किया।                                          |

भाग ८९ और गुरु यदि शिष्यके अनुसार चले तो धर्मका नाश हो रे नीच! मारीचु बिचलाइ, हति ताड़का, जाता है। स्वार्थमयी एवं पापमयी वृत्ति अहंकारी भंजि सिवचापु सुखु सबहि दीन्ह्यो। व्यक्तिके मनको झुठा प्रोत्साहन देती जाती है, लेकिन सहस दसचारि खल सहित खर-दूषनहि, मूलमें दीमककी तरह उसके मनको खोखला कर देती जमधाम, तैं तउ चीन्ह्यो॥ पैठै है तथा विनाशके कगारपर लाकर खड़ा कर देती है। मैं जो कहीं, कंत! सुनु मंतु भगवंतसों रावणके लिये वही संयोग बन गया। मंत्री उसको बिमुख है बालि फलु कौन लीन्ह्यो। सुना-सुनाकर प्रशंसा कर रहे हैं। ठीक अवसर जानकर बीस भुज, दस सीस खीस गए तबहिं जब, विभीषण आये और भाईके चरणोंमें सीस झुकाकर ईससों ईसके बैरु कीन्ह्यो॥ आसनपर बैठ गये। (कवि॰ लंकाकाण्ड १८) रावण यह कहकर कि सत्य ही स्त्रियाँ स्वभावसे रावणने कहा—'भाई! तुम भी सलाह दो।' तो डरपोक होती हैं, अधिक स्नेह दर्शाकर सभामें चला अनुशासन प्राप्त करनेपर, कहनेपर बोले। बिना कहे सभामें गया। ज्यों ही सभामें बैठा तो उसे समाचार मिला कि बोलना नहीं चाहिये। सो विभीषण बोले—'में अपनी बुद्धिके अनुसार आपके भलेकी बात कहता हूँ। हे स्वामी! जो श्रीरामकी सारी सेना समुद्र पार करके आ गयी है। उसने मन्त्रियोंसे उचित राय माँगी कि अब क्या करना व्यक्ति अपना कल्याण, सुन्दर यश, सुबुद्धि, शुभ गति और चाहिये? वे सब हँसे और फिर कहने लगे कि आपने नाना प्रकारके सुख चाहता हो, उसके लिये यही उचित है देवों और राक्षसोंको जीता है, जिसमें कुछ श्रम नहीं कि वह दूसरेकी स्त्रीका सुन्दर ललाट भी भादों सुदि चौथके हुआ। फिर मनुष्य और वानर किस गिनतीमें हैं! चन्द्रमाके समान समझे। उसका मुख न देखे।' जितेहु सुरासुर तब श्रम नाहीं। नर बानर केहि लेखे माहीं॥ जो आपन चाहै कल्याना। सुजसु सुमित सुभ गति सुख नाना।। (रा०च०मा० ५।३७।९) सो परनारि लिलार गोसाईं। तजउ चउथि के चंद कि नाईं॥ किसीको ठीक परामर्श देना भी सहायता और हित (रा०च०मा० ५।३८।५-६) करना ही होता है, किंतु परामर्श देनेवालेके मनमें भय अत: विभीषणकी रावणको यह सम्मति कि वह और आशा नहीं होनी चाहिये। इच्छुक और लोभी 'पराई स्त्रीपर अपना अधिकार न समझे और अशुभ व्यक्ति तो चाटुकारिता ही कर सकता है। यह आदत जानकर उसके स्वामीको लौटा दे', सर्वथा शास्त्रानुकूल, अत्यन्त विनाशकारी होती है। जहाँ दोषोंका ईंधन होता नीतिके अनुसार और हितकारी है। विभीषण निश्चित है, वहीं तो पापोंकी अग्नि प्रज्वलित होती है, जो रूपसे सात्त्विक गुणोंका रूप है। वह स्वयं श्रीरामका व्यक्तिको जलाकर भस्म कर देती है। हम पापके फलसे भजन करता है और रावणको काम, क्रोध, लोभका डरते हैं, किंतु दोषोंको दूर नहीं करना चाहते। त्याग करके भजनकी प्रेरणा देता है। माल्यवन्त भी गोस्वामी तुलसीदासजीने इसीलिये कहा है कि-विभीषणको नीति-विभूषण कहता है। सचिव बैद गुर तीनि जौं प्रिय बोलिहं भय आस। तात अनुज तव नीति बिभूषन। सो उर धरहु जो कहत बिभीषन॥ इस प्रकार रावणको हनुमान्जी, मन्दोदरी और राज धर्म तन तीनि कर होइ बेगिहीं नास॥ विभीषण—सभीने समझाया, परंतु उनकी नीतिपूर्ण बातें (रा०च०मा० ५।३७) यदि मन्त्री भय और आशाके साथ सलाह दें तो न मानना ही उसके विनाशका कारण बना, जबकि राज्यका नाश हो जाता है। यदि वैद्य रोगीके कहनेके श्रीरामने नीति-विभूषण विभीषणकी प्रत्येक बातका अनुसार दवा देने लगे तो शरीरका नाश हो सकता है आदरपूर्वक समर्थन किया था और विजय प्राप्त की।

संख्या ११ ] तुलसीके हनुमान् तुलसीके हनुमान् (डॉ० श्रीआद्याप्रसादसिंहजी 'प्रदीप') पवनपुत्र श्रीहनुमान्जी महाकवि तुलसीके परम अभीष्ट कठिन भूमि कोमल पद गामी। कवन हेतु बिचरहु बन स्वामी॥ थे। आकल-व्याकुल कवि तुलसीदासजीको हनुमानुजीने (रा०च०मा० ४।१।७-८) सहारा दिया था। हनुमानुकी महान् कृपासे ही उन्हें श्रीरामके भगवान् रामने भी उत्तर दिया। हम कोसलके स्वामी राजा दशरथके पुत्र हैं। पिताकी आज्ञासे वनमें चले आये दर्शन हुए थे। भगवान् श्रीराम-लक्ष्मण दर्शन देनेके लिये राजकुमारके वेशमें आये, परंतु वे पहचान नहीं पाये। हैं। हमारे साथमें एक सुन्दर स्त्री थी, जिसे राक्षसोंने चुरा दूसरी बार चित्रकूटके घाटपर चन्दन घिसते समय भगवान् लिया है, हम उसीकी खोजमें वन-वन भटक रहे हैं। श्रीराम-लक्ष्मण बालक बनकर चन्दन लगवाने आये। वे इतना सुनते ही हनुमानुको पुरानी बात याद आ गयी है— तब भी चूके जा रहे थे। उसी समयपर हनुमान्जीने प्रभु पहिचानि परेउ गहि चरना। सो सुख उमा जाइ नहिं बरना॥ तोतेका रूप धारणकर पेड़पर बैठकर दोहा कहा-पुलिकत तन मुख आव न बचना। देखत रुचिर बेष कै रचना।। चित्रकृट के घाट पर भइ संतन की भीर। पुनि धीरजु धरि अस्तुति कीन्ही। हरष हृदयँ निज नाथिह चीन्ही॥ तुलसिदास चंदन घिसें तिलक देत रघुबीर॥ मोर न्याउ मैं पूछा साईं। तुम्ह पूछहु कस नर की नाईं॥ —इसे सुनकर उन्होंने श्रीरामको पहचाना और दर्शन (रा०च०मा० ४।२।५-८) पाया। जीवनभर उन्होंने श्रीरामको अपना अभीष्ट माना, हनुमान्जीने अपनी मृढता—अज्ञानताका विस्तृत परंतु 'राम ते अधिक राम कर दासा 'को भी स्वीकार चित्रण किया और अपनेको माया-मोहमें विधिवत् लिप्त किया। हनुमानबाहककी रचनाकर अपने शारीरिक क्लेशोंसे बताया। हनुमान्जी आश्वस्त होकर उनके चरणपर मुक्ति पायी थी। तुलसीका हर ग्रन्थ प्राय: रामकथापर ही व्याकुल होकर लिपट जाते हैं-आधारित होता है। ग्रन्थोंमें जो गति प्रवाहित होती है, वह अस किह परेउ चरन अकुलाई। निज तनु प्रगटि प्रीति उर छाई॥ हनुमानुके सहारे ही आती है। हनुमान् भगवान् रामके परम तब रघुपति उठाइ उर लावा। निज लोचन जल सींचि जुड़ावा॥ प्रिय हैं। बाल्यकालमें एक दिन एक बन्दर नचानेवाला (४।३।५-६) अयोध्यामें आया। उसके चले जानेपर रामने बन्दर लेनेके ऐसेमें हनुमान्ने सारी बात खुलकर भगवान् रामसे लिये जिद की। राजा दशरथ बन्दर मँगा-मँगाकर देने लगे। बताया। हे प्रभु! इस पर्वतपर कपिपति सुग्रीव रहते हैं, रामने सबको इनकार कर दिया। अन्तमें हनुमान्को लाया वे आपके भक्त हैं। वे बन्दरोंको भेजकर सीताका पता गया तो भगवान् रामने उन्हें बड़े प्रेमसे स्वीकार कर लिया। लगा देंगे। हनुमान् राम और लक्ष्मणको कन्धेपर बैठाकर काफी दिनोंतक हनुमान्ने रामका मनोरंजन किया। अन्तमें कपिपति सुग्रीवके पास गये। भगवान्को पाकर सुग्रीव पुनः मिलनेका वादा करके भगवान्ने हनुमान्को जाने दिया। बहुत प्रसन्न हुए। हनुमान्जीने अग्निको साक्षी बनाकर श्रीरामचरितमानसमें हनुमान्की भेंट रामसे उस राम और सुग्रीवकी मित्रता सुदृढ़ कर दी-समय होती है, जब राम-लक्ष्मण सीताकी खोजमें वन-तब हुनुमंत उभय दिसि की सब कथा सुनाइ। वन भटक रहे थे। बालिके भयसे सुग्रीव हुनुमानुके साथ पावक साखी देइ करि जोरी प्रीति दृढ़ाइ॥ ऋष्यमूक पर्वतपर रह रहे थे। उन्होंने पर्वतसे राम-(रा०च०मा० ४।४) लक्ष्मणको आते देखा। सुग्रीवको भय था कि बालिने सुग्रीवने सीताको खोजनेका पूर्ण आश्वासन दिया। किसीको भेजा तो नहीं है। अत: हनुमानुको सुग्रीवने उन्होंने यह भी बताया कि मैं मिन्त्रयोंके साथ यहाँ बैठा विप्रवेशमें भेजा। हनुमान् जाकर प्रश्न करते हैं— था, उसी समय नभपथसे विलाप करती किसीके द्वारा ले को तुम्ह स्यामल गौर सरीरा। छत्री रूप फिरहु बन बीरा॥ जायी जाती हुई नारीने हम लोगोंको देखकर एक वस्त्रका

टुकड़ा यहाँ फेंक दिया था। सुग्रीवने वह वस्त्र लाकर कहइ रीछपति सुनु हनुमाना। का चुप साधि रहेहु बलवाना॥ श्रीरामको दिखाया। श्रीरामने वस्त्रको लेकर विषादका पवन तनय बल पवन समाना। बुधि बिबेक बिग्यान निधाना॥ अनुभव किया। तत्पश्चात् भगवान् श्रीरामने मित्र सुग्रीवसे कवन सो काज कठिन जग माहीं। जो निहं होइ तात तुम्ह पाहीं॥ उस पर्वतपर रहनेका कारण पूछा। सुग्रीवने भाई बालिकी राम काज लगि तव अवतारा। सुनतिहं भयउ पर्बताकारा॥ गाथाको बताया। प्रभु श्रीरामने मित्रके कष्टको दूर (रा०च०मा० ४।३०।३—६) किया। बालिको मारकर सुग्रीवको राजा बना दिया। जामवन्तके सुन्दर वचन सुनकर हनुमान्जी लंका बालि-पुत्र अंगदको युवराज पदपर प्रतिष्ठित किया। सुग्रीवने जानेको तत्पर हो गये। उन्होंने सबसे निवेदन किया कि हनुमदादि वानर वीरोंको भेजकर सीताकी खोज करायी। मैं रामकाजके लिये जा रहा हूँ। जबतक मैं वापस नहीं आता, तबतक आप सब सिन्धुतटपर मेरी प्रतीक्षा कीजिये। सीताकी खोजमें प्रस्थित हनुमान्को बुलाकर भगवान् श्रीरामने अपनी अँगूठी देकर महनीय कार्य समर्पित मैनाक पर्वतने हनुमान्जीको विश्राम देना चाहा, किया। मार्गमें भूख-प्याससे त्रस्त-पस्त बन्दरोंको परंतु रामकार्यमें तत्पर हनुमान्जीको उस कार्यके अतिरिक्त हनुमान्जीने बचाया। यथा— कुछ नहीं सूझता। यथा-गिरि ते उतरि पवनसुत आवा। सब कहुँ लै सोइ बिबर देखावा॥ हनूमान तेहि परसा कर पुनि कीन्ह प्रनाम। आगें कै हनुमंतिह लीन्हा। पैठे बिबर बिलंबु न कीन्हा॥ राम काजु कीन्हें बिनु मोहि कहाँ बिश्राम॥ (रा०च०मा० ४। २४। ७-८) (रा०च०मा० ५।१) वहाँ ध्यानमग्न तपस्विनीको देख सभी भालू, देवताओंद्वारा सम्प्रेषित सुरसा व्यवधानके रूपमें उपस्थित हुई। उसने हनुमानुजीके अनेक निवेदन अनसुने बन्दरोंने भूख-प्याससे त्रस्त होकर आकर प्रणाम किया। उसने बन्दरोंको कार्यमें पूर्ण सफलताकी कामना कर कर दिये। यहाँ हनुमान्जीकी परम प्रवीणता और चतुराई अपने तप-बलसे सिन्धु-तटपर पहुँचा दिया। देखनेको मिलती है। अन्तमें सुरसाको कहना पड़ा-अब सामने यह प्रश्न उठ रहा है कि सिन्धुपार राम काजु सबु करिहहु तुम्ह बल बुद्धि निधान। जाकर लंकामें सीताकी खोज कौन करेगा? अनेक आसिष देइ गई सो हरिष चलेउ हनुमान॥ महारिथयोंने अपनी असमर्थताको बताया। उस समय (रा०च०मा० ५।२) हनुमान्जी द्रुतगतिसे आगे बढ़ते हैं। यहाँ भी एक व्यवधान उपस्थित होता है। छायाग्राहीने हनुमान्जीको खींचा। परम प्रवीण हनुमान्जीने उसके कपटको पहचान लिया। उन्होंने सत्वर अपना कार्य किया-ताहि मारि मारुतसुत बीरा। बारिधि पार गयउ मतिधीरा॥ (रा०च०मा० ५।३।५) सुरसा और छायाग्राहीपर विजय प्राप्तकर हनुमान्जीने आगे प्रस्थान किया। वहाँ जाकर लंकाकी अभिरक्षा व्यवस्थाका अवलोकनकर विचार किया-पुर रखवारे देखि बहु कपि मन कीन्ह बिचार। अति लघु रूप धरौं निसि नगर करौं पइसार॥

जमिष्<del>यपि</del>ंड<del>्स्म् मिड्झ्स्</del>रेक<del>्ट्र्ह्</del>रिप्टा https://dsc.gg/dharma चत्त्म्भ<del>्रक्ट्र</del>ि भ्रस्ति म्ह्नेन्द्रिक्क्स्म् स्थिक्क्ष्म्

भाग ८९

(रा०च०मा० ५।३)

तुलसीके हनुमान् संख्या ११ ] नगरमें प्रवेश करते देख लिया। उसने हनुमान्जीको आरम्भ किया। त्रिजटाने अपना स्वप्न भी सुनाया। अत्यन्त विरहकी स्थितिमें जब माँ सीता अशोकवृक्षसे फटकारकर कहा— जल मरनेके लिये आग माँगने लगीं तो वीर चतुर जानेहि नहीं मरमु सठ मोरा । मोर अहार जहाँ लगि चोरा॥ हनुमान्जीने रामप्रदत्त अँगूठीको गिरा दिया। देखते ही माँ (रा०च०मा० ५।४।३) सीता हर्ष-विषादमें डूब गयीं। इस समय हनुमान्जीने— कपिप्रवर हनुमान्ने उसे एक मुक्का हन दिया। उसका हाल बेहाल हो गया। वह खूनका वमन करते रामचंद्र गुन बरनैं लागा। सुनतिहं सीता कर दुख भागा॥ हुए पृथ्वीपर गिर गयी। फिर सँभलकर उठी और लागीं सुनैं श्रवन मन लाई। आदिहु तें सब कथा सुनाई॥ हनुमान्जीसे निवेदन किया कि जब मैं ब्रह्माके यहाँसे (रा०च०मा० ५।१३।५-६) माँ सीताके बुलानेपर हनुमान्जी छोटे बन्दरका रूप चलने लगी थी तो मुझसे ब्रह्माने कहा था कि यदि कभी धर प्रस्तुत हुए। उन्हें देखकर विस्मित माँ सीताको कपिके मारनेसे तुम विकल हो गयी तो समझ लेना कि हनुमान्जीने परिचय दिया-निशिचरकुलका संहार हो जायगा-जब रावनहि ब्रह्म बर दीन्हा। चलत बिरंचि कहा मोहिं चीन्हा॥ राम दूत मैं मातु जानकी। सत्य सपथ करुनानिधान की।। यह मुद्रिका मातु मैं आनी। दीन्हि राम तुम्ह कहँ सहिदानी॥ बिकल होसि तैं कपि के मारे। तब जानेसु निसिचर संघारे॥ (रा०च०मा० ५।१३।९-१०) तात मोर अति पुन्य बहुता। देखेउँ नयन राम कर दूता॥ भगवान् श्रीरामका अपना परिचय हनुमान्जीने तात स्वर्ग अपबर्ग सुख धरिअ तुला एक अंग। समझाया। माँ सीताको विश्वास हो गया। भगवान् तूल न ताहि सकल मिलि जो सुख लव सतसंग॥ श्रीरामका सम्यक् सन्देश हनुमान्जीने कह सुनाया और (रा०च०मा० ५।४।६—८, ५।४) आश्वासन भी दिया कि शीघ्र ही यहाँ आकर निशिचरोंको हनुमान्जीने नगरमें प्रवेश किया। कपिने अपने मारकर तुम्हें ले जायँगे। हनुमान्जीने भूख शान्ति करनेके हृदयमें भगवान् श्रीरामको धारणकर रावणके भवनमें निमित्त माताजीसे आदेश लेकर फल खाना, पेड़ोंको प्रवेशकर खोजना शुरू किया। हनुमान्जीने खूब खोजा, तोड़ना और रक्षकोंको मारना आरम्भ कर दिया। अन्ततः देखा अनगिनत योद्धा सोये हुए थे। अपने भवनमें रावण भी निद्रा-निमग्न मिला। आगे जानेपर हनुमान्जीको रामनाम–अंकित एक भवन मिला। उन्हें आश्चर्य हुआ कि यहाँ कोई सज्जन कैसे अपना जीवन गुजारता है? ऐसे समयमें ही विभीषण जागकर राम-राम करने लगे। विप्र-वेशमें हनुमान् विभीषणसे मिले, अनेक वार्ताएँ हुईं। युक्ति-युक्त संकेतसे हनुमान्जी माँ सीताके पास आते हैं-निज पद नयन दिएँ मन राम पद कमल लीन। परम दुखी भा पवनसुत देखि जानकी दीन॥ (रा०च०मा० ५।८) उस समय वहाँ रावण भी आता है। उसने माँ सीताको समझाया और डरवाया। हनुमान्जी परम चतुर धैर्य धारणकर सब सुनते रहे। अन्तत: रावण वापस लौट मेघनादद्वारा ब्रह्मास्त्रमें बाँधकर वे रावणके दरबारमें ले गया और यहाँ अनेक राक्षसियोंने सीताजीको डराना

भाग ८९ जाये गये। वहाँ कपिको पूँछहीन करके भेजनेके लिये हरिष राम भेटेउ हनुमाना। अति कृतग्य प्रभु परम सुजाना॥ कपड़ा और तेलसे सराबोर कराकर आग लगा दी गयी। तुरत बैद तब कीन्हि उपाई। उठि बैठे लिछमन हरषाई॥ कपिने विशालरूप धरकर पूरी लंकाको जलाकर खाक (रा०च०मा० ६।६२।१-२) युद्धमें अनेक स्थलोंपर हनुमान्ने अपनी वीरतासे कर दिया और सीताजीसे मिलकर पुन: वापस बन्दरोंके पास आ गये। हनुमान्जी सबको साथ ले भगवान् राक्षसोंको मारा और उनके यज्ञादिको नष्ट-भ्रष्ट कर श्रीरामके पास आये। भगवान् श्रीरामने कपिसे कहा— डाला। विजयके बाद भगवान् श्रीरामने पवनपुत्र हनुमान्को अपने परम सहायकके रूपमें ही सदा प्रयोग किया। सुनु कपि तोहि समान उपकारी। नहिं कोउ सुर नर मुनि तनुधारी॥ जहाँ-जहाँ राम जाते थे, वहाँ हनुमानुजीको अवश्य प्रति उपकार करौं का तोरा। सनमुख होइ न सकत मन मोरा॥ रखते थे। लंकासे वापस आते समय भरतको सान्त्वना सुनु सुत तोहि उरिन मैं नाहीं। देखेउँ करि बिचार मन माहीं॥ देनेके लिये हनुमान्जीको प्रथम ही भेज दिया। यहाँ कपि उठाइ प्रभु हृदयँ लगावा। कर गहि परम निकट बैठावा॥ भरतको दशा विचित्र थी-प्रभु कर पंकज किप कें सीसा। सुमिरि सो दसा मगन गौरीसा॥ (रा०च०मा० ५।३२।५-७, ३३।४, २) राम बिरह सागर महँ भरत मगन मन होत। गोस्वामी तुलसीदासके हनुमान् परम चतुर, भक्त बिप्र रूप धरि पवनसुत आइ गयउ जनु पोत॥ एवं बलकी अपार राशि हैं। पूरबमें उदित चन्द्रमाको बैठे देखि कुसासन जटा मुकुट कुस गात। देखकर भगवान् श्रीरामने पूछा—चन्द्रमाकी छाया क्या राम राम रघुपति जपत स्त्रवत नयन जलजात॥ है ? अनेक लोगोंने विभिन्न उत्तर दिये, परंतु हनुमानुका (रा०च०मा० ७।१क, ख) उत्तर बड़ा ही सटीक और भक्तके अनुकूल है— हनुमान्जीने भरतको बताया युद्धमें शत्रुको परास्त करके भगवान् श्रीराम अयोध्याको आ रहे हैं। भरतका कह हनुमंत सुनह प्रभु ससि तुम्हार प्रिय दास। सारा दु:ख दूर हो गया। प्यासेको जैसे पानी नहीं अमृत तव मूरति बिधु उर बसति सोइ स्यामता अभास॥ मिल गया। भरत आनन्दमग्न हो गये और पूछने लगे— (रा०च०मा० ६।१२क) अंगदप्रेषित रावणके मुकुट नभसे दिखायी दिये। 'को तुम्ह तात कहाँ ते आए। मोहि परम प्रिय बचन सभी सशंकित हो गये। दिनमें कैसे लुक टूटने लगा। वीर *सुनाए॥* (रा०च०मा० ७।२।७) हनुमान्ने लपककर उन्हें पकड़कर भगवान् श्रीरामके हनुमान्जीने उत्तर दिया-पास रख दिया-मारुत सुत मैं कपि हनुमाना। नामु मोर सुनु कृपानिधाना॥ तरिक पवनसुत कर गहे आनि धरे प्रभु पास। दीनबंधु रघुपति कर किंकर। सुनत भरत भेंटेउ उठि सादर॥ कौतुक देखिंहं भालु कपि दिनकर सरिस प्रकास॥ (रा०च०मा० ७।२।८-९) हनुमान्-चरित अगाध है। भगवान् श्रीरामको हनुमान् (रा०च०मा० ६। ३२क) मेघनाद और लक्ष्मण-युद्धके समय वीरघातिनी परम प्रिय हैं। श्रीरामचरितमानसमें जितना कठिन कार्य है, लक्ष्मणके हृदयमें लगी, वे बेहोश हो गये। हनुमान्जीने सब हनुमान्जीद्वारा पूर्ण होता है। माँ सीताकी खोज, लक्ष्मणके श्रीरामके पास लक्ष्मणको रखा। सुषेणवैद्य-निर्देशित बूटी प्राण बचाना, लंकामें संत्रास पैदा कर देना आदि अनेक लानेके समय हनुमान्जीके अतिरिक्त किसीमें सामर्थ्य मानवेतर कार्य हैं, जो हनुमान्जीने किये। अहिरावण-वध, नहीं थी। यह हनुमान्जीके बूतेकी ही बात थी कि मार्गमें राम-लक्ष्मणकी रक्षा-सरीखे अनेक कार्य हनुमान्जीने किये। व्यवधान डालनेवाले राक्षसको मारकर तत्काल बूटीवाले इनका जितना भी यशोगान हो उतना भी कम ही है। आज पर्वतको ही लेकर लंकामें आ जाते हैं। हनुमान्जीने ही भी हनुमान्को जो दर्दभरे हृदयसे पुकारता है, उसकी रक्षा हन्मान्जी अवश्य करते हैं। कितने भी संकटमें कोई हो, संजीवनी-बूटी लाकर रामके असह्य विषाद और लक्ष्मणके प्राण बचाये— हनुमान्का नाम उसे त्राण देता है।

पं० रामाधार मिश्र—एक विलक्षण सन्त

पं० रामाधार मिश्र—एक विलक्षण सन्त

# ( डॉ० श्रीरामशंकरजी द्विवेदी, एम०ए०, पी-एच०डी० )



संख्या ११ ]

सन्तचरित

भारत सन्तोंकी भूमि है। एक सिद्ध महात्मा अपने सत्संगके दौरान कहा करते थे कि पृथ्वी निर्बीज नहीं है।

यहाँ एक-से-एक विलक्षण सन्त होते रहे हैं। यहाँ मैं जिन महात्माके उपदेशों और उनके कुछ विलक्षण प्रसंगोंका उल्लेख कर रहा हूँ, इनका नाम पं० रामाधारजी मिश्र था और इन्होंने अपना शरीर १९४५ ई० के नवम्बर मासमें छोड़ा था। ये एक ऐसे परिवारमें जनमे थे, जिसमें उनसे पहले पाँच सिद्ध सन्त पैदा हो चुके थे। पं० रामाधारजी मिश्र जब १६-१७ वर्षके थे, तभी उन्हें नर्मदातटवासी सिद्ध सन्त स्वामी वासुदेवानन्द सरस्वतीसे दीक्षा प्राप्त हो गयी थी। उनके भतीजे पं० शिवबल्लभजी

ही स्वामी वासुदेवानन्दजीसे मिल गयी थी। चच्चा परमार्थ और लोक व्यवहार दोनोंमें ही सफल थे। शिक्षा प्राप्त करनेके बाद वे राजकीय इण्टर कॉलेजमें शिक्षक

मिश्र बताया करते थे कि स्वामी वासुदेवानन्दजीको दीक्षा साक्षात् दत्तात्रेयभगवान्ने प्रकट होकर नर्मदातटपर दी थी

और चच्चा (पं० रामाधारजी)-को दीक्षा युवावस्थामें

हो गये थे। जिन्होंने उन्हें देखा है (जैसे पं० शंकर दयाल शास्त्री—अब स्वर्गीय) वे कहा करते थे कि उन्हें देखते ही राहगीर खड़े हो जाते थे, प्रणाम करते थे और

वे कहा करते थे (अपनी छातीपर हाथ रखकर) जीवन थोड़ा है, इसे मत भूलो, सब कुछ नश्वर है और आगे

बढ़ जाते थे। उनके चेहरेपर अपूर्व तेज रहता था और वे जैसे कहीं खोये हुए हों—उन्हें देखकर ऐसा भान होता था। पं० शिवबल्लभजी स्वयं एक सिद्ध सन्त थे।

वे माँ पीताम्बराके उपासक थे। उन्होंने बताया एक दिन मैंने चच्चा (पं० रामाधारजी मिश्र)-से कहा कि मैंने जीवनका सब कुछ देख लिया है (उस समय शिवबल्लभजीकी उम्र २६ वर्ष की थी। उन्होंने बी०ए०,

देख रहे थे। वे विवाहित थे और उनके एक पुत्री तथा दो पुत्र हो चुके थे।), अब मैं भजन करना चाहता हूँ। उन्होंने कहा—'बेटा! इससे अच्छा संकल्प और क्या हो सकता है। तुम्हें जो इष्ट पसन्द हो, उसकी उपासना

करना प्रारम्भ कर दो।' शिवबल्लभजीने मुझे बताया, चच्चा उस समय रिटायर हो चुके थे, उनकी वृद्धावस्था थी फिर भी उन्होंने कहा कि तुम भगवत्–आराधना करो और कोई होता तो अपनी वृद्धावस्थाका उल्लेखकर

एल-एल०बी० कर लिया था और घरका काम-काज

कहता कि पहले परिवारको देखो और थोड़ा-बहुत भजन करते रहो। पर चच्चाने मुझे परमार्थकी ओर ही प्रेरित किया। पं० रामाधार मिश्रने कभी किसीको शिष्य

नहीं बन सका हूँ; क्योंकि शिष्य बनानेपर शिष्यका पूरा भार गुरुपर आ जाता है। इसलिये शिवबल्लभजीने दितयाके पीताम्बरा पीठके सिद्ध सन्त पीताम्बरा महाराजसे शाक्त मतकी दीक्षा ली थी, पर उनकी उपासना वाममार्गी

नहीं बनाया। उनका कहना था कि मैं अभी शिष्य ही

नहीं थी।

मैं पं० शिवबल्लभजीके पास १९७६ ई० में गया
था। उनके पास पहुँच सकना भी मेरे किसी पूर्वजन्मोंके
पुण्योंका फल था; क्योंकि वे किसीसे मिलते नहीं थे।
वे पूर्ण एकान्तसेवी और निरन्तर भजन करते-रहते थे।

मेरी इच्छा पं० रामाधारजी मिश्रके जीवनपर एक लेख

लिखने की थी। इसी प्रेरणासे मैं उनके पास गया था।

भाग ८९ उस समय उनके नित्य सत्संगमें सिर्फ तीन व्यक्ति जाते देख ही रहा था कि एकाएक सामनेका पूरा परिदृश्य बदल गया। सोनीने बताया कि सामनेके सारे दृश्य थे, चौथा मैं था, जो एकदम नया था। जब मैंने उनसे चच्चा (पं० रामाधारजी मिश्र)-का जिक्र किया तब पदार्थ, वृक्ष, व्यक्ति सब विलुप्त हो गये और मेरी उन्होंने मुझे कई बैठकोंमें उनके जीवनकी कई विलक्षण आँखोंके सामने सिर्फ सफेद-सफेद प्रकाशके अलावा घटनाओंको सुनाया। ये घटनाएँ किसी-न-किसी प्रसंगमें कुछ भी नहीं था। मेरे साथ जो व्यक्ति बैठे थे, कहीं सुनायी गयी थीं। उनमेंसे कुछ प्रसंग मैं कल्याणके उन्हें मेरी इस दशाका आभास न हो जाय इसलिये मैंने पाठकोंके समक्ष प्रस्तुत कर रहा हूँ। शास्त्रोंका कहना साफीसे अपना मुँह ढक लिया और आँखें बन्द कर लीं। है कि सन्तोंके चरित्रोंके चिन्तनसे मनकी मैल धुलती है चारों ओर प्रकाशके अलावा स्थूल जगत्का चिहन भी और पुण्यकी प्राप्ति होती है। नहीं था। मैं घबड़ा गया, मैं सोचने लगा, पता नहीं मेरे पं० शिवबल्लभजीके सत्संगमें एक सोनी आते थे। दिमागको क्या हो गया है, क्या मैं पागल हो गया हूँ? वे उस समय अस्सी वर्षसे ऊपरके रहे होंगे और पर मेरा पूरा शरीर रोमांचसे भरपूर था और मुझे भय और चच्चाके सत्संगी थे। शिवबल्लभजी कहा करते थे-आनन्द दोनोंका अनुभव हो रहा था। शामको मैं जब यहाँ आनेकी उनकी एक ही 'क्वालिफिकेशन' है कि महाराजजीके सत्संगमें गया, तब मैंने इस घटनाका जिक्र ये चच्चाके सत्संगमें आते रहे हैं। हालाँकि इन्होंने भजन किया तो वे ध्यानमग्न हो गये। बादमें उन्होंने कहा कि आदि कुछ भी नहीं किया है। यह सुनकर सोनीजीकी अगर तुम्हें कोई आँख बन्द करते ही लन्दन पहुँचा दे, आँखोंमें आँसू आ जाते थे। एक दिन मैंने उनसे पूछा, तो तुम लन्दन पहुँच तो जाओगे, पर तुम्हें यह पता नहीं आप चच्चाके बारेमें कोई घटना बताइये। तब उन्होंने चलेगा कि आखिर तुम वहाँ पहुँचे कैसे। इसी तरह तुम्हें जिस विलक्षण घटनाका जिक्र किया, वह इस प्रकार भगवत्-अनुभूतिका साक्षात्कार कराया जा सकता है, है—सोनीने बताया कि एक दिन मैंने महाराजजीसे पूछा किंतु जबतक तुम अपने प्रयाससे उसे प्राप्त नहीं करोगे कि भगवान्के दर्शन होते हैं, तब कैसा लगता है? यह तबतक उसकी स्थायी अनुभूति नहीं हो सकती है। सुनते ही चच्चाका पूरा शरीर रोमांचसे भर गया और वे भगवत्कृपाके अलावा निजी पुरुषार्थ बहुत जरूरी है। यह कहकर वे चुप हो गये। एकदम मौन हो गये। उनका पूरा शरीर लहरा रहा था। उसके कुछ क्षणों बाद उन्होंने रूँधे गलेसे कहा किसी यह घटना सुनकर पं० शिवबल्लभजीने उनकी एक दिन इसका उत्तर देंगे। यह कहकर वे पुन: ध्यानमें डूब और घटनाका प्रसंग सुनाया। उन्होंने कहा—चच्चा गये। शामसे लेकर ९-१० बजे राततक उनकी बैठकमें गर्मियोंकी छुट्टियोंमें कुछ सत्संगियोंके साथ बिठ्र गंगातटपर यह सत्संग चला करता था। उसमें नित्य आनेवाले भजन करनेके लिये जाया करते थे। एक दिनका प्रसंग लोगोंमें रमेशचन्द्र श्रीवास्तव (अब स्वर्गीय)-के फोटोग्राफर है कि काफी दिन चढ़ आया और चच्चा लौटकर नहीं पिता, फोटोग्राफर गांधीराम फोकसजी, श्रीश्यामसुन्दर आये। बिठुरमें उनका नित्य क्रम यह रहता था कि वे पुरवारके पिता, श्रीबालमुकुन्द शास्त्री आदि आया करते बाकी सत्संगियोंको भजन करनेका निर्देश देकर स्वयं थे। सत्संग समाप्त हो जानेके बाद सभी अपने घर चले गंगाके उस पार एकान्तमें भजन करने चले जाते थे और जाया करते थे। उस दिन मैं भी अपने घर चला गया। एक निश्चित समयपर वापस लौट आते थे। उस दिन कुछ दिन बाद मुझे एक कामसे जालौनके पास अपने उन्हें आनेमें काफी देर होते देखकर साथके सत्संगी घबडा गाँव सुढ़ारसे आकर जब मैं जालौनके पड़ाव (वर्तमानमें गये। उनके मन नाना उद्वेगों और आशंकाओंसे भर गये। देवनगरं चाराहा)-पर इकेम सवार हुआ और असमास विकास चेने MAPE WITH LOVE BY Avinash/Shi

| संख्या ११ ] पं० रामाधार मिश्र—                           | -एक विलक्षण सन्त ३१                              |
|----------------------------------------------------------|--------------------------------------------------|
| ************************************                     |                                                  |
| कहीं कोई दुर्घटना न घट गयी हो। इन्हीं आशंकाओंसे          | उन्होंने उस कम्बलको बिछाया और लेट गये। फिर एक    |
| भरे गंगाके उस पार अनेक स्थानोंपर खोजनेके बाद जब          | चाबी देते हुए बोले कि इस आलमारीको खोलोगी तब      |
| उन्हें उनका कहीं पता नहीं चला, तब सभीने यह तय            | उसमें एक और चाबी मिलेगी, जो तिजोरीकी होगी। कोई   |
| किया कि चलो, उन महात्माजीसे पूछा जाय तो गंगामें          | बात नहीं है, जरा घी लाओ और मेरी छातीमें मल दो।   |
| मचान बनाकर रह रहे हैं। असलमें उन दिनों बिठूरमें          | वे घी लेने चली गयीं, लौटकर आयीं तो देखा इनका     |
| गंगामें मचान बनाकर परम संत देवरहा बाबा अवस्थान           | शरीर शान्त हो चुका था। सबेरे तड़के ही यह समाचार  |
| कर रहे थे। वे उन दिनों मौन रहते थे और उनके मचानके        | पूरे शहरमें फैल गया। उनका विमान सजाया गया। उस    |
| नीचे एक स्लेट तथा वर्तिका रखी रहती थी। वह रस्सीसे        | समय अन्तिम दर्शनके लिये उनका शव रखा गया। फोटो    |
| बँधी रहती थी, जिसका एक छोर देवरहा बाबातक गया             | लेने श्रीवास्तव और फोकसजी दोनों फोटोग्राफर आये।  |
| हुआ था। जो भी अपनी शंका या प्रश्न उसपर लिखता             | जब उन लोगोंने अपने-अपने फोटोग्राफ साफ किये तो    |
| था, उसका उत्तर बाबा उसी स्लेटपर लिखकर नीचे भेज           | यह चमत्कार देखनेको मिला कि जो फोटो श्रीवास्तवने  |
| देते थे। उन सत्संगियोंने उसी स्लेटपर अपनी शंका           | खींचा था। उसमें पण्डितजीके मुखमण्डलके आसपास      |
| लिखकर भेजी। तत्काल उत्तर आया—आप जिन                      | तेजोवलय बना हुआ था और फोकसजी के फोटोग्राफमें     |
| महात्माजीके बारेमें शंकाकुल होकर पूछ रहे हैं, शंकाकी     | वैसा कुछ भी नहीं था। पण्डितजीका यह फोटो उनकी     |
| कोई बात नहीं है। वे आज कुछ दूर भजन करने निकल             | बैठकमें रखा रहता था, जिसे इन पंक्तियोंके लेखकने  |
| गये हैं। थोड़ी देरमें आ जायेंगे। आप लोग बड़े             | १९७६-७७ ई० में देखा था। पं० शिवबल्लभजीने मुझसे   |
| सौभाग्यशाली हैं, जो उनके साथ रहते हैं। वे उस             | कहा था कि यह प्रभामण्डल असली है, किसी तकनीकसे    |
| स्थितिको पहुँचे हुए हैं, जिस स्थितिमें पहुँचनेके लिये    | बनाया हुआ नहीं। ऐसे थे पं० रामाधारजी मिश्र। नीचे |
| मुझे गंगामें मचान बनाकर रहना पड़ रहा है। देवरहा          | उनके कुछ उपदेश कल्याणके पाठकोंके लिये दिये जा    |
| बाबाके इस कथनको पढ़कर उन संत्सिगयोंको पं०                | रहे हैं—                                         |
| रामाधारजीकी विलक्षणताका कुछ आभास हुआ। पं०                | १. सच्चे भूखे और नंगोंको तलाश करके उन्हें        |
| शिवबल्लभजीने चच्चाके बारेमें मुझे एक और विलक्षण          | रोटी और कपड़ा देकर सुखी करना।                    |
| घटना सुनायी। ऊपर जिक्र किया गया है कि चच्चाके            | २. सब बलाओंसे बचानेवाले मालिक रामको              |
| सत्संगमें एक श्रीवास्तव फोटोग्राफर आते थे। उन्होंने      | प्रेमसे पुकारना।                                 |
| चच्चासे एक दिन प्रश्न किया कि महाराज देवताओं या          | ३. जो चीजें हमको यहीं छोड़ जानी पड़ती हैं,       |
| अवतारोंके चित्रोंमें इनके मुखमण्डलके आसपास जो            | उनके लिये न तो झूठा बरताव करना और न लड़ना-       |
| प्रकाशका घेरा रहता है, यह क्या होता है ? यह वास्तवमें    | भिड़ना, बल्कि आपसमें सदिच्छासे न्याय-नीतिके साथ  |
| होता है या कल्पनासे बना दिया जाता है। यह प्रश्न सुनते    | मिलजुलकर बाँट लेना और काम चलाना।                 |
| ही वे भगवत्-अनुभूतिमें मग्न हो गये। सिर हिलाते हुए       | ४. जिससे हम सब उपजे हैं, जो हम सबोंमें भरा       |
| बोले—किसी दिन इसका उत्तर मिल जायगा। ऊपर प्रसंग           | है, अपने सब काम उसीके लिये करते हुए चलें, तो हम  |
| आ चुका है कि १९४५ ई० में उन्होंने देहत्याग कर दिया       | उसको पहचान जायेंगे और वही हो जायेंगे; क्योंकि    |
| था। एक दिन रातमें उन्होंने अपनी पत्नी, जिन्हें वे 'राधा' | वास्तवमें हम वही हैं, इसीको सिद्धि कहते हैं, यही |
| नामसे पुकारते थे, कहा कि एक कम्बल ले आओ, फिर             | हमारा आनन्दमय अविनाशी अनन्त जीवन है।             |
| <del></del>                                              | <b>&gt;+</b>                                     |

हमारी आवश्यकता

(ब्रह्मलीन श्रद्धेय स्वामी श्रीशरणानन्दजी महाराज) अपने लिये अपनेसे भिन्नकी आवश्यकता कदापि अनुरूप चेष्टा करनेपर प्रतीत होता रहता है। प्रतीति निज

नहीं हो सकती; क्योंकि भिन्नतासे एकता होनी सर्वदा असम्भव है, जिस प्रकार श्रवणने शब्दसे भिन्न कुछ नहीं सुना, नेत्रने रूपसे भिन्न किसी भी कालमें कुछ नहीं देखा तथा त्वचाने स्पर्शसे भिन्न, रसनाने रससे भिन्न एवं नासिकाने गन्धसे भिन्न किसीका अनुभव नहीं किया; क्योंकि श्रवणकी आकाश तथा शब्दसे ही, नेत्रकी अग्नि तथा रूपसे, त्वचाकी वायु तथा स्पर्शसे, रचनाकी जल तथा रससे और नासिकाकी पृथ्वी तथा गन्धसे ही जातीय एकता है और मन-बुद्धि आदि आन्तरिक इन्द्रियोंकी श्रवण-नेत्र आदि बाह्य इन्द्रियोंसे एवं प्रत्येक ज्ञानेन्द्रियकी प्रत्येक कर्मेन्द्रियसे जातीय एकता है। (यदि ऐसा न होता, तो आन्तरिक इन्द्रियोंके अनुरूप बाह्य इन्द्रियाँ चेष्टा न करतीं। आन्तरिक एवं बाह्य इन्द्रियोंका कारण-कार्य-सम्बन्ध है। प्रत्येक कार्य कारणमें विलीन होता है। कारण कार्यके बिना भी रह सकता है, किंतु कार्य कारणके बिना नहीं रह सकता। कारणमें स्वतन्त्रता अधिक होती है और कार्यमें गुणोंकी विशेषता होती है। कारण

सत्ताके बिना किसी और की सत्ताके आधारपर भी किसी कारणवश हो सकती है, जैसे मृगतृष्णाका जल)। जिस प्रकार प्रत्येक मित्र अपने मित्रके दु:ख-सुखसे

मैत्री सम्बन्धके कारण दुखी-सुखी होकर अपनेको दुखी-सुखी समझने लगता है, उसी प्रकार हम शरीरके सुख-दु:ख आदि स्वभावको अपनेमें आरोपित करने लगते हैं,

सुक्ष्म एवं अव्यक्त होता है और कार्य स्थूल एवं व्यक्त होता है। जो सूक्ष्म एवं अव्यक्त होता है, वह स्थूल एवं व्यक्तकी अपेक्षा अधिक विभु होता है।) इसी कारण आन्तरिक इन्द्रियोंकी प्रेरणासे ही बाह्य-इन्द्रियाँ प्रवृत्त होती हैं; उसी प्रकार हमारी अपने निज-स्वरूप (नित्य-जीवन)-से एकता है, अतः हमारे लिये

नित्य जीवनका अनुभव करना परम अनिवार्य है। शरीर विश्वसे भिन्न नहीं हो सकता और हमारी शरीरसे काल्पनिक सम्बन्धके अतिरिक्त जातीय एकता कदापि नहीं हो सकती (अर्थात् शरीर विश्वसे और हम विश्वनाथसे ही अभिन्न हो सकते हैं); क्योंकि हम स्वाभाविक यही कथन और

चिन्तन करते हैं कि शरीर हमारा है; 'हम शरीर हैं' ऐसा कोई भी प्राणी कथन नहीं करता। (काल्पनिक सम्बन्ध भी दो प्रकारके होते हैं। भेद-भावका सम्बन्ध तथा अभेद-

भावका सम्बन्ध । माना हुआ 'मैं' अभेद-भावका सम्बन्ध और माना हुआ 'मेरा' भेद-भावका सम्बन्ध है। अभेद-

भावका सम्बन्ध केवल अपनी स्वीकृतिके आधारपर जीवित

रहता है और भेद-भावका सम्बन्ध माने हुए सम्बन्धके

किंतु हमारी स्वाभाविक अभिलाषा शरीर-सम्बन्धसे पूर्ण नहीं हो पाती, अतः हमको अपने लिये अपने प्रेममात्र अर्थात् नित्य जीवनकी आवश्यकता शेष रहती है। उसी आवश्यकताकी पूर्तिके लिये हमको अनित्य जीवनसे भिन्न

िभाग ८९

नित्य जीवनकी ओर जाना अनिवार्य हो जाता है। अब हम अपने नित्य जीवनको कैसे जानें ? यह प्रश्न स्वाभाविक उत्पन्न होता है। यद्यपि प्रत्येक प्राणी अपनी स्वीकृति करता है, परंतु अपने वास्तविक निज स्वरूप (नित्य जीवन)-को जाननेसे इनकार करता है, यह कैसे आश्चर्यकी बात है! स्वाभाविक अभिलाषासे भिन्न

अभिलाषीका निज-स्वरूप कुछ नहीं हो सकता। अब

विचार यह करना है कि हमारी स्वाभाविक अभिलाषा

क्या है ? प्रत्येक प्राणी अपनेमें किसी प्रकारकी कमी रखना

नहीं चाहता; क्योंकि कमीका अनुभव होते ही दु:खका

अनुभव होता है। यद्यपि दु:ख किसी भी प्राणीको प्रिय नहीं, फिर भी अपने-आप आता है। जो अपने-आप आता है, उससे हमारा हित अवश्य होगा, यदि उसका सदुपयोग किया जाय; क्योंकि यदि दु:ख न आता तो हम अस्वाभाविक अनित्य जीवनसे विरक्त नहीं हो सकते थे अथवा यों कहो कि हमारी स्वाभाविक अभिलाषा जो अस्वाभाविक

इच्छाओंद्वारा दबाकर निर्बल बना दी गयी थी, सबल न हो पाती। अत: दु:खकी कृपासे हम जाग्रत् हो जाते हैं। इस दृष्टिसे दु:ख आदरणीय अवश्य है।कोई भी प्राणी तबतक

उन्नति नहीं कर सकता, जबतक उसे स्वयं अपनी दृष्टिसे अपनी कमीका अनुभव न हो। विचारशील प्राणी कमीका अनुभवकर उसका नितान्त अन्त करनेके लिये घोर प्रयत्न

करते हैं, अत: हमको अपनी कमीका अन्त करनेके लिये अखण्ड प्रयत्न करना चाहिये।

कहानी-आत्मीयता ( श्रीरामेश्वरजी टांटिया ) बात पुरानी है, परंतु बहुत पुरानी भी नहीं, क्योंकि चुप्पीका मतलब समझ गये। उन्होंने कहा, ''भाई,

चालीस-पचास वर्ष पहले ऐसे व्यक्ति थे, जिन्होंने उन सेठजी को देखा था। उनका गाँव तो राजस्थानके शेखावाटी क्षेत्रमें था, परन्तु ज्यादातर वे रहते थे बम्बईमें। वहाँ बड़े पैमानेपर रूई और आढ़त वगैरहका

उनका करोबार था। वर्षमें एक बार गाँव जाते तो गरीब और जरूरतमन्दोंमें महीनों पहलेसे चर्चा हो जाती। गाँवके सैकडों व्यक्ति दो-चार कोस अगवानी करनेके लिये आते। सेठजी भी छोटे-बड़े सबको उनके नामसे सम्बोधित करके राजी-खुशीका हाल पूछते। इतने बड़े व्यक्तिसे अपना नाम सुनकर लोगोंके मनमें गुदगुदी-सी होती और अपनेको भाग्यवान् मानते। जितने दिन वे वहाँ रहते, प्रायः रोज ही कभी हनुमान्जीके प्रसाद तो कभी सत्यनारायण भगवान्की कथा-उद्यापनके उपलक्ष्यमें गाँवके लोगोंको भोजनके लिये बुलाते रहते। ब्राह्मणोंको प्रति-घर एक रुपया, एक धोती और एक साडी भेंट दी जाती। यद्यपि आजके बडे धनिकोंके अनुपातमें उनके पास रुपया कम था, परंतु उन दिनों चीजें बहुत सस्ती थीं और उनका मन बहुत ऊँचा था, इसलिये जितनी आय होती, उसका अधिकांश दान-धर्ममें खर्च कर देते।

संख्या ११ ]

उनके एकमात्र लडकेका विवाह देह (शेखावाटी-राजस्थान)-के गाँवमें ही होना निश्चित हुआ। उन दिनों छपे हुए निमन्त्रण-पत्र भेजनेकी प्रथा नहीं थी। नाई या ब्राह्मण गाँवके सब घरोंमें जाकर न्यौता-बुलावा देते थे, परंतु जो गोत्र-भाई थे, उनको न्यौता देने सेठजी स्वयं गये। वैसे उनके साथ पाँच-दस व्यक्ति तो हमेशा रहते ही थे। संयोगसे उनकी बिरादरीमें एक घर ऐसा भी था, जिसके भुने हुए चने-मुरमुरेकी दुकान थी। लोगोंको

बडा ताज्जुब हुआ, जब इतने बडे सेठ एक गरीब

भाईकी दुकानपर रखी हुई मुँजकी खाटपर बैठ गये।

सामनेवाला व्यक्ति चुप रहा। शायद सेठजी उसकी

दो-तीन बार निमन्त्रणकी याद दिलानेके बाद भी

जाती है, इसलिये थोड़ा-सा गुड़ और चने-मुरमुरे खाकर पानी पीऊँगा।'' उसने सहमते हुए ये दोनों चीजें लाकर दीं, जिन्हें खाकर बड़े प्रेमसे सेठजी ने पानी पीया।

सुबहसे घर से निकला हुआ हूँ, प्यास लग रही है,

थोडा-सा पानी मँगवा दो।'' दुकानदार जब लोटेमें पानी

लेकर आया तो सेठजीने हँसकर कहा, ''तुम इतना तो

जानते ही हो कि खाली पेट पानी पीनेसे से वायु हो

पास खड़े हुए लोगोंने देखा कि उस गरीबकी आँखोंसे हर्षकी अश्रुधारा बह चली। इतने बड़े व्यक्ति उसके दरवाजेपर बड़े प्रेमसे चना-मुरमुरा खा रहे थे। उसने हाथ जोडकर कहा—''पुज्यवर, भोजमें शामिल

होनेका मन तो नहीं था, क्योंकि मेरा ऐसा ख्याल था

कि मेरे यहाँ काम पड़नेपर आप आयेंगे नहीं, परंतु मेरी

धारणा गलत निकली, इसलिये मैं लिज्जित हूँ और हम

सपरिवार भोजनके लिये आपके यहाँ आयेंगे।'' कहा जाता है कि दावत चार-पाँच दिनोंतक चलती रही। आसपासके गाँवोंसे हजारों व्यक्ति आये।

सबका यथायोग्य आदर-सत्कार किया गया।

विवाहके कामोंमें व्यस्त रहते हुए भी सेठजीके ध्यानमें यह बात आयी कि घर की भंगिन 'भूरी' की जगह काम करनेके लिये कोई दूसरी ही आ रही है। उसे बुलाकर पूछा तो कहने लगी—''आपकी भंगिनकी

लडकीके विवाहपर रुपयेकी अटक पड गयी थी,

इसलिये मैंने १०० रुपये उधार देकर आपका घर गिरवी छः महीनोंमें छुड़ा लूँगी। रख लिया है।'' उसकी बात सुनकर सेठजी बहुत गुस्सा एक गरीब भंगिनके प्रति सेठजीद्वारा 'चाची' का

बम्बईसे बीसों दोस्त-मित्र शादीमें आये थे, उन सबके सामने ही सेठजीने कहा, "भूरी चाची, भला

हुए और उन्होंने उसी समय 'भूरी' को बुला भेजा।

तुमने यह गलत काम क्यों किया? जब-जब तुम्हारे यहाँसे समाचार गये, तब-तब मैंने तुम्हें बम्बईसे रुपये

भिजवा दिये थे।'' भूरीने कुछ सहमते हुए-से स्वीकार किया कि पहली तीनों लड़िकयोंके विवाहके रुपये तो

आपके यहाँसे आ गये थे, उस समय आपके चाचा भी

जीवित थे। इस समय कुछ जल्दीमें थी, अच्छा घर और वर मिल रहा था, इसलिये एक बार जीवणीसे रुपये उधार लेकर धापी (लडकी)-का विवाह कर दिया,

धरतीका अमृत—गायका दूध

उसीकी एवजमें आपका घर गिरवी रखना पडा, चार-

२०० रुपये देकर वापस भूरीको काम सौंप दिया गया। आजकलकी मान्यताओं और तहजीबके आधारपर ये बातें अटपटी-सी लगेंगी, परंतु उस समय तनकी

छुआछूत रखते हुए भी लोगोंके मनमें प्यार था, एक दूसरेके दु:ख-सुखमें शामिल रहते और आत्मीयताके साथ

आपसमें सम्बोधन भी चाचा, ताऊ, मामा इत्यादिका था।

[ प्रेषक — श्रीनन्दलालजी टांटिया ]

भाग ८९

# ( श्रीबरजोरसिंहजी )

भारतीय इतिहासमें मुगल बादशाह अकबरका

शासनकाल हिन्दू-मुसलिम-समन्वयका काल था। वह पहला मुसलमान बादशाह था, जिसने सभी धर्मोंमें

सच्चाईका अनुभव किया था, परिणामस्वरूप हिन्दू और मुसलमान दोनों मिलकर अमन और चैनसे रहने लगे और

देश उन्नतिकी ओर अग्रसर हुआ। एक बारकी बात है कि सम्राट् अकबरने अपने दरबारमें अपने खास नवरत्न

बीरबलसे पूछा कि बीरबल दूध किसका अच्छा होता

है ? बीरबलने बगैर देर लगाये तुरंत जवाब दिया, 'जहाँपनाह!दुध तो भैंसका अच्छा होता है।'इस उत्तरपर अकबरको आश्चर्य हुआ और वे बोले—बीरबल! ये क्या

कह रहे हो, रोज तो तुम गायकी तारीफ करते नहीं थकते थे, पर जब आज हमने दरबारमें दूधके विषयमें पूछा तो तुम भैंसके दूधकी तारीफ कर रहे हो ? बीरबलने कहा—

जहाँपनाह! पर आपने पूछा कि दुध किस जानवरका अच्छा होता है, तो मैंने भैंसका नाम लिया, यदि आपने अमृत पूछा होता तो मैं गोमाताका नाम लेता, गोमाता प्रश्न ऐसा भी किया था 'किममृतम्' अमृत क्या है?

इस प्रश्नका उत्तर देते हुए युधिष्ठिरने उत्तर दिया

भण्डार है, इसमें जल ८७, वसा ४, प्रोटीन ४, शर्करा

सम्बोधन सुनकर उपस्थित लोगोंको आश्चर्य होना

स्वाभाविक था और भूरी बिना झिझकके अपने स्वर्गीय

छोडनेको तैयार न थी, किसी तरह समझा-बुझाकर उसे

जीवणी किसी तरह भी विवाहके पहले घर

पतिको सेठजीका चाचा बता रही थी।

**'गवामृतम्'** गोदुग्ध ही अमृत है। हमारे आयुर्वेदके प्रसिद्ध ग्रन्थ भावप्रकाशके अनुसार—'गोदुग्ध रस एवं विपाकमें मधुर, शीतल, स्निग्ध, गुरु और वृद्धावस्थाके समस्त रोगोंका शामक है।' गायका दूध पौष्टिक तत्त्वोंका

५ तथा अन्य तत्त्व १ से २ प्रतिशततक पाये जाते हैं। गायके दूधमें ८ प्रकारके प्रोटीन्स, ११ प्रकारके विटामिन्स, १२ प्रकारके पिगमेंट्स तथा ३ प्रकारकी दुग्ध गैसें पायी

जाती हैं। गायके दूधमें केरोटीन नामक पदार्थ भैंसके दूधसे दस गुना अधिक होता है। केवल गायके दूधमें ही विटामिन 'ए' होता है, जो किसी अन्य पशुके दुधमें नहीं

होता है। भैंसका दूध गरम करनेपर उसके सर्वाधिक पोषक तत्त्व मर जाते हैं, जबिक गायके दुधको गरम करनेपर भी पोषक तत्त्व वैसे ही विद्यमान रहते हैं। गोमाता

अत्यन्त सात्त्विक तथा ममतामयी होती हैं, इसीलिये तो दूध नहीं, अमृत देती हैं। इसी तरह यक्षगीतामें यक्षने गायका दूध सात्त्विक होता है। गायका दूध पतला होनेसे पुर्शिष्टिरस अनेक प्रश्न किय, इसी फ्रम्म यक्षन एक अपनिवासका | MADE WITH LOVE BY Avinash Sha युधिष्टिरस अनेक प्रश्न किय, इसी फ्रम्म यक्षन एक अपनिवासका है, इससे रस रस रस्ति धातुओं एवं

| संख्या ११ ] धरतीका अमृत                                     | —गायका दूध ३५                                                  |
|-------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|
| **************************************                      | **************************************                         |
| स्मरणशक्तिकी वृद्धि होती है। अच्छे विचारों एवं अच्छे        | दही, घी, मक्खन आदिसे हृदय एवं पाण्डुरोग नष्ट होते              |
| कार्योंकी ओर बुद्धिकी प्रवृत्ति होती है। अन्नकी अपेक्षा     | हैं। चरकसंहितामें गायके दूधके दस गुणोंका वर्णन इस              |
| दूध जल्दी हजम होता है। दूध आप हर २-२ घण्टे बाद              | प्रकार किया गया है—                                            |
| ४-६ बार थोड़ा-थोड़ा ले सकते हैं, दूध उतना ही लें            | स्वादु शीतं मृदु स्निग्धं बहलं श्लक्ष्णपिच्छिलम्।              |
| जितना हजम हो जाय। केवल गायके दूधके पथ्यसे इन                | गुरु मन्दं प्रसन्नं च गव्यं दशगुणं पयः॥                        |
| रोगोंमें लाभ होता है—जीर्ण ज्वर, अग्निमांद्य, तिल्लीवृद्धि, | (सूत्रस्थान २७। २१८)                                           |
| यकृतरोग, जलोदर, रक्तविकार, गंडमाला, अपस्मार,                | अर्थात् गायका दूध स्वादिष्ट, शीतल, कोमल,                       |
| उन्माद, भ्रम, चक्कर, मूर्छा, उपदंश, विष और उससे             | चिकना, गाढ़ा, सौम्य, लसदार, भारी और बाह्य प्रभावको             |
| उत्पन्न सभी प्रकारके दर्द, लकवा, लूलापन, शिर और             | विलम्बसे ग्रहण करनेवाला तथा मनको प्रसन्न करानेवाला             |
| नेत्ररोग, मस्तक शूल, मूत्राशयके रोग, पाण्डुरोग पीलिया,      | होता है।                                                       |
| रक्तपित्त, प्यास, क्षय, हृदयरोग, छातीका दर्द, विषरोग,       | इसी तरह सुश्रुतसंहितामें गायके दूधके दहीको                     |
| दवाओंकी उष्णता, अम्लपित्त, पेट शूल, उल्टियाँ, जुलाब,        | स्निग्ध, विपाकमें मधुर, पाचक, बलवर्धक, वातनाशक,                |
| पेट फूलना, संग्रहणी, दस्तके विकार, मनके विकार आदि           | शुद्ध एवं रुचिकारक कहा गया है—                                 |
| अनेक रोग केवल दूधके पथ्यसे ठीक हो जाते हैं।                 | स्निग्धं विपाके मधुरं दीपनं बलवर्धनम्।                         |
| गोमाताके दूधके इन्हीं गुणोंके कारण ही सऊदी अरबके            | वातापहं पवित्रं च दधि गव्यं रुचिप्रदम्॥                        |
| अलखिराज नामक स्थानमें गायोंका फार्म चल रहा है।              | (सु०सं० ४५।६७)                                                 |
| इस फार्मका नाम है अलशफीज। अलशफीजका अर्थ                     | गायके पाँच पदार्थों—पंचगव्य ( दूध, दही, घृत, मूत्र             |
| होता है मेहरबान (कृपालु)—ये नाम गायके गुणोंके               | तथा गोबर)-में अनेक बीमारियोंके इलाजके गुण विद्यमान             |
| हिसाबसे रखा गया है। इस फार्ममें ३६ हजार गायें हैं,          | हैं। गायसे प्राप्त पदार्थोंसे ही पंचगव्य बनता है और पंचामृतमें |
| जिनमें ५ हजार भारतीय नस्लकी हैं। इन्हीं भारतीय              | भी इसका उपयोग होता है। गायका दूध, दही, घी, मक्खन               |
| नस्लकी गायोंका दूध रियादस्थित शाही महलमें जाता              | एवं छाछ (मट्ठा) अमृतका भण्डार है। इसी कारण कृतज्ञता-           |
| है। दूसरी नस्लकी गायोंका दूध शाही परिवार पसन्द नहीं         | वश भारतवर्षमें गोमाताकी घर-घर पूजा होती है। गोमातामें          |
| करता है। यहाँपर कोई गाय कत्ल नहीं की जाती। हमारे            | ही ऐसी दिव्यता है कि जिसकी रीढ़की हड्डीमें सूर्यकेतु           |
| देशकी देशी गायोंके रंगके अनुसार दूधके गुण भी बदल            | नाड़ी होती है, इसके सिवा दुनियाके किसी भी प्राणीमें            |
| जाते हैं, ये कितनी बड़ी विशेषता है। काली गायका दूध          | ऐसा नहीं है कि जिसकी रीढ़की हड्डीमें सूर्यकेतु नाड़ी हो।       |
| वातनाशक होता है तथा लाल रंगकी गायका दूध                     | इसीलिये गाय सूर्यके प्रकाशमें रहना पसन्द करती है।              |
| पित्तनाशक होता है, श्वेत गायका दूध कफनाशक होता              | सूर्यकी किरणोंको गोमाताकी सूर्यकेतु नाड़ी ग्रहण करती           |
| है। इसी प्रकार यदि आप गायका धारोष्ण दूध पीते हैं            | है, इसी नाड़ीके क्रियाशील होनेपर वह पीले रंगका एक              |
| तो धारोष्ण दूध बलकारक, सुपाच्य, अमृततुल्य, अग्निदीपक        | पदार्थ छोड़ती है, जिसे स्वर्णक्षार कहते हैं। इसीके कारण        |
| और त्रिदोषशामक है। दोपहरमें पिया जानेवाला गायका             | देशी गायका दूध, मक्खन, घी स्वर्णकान्तियुक्त होता है।           |
| दूध बलवर्धक, कफ-पित्तनाशक होता है तथा रातमें                | इस दूधको पीनेसे शरीर पूर्ण रूपसे रोगमुक्त हो जाता है।          |
| पिया जानेवाला दूध दुर्बलता और बुढ़ापा दूर करनेवाला          | गायका दूध तो धरतीका अमृत है, इसलिये प्रत्येक मनुष्यको          |
| होता है। आयुर्वेदके अनुसार सफेद गायके दूधको                 | कम-से-कम २७५ ग्राम दूध प्रतिदिन अवश्य पीना चाहिये।             |
| यकृतकी बीमारीमें, बादामी रंगकी गायके दूधको वातरोगमें,       | गोदुग्धमें यदि एक चम्मच गायका घी मिलाकर पियें तो               |
| काली गायके दूधको श्वास तथा फेफड़ोंके रोगमें अत्यन्त         | शरीर पुष्ट एवं बलवान् होता है। गायका दूध गर्म करके             |
| गुणकारी बताया गया है। अथर्ववेदके प्रथमकाण्डके               | पीनेसे कफका नाश होता है तथा उसी दूधको ठण्डा करके               |
| बाइसवें सूक्तमें लिखा है कि लाल रंगकी गायके दूध,            | मिश्रीके साथ पीनेसे पित्तविकारका नाश होता है, शरीरकी           |

भाग पानी मिलाकर मथानीसे मथकर मक्खन निकालकर द्ध, दही, मक्खन, घी तथा छाछ (मट्टा)—ये सभी मन, बुद्धिको सात्त्विक बनाकर हमारी विवेक शक्ति, ओज, मट्ठा (छाछ) बनता है। यह मट्ठा पचनेमें अत्यन्त हलका, ऊर्जा, कान्तिको बढ़ाते हैं। इसी दूधको पीकर हमारे प्राचीन मल-मूत्र साफ करनेवाला, पाचक तथा अन्य द्रव्योंको भारतीयोंने इस देशको विश्वगुरु एवं सोनेकी चिड़िया पचानेवाला, अतिसार, संग्रहणी, वायु, पीलिया, पेट शूल, कहलानेवाला देश बनाया था और जबसे भैंसका दुध आया मूत्रकृच्छू, हैजा, मूत्राघात, अश्मरी, उदर रोगोंमें अमृतके तभीसे हृदयरोग, वातरोग, शुगर बढ़ी और भैंसके दूधने समान गुणकारी होता है। यदि आपको वातविकार है तो यहाँके लोगोंकी बुद्धि और पाचनक्रियाका नाशकर मट्ठा सेंधानमक मिलाकर लें, यदि पित्तविकार है तो मट्ठा-देशवासियोंको परमुखापेक्षी बना दिया। इसलिये गायके शक्कर मिलाकर लें तथा जिनको कफविकार है, वे सोंठ, द्धका कोई विकल्प आजतक नहीं है। विश्व स्वास्थ्य सेंधानमक, कालीमिर्च और पीपल मिलाकर लें, यदि आप संगठनके अनुसार माँके दुधके पश्चात् गायका दुध ही मूत्रकृच्छुकी समस्यासे ग्रसित हैं तो आप मट्टा-गुड़ मिलाकर मानवके लिये सबसे ज्यादा उपयोगी है। गोदुग्धमें विद्यमान लें, पाण्डुरोगमें चित्रकचूर्ण मिलाकर लें। इस तरहसे गोमाताके सेरिव्रोसाइस मस्तिष्क और स्मरण-शक्तिके विकासमें दूध, घी, मट्ठा तीनों ही महान् गुणकारी तथा रोगोंका नाश सहायक होता है। स्ट्रानटाइन अणु विकारोंका प्रतिरोधक करनेवाले हैं। होता है और एम०डी०जी०आई० प्रोटीनके कारण रक्त उपरोक्त सभी गुणोंके कारण ही हमारे ऋषि-मुनि, कोशिकाओंमें कैंसर प्रवेश नहीं कर सकता तथा गायके राजा-महाराजा गोमाताको अपने पास बड़े आदरपूर्वक दुधसे कोलेस्ट्राल नहीं बनता है। रखते थे और उनकी पूजा किया करते थे। राम, कृष्ण, गोद्ग्धसे गोघृत बनता है। सुश्रुतसंहितामें गायके वसिष्ठ, जमदग्नि-जैसे महात्मा गोमाताको प्राणोंसे बढकर घीके सम्बन्धमें लिखा है कि गायका घी विपाकमें मधुर, रखते थे और उनसे मनोवांछित फल प्राप्त किया करते शीतवीर्य, वात-पित्त और बिम्बका नाश करनेवाला, थे। आज फिरसे यदि हम पुराने गौरवको पाना चाहते आँखोंकी ज्योति एवं शरीरकी सामर्थ्यको बढ़ानेवाला है हैं तो हमें गोमाताकी शरणमें जाना ही पड़ेगा। यदि ऐसा और गुणोंमें अतिश्रेष्ठ है-न करेंगे तो हम अपने खोये हुए गौरवको वापस कभी

<u></u>

विपाके मध्रं शीतं वातिपत्तविषापहम्। चक्षुष्यमग्रयं बल्यं च गव्यं सर्पिर्गुणोत्तरम्॥ (स० सं० ४५।९७) गोघृत आँखोंके लिये विशेष फायदेमन्द होता है। श्यामा गायके घीसे गठिया, कुष्ठरोग, जले-कटे घावके दाग, नेत्रविकार, जलन, मुँहका फटना आदिपर आश्चर्यजनक

जलन शान्त करके अन्नपाचनमें सहायक बनता है। गायका

लाभ होता है। गायका घी ऐन्टीसेप्टिक होता है। गायके घी तथा दूधमें कैंसरीय तत्त्वोंसे लड़नेकी क्षमता होती है। जो शक्ति गोघृतमें मिलती है, वह अण्डे या मांसाहारसे नहीं मिलती है। वैज्ञानिकोंकी मान्यता है कि १० ग्राम घी

पूजामें गायके घी-दूधका ही प्रयोग होता था। जैसे गोमाताके

जलानेसे १ टनसे अधिक ऑक्सीजन पैदा होती है तथा

वायुमण्डलमें एटामिक रेडिएशनका प्रभाव कम हो जाता है। इसीलिये देवी-देवताओंकी प्रसन्नताके लिये उनकी कृष्णकी गोमाताके साथवाली तस्वीर अपने घरमें जरूर गोमाताका आदर भी बढेगा।

घी और मद्रा जरूर अपने भोजनमें शामिल करें, यदि ऐसा भी नहीं कर सकते तो आप गायोंके प्रति सहानुभूति रखें, उन्हें कोई प्रताडित कर रहा हो तो उनकी रक्षा करें। भगवान्

भाग ८९

दुधसे घी बनता है, उसी तरह जमाये हुए दहीमें चौथाई

नहीं पा सकते। अन्तमें परमपुज्य गोमाताओंको नमस्कार, कामधेनुकी संतानोंको नमस्कार, ब्रह्माकी पुत्रियोंको

नमो गोभ्यः श्रीमतीभ्यः सौरभेयीभ्य एव च।

नमो ब्रह्मसुताभ्यश्च पवित्राभ्यो नमो नमः॥

निवेदन है कि आप सभी लोग यदि रख सकते हों तो एक

गाय जरूर रखें, यदि आप नहीं रख सकते तो गायका दूध,

इस लेखके माध्यमसे कल्याणके सभी पाठकोंसे विनम्र

नमस्कार, पावन करनेवाली गौओंको नमस्कार।

लगायें, इससे वातावरण सात्त्विक बनेगा, साथ ही साथ

संख्या ११ ] साधनोपयोगी पत्र करते हैं। हम, आप या कोई मनुष्य ऐसा मिल नहीं (१) सकता, जिसने कभी भगवान्की दयाका साक्षात्कार न सहज सफल साधन किया हो। हम पीछे उसे भूल जायँ, उसे संयोग कह प्रिय महोदय! सप्रेम हरिस्मरण। आपका पत्र मिला। आपमें आस्तिकता है, भगवद्विश्वास है, संयम दें, यह दूसरी बात। आप अपने जीवनके संकटके क्षणोंको सोचें और देखें कि भगवान् दयामय हैं या एवं साधनाकी रुचि है, यह बहुत ही शुभ लक्षण है। अनेक जन्मोंके पुण्य प्रारब्ध होनेपर ही मनुष्यकी रुचि नहीं—'अनेकजन्मसंसिद्धस्ततो याति परां गतिम्।' साधनकी ओर होती है। (गीता ६।४५) हमारे लिये यह जीवन बहुत बड़ा है, पर पृथ्वीकी मनुष्याणां सहस्रेषु कश्चिद् यतित सिद्धये। आयुमें एक मनुष्यका जीवन कितना और ब्रह्माण्डोंमें

साधनोपयोगी पत्र

जीव बन्धनमें क्यों आया? इसके उत्तरमें शास्त्र कहते हैं कि 'बन्धन अनादि, पर सान्त है,' लेकिन यह स्पष्ट है कि बाँधनेवाले हैं-भोग-कामना, कर्मासिक और विभिन्न संस्कार। आसक्तिके कारण ही हम संस्कारोंका संग्रह करते हैं और ये संस्कार ही जन्म-

मृत्युके कारण होते हैं। जबतक जीवमें कामना है,

आसक्ति है, तबतक यह आवागमन रहेगा ही। जीव इस बन्धनसे छूटनेमें स्वतन्त्र है। सभी शास्त्रोंने मनुष्यको स्वतन्त्र माना है, लेकिन स्वतन्त्रताका भी अर्थ है। अनेक बार हम जो चाहते, वह कर नहीं

पाते। जिसे न करनेका बराबर विचार करते हैं, वही हो जाता है। गीताका यही 'बलादिव नियोजितः' है; लेकिन भगवान्ने इसका कारण बताया है—'काम एष क्रोध एष।' जैसे एक अफीमची या शराबी दीर्घकालीन अभ्यासके

पश्चात् अपनेको लगभग विवश पाता है; वह निश्चय करके भी अपनेको नशेसे प्राय: बचा नहीं पाता; लेकिन इसीसे उसे परतन्त्र नहीं कहा जा सकता। वह अपने ही

अभ्यासके परतन्त्र है और दृढ़ निश्चयसे इस परतन्त्रतासे त्राण पानेमें वह समर्थ है-यही उसकी स्वतन्त्रता है। ऐसे ही हम जन्म-जन्मके अपने संस्कारोंसे विवश होते हैं, पर दृढ़ निश्चय और निरन्तर प्रयत्नद्वारा इस स्थितिसे

भगवान् दया करते हैं। वे दयामय हैं, सबपर दया

परित्राण मिल सकता है।

पृथ्वीकी आयु ही कितनी! जहाँ अनन्त-अनन्त ब्रह्माण्डोंकी आयु पल-जैसी है, वहाँ हमारे जीवनका क्या अर्थ होता है। जीवका जीवन अनन्त है और उस अनन्त जीवनमें उसे सबल समर्थ होकर अपने दयामय प्रभुसे सान्निध्य प्राप्त करना है। वह माता दयामयी नहीं होगी, जो पुत्रको

गोदसे उतारे ही नहीं; बालक तो गिरेगा, उठेगा और इसीसे चलनेकी शक्ति पायेगा। माताका काम उसे देखना, उसका संरक्षण करनामात्र है। दयामय प्रभु यदि जीवको कर्म-स्वातन्त्र्य न दें तो यह क्या दयालुता होगी ? तोता पिंजड़ेमें सुरक्षित रहता है, वनमें बाजका भय भी हो सकता है; पर उसे पराधीन कर देना तो दया नहीं है। जैसे बच्चेको माताकी दया, माताकी सहायता सदा उपलब्ध है; पर बच्चेकी दृष्टिमें वह तभी आती

होकर पुकारता है। बीचमें उसका यों ही रोना माता नहीं भी सुनती है; क्योंकि बच्चेमें अभी शक्ति है और उसे चलना चाहिये। उसकी कायरता माताको इष्ट नहीं हो सकती। यही अवस्था हमारी है। उद्योग न करके दूसरे बहाने करना तो प्रमाद है। जब सचमुच हमारी शक्ति सर्वथा असमर्थ हो जाती है, हम निरवलम्ब होते हैं, तभी

है, जब वह पूर्णत: अपनेको असहाय-असमर्थ समझकर

क्रन्दन कर उठता है, माताको जब वह सचमुच आर्त

सच्ची प्रार्थना होती है। तभी हृदय आर्त पुकार करता

है और विश्वके समस्त महापुरुषोंने कहा है कि 'ऐसी

प्रार्थना न सुनी जाय, यह हो ही नहीं सकता। (२) हम अपने साधनोंमें सफल नहीं होते, इसमें कोई-सकाम देवाराधन अनुष्ठान भ्रम नहीं है न-कोई त्रुटि होनी चाहिये। हमें सावधानीसे उस त्रुटिको प्रिय महोदय! सप्रेम हरिस्मरण। आपका कृपापत्र ढूँढ्ना चाहिये। विकारोंको तनिक भी अवकाश मिलनेपर मिला। आपने लिखा कि 'विष्णु-शंकरकी पूजा-आराधना, वे प्रबल हो जाते हैं, यह तो ठीक ही है; लेकिन उनके देवताओंके अनुष्ठान, स्तोत्रोंके पाठ, मन्त्र-जप, प्रार्थना प्रबल होनेके और भी कारण होते हैं—आहार, अध्ययन, आदिसे जो लाभ होनेकी बात कही जाती है, वह ठीक संग—इनकी पवित्रता और इसके साथ चित्तके लिये नहीं मालूम होती। कहीं कोई लाभ होता है तो वह इन कोई सुदृढ़ आधार। मन कहीं तो लगेगा ही। आप उसे अनुष्ठानोंसे ही होता है, ऐसा क्यों माना जाय ? इनसे तो उलटा भ्रम फैलता है। लोग सफल तो होते नहीं, व्यर्थ किसी दिव्य आधारमें न लगाये रहेंगे तो वह बार-बार विकारोंकी ओर जायगा। इसीलिये आस्तिकताहीन संयम झंझटमें पडते हैं।' आपका यह विचार मेरी समझसे ठीक और सदाचार कब नष्ट हो जायगा, यह कहा नहीं जा नहीं है। यह सत्य है कि प्रारब्ध बदलता नहीं, प्रारब्धका सकता। आवश्यक यह है कि मनको कोई दृढ़ आधार फल अवश्य ही भोगना पड़ता है; पर यह शास्त्रका नियम दिया जाय। है कि देवाराधन आदि कर्म सुसम्पन्न होनेपर ऐसे नवीन आजके युगमें भगवन्नाम-जप और भगवान्के प्रारब्धका निर्माण होता है, जो फलदानोन्मुख प्रारब्धके रूप, गुण, लीला, अवतारचरित-पठन-चिन्तन सबसे बीचमें अपना फल उत्पन्न करता है; यद्यपि ऐसा बहुत ही सुलभ एवं उत्तम आधार है। नामकी शक्ति अपार है। कम होता है, पर हो सकता है। अतएव इन दैवी साधनोंका सभी संत नाम-जपकी भूरि-भूरि प्रशंसा करते हैं। मनको प्रयोग सकाम भावसे करना न तो भ्रम है, न इनके प्रचारसे बार-बार भगवान्के रूप-लीलामें लगाना तथा अधिक-भ्रम फैलता है और न ये व्यर्थ ही होते हैं। ये सत्कर्म तो हैं से-अधिक नाम-जप करना—ये उत्तम साधन हैं। नाम-ही। प्रारब्ध नया न बने, तब भी इनका परिणाम शुभ ही जपसे शक्ति मिलेगी और चित्त शुद्ध होगा। होता है। अवश्य ही यह सत्य है कि सकाम भावसे आराधना भगवान् दयामय हैं, वे सबके सुहृद् हैं, अत: हमारे करना परमार्थ-साधकके लिये कर्तव्य नहीं है। जिसको उद्धारमें तो सन्देहको स्थान ही नहीं। उन्होंने स्वयं जगत्से छूटना है, वह सकाम साधना क्यों करे ? क्योंकि अपनेको 'सृहृदं सर्वभूतानाम्' कहा है और हम एक यह भी है जगत्-प्रपंचकी ही चीज। पर जो लोग सकाम प्राणी तो हैं ही, लेकिन हममें अशान्ति इसीलिये है कि भौतिक कर्म करते हैं, वे उन भौतिक कर्मोंसे कहीं ऊँचे हमें विश्वास नहीं होता कि वे सर्वेश हमारे सुहृद हैं— आराधनादि आध्यात्मिक कर्म करें तो ऐसा करना श्रेष्ठ ही है। सब जगह फल उत्पन्न न हों, इसमें श्रद्धाकी कमी, भोक्तारं यज्ञतपसां सर्वलोकमहेश्वरम्। सुहृदं सर्वभूतानां ज्ञात्वा मां शान्तिमृच्छति॥ विधिको हीनता, बहुत प्रबल प्रतिबन्धक आदि—कई कारण होते हैं। यह सर्वथा सत्य है कि सब क्षेत्रोंमें लाभ न होनेपर (गीता ५।२६)

और उसका अध्यय हुमें शक्ति हेगा। शेष /सगवत्कपुपा शेष भगवतिमा WADE WITH LOVE BY Avinash/Sha

आप उनमें पूरा विश्वास करें। प्रभुमें, उनकी दयामें,

उनके मंगल-विधानमें पूरी आस्था करके दृढ़ निश्चय

एवं सावधानीसे हमें अपनेको साधनमें लगाना है।

भगवान्के नामका जप इस युगका सर्वोत्तम आधार है

भी बहुतोंको इनसे लाभ होता है। अतएव सकाम कर्म

करनेवालोंके लिये यथारुचि यथाधिकार इन सब अनुष्ठानोंका

करना-कराना कर्तव्य है और इनसे लाभ ही होता है।

आपकी श्रद्धा न हो तो आप न करें, यह दूसरी बात है।

िभाग ८९

व्रतोत्सव-पर्व

मूल, भद्रा, पंचक तथा व्रत-पर्वादि

कर्कराशि रात्रिमें १०।४६ बजेसे, संकष्टी श्रीगणेशचतुर्थीव्रत, चन्द्रोदय

भद्रा दिनमें १। २८ बजेतक, सिंहराशि प्रातः ६। ५८ बजेसे।

भद्रा दिनमें ७। ३९ बजेतक, तुलाराशि रात्रिशेष ५। १३ बजेसे।

भद्रा दिनमें १। ३६ बजेसे रात्रिमें २। १६ बजेतक, वृश्चिकराशि

मूल, भद्रा, पंचक तथा व्रत-पर्वादि

भद्रा दिनमें २। १३ बजेतक, वैनायकी श्रीगणेशचतुर्थीव्रत।

कुम्भराशि दिनमें १।१५ बजेसे, पंचकारम्भ दिनमें १।१५ बजे, श्रीराम-विवाह, धनु-संक्रान्ति रात्रिमें ११। ४७ बजे, खरमासारम्भ।

भद्रा दिनमें ८। ४८ बजेसे रात्रिमें ७। ४१ बजेतक, मीनराशि सायं

मेषराशि रात्रिमें ६। ३७ बजेसे, पंचक समाप्त रात्रिमें ६। ३७ बजे।

भद्रा दिनमें १२। ४२ बजेसे रात्रिमें ११। ३३ बजेतक, मोक्षदा

एकादशीव्रत ( सबका ), श्रीगीता-जयन्ती, मूल सायं ४।५९ बजेतक।

वृषराशि रात्रिमें ९। ९ बजेसे, सायन मकरका सूर्य रात्रिमें ७। ११ बजे।

भद्रा रात्रिमें ५। ५३ बजेसे रात्रिशेष ५। १५ बजेतक, मिथुनराशि

भद्रा दिनमें १२।५६ बजेसे रात्रिमें १२।३० बजेतक।

मिथुनराशि सायं ५।१ बजेसे।

भद्रा रात्रिमें १२।५४ बजेसे।

कन्याराशि सायं ५। ३० बजेसे।

उत्पन्ना एकादशीव्रत ( सबका )।

**चम्पाषष्ठी** (महाराष्ट्रमें प्रसिद्ध)।

रात्रिमें १२।४८ बजेसे, व्रत-पूर्णिमा।

पूर्णिमा, श्रीदत्तात्रेय-जयन्ती।

मूल रात्रिमें ८। १८ बजेसे।

४।१८ बजेसे।

प्रदोषव्रत।

भद्रा रात्रिमें ६। ३५ बजेसे।

भौमप्रदोषव्रत।

सायं ४। २९ बजेसे। मुल राशिमें १२। ३९ बजेसे।

श्रीभैरवाष्टमी, मूल दिनमें ८। ४३ बजेतक।

धनुराशि रात्रिमें १। ५१ बजेसे, अमावस्या।

रात्रिमें ८। ३६ बजे। मुल रात्रिशेष ५। ३८ बजेसे।

## व्रतोत्सव-पर्व

,,

२७

२८ ,,

२९

30 ,,

> २ ,,

> 3 "

> ४ ,,

११

१ दिसम्बर

"

,,

,,

,,

"

"

,,

सं० २०७२, शक १९३७, सन् २०१५, सूर्य दक्षिणायन, हेमन्त-ऋतु, मार्गशीर्ष कृष्णपक्ष तिथि नक्षत्र दिनांक प्रतिपदा रात्रिमें २।४० बजेतक कार्तिक व्रतकी पारणा।

रोहिणी रात्रिशेष ५ । १९ बजेतक । २६ नवम्बर गुरु द्वितीया 🔈 १। २२ बजेतक मृगशिरा रात्रिमें ४।४३ बजेतक शुक्र आर्द्रा 😗 ४। ३२ बजेतक शनि

संख्या ११ ]

तृतीया *ग* १२।३० बजेतक चतुर्थी 🤊 १२। ७ बजेतक रवि पुनर्वसु 😗 ४।५० बजेतक

पंचमी 🔈 १२ । १४ बजेतक 🛮 सोम पुष्य रात्रिशेष ५।३८ बजेतक आश्लेषा अहोरात्र मंगल

षष्ठी 🕠 १२।५४ बजेतक सप्तमी <table-cell-rows> २।१ बजेतक बुध आश्लेषा प्रात: ६।५८ बजेतक

गुरु

शुक्र

मघा दिनमें ८।४३ बजेतक अष्टमी <table-cell-rows> ३। ३६ बजेतक पू० फा० 🗤 १०।५३ बजेतक

शनि उ० फा० '' १। २० बजेतक

नवमी रात्रिशेष ५। ३० बजेतक दशमी अहोरात्र रवि हस्त सायं ३।५६ बजेतक

चित्रा रात्रिमें ६।३० बजेतक सोम

दशमी प्रात: ७।३९ बजेतक एकादशी दिनमें ९।४९ बजेतक द्वादशी*ः*,११।५१ बजेतक | मंगल| स्वाती 💛 ८।५३ बजेतक

विशाखा 🗤 ११। ० बजेतक

त्रयोदशीगर ।३६ बजेतक बुध

चतुर्दशीगर ।५६ बजेतक । गुरु अनुराधा 🗤 १२। ३९ बजेतक १०

अमावस्या सायं ३।५० बजेतक | शुक्र | ज्येष्टा 🕠 १।५१ बजेतक

सं० २०७२, शक १९३७, सन् २०१५, सूर्य दक्षिणायन, हेमन्त-ऋतु, मार्गशीर्ष शुक्लपक्ष तिथि वार दिनांक नक्षत्र

प्रतिपदा सायं ४। १० बजेतक शािन | मूल राित्रमें २। ३२ बजेतक |१२ दिसम्बर मूल रात्रिमें २। ३२ बजेतक।

पू० षा० 🗤 २ । ४४ बजेतक १३ ,, **भद्रा** रात्रिमें २।४६ बजेसे, **मकरराशि** दिनमें ८।४० बजेसे।

द्वितीयासायं ३।५९ बजेतक रिव उ०षा० ११२। २७ बजेतक १४ १५ "

तृतीया दिनमें ३। १९ बजेतक सोम चतुर्थी 😗 २।१३ बजेतक मंगल । श्रवण 😗 १।४५ बजेतक

धनिष्ठा १११२।४४ बजेतक १६

पंचमी ''१२। ४३ बजेतक बुध

सप्तमी 🗥 ८। ४८ बजेतक | शुक्र

अष्टमी रात्रिशेष ६ । ३३ बजेतक नवमी रात्रिमें ४। १३ बजेतक शिनि

षष्ठी ''१०।५३ बजेतक गुरु

रवि

दशमी गर। ५१ बजेतक

एकादशी •• ११ । ३३ बजेतक सोम

अश्विनी सायं ४।५९ बजेतक

द्वादशी 😗 ९। २५ बजेतक 🗗 मंगल

त्रयोदशी 🗤 ७। २९ बजेतक बुध

चतुर्दशी 🗤 ५ । ५३ बजेतक 🕂 गुरु

पूर्णिमा सायं ४। ३८ बजेतक | शुक्र |

उ०भा० ११८। १८ बजेतक । १९ रेवती 📪 ६। ३७ बजेतक

शतभिषा '' ११। २५ बजेतक पु०भा० ११९। ५५ बजेतक

भरणी दिनमें ३।२८ बजेतक । २२

मृगशिरा '' १२। २८ बजेतक | २५

कृत्तिका '' २।१० बजेतक

रोहिणी १११। ९ बजेतक

१७ ,,

> १८ ,,

२१

२३ ,,

२४

### व्रतोत्सव-पर्व

सं० २०७२, शक १९३७, सन् २०१५-२०१६, सूर्य दक्षिणायन, हेमन्त-ऋतु, पौष कृष्णपक्ष तिथि नक्षत्र दिनांक

प्रतिपदा सायं ३।४८ बजेतक शिनि

द्वितीया दिनमें ३।२७ बजेतक रिव

तृतीया 🔈 ३। ३८ बजेतक 🖼 सोम

बुध

शुक्र

रवि

पंचमी 🖙 ५ । ३१ बजेतक 🛭

सप्तमी 🔈 ९ । ४ बजेतक |

अष्टमी <table-cell-rows> ११ । १२ बजेतक

नवमी 🦙 १।२२ बजेतक

षष्ठी रात्रिमें ७।८ बजेतक । गुरु

चतुर्थी 😗 २।४ बजेतक बुध

पंचमी ११११। ५९ बजेतक । गुरु

आर्द्रा दिनमें १२। ११ बजेतक | २६दिसम्बर कर्कराशि रात्रिशेष ६।२० बजेसे।

मूल, भद्रा, पंचक तथा व्रत-पर्वादि

भद्रा दिनमें ३।० बजेसे रात्रिमें २।४ बजेतक, वैनायकी श्रीगणेशचतुर्थीव्रत।

**मीनराशि** रात्रिमें १२।२३ बजे।

पुनर्वसु '' १२। १३ बजेतक २७ भद्रा रात्रिमें ३।३३ बजेसे।

🗤 १।५ बजेतक भद्रा दिनमें ३। ३८ बजेतक, संकष्टी श्रीगणेशचतुर्थीव्रत, चन्द्रोदय २८ ,,

रात्रिमें ८। १३ बजे, मुल दिनमें १। ५ बजेसे। ,,

२९ सिंहराशि दिनमें २।१७ बजेसे, पूर्वाषाढ़ा का सूर्य रात्रिमें १२।४५ बजे।

30 मुल सायं ३।५६ बजेतक।

चतुर्थी सायं ४।२१ बजेतक | मंगल| आश्लेषा 가 २। १७ बजेतक

मघा सायं ३।५६ बजेतक भद्रा रात्रिमें ७।८ बजेसे, कन्याराशि रात्रिमें १२।३७ बजेसे। पु० फा० रात्रिमें ६।१ बजेतक 38

भद्रा दिनमें ८। ६ बजेतक, सन् २०१६ ई० प्रारम्भ। उ० फा० 🗤 ८। २४ बजेतक १ जनवरी ,,

😗 ११। ० बजेतक २ अष्टकाश्राद्ध। 3 "

शनि हस्त चित्रा '' १।३७ बजेतक तुलाराशि दिनमें १२।१८ बजेसे। स्वाती 😗 ४। ४ बजेतक भद्रा दिनमें २। २२ बजेसे रात्रिमें ३। २२ बजेतक। ४ ,,

दशमी 🗤 ३ । २२ बजेतक सोम एकादशी रात्रिशेष ५।६ बजेतक मंगल विशाखा रात्रिशेष ६। १५ बजेतक वृश्चिकराशि रात्रिमें ११।४२ बजेसे, सफला एकादशीवृत ( सबका )। ,, ,,

द्वादशी 🕠 ६ । २२ बजेतक अनुराधा अहोरात्र बुध ξ अनुराधाा दिनमें ८।० बजेतक त्रयोदशी अहोरात्र प्रदोषव्रत, मुल दिनमें ८।० बजेसे। गुरु ,, 9

धनिष्ठा ११८। ४४ बजेतक

शतभिषा प्रातः ७। २९ बजेतक

भद्रा प्रात: ७। १४ बजेसे रात्रिमें ७। २३ बजेतक, धनुराशि दिनमें त्रयोदशी प्रात: ७ ।१४ बजेतक । शक्र ज्येष्ठा 🗤 ९। २० बजेतक 6 ,, ९। २० बजेसे।

चतुर्दशी 🕠 ७ । ३१ बजेतक 🛮 शनि 🗤 १०।७ बजेतक ,, श्राद्धकी अमावस्या, मूल दिन १०। ७ बजेतक। मूल

अमावस्या <table-cell-rows> ७। १८ बजेतक 🛮 रवि पु० षा० '' १०।२६ बजेतक | १० मकरराशि सायं ४। २४ बजेसे, अमावस्या।

प्रतिपदा रात्रिशेष ६। ३६ बजेतक

सं० २०७२, शक १९३७, सन् २०१६, सूर्य दक्षिणायन-उत्तरायण, हेमन्त-शिशिर ऋतु, पौष शुक्लपक्ष

तिथि वार दिनांक

मूल, भद्रा, पंचक तथा व्रत-पर्वादि

उ०षा० दिनमें १०।१६ बजेतक । ११जनवरी उत्तराषाढ़ाका सूर्य रात्रि १। २२ बजे।

द्वितीया रात्रिशेष ५ । २८ बजेतक सोम

१३ ,,

१४ ,,

तृतीया रात्रिमें ३। ५६ बजेतक मिंगल श्रवण ११९।३९ बजेतक कुम्भराशि रात्रिमें ९। ११ बजेसे, पंचकारम्भ रात्रिमें ९। ११ बजे। १२

पू०भा० रात्रिशेष ६।१ बजेतक उ० भा० रात्रिमें ४। २४ बजेतक १५ षष्ठी 😗 ९।४३ बजेतक 🛛 शुक्र

मकर-संक्रान्ति प्रातः ७।३४ बजे, खिचड़ी, पुण्यकाल प्रातः ७।३४ से

सूर्यास्ततक, खरमास समाप्त, उत्तरायण प्रारम्भ, शिशिर ऋतु

**प्रारम्भ, मूल** रात्रिमें ४। २४ बजेसे। सप्तमी ''७। २२ बजेतक शिनि | रेवती <sup>11</sup> २ । ४३ बजेतक | १६ भद्रा रात्रिमें ७। २२ बजेसे रात्रिशेष ६। १२ बजेतक, मेषराशि रात्रिमें

२। ४३ बजेसे, पंचक समाप्त रात्रिमें २। ४३ बजे।

अष्टमी सायं ५। २ बजेतक रिव अश्विनी 🗤 १।५ बजेतक १७ मूल रात्रिमें १।५ बजेतक। ,,

नवमी दिनमें २।४४ बजेतक सोम भरणी ''११।३१ बजेतक वृषराशि रात्रिशेष ५। ११ बजेसे। १८ ,,

दशमी '' १२। ३७ बजेतक मिंगल कृत्तिका १११०।१० बजेतक १९ ,, भद्रा रात्रिमें ११।४० बजेसे।

रोहिणी ११९। ३ बजेतक भद्रा दिनमें १०।४२ बजेतक, पुत्रदा एकादशीव्रत ( सबका ), सायन एकादशी 🕶 १०। ४२ बजेतक बिध २० ,,

कुम्भका सूर्य रात्रिमें २।५७ बजे। द्वादशी 😗 ९।८ बजेतक मृगशिरा ११८। १९ बजेतक मिथुनराशि दिनमें ८। ४१ बजेसे, प्रदोषव्रत। २१ गुरु ,,

त्रयोदशी प्रात: ७। ५४ बजेतक राष्ट्रक आर्द्रा ''७।५५ बजेतक २२ ,,

भद्रा प्रात: ७। ७ बजेसे रात्रिमें ६। ५९ बजेतक, कर्कराशि दिनमें चतुर्दशी 🕶 ७। ७ बजेतक शनि पुनर्वसु ११८।० बजेतक २३ ,,

१।५९ बजेसे, व्रत-पूर्णिमा।

पूर्णिमा, शाकम्भरी जयन्ती, श्रवणका सूर्य रात्रिमें २। ३१ बजे, मूल पूर्णिमा 😗 ६। ४९ बजेतक | रवि पुष्य ११८। ३४ बजेतक | २४ ,, रात्रिमें ८। ३४ बजेसे, माघ स्नानारम्भ।

संख्या ११ ] कृपानुभूति कृपानुभूति ओरछेश प्रभुकी कृपा सन् १९६३ ई० की बात है, मैं डबरा, जिला ग्वालियर एवं प्रेमपूर्वक जी भरकर भगवान् श्रीरामदरबारके दर्शन किये और परमानन्दकी अनुभूति की। हम कुछ और सोच-(म०प्र०)-में स्थित एक डिग्री कॉलेजमें प्राध्यापक पदपर कार्यरत था। मेरी माँकी ओरछा-दर्शनकी इच्छा थी, अत: समझ पाते कि खुला किवाड़ चूँ-चूँ-की आवाजके साथ उनकी इच्छाकी पूर्तिके उद्देश्यसे एक दिन मैं माँको साथ बन्द हो गया; तभी ध्यान आया, किवाड कैसे खुला! लेकर ओरछा-दर्शनके लिये चल पड़ा। मेरे साथ एक बिल्ली-जैसे किसी जीव आदिको किसीने बाहर निकलते छात्र भी था, जो वहाँके दर्शनीय स्थलोंसे परिचित था। नहीं देखा और न ही किसीको किवाड बन्द करते देखा। हम लोग नरवर होते हुए शिवपुरी पहुँचे और वहाँके दर्शनीय मन्दिर-प्रांगणमें भी कोई आते-जाते नहीं दिखा। बहुत सोच-स्थलोंका भ्रमणकर वहीं रात्रि-विश्राम किया और दूसरे विचारके बाद भी समाधानकारक उत्तर नहीं पा सकनेपर दिन सुबह पहली बससे झाँसी गये और वहाँसे ताँगेद्वारा केवल प्रभुकी कृपाका चमत्कार मानकर प्रांगणके बाहर ओरछा पहुँचे। चूँकि मैं प्रथम बार ओरछा जा रहा था, अत: आकर भोजन किया और प्रसन्नचित्त वापस झाँसी होकर मन्दिरकी समयसारिणीका मुझे ज्ञान नहीं था। भगवान्का डबरा लौट आया। प्रसाद लेते समय दुकानदारने चेताया कि जल्दी जाओ, पट बादमें मैंने मध्यप्रदेश शासनकी सिविल सेवामें नौकरी बन्द होनेका समय हो रहा है। उस समय मन्दिरमें आजकल-पा ली और कई जिलोंमें कार्य करते, वर्ष १९७६-७७ ई० जैसी भीड-भाड नहीं होती थी और न सुरक्षा-व्यवस्था में मेरी पोस्टिंग तहसीलदारके रूपमें तहसील निवाडी जिला ही कड़ी थी। अत: जल्दी-जल्दी चलकर हम तीनों जन टीकमगढ़में हो गयी। ओरछेश मन्दिरके प्रबन्धक तत्समय मन्दिर-प्रांगणमें प्रवेशकर भगवान् ओरछेशके गर्भगृहके जिला कलेक्टर होते थे। उन्होंने अपनी व्यस्तता एवं जिला द्वारतक पहुँच गये, किंतु देखा कि गर्भगृहके दोनों किवाड़ मुख्यालयसे मन्दिरकी दूरीके कारण मन्दिर-व्यवस्थाका बन्द हैं। दुकानदारद्वारा बतायी गयी आशंका सत्य सिद्ध कार्य तहसीलदार निवाड़ी यानी मुझे सौंप दिया। हुई। किंकर्तव्यविमृढ होकर हम वहीं बैठ गये। क्या करें ? मैं हर रविवारको ओरछा जाकर कार्य-सम्पादन कुछ समझ नहीं आ रहा था। कोई भी मन्दिरमें दिख नहीं और दर्शनकर वापस निवाड़ी आ जाता, परंतु १९६३ ई० रहा था, जिससे मन्दिरके कपाट पुन: खुलनेके विषयमें की उपरिदर्शित घटना मेरे मन-मस्तिष्कमें बराबर घूमा पूछा जा सकता। करती थी। एक दिन मैंने स्वयं जाँच की तो पाया कि गर्भगृहमें पूर्व तथा दक्षिणकी ओर दो जोड़ी किवाड़ लगे हम भगवान्के दर्शनके पश्चात् ही भोजन करनेका संकल्प लेकर चले थे, अत: बिना दर्शन किये कहाँ और हैं। जिनमेंसे दक्षिण स्थित दरवाजा पुजारीके उपयोगके क्यों जायँ, कुछ निश्चय नहीं कर पा रहे थे। भाव यह बन लिये तथा पूर्वी द्वार दर्शनार्थियोंके लिये होता है। नियत रहा था कि सायंकालीन दर्शनहेतु पट खुलनेतक यहीं प्रतीक्षा समयपर पुजारी पूर्वी द्वार खोलते तथा बन्द करते हैं और कुंडी लगाकर दक्षिणी द्वारसे बाहर आते-जाते हैं, बाहर की जाय। मनमें तरह-तरहके भाव आ-जा रहे थे। हम मन-ही-मन सोच रहे थे कि कहीं अनजानेमें कोई भूल तो ताला लगाकर चाबी स्वयं रखते हैं। यह नियमित प्रक्रिया नहीं हो गयी। हम अपराधबोधसे ग्रस्त चुपचाप आत्ममन्थन है। अत: पुजारीके निकलने एवं तालेके बन्द होनेके बाद पूर्वी द्वारका यकायक केवल एक किवाड़ खुलना फिर कर रहे थे। यकायक अप्रत्याशित चमत्कार हुआ। गर्भगृहके द्वारपर लगे लकडीके बन्द किवाडोंसे चूँ-चूँकी आवाज कुछ पलमें ही पुन: बन्द होना प्राय: असम्भव ही है। आने लगी, जिससे भाव-विचारोंमें डूबे मेरे मन-मस्तिष्ककी ऐसी दशामें किसी तार्किक समाधानके अभावमें अहेतुकी चेतनता लौटी तो आँख खोलकर देखा और उछलकर कृपाकर्ता, करुणासागर, भक्तवत्सल ओरछेश महाराजकी लगभग चीखते हुए बोला, 'जीजी! पट खुल गये, जल्दी कृपावर्षा ही थी, जिससे दरवाजेपर पड़े भूखे-प्यासे हम दर्शन करो।' हम लोगोंने एक खुले किवाड़मेंसे ही श्रद्धा तीनोंको असीम तृप्ति प्राप्त हुई। - डी०के० शर्मा

पढ़ो, समझो और करो

#### एक्सप्रेस' द्वारा राउरकेला इस्पातनगरीके लिये प्रस्थान सेवाव्रती रिक्शावाला करना था। अवकाश-गृहके बाहर हमारा चिर-परिचित

मेरे जीवनका चिरप्रतीक्षित स्वप्न साकार हुआ।

(१)

श्रीश्रीजगन्नाथपुरीकी अविच्छिन्न महिमा निरन्तर सुनती

आ रही थी। मनमें उत्कट अभिलाषा थी कि इस पावनतीर्थ-धामके दर्शनकर नेत्र सफल करूँ। संयोगवश मन:कामना

पूर्ण हुई। कलकत्तेसे 'पुरी-एक्सप्रेस' रेलमें बैठकर मैं तथा मेरे पति दिनांक १५ मार्च १९८४ ई० को प्रात: ८ बजे पुरी

पहुँचे। स्टेशनपर अनेक पण्डोंके बीच हमारे पूर्वजोंको जाननेवाले गोवर्धन पण्डा, हम दोनोंको एक रिक्शोमें बैठाकर

हमारे लिये पहलेसे आरक्षित अवकाश-गृहमें ले गये। जिस रिक्शोमें बैठकर हमलोग गये थे, उसका चालक सज्जन पुरुष था। उसके व्यवहारसे हम दोनों बहुत ही प्रभावित हुए। वह निरन्तर हमारे अवकाश-गृहके नीचे

खड़ा हमें पुरीके दर्शनीय स्थलोंमें घुमानेके लिये प्रस्तुत रहता। सभी स्थानोंका उसे विस्तृत ज्ञान था। पता नहीं, किस दैवीय प्रेरणासे प्रेरित होकर वह हम-जैसे अपरिचित

यात्रियोंके प्रति इतना उदार था। जीर्ण-शीर्ण कपड़ोंमें लिपटा हुआ वह अवश्य ही कोई देवदूत-जैसा हमें लगता था। हम लोग नहा-धोकर निवृत्त हुए। फिर १० बजे

सुबह ही हमारे पण्डाजी उसी रिक्शेमें श्रीजगन्नाथजी, बलरामजी एवं सुभद्राजीके भव्य मन्दिरमें हमें ले गये।

श्रीश्रीजगन्नाथजीके चरणोंमें पहुँचकर मन पूर्णतया श्रद्धासे

अभिभूत हो उठा। समस्त स्थानोंकी परिक्रमाकर हम अपने अवकाश-गृहमें लौट आये। दिनांक १६ मार्च १९८४ ई० को एक पर्यटक-बसद्वारा

गये। 'गाइड' बड़े ही सुरुचिपूर्ण ढंगसे मार्गमें आनेवाले दर्शनीय स्थलोंका परिचय दे रहा था। भव्य कोणार्कमन्दिर, भुवनेश्वरनगरी, जैन-मन्दिर तथा रास्तेके अन्य प्रसिद्ध तीर्थों एवं भवनोंका विवरण उसने दिया। इसके पश्चात् हमलोग

'नन्दन–कानन' नामकी वनस्थलीको देखते हुए लौटे।

हमलोग पुरीके अन्य पावन तीर्थस्थलोंके भ्रमणके लिये

मानवताका प्रतीक रिक्शेवाला उपस्थित था और हमें स्टेशन पहुँचानेकी बाट देख रहा था। उसने स्वयं ही आकर हमारा सामान रिक्शोमें रखा और विभिन्न भवनोंका

> वर्णन करता हुआ हमें स्टेशनकी ओर ले चला। हमें ट्रेनमें बैठाकर ही वह वापस जानेके लिये तैयार हुआ। हमलोग उसके व्यवहारसे आश्चर्यचिकत थे। हमें ऐसा लगा कि यह तो कोई सेवाव्रती है, जो भगवान्

िभाग ८९

जगदीश्वरकी पुरीमें रहकर रिक्शाके माध्यमसे आनेवाले यात्रियोंकी समुचित पुरस्कारमें निश्छल सेवा करता है। मैं तो उस रिक्शाचालककी इस सेवा-भावनाको देखकर नतमस्तक-सी हो गयी। मेरे मानसमें 'मानस की यह

पंक्ति उतर आयी-

परिहत सरिस धर्म निहं भाई। पर पीड़ा सम निहं अधमाई॥ आज भी मुझे उसकी विस्मृति नहीं हो पाती है, जिसके साहचर्यसे हम पुरीमें निश्चिन्ततापूर्वक भ्रमण कर सके।—श्रीमती मीरा अग्रवाल

(२) ईमानदार विद्यार्थी

यह बात १६ अगस्त १९७४ ई० की है। मेरे पिताके एक मित्र श्रीसिंह, जो पोस्ट-ऑफिसमें डिवीजनल इन्सपेक्टरके पोस्टपर कार्यरत हैं, १६ अगस्तको करीब नौ

बजे रातको प्रधान डाकघरसे अपने घर मोटर साइकिलसे जा रहे थे। वे अपना हैण्डबैग मोटर साइकिलके पीछे कैरियरमें दाबे हुए थे। श्रीसिंह जब अपने घर पहुँचे तब देखते हैं कि कैरियरमें हैण्डबैग नहीं है। वे बहुत चिन्तित हुए और फौरन मोटर साइकिलपर सवार हुए और पूरे

रोडको देखते हुए वापस डाकघर पहुँचे, लेकिन हैण्डबैग कहीं दिखायी नहीं पड़ा। वे वहाँसे बहुत निराश होकर घर लौट आये। हैण्डबैग नहीं मिलनेके शोकमें वे रातभर सो

नहीं पाये और सुबह होते ही हमारे आवासपर पहुँचे। Hinduism Qisada १९८४ et https: स्वेब scappidharman । स्मिर्मित स्पारि मितिओर्स हर्र सुपंगि प्रमिर्

| संख्या ११ ] पढ़ो, समझे                                  | ो और करो ४३                                          |
|---------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|
| **************************************                  |                                                      |
| पिताजी एक रिटायर्ड पोस्टल ऑफिसर हैं और श्रीसिंहके       | बहुत खुश थे। खुश होनेका कारण भी वैसा ही था।          |
| शुभचिन्तक भी। मेरे पिताजी सारी बातें सुनकर मुझे खबर     | हालहीमें उन्हें उनके शोध-निबन्धके लिये प्रतिष्ठा     |
| करने मेरे पास आये और बोले कि श्रीसिंह तुम्हें खोज रहे   | पुरस्कारकी घोषणा हुई थी।                             |
| हैं। मैं फौरन उनसे मिलने पहुँचा। श्रीसिंह बहुत उदास थे। | उस समारोहके लिये वे विमानद्वारा दिल्ली               |
| श्रीसिंह बोले—'मेरा बैग कल नौ बजे रातको मोटर            | जानेके लिये निकले। निश्चित समयपर विमानने उड़ान       |
| साइकिलसे गिर गया। मैं पूरे शहरमें लाउडस्पीकरसे प्रचार   | भरी।                                                 |
| करवाना चाहता हूँ।' मैं तुरंत तैयार हो गया और पूरे       | डॉ० मॉडळे अपने विचारोंमें खो गये। उस शोध-            |
| शहरमें प्रचार किया। प्रचारमें करीब चार घण्टे लगे, लेकिन | निबन्धके लिये उन्हें बहुत कष्ट उठाने पड़े थे। रात-   |
| हैण्डबैगका कहीं भी पता नहीं चला।                        | दिन वे संशोधनमें मग्न रहते। अनेक विचार उनके मनमें    |
| श्रीसिंह बहुत निराश होकर बोले—'अब तो भगवान्             | उठ रहे थे। अचानक! विमानको आपातकालीन लैडिंग           |
| ही हैं!'                                                | करना पड़ा। डॉ० मॉडळे समारोहमें समयसे पहुँचनेकी       |
| 'क्या आप ही जमदारसिंह हैं?' एक अपरिचित                  | चिन्तामें पड़ गये। एयरपोर्टके अधिकारीने उनसे कहा     |
| व्यक्तिने उनसे उस समय पूछा जिस समय श्रीसिंह अपने        | कि अगली फ्लाइट १० घण्टे बाद है। इस कारण डॉ०          |
| दरवाजेपर स्नान कर रहे थे। 'हाँ मेरा ही नाम              | मॉडळेने किरायेकी कारसे रास्ता तय करनेका विचार        |
| जमदारसिंह है' श्रीसिंह बोले। आगन्तुकने पूछा—'क्या       | किया। लगभग वहाँसे ५ से ६ घण्टेका सफर था। कोई         |
| आपका ही हैण्डबैग खो गया है? कल मैंने हैण्डबैग           | अन्य विकल्प न होनेसे वे कारद्वारा रवाना हुए।         |
| खो जानेका प्रचार सुना, वह हैण्डबैग मुझे परसों रातको     | अभी घण्टाभर भी न चले होंगे कि अचानक                  |
| रास्तेपर गिरा पड़ा मिला। क्या आपका हैण्डबैग यही         | मौसम बदलने लगा और बहुत जोरोंकी वर्षा होने लगी।       |
| है ?' श्रीसिंह बोले—'हाँ-हाँ-हाँ, यही हैण्डबैग है !'    | रास्तेके साइनबोर्ड बराबर दिख नहीं रहे थे। काफी आगे   |
| आगन्तुक व्यक्ति हैण्डबैग बढ़ाते हुए श्रीसिंहसे बोला—    | जानेके बाद ध्यान आया कि वे रास्ता भूल गये हैं।       |
| 'देख लीजिये, आपका सामान सुरक्षित है न!' श्रीसिंहने      | बारिशका जोर (वेग) बढ़ता जा रहा था। कहीं आसरा         |
| हैण्डबैग हाथमें लेते हुए भगवान्को लाख-लाख धन्यवाद       | ढूँढ़ना आवश्यक था। भगवान्की दयासे थोड़ी दूरीपर       |
| दिया और बोले—'हाँ-हाँ सुरक्षित है।' उस हैण्डबैगमें      | एक मकान दिखा। वहाँ पहुँचकर उन्होंने दरवाजा           |
| एक लुंगी, एक राइफलका लाइसेंस, रेलवेका मोतिहारीसे        | खटखटाया। एक स्त्रीने दरवाजा खोला और उनका             |
| बेतियातकका मासिक टिकट, फोटो-सहित एक सौ                  | स्वागतकर अन्दर आनेके लिये कहा। उसका घर               |
| रुपये तथा बहुत जरूरी सरकारी कागजात थे। सभी              | एकदम साधारण था। सामान भी थोड़ा ही था, महँगा          |
| सामानोंके साथ हैण्डबैग पाकर श्रीसिंहकी खुशीका           | सामान नहीं था। उस स्त्रीने डॉ० के लिये चाय एवं       |
| ठिकाना न रहा। श्रीसिंहने सौका एक नोट उस                 | बिस्किट दिये और उनसे कहा—'मेरी प्रार्थनाका समय       |
| अपरिचित व्यक्तिको इनामके तौरपर देनेके लिये हाथ          | हो गया है, क्या आप मेरे साथ प्रार्थना करेंगे?'       |
| बढ़ाया। उस व्यक्तिने सौका नोट हाथमें न लेते हुए         | डॉ० मॉडळे सिर्फ कर्मयोगपर विश्वास करते थे,           |
| कहा—सर, यह तो मेरा कर्तव्य था। मैं एक विद्यार्थी        | इस कारण उन्होंने सभ्यतासे इनकार किया। स्त्री उठी,    |
| हूँ।'—राजिकशोर                                          | वह भगवान्की मूर्तिके सामने दीपक जलाकर प्रार्थना      |
| (३)                                                     | करने लगी। प्रार्थनाके प्रत्येक अन्तरेके बाद वहाँ रखे |
| प्रार्थनाकी शक्ति और ईश्वरमें विश्वास                   | छोटे–से पालनेको हिलाती। डॉ० उसके क्रिया कलापोंका     |
| भारतके प्रसिद्ध हार्ट स्पेशलिस्ट डॉ॰ मॉडळे आज           | निरीक्षण कर रहे थे और उनके मनमें उससे पूछनेके लिये   |

अनेक प्रश्न तैयार हो रहे थे। मण्डलमें युगल सरकारकी उपस्थिति दिखायी पड़ती है। कुछ समय बाद उसकी प्रार्थना समाप्त हुई। डॉ॰ बात अगस्त, सन् २०१२ ई० की है, जब मैं अपनी ने उससे पूछा—१. इन सब बातोंका (प्रार्थनाका) कुछ पत्नी, दो माहके पुत्र और एक भागवत समूहके साथ उपयोग हुआ है क्या ? २. भगवान्ने कभी तुम्हारी पुकार सात दिनोंके लिये बरसाना गया था, अगस्त माहमें उस सुनी है क्या? ३. और तुम वह पालना बार-बार क्यों समय अधिक बारिश न होनेके कारण वहाँ बहुत गर्मी थी, पुत्रको इस कारण बहुत परेशानी हो रही थी एवं हिलाती थीं ? उस स्त्रीके चेहरेपर अचानक खिन्नता आ पुत्रकी अस्वस्थताके कारण पत्नीको धर्मशालासे समृहके गयी। बडे बुझे स्वरमें बोली— मेरे दो सालके पुत्रको जन्मसे ही हृदयरोग है। साथ दर्शन और धार्मिक स्थलोंमें जानेकी असमर्थताके बम्बईके प्रसिद्ध डॉ॰ मॉडळेको छोड़कर इसका इलाज कारण अफसोस हो रहा था। कोई नहीं कर सकता। पर उनके पास जानेके लिये भी ऐसे ही एक शाम सारे समृहने बरसानाके पास एक मेरे पास पैसे नहीं हैं। मैं रोज भगवान्से प्रार्थना करती पवित्र सरोवरमें जानेका विचार किया और जब सब हूँ कि कैसे भी करके मुझे उनके पासतक पहुँचा दीजिये समूहके लोग पवित्र कुण्डमें आनन्द ले रहे थे, मेरी पत्नी और मेरे बेटेको जीवनदान दीजिये। मुझे विश्वास है एक एवं पुत्र अस्वस्थताके कारण अपने आपको दुखी समझ दिन भगवान् मेरी जरूर मदद करेंगे। रहे थे। अगले क्षण चारों तरफ नि:शब्द वातावरण हो तभी एक बालिका जो देखनेमें उम्रमें सात-आठ सालकी रही होगी और दिखनेमें सुन्दर थी, मेरी पत्नीसे गया। डॉ॰ मॉडळे एकदम स्तब्ध थे। क्या बोलें—यही उन्हें समझमें नहीं आ रहा था। बीते कुछ घण्टोंमें घटी उनके सरोवरमें न जानेका कारण पूछने लगी तथा बडी ही आत्मीयतासे मेरी पत्नीसे बात करने लगी और उन्हें घटनाओंपर विचार करने लगे। किसी प्रकारका लक्षण न होते हुए भी मौसमका अचानक खराब हो जाना। पानीमें जानेके लिये प्रेरित करने लगी तथा विश्वास हवाई जहाजकी आपातकालीन लैंडिंग, कारद्वारा रास्ता दिलाने लगी कि आपके अस्वस्थ पुत्रको कुछ नहीं होगा और वह थोड़ी देर बाद वहाँसे चली गयी। पत्नीने जब भटकना और इसी घरमें आसरा लेना! और अभी-अभी ये बात समृहमें उपस्थित लोगोंको बतायी तो सभी एक उस स्त्रीद्वारा बतायी गयी वस्तुस्थिति! क्या अद्भृत! मतसे कहने लगे कि हो न हो वे इस ब्रजमण्डलकी कैसा चमत्कार!

भाग ८९

कुछ क्षण पश्चात् डॉ॰ ने उस महिलाको अपना परिचय दिया और बारिश खत्म होते ही उसे और उसके बच्चेको लेकर वे बम्बईके लिये खाना हो गये और साथ

(8)

ही एक चीज और ली भगवान्पर आपार निष्ठा! किसी भी पुरस्कारसे भी ज्यादा मिला था उन्हें आज। [ प्रेषक—स्वामी श्रीशंकरानन्द सरस्वती ]

व्रजके कण-कणमें राधा-कृष्ण

जाय। इस घटनासे यह बल मिला कि ब्रजमण्डलकी हर वस्तुमें कृष्ण-राधा बसे हैं, जरूरत तो बस, आँखोंकी

स्वामिनीजी होंगी, जो अपने भक्तोंकी असमर्थता दूर

करती हैं और इसपर जोर मिला कि जो भक्त यदि किसी

कारणसे मन्दिर या तीर्थ जानेपर असमर्थ हो तो भगवान्

स्वयं ही किसी रूपमें आकर दर्शन देते हैं और राधाजी

तो कभी नहीं चाहेंगी कि कोई उनके राज्यसे दुखी होकर

है और यदि भावपूर्ण आँखें मिल जायँ तो वे हमसे दूर भगवान् भावमें विराजते हैं, यदि हम उन्हें भावसे देखें तो वे हर जगह दिखायी देते हैं, ऐसे ही सारे ब्रज-नहीं हैं।—आलोक उपाध्याय

संख्या ११ ] मनन करने योग्य मनन करने योग्य महापुरुषोंका त्यागमय जीवन 'तुम्हें अपने अध्यक्षको फटे कुर्तेमें देखकर शर्म तो कपड़ोंका त्याग कर दिया था, वे आजीवन लॅंगोटीनुमा महसूस नहीं होगी।' सरदार पटेलने ये शब्द दिल्ली एक ऊँची धोतीमें ही रहते थे। स्वतन्त्रता-संग्राममें मिली विश्वविद्यालय छात्रसंघके अध्यक्षसे तब कहे थे, जब राशिका वे पैसे-पैसेका हिसाब रखते थे। एक बार दानमें उसने पटेलसे अपने विद्यालयके वार्षिकोत्सवकी अध्यक्षता मिले एक गहनेपर जब कस्तुरबाका मन ललचा गया तो करनेका आग्रह किया था। उनके पास तीन ही कुर्ते थे पहले तो उन्होंने उन्हें बुरी तरह झिड़का, फिर प्रेमसे और तीनोंमें जगह-जगहपर पैबन्द लगे हुए थे। उन्होंने समझाकर शान्त किया। रामकृष्ण परमहंसको जब एक मारवाड़ी सेठने अध्यक्षको आश्वासन दिया कि वे पीठपर शाल डालकर बीस हजार रुपये देने चाहे तो वे उसे लाठी लेकर मारने आ जायेंगे; क्योंकि एक कुर्ता थोडा-सा ही पीठपर फटा हुआ था और उसपर शाल डालकर आसानीसे उसे दौडे थे। उनके विषयमें प्रसिद्ध है कि यदि भूलसे भी उन्हें पैसोंका स्पर्श हो जाता था, तो उनके शरीरमें जलन छुपाया जा सकता है। उन्होंने मणि (पुत्री)-से दूधमें कटौती करके अगले होने लगती थी। माह एक कुर्ता बनानेके लिये कह दिया। उनके वेतनका संत रैदासके प्रति मीराबाईका पूज्य भाव था, जब अधिकांश भाग विधवाश्रमके सहायतार्थ जाया करता था। उन्होंने तीन थाल हीरे-मोतियोंसे भरे भेंट करना चाहा वे मात्र सौ रुपये मासिकमें अपना गुजारा किया करते थे। तो उस संतने कहा—माँ! मैं जूतियोंकी सिलाईसे चार यह त्याग-तपस्याका ही प्रताप था कि उन्होंने पैसे रोज कमा लेता हूँ, एक पैसा गंगा मैयाको, एक पैसा काशी विश्वनाथको और एक पैसा गरीबोंको दे देता हूँ, देखते-देखते ही देशी रियासतोंको भारतीय संघमें शामिल करनेका अद्भुत कार्य कर दिया था। जब हैदराबादके शेष एक पैसेके आटा-दालसे मेरा गुजारा आरामसे हो प्रधानमन्त्री कासिम रिजवीने थोडा नानुच किया तो जाता है। मैं इन हीरे-मोतियोंका क्या करूँगा? उन्होंने उन्होंने कन्हैयालाल माणिकलाल मुंशीको अपना प्रतिनिधि वे सब भीडको लुटा दिया। बनाकर भेजा था। शामको रेडियोपर उन्होंने घोषणा प्रसिद्ध क्रान्तिकारी चन्द्रशेखर 'आजाद' ने की—'यदि रिजवीने मेरे प्रतिनिधिके साथ कोई बदसलुकी रिपब्लिकन आर्मीकी स्थापना की थी, उसके लिये की तो मैं हिन्दुस्तानके नक्शेसे हैदराबादका नामोनिशान हथियार आदि खरीदनेके लिये उन्होंने बहत-सारा धन मिटा दुँगा।' रिजवीने तत्क्षण हथियार डाल दिये थे। भी एकत्रित किया था। उनकी माता अत्यन्त अभावोंमें उनके बारेमें कहा जाता है कि जब पटेल बोलते रहती थीं, परंतु उन्होंने कभी भी उसमेंसे एक पैसा भी थे तब ब्रिटिश प्रधानमन्त्री सर विंस्टन चर्चिल रेडियोसे माँको नहीं दिया और न स्वयंके उपयोगमें ही लिया। कान लगाये बैठा रहता था। गोधन गज धन बाजि धन और रतन धन खान। बंगालके स्वनामधन्य विद्वान् ईश्वरचन्द्र विद्यासागरको जब आवे संतोष धन सब धन धुरि समान॥ संस्कृत कॉलेजके आचार्य पदपर रहते हुए आठ सौ अमर गुरुओंके इन शब्दोंपर ध्यान दो-यह याद रुपये प्रतिमाह मिलते थे, वे भी अपना अधिकांश पैसा रखो कि तुम किसीके नहीं हो और कोई तुम्हारा नहीं बंगालके बेरोजगार नौजवानोंको रोजगार करनेके लिये दे है। यह समझ लो कि किसी दिन अचानक तुम्हें इस संसारका सब कुछ छोड़कर चल देना होगा, मायाके दिया करते थे। वे घरपर ज्यादातर समय सामान्य धोती और बनियानमें ही रहते थे। आवरणमें तुम अपनेको हाड्-मांसकी गठरी मान बैठे हो-यही सब दु:खोंका कारण है। भारतके भूतपूर्व प्रधानमन्त्री लाल बहादुर शास्त्रीपर मृत्युके समय बीस हजार रुपयेका ऋण था। सब कुछ लुटाकर ही श्मशानवासी देव महादेव बापूने देशकी दुर्दशा देखकर आजीवन ऊपरी कहलाते हैं। - गोपालकृष्ण जिन्दल

श्रीभगवन्नाम-जपको शुभ सूचना ( इस जपकी अवधि कार्तिक पूर्णिमा, विक्रम-संवत् २०७१ से चैत्र पूर्णिमा, विक्रम-संवत् २०७२ तक रही है )

II, इरेल भेली I-II, उखुल, उज्जैन, उदगीर, उदयपुर,

ते सभाग्या मनुष्येषु कृतार्था नृप निश्चितम्। स्मरन्ति ये स्मारयन्ति हरेर्नाम कलौ युगे॥ 'राजन्! मनुष्योंमें वे लोग भाग्यवान् हैं तथा निश्चय उमरापट्टी, उरतुम, उलहासनगर, उस्मानाबाद, ऊदपुर, ऊना,

ही कृतार्थ हो चुके हैं, जो इस कलियुगमें स्वयं श्रीहरिका

४६

नाम-स्मरण करते और दूसरोंसे नाम-स्मरण करवाते हैं।' हरे राम हरे राम राम राम हरे हरे। हरे कृष्ण हरे कृष्ण कृष्ण कृष्ण हरे हरे॥

—इसं वर्ष भी इस षोडश नाम-महामन्त्रका जप पर्याप्त संख्यामें हुआ है। विवरण इस प्रकार है—

(क) मन्त्र-संख्या ९०,४९,६५,४०० (नब्बे करोड़, उनचास लाख, पैंसठ हजार, चार सौ)। (ख) नाम-संख्या १४,४७,९४,४६,४०० (चौदह अरब,

सैंतालीस करोड, चौरानबे लाख, छियालीस हजार चार सौ)। (ग) षोडश नाम-महामन्त्रके अतिरिक्त अन्य

मन्त्रोंका भी जप हुआ है। (घ) बालक, युवक-वृद्ध, स्त्री-पुरुष, गरीब-अमीर, अपढ़ एवं विद्वान्—सभी तरहके लोगोंने उत्साहसे जपमें योग दिया है। भारतका शायद ही कोई ऐसा प्रदेश बचा हो,

जहाँ जप न हुआ हो। भारतके अतिरिक्त बाहर फ्रामिंघम, मिडिलटाउन, यू०के०, यू०एस०ए०, यूनाइटेड किंगडम, नेपाल आदिसे भी जप होनेकी सूचनाएँ प्राप्त हुई हैं।

स्थानोंके नाम— अंकलेश्वर, अंगनापारा, अंगुल, अंधराठाढी, अंबिकापुर, अंबरनाथ, अंबाजोगाई, अंबाला केंट, अंबाला छावनी, अंबाला

शहर, अकराबाद, अकलतरा, अकलेरा, अकोड़ा, अकोला,

अगराई, अगराना, अचलवेर, अचरोल, अचानामुरली, अचौसा, अछनेरा, अछरेरा, अजबपुरा, अजमेर, अजरानाकलाँ, अठहठा, अडसीसर, अतरी, अधारपुर, अनगाँव, अमडाड, अमरा,

अमरावती, अमरावती (घाट), अमलोह, अमलनेर, अमाचन, अमानगंज, अमृतपुर, अमृतसर, अम्बाह, अरइल, अरड़का, अरनेठा. अररिया, अररिया बैरगाछी, अलकनन्दा, अलवर, अलीगढ, अलीपुरकला, अल्मोडा, अवरई, असनावर, असवार,

अहमदनगर, अहमदाबाद, अहिरौलिया-टोला, आइसन आई.टी. रोड, आऊवा, आगरा, आदित्यपुरम्, आधाचाट, आनन्दनगर, आबूरोड, आमगाँवबड़ा, आमागढ़, आर्वी, आष्टा, आला (नेपाल), उदरादा, उधमसिंहनगर, उनियारा, उन्नाव, उमरधा वनखेडी,

ऊमरी, ऊसरी, ऋषिकेश, एकहारा, एकान्तवाड़ी, एटा, एरू, ऐनखेड़ा, ओड़ारसकरी, ओडीट, ओडेकरा, औंवा-बुजुर्ग, औरंगाबाद, औरैया, कंचनपुर, कंदरोड़ी, कंसोपुर, ककोला, कचौरा, कछुआ, कटक, कटगी, कटनी, कटरा, कटियाघाट,

कटिहार, कटैया, कठार, कठुआ, कडीला, कथुवा, कथैयाँ, कनखल, कन्धाना, कनलगाँव, कनैड, कन्नौज, कन्हौली गजपित, कपासन, कफलोडी, कमलापुर, करड़ी, करनसर, करनाल, करबगाँव, करकबेल, करही (शुक्ल), करीमुद्दीनपुर,

करोरा, करौदी, कलकत्ता, कवलपुरा मठिया, कसेरा बाजार, कहुआरा, कॉॅंगडा, कांग्पोक्पी, कांग्लातोम्बी, कांधला, काउली, काकडसागवाडा, कानडी, कानपुर, कानुडीह, कानुनगोयान, कान्दीवली, कापरेन, कामता, कामा, कालका, कालाडेरा, कालापहाड, कालुखाँड, कालुहेडा, काशीपुर, किरारी, किदवईनगर,

किशनगंज, किसरौल, कीरतपुर, कीसीयरपुर, कुँआरिया, कुक्षी, कुचामन सिटी, कुड़ाना, कुतबपुर, कुमड़ी, कुमारडीह, कुमासजागीर, कुरमाली, कुरुक्षेत्र, कुशहर, कुसैला, कूडाघाट, कृपालपुर, कृष्णनगर, केंकरा, केदारपुरा, केन्द्रआ, केशरपुरा,

केसिंगा, कैथल, कैथवलिया, कैनखोला, कैमुआ, कोंच, कोंडागाँव, कोईरागै, कोईलारी, कोकडी, कोकलकचक, कोटद्वार, कोटा, कोठी, कोडलिहया, कोथराखुर्द, कोब्रुलैखा, कोरबा, कोरदा, कोलकाता, कोलारस, कोलिया, कोलीटेक, कोशीथल, कोसीकला, कोसीर, कोहका, कौहाकुड़ा, कौलती

खजुरीरूण्डा, खजुहा, खडगवॉकला, खडीत, खरगापुर, खरगोन, खराड़ी, खवासा, खानकित्ता, खामगाँव, खारकलाँ, खालवा, खालवागाँव, खालिकगढ़, खालिनी, खिरकिया, खिरलिया, खिरिया, खीवसर, खुॅटपला, खुमार, खुरई, खुर्जा, खेड़ा

खोकराकला, खोरियाबाजार, खोलाखेत, गंगटोप, गंगाघाट, गंगेव, गंगोह, गंज, गंजदारानगर, गजरौला, गढकोट, गढपुरा, गढ़फुलझर, गढ़बसई, गढ़ा, गणेती, गनोड़ा, गया, गरियाखेड़ी,

(नेपाल), कौवाताल, खंडवा, खंडेला, खकसीस, खगड़िया,

रसूलपुर, खेत, खेलदेश पाण्डेय, खैरवा, खैराचातर, खैराबाद,

गरोठ, गहमर, गाँधीधाम, गाँधीनगर, गागर, गाजियाबाद, आलेफाटा, आलोट, आसंग, इंदरवास, इंदौर, इकलहरा, गाजीपुर, गाडरवारा, गाडाठोल, गाडीपुरा, गीर, गुड़गाँव, गुड़ाकला, Hindusm Discord Server https://dsc.gg/dharma | MADE WITH LOVE BY Avinash/Sha इचलकरजी, इजात, इंटीवी, इंसीली, इलाहीबाद, इराग पोट I- गुना, गुरुदासपुर, गुरेया, गुलबगा, गुवाहाटी, गठीगाड़ा, गीडा,

| संख्या ११ ] श्रीभगवन्ना                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | -जपकी शुभ सूचना ४७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <u></u>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| गोकुलनगर, गोगोलाव, गोनेड़ी, गोपालपुर, गोपिबुंग, गोपे गोरखपुर, गोरेगाँव, गोवडीहा, गोवधनपुर बाजार, गोहि गौंछेड़ा, गौरिया वरारी, ग्वालियर, घईधार, घगोंट, घष्टियाली, घरसोंधी, घरेहली, घाटासेर, घानीखेड़ी, घालोनत घंचलाय, घुंसी, घुघुली, घुनमारा, घोठा, घोड़ेगांव, घोसि चंडीगढ़, चंडीस्थान, चंदला, चंदौली, चंदपुर, चिक चक्कीरामपुर, चटसारी, चतुरताई, चपकीबघार, चमौ चम्पाघाट, चरी, चरैया, चाँठेल, चाँद, चाँदनीबैलबंद, चाचै                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | र, दौलतगंज, दौलतपुर चौक, दौलतपुरा, दौसा, द्वारका, धनसार,<br>इ, धन्धौड़ा, धनौरामण्डी, धमधा, धरवार, धरोगड़ा, धर्मपुरा,<br>इ, धवाड़, धसनिया, धार, धाली, धुलीया, धूमनगंज, धौलपुर,<br>त, धौलाकुँआ, नंगतड़ी, नअगा, नगरगाँव, नदियामी (गोठ),<br>इ, नन्दावता, नन्हावारा कला, नबाबगंज, नयाबाजार, नयी दिल्ली,<br>इ, नरकण्डा, नरवाना, नरसिंहपुर, नरायनपुर, नरियालगाँव, नवादा,<br>दो, नांदन, नांदेड़, नागपुर, नागलपुर, नागौर, नाचनी, नाढ़ी, नानामाण्डवा,<br>इ, नारनौल, नारायणपुर, नारायणपुरा, नावांसिटी, नासिक, निनावला,                                                                                                                                                                             |
| चार हजारे, चावलपानी, चास, चिचोली, चिटहेरा, चिनि<br>चित्तौड़गढ़, चित्रकूट, चिलौली, चिल्हाड, चीचली, च<br>चाँदपुर, चुरू, चेन्नई, चेवड़ीधगोगी, चैतड़, चैसार, चोरब<br>चोपड़ा, चोरौत, चौखा, चौखुटिया, चौधरी बसन्तपुर, चौन्ता<br>चौमहला, चौरास, चौली, चौहटन, च्यौड़ी, छकना, छत्तागंग्<br>छिपया, छाणीबाजार, छापड़ा, छिरास, छिकलहा, छोटालाग्<br>छोटी सादरी, जंगबहादुरगंज, जंघोरा, जगतपुरा, जट्टारी, जबल                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ड़ा नीमताल, नीलगिरि, नेवरा, नेवारी (फुलवारी), नैनवा, नैनवारा,<br>इ, नैनी (डोहरिया), नैनीताल, नैवेद, नोएडा, नोनार (पीरो),<br>ता, नोनीहाट, नोनैती, नोहर, पंडतेहड़, पंडेर, पकड़ी, पचावली,<br>ह, पटना, पटना सिटी, पटियाला, पड़रीखुर्द, पड़ग, पड़रियाडाड़,<br>ता, पडोलिया, पतालघुटकुरी, पतारी, पत्थरकोट (नेपाल), पत्योरा,<br>ए, पथरगुआँ, पथरिया, पथरी, पनवाड़ी, पन्त्यूड़ी, पन्धाना, पन्ना,                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| जमशेदपुर, जमुआव, जम्मू, जयनारायण (व्यासनगर), जय<br>जरयाई, जरूड़, जरौल, जलगाँव, जलपाईगुड़ी, जलालग्<br>जलोदा खाटयान, जल्तूरी, जशपुरनगर, जशो, जसदेव<br>जॉजगीरचॉपा, जाखनीखेत, जाजरदेव, जाजली, जानडे<br>जानीपुर, जामपाली, जालन्धर, जालौन, जिन्तूर, जींद, जुगसल<br>जुलगाँव (नेपाल), जैतारन, जैतो, जैपूर, जैसलमेर, जोध<br>जोरहाट, जौनपुर, जौनापंचाकला, जौलजीवी, ज्वालापुर, झहुराटभ<br>झाँसी, झाझड़, झालरापाटन, झुट्ठा, झुन्झूनू, झूँसी, झूलाष्ट्<br>हिलमिला, झीमरकालरी, झोटवासुर, टटेड़ा, टिकड़ीखिल<br>टिमरनी, टीकमगढ़, टुंडी, टूंगरी, टूण्डरी टाउन, टो<br>टोडाराय सिंह, टोरड़ा, ठकुरापार, ठकठौलिया, ठठारी,                                                                                                                                                                                                            | ढ़ं, परसाधाम, परसापाली, परसिया, परौक, पलवल, पलाई, र, पलेई, पलेरा, पहरा, पहारपुर, पाटई, पाटलीपुत्र, पाण्डुकेश्वर, पाण्डेयडीह, पाण्डेपुर, पाताल, पानापुर, पारादीप, पालाकोल, ई, पाली, पाली मारवाड़, पाहल, पिंडरई, पिजड़ा, पिछोर, पिठौरा, पिथोरागढ़, पिपरिया, पिपरौआकला, पिलखुआ, पिलाकिछा, पिसावा, पीठीपट्टी, पीपलारावा, पुखऊ, पुणे, पुनासा, पुरन्दाहा, पुरसन्डा, पुराना भर्थना, पुरेना, पूरेगंगाराम, पोखरभिण्डा, पोड़ीकला, पौआखाली, पौना, प्रतापगढ़, प्रतापपुर तरहर, फतेहगढ़, फतेहपुर, फरीदाबाद, फर्रखाबाद, फसिया, फागा, फागी, फिरवासी, फिरोजपुर, फिरोजपुरझिरका, फिल्लौर,                                                                                                                  |
| ठाणी, ठाणे, ठीकरिया, ठीकरी, डंगनिया, डडूका, डब<br>डबारो, डाबला, डालीगंज, डाल्टनगंज, डिब्रूगढ़, डीग, डं<br>डीडवाना, डुमेहर, डेलापीर, डोंगरगढ़, डोबखुमाड़, ढकनालिह<br>ढढवाल, ढढ़ानामिल्ली, ढाँगू, ढाकिया, ढाड़ीरावत, ढाय<br>ढेकवारी, ढेगाडीह, तरखान, तर्भा, ताकुला, ताजपुर, तारान<br>तालबन्ना, तालागाँव, तलोटी, तिनसीना, तिलाड़, तिव<br>तिसपरी, तीनफेड़िया, तुलाह, तुलुण्ड, तेथड़ा, तेल्हारा, तोव<br>तोला, तोली, तोरीबारी, तोलरा, त्रिवेन्दरम, थरभीतिया, थ<br>थाणे, थानेसर, थुलवासा, दड़ीबा, दत्यारसुनी, दितया, दरगहि<br>दिखापुर, दोना, दर्री, दव्यार, दहमी, दिहवद, दाड़ी, दाताराम<br>दानापुर, दामनजोड़ी, दामोदरपुर, दियरी, दिल्ली, दीग<br>दीनपुर, दीमरखेड़ा, दुआरी, दुधपुरा, दुबारपुरा, दुबेपुर, दुमदु<br>दुर्ग, देरगाँव, देवखैरा, देवली, देवशरण, देवास, देहरा<br>देवरिया, देवरीकला, देवली, देवशरण, देवास, देहरा | ह, बखरी बाजार, बगदिङ्या, बघेरा, बछरावा, बजकोट, बड़कागाँव, बड़खेरवा, बड़पारी, बड़पास, बड़ारी, बड़ालू, बड़ौत, बड़ौदा, जे, बढ़लठोर, बदडीहा, बनवसा, बनाडा, बनेड़िया, बनोरा, बनैल, र, बन्नी, बभनान, बमोरा, बरखेडासोमा, बरडा, बरडेज, बरीकेल, बरेला, बरेला, बरेली, बरीपुरा, बरूड़, बरेलीकलॉ, बरैल, बरोरी, बरोहा, बर्डोद, बिलगॉंव, बिलया, बलौदा, बसंत, बसन्तपुरखुर्द, बसदेहड़ा, बसरेहर, बसान, बसुहार, बस्ती, बहेरी, बस्तर, बाँसवाडा, बागपत, बागबहरा, बाघामारा, बाघौद, बाडमेर, बाढ़, बानूछपरा, बाप, बामनखेड़ा, बाम्हनबाड़ा, बार, बारा, बाराकोट, बाराबंकी, बालांगीर, बालूमाजरा, बावड़ियाकला, बावल, बिकौर, बिलाहिया, बिटोरा, बिडरेली, बिडोली, बिदराली, बिलरा, बिवार, बिलौद, बीकानेर, बीड़का खेड़ा, |

िभाग ८९ बेगू, बेगमगंज, बेनियाकाबास, बेरलीखुर्द, बेरहामपुर, बेरी, लुगासी, लुणसू, लुधियाना, लेडुआखाड्, लोसिंहा, लोहरदगा, बेरीनाग, बेलड़ा, बेलवाबाबू, बेलसोन्डा, बेलासद्दी, बेलोना, लोहारा, लैमाखोंग, वंशीपुर, वक्सापुरवा, वटवारा, वडोदरा, बेहट, बैकुंठपुर, बैका-विष्णुपुर, बैरमपुर, बैरसिया, बैला, वदनरेंगगाई, वर्धा, वल्लभनगर, वाडा, वापी, वाराणसी, वासुदेवपुर, वास्देवा, वाहेगाँव दिमनी, बिछलखा, विजयराघवगढ़, बोधन, बोराडा, बौरब्यास बडगो, ब्रह्मनपुर, ब्रह्मापल्ली, भगवानपुर, भटगाँव, भटवाड़ा, भटेवराबाजार, भड़को, भदानीनगर, भदेसी, विजराकायाकला, विराटनगर (ने०), विलसंडा, विलासपुर, विशहथ, विशाखापट्टनम, विशाड, विशुनपुरवा, विसरापार, भदौरा, भन्दर, भयन्दर, भरखरा, भरतनगर, भरतपुर, भरथना, भरवाई, भरसी, भरूच, भलदेन, भलस्वा ईसापुर, भवनपुरा, वीरपुर, वीरपुरा, वैर, वैशाली नगर, व्यावर, शांतिनगर गुलरिया, भाटाखेरी, भांडेर, भाऊगढ़, भागलपुर, भाठापार, भाणुजा, शान्तिपुर, शाजापुर, शासन, शाहकोट, शाहजहाँपुर, शाहजहाँपुर भादरा, भिण्ड, भिण्डुवा, भिनगा, भिनाय, भिलाई, भिवण्डी, निनायाँ, शाहतलाई, शाहदरा, शाहपुर, शाहपुर (मगरौन), भिवानी, भीखनपुर, भीटवाड़ा, भीड़वालमाजरी, भीनासर, शाहपुरा, शाहपुरागोगावां, शिकारपुर, शिकोहाबाद, शिमला, भीरा, भुता, भुन्नास, भुवनेश्वर, भुसावर, भुसावल, भुतौली, शिवपुर, शिवरीनारायण, शिवली, शिवाड, शिवसागर, शेगाँव, भून्तर, भेड़वन, भैसड़ा, भैरमपुर, भैरुन्दा, भोकरदन, भोगपुर, शेखपुर, शेखावटी, श्यामगढ़, श्योपुर, श्यामलाहिल्स, शोरापुर, भोजपुर, भोपाल, भौली, मँगता, मंगलपुर, मंगराजपुर, मंजेश्वर, श्रीगंगानगर, श्रीरामपुर, श्रीरामपुरी भगवानपुर, संगढे़िसया, मंडी, मंत्रिपुखी, मंदसौर, मक्यांग, मऊ, मगरलोड, मगोरी, संगमोहाल, संगरिया, संदणा, संगनेश्वरनगर, संगावली, संघर, मजिरकांडा (नेपाल), मझगुवाँखुर्द, मझलैटा, मझवलिया, संघोल, संबलपुर, सआदतगंज, सकरी, सतगढमंजेडा, सतना, मझेवला, मडवा, मतवाना, मथुरा, मदारीचक, मधुबनी, मनकापुर, सदरुद्दीनपुर, सन्तोलाबारी, सपलेड, सपिया, समन्ना, सरकंडा, मनसूली, मरुकिया, मलँगवा (ने०), मलहद, मलान, मलेनपुरवा, सरदमपिंडरा, सरथुआ, सल्लिया, सरवानिया महाराज, सरसी, महका, महगाँव, महतोडीह, महरौनी, महल, महलसरा, महाजनान, सरहुला, सरिया, सरैधी, सरैया प्रवेशपुर, सलखुआ, सलमगाँव, महादेवा, महासमुन्द, महिषी, महुआशाला, महुडर, महेसानी सवाईमाधोपुर, ससना, ससहा, सांगटी, सानड, सागर, सादाबाद, सानण पण्डितान, सामला, सारवाड़ी, सालोन बी, सावड़, सासनी, साहवा, साहू, साहूकारा, सिंगारपुर, सिंगोली, सिंगहा यूसुफपुर, सिंदगाँव, सिंघानी, सिउरी गोपीनाथपुर, सिकन्दरपुर, सिकहुला, सितारगंज, सिन्धौडा जागीर, सिधौली, सिनपुर, सिमलैगर बाजार, सिमरिया, सिमरी, सिरपुर कागजनगर, सिरहौल, सिराई, सिरौली, सिलीगुडी, सिवनी, सींगपुरा, सीकर, सीतामढी, सीथल, सीधी, सीनखेडा, सीपरीबाजार, सुन्दरी, सुखलिया, सुगवा, सुजानपुरा, सुधारबाजार, सुन्हेत,

(ने०), महेन्द्रनगर, महेन्द्र, महेसी, मांडल, माओहिंग, माचलपुर, माडलगढ़, माड्र, मानगो, मानसरोवर, मानेडाड़ा, मारगोमुण्डा, मावली, मिझौरा, मिरचोड़ा, मिर्जापुर, मिश्रपुर, मिश्राढ़ौर, मिश्राना, मिसरहिया, मीन्डी, मीतली, मुँगेर, मुँगेली, मुम्बई, मुजफ्फरनगर, मुजफ्फरपुर, मुरमूनी, मुरादाबाद, मुरार, मुरैना, मूर्त्पार, मुलताई, मुल्लनपुर, मुलुण्ड, मूडी, मूढीपार, मेघनगर, मेटपल्ली, मेड़तारोड, मेड़तासिटी, मेडुआडीह, मेरठ, मेवड़ा, मेहराना, मैहतपुर, मोटबुंग, मोतियाडुमरिया, मोरपा, मोरकोन, मोलकोन, मोलानी, मोहनघाटी, मोहाली, मौजपुर, मौडमंडी, यमुनानगर, यवतमाल, रंजनबाजार, रघुपुरमहसौरा, रठेरा, रणग्राम, रतकूड़िया, रतनपुर, रतनपुरा, रतनमहका, रतलाम,

सुरनगर, सुरपुरा, सुरही, सुरखी, सुर्री, सुल्तानपुर, सुहागपुर, सूरत, सूरजपुर, सेतीखोला, सेनापित, सेमरा, सेमराघुनवारा, सेमराबाजार, सेमराहाट, सेमरीदेव, सेमारी, सेम्फेंजुंग, सेंठा, सेरा (ने०), सेरो, सेलू, सेलोनी, सैंथिया, सैबसू, सैमल चौड़, रतवाई, रतनागरपुर, रनचिराई, रन्नौद, रमईपुर, रसूलपुर, सोनई, सोनपुरी, सोनवर्षाराज, सोनाहातु, सोनीपत, सोपेंजा रसूलिया, रहली, राँची, राऊ, राजना, राजनाद गाँव, राजुरी, नेपाली, सोरखी, सोलन, सोलापुर, हटनी, हथौड़ाखेड़ा, हनुमानगढ़, राजरूपपुर, राजाआहर, राजापारा, राजेपुर, राजेश्वरीनगर, राटन, रानापुर, रानीकटरा, रानीगंज, रामनगर, रामपुर, रामपुरनैकिन, हनुमानगढ भिनगा, हबड़ा, हमीरपुर, हरदा, हरदी, हरदोई, रामपुरवा, रामेश्वर कम्पा, रायगढ़, रायपुर, रायबरेली, रायरंगपुर, हरसौली, हरिद्वार, हरिशंकरपुर, हरिहरपुर, हलसी, हल्द्वानी,

रावतपुर, रावतसर, रींगस, रुई, रुठियायी, रुड़की, रेवडापुर, रेवासीपकड़ी, रेहलू, रैहन, रोपर, रोपा, रोहनिया, रोहतास, रोहिणी, लक्ष्मणगढ़, लखनऊ, लखीमपुर खीरी, लद्रा, लडवा, लमतंग, लरछुट, ललितनगर, लश्कर, लहरी, लाडपुरा,

लामालोटा, लालनगर, लिकोटी, लिखमीपुर, लिलुआ, लुंगफौ,

हवाकैंप, हसनपालीया, हसनपुर, हसलपुर, हसुआ, हाजीपुर, हातिखुआ, हातोतोता, हातोद, हाथरस, हामी, हारमा, हालसी, हालीशहरकोना, हिंगनघाट, हिंगोली, हिंडौनसिटी, हिरवार, हिसार, हिगोलकला, हिम्मतगंज, हिरनमगरी, हुबली, हुमायूँपुर, हूर,

हैदरगढ़, हैदराबाद, होजाई, होशंगाबाद, होशियारपुर, हौआमौआड।

श्रीभगवन्नाम-जपके लिये विनीत प्रार्थना संख्या ११ ] श्रीभगवन्नाम-जपके लिये विनीत प्रार्थना भगवन्नाम-स्मरणसे नहीं टल सकता और ऐसी कौन-सी हरे राम हरे राम राम राम हरे हरे। वस्तु है, जो नहीं मिल सकती? इस कलिकालमें हरे कृष्ण हरे कृष्ण कृष्ण कृष्ण हरे हरे॥ आज सारे संसारमें जीवनकी जटिलताएँ बढती जा मंगलमय भगवान्के आश्रयके लिये भगवन्नामका सहारा रही हैं। अधिकतर लोग अपनी असीमित भौतिक ही एकमात्र अवलम्बन है। अतएव भारतवर्ष एवं समस्त आवश्यकताओंकी पूर्ति करनेमें संलग्न हैं। वे अपने क्षुद्र विश्वके कल्याणके लिये, लौकिक अभ्युदय और पारलौकिक स्वार्थकी सिद्धिके लिये दूसरोंका अहित करनेमें भी कोई सुख-शान्तिके लिये तथा साधकोंके परम लक्ष्य एवं संकोच नहीं करते। परस्पर ईर्ष्या, द्वेष, वैमनस्य, कलह मानव-जीवनके परम ध्येय-भगवान्की प्राप्तिके लिये और हिंसाके वातावरणमें अशान्त स्थिति है। देशके कुछ सबको भगवन्नामका स्मरण-जप-कीर्तन करना चाहिये। अतः 'कल्याण' के भाग्यवान् ग्राहक-अनुग्राहक, भागोंमें तो हिंसाका नग्न ताण्डव दिखायी दे रहा है। अधिकतर लोग मानसिक तनावके शिकार बनते जा रहे पाठक-पाठिकाएँ स्वयं तथा अपने इष्ट-मित्रोंसे प्रतिवर्ष हैं। कलिका प्रकोप सर्वत्र व्याप्त है। प्रश्न यह होता है कि भगवन्नाम-जप करते-कराते आये हैं। गत वर्ष पंचानबे करोड़ नाम-जपकी प्रार्थना की गयी इस स्थितिका समाधान क्या है? ऋषि-महर्षि, मुनि और थी। इस वर्ष विभिन्न स्थानोंसे जो सूचनाएँ प्राप्त हुई हैं; शास्त्रोंने इस स्थितिको अपनी अन्तर्दृष्टिसे देखकर बहुत पहलेसे यह घोषित कर दिया है कि 'कलिकालमें मानव-उनके अनुसार नब्बे करोड़, उनचास लाख, पैंसठ हजार, कल्याण और विश्वशान्तिके लिये श्रीहरि-नामके अतिरिक्त चार सौ मन्त्रके नाम-जप हुए हैं, प्रसन्नता है कि इस बार पिछले वर्षकी अपेक्षा श्रीभगवन्नाम-जपकी संख्यामें वृद्धि कोई दूसरा सुलभ साधन नहीं है।' इसीलिये यह बात जोर देकर शास्त्रोंमें कही गयी है कि 'भगवान् श्रीहरिका नाम हुई है। भगवन्नाम-प्रेमी महानुभावोंसे प्रार्थना है कि जपकी ही एकमात्र जीवन है। कलियुगमें इसके अतिरिक्त कोई संख्यामें विशेष उत्साह दिखलायें, जिससे भगवन्नाम-दूसरा सहारा-चारा नहीं है'-जपकी संख्यामें और वृद्धि हो सके। आशा है, अधिक उत्साहसे नाम-जप होता रहेगा। हरेर्नामैव नामैव नामैव मम जीवनम्। कलौ नास्त्येव नास्त्येव नास्त्येव गतिरन्यथा॥ जपकर्ताओंकी सूचना अभीतक लगातार आ रही है, किंतु विलम्बसे सूचना आनेपर उसे प्रकाशित करना सम्भव (ना०पूर्व० ४१।११५) हमारे शास्त्रोंके अतिरिक्त अनुभवी संत-महात्माओंने नहीं है। अत: जपकर्ताओंको जप पूरा होने (चैत्र शुक्ल भी भगवन्नाम-स्मरण-जपको कलियुगका मुख्य धर्म (ऐहिक-पूर्णिमा)-के अनन्तर तत्काल सूचना प्रेषित करनी चाहिये, पारलौकिक कल्याणकारी कर्तव्य) माना है। इतना ही नहीं, जिससे उनके जपकी संख्या प्रकाशित की जा सके। जगत्के समस्त धर्म-सम्प्रदाय भी किसी-न-किसी रूपमें आप महानुभावोंसे पुन: इस वर्ष पंचानबे करोड़ भगवन्नाम-मन्त्र-जपको प्रार्थना को जा रही है। यह नाम-भगवान्के नाम-स्मरण-जपके महत्त्वको प्रतिपादित करते हैं। नामके जप-स्मरणमें देश-काल-पात्रका कोई भी जप अधिक उत्साहसे करना तथा करवाना चाहिये, जिससे नियम नहीं है। श्रीचैतन्यमहाप्रभुने भी कहा है-भगवन्नाम-जपकी संख्यामें उत्तरोत्तर वृद्धि हो। नाम्नामकारि बहुधा निजसर्वशक्ति-निवेदन है कि पूर्ववत् कार्तिक शुक्ल पूर्णिमासे जप आरम्भ किया जाय और चैत्र शुक्ल पूर्णिमा (वि० सं० स्तत्रार्पिता नियमितः स्मरणे न कालः। २०७३)-तक पुरा किया जाय। पुरे पाँच महीनेका समय है। 'हे भगवन्! आपने लोगोंकी विभिन्न रुचि देखकर नित्य-सिद्ध अपने बहुत-से नाम कृपा करके प्रकट कर भगवानुके प्रभावशाली नामका जप स्त्री-पुरुष, ब्राह्मण-दिये। प्रत्येक नाममें अपनी सारी शक्ति भर दी और नाम-शूद्र सभी कर सकते हैं। इसलिये 'कल्याण' के भगवद्विश्वासी स्मरणमें देश-काल-पात्रका कोई नियम भी नहीं रखा।' पाठक-पाठिकाओंसे हाथ जोडकर विनयपूर्वक प्रार्थना

विपत्तिसे त्राण पानेके लिये आज श्रीभगवन्नामका स्मरण ही एकमात्र उपाय है। ऐसा कौन-सा विघ्न है, जो की जाती है कि वे कृपापूर्वक सबके परम कल्याणकी

भावनासे स्वयं अधिक-से-अधिक जप करें और प्रेमके

साथ विशेष चेष्टा करके दूसरोंसे भी जप करवायें। —सोलह नामके इस मन्त्रकी एक माला प्रतिदिन जपें नियमादि सदाकी भाँति ही हैं। तो उसके प्रति मन्त्र-जपकी संख्या १०८ होती है, जिसमें भूल-चूकके लिये ८ मन्त्र बाद कर देनेपर गिनतीके लिये एक (१) जप प्रारम्भ करनेकी तिथि कार्तिक शुक्ल पूर्णिमा (दिनांक २५। ११। २०१५ ई०) बुधवार रखी गयी है। इसके सौ मन्त्र रह जाते हैं। अतएव जिस दिन जो भाई-बहन मन्त्र-बाद किसी भी तिथिसे जप आरम्भ कर सकते हैं, परंतु उसकी जप आरम्भ करें, उस दिनसे चैत्र शुक्ल पूर्णिमातकके मन्त्रोंका हिसाब इसी क्रमसे जोड़कर हमें अन्तमें सूचित करें। सूचना पूर्ति चैत्र शुक्ल पूर्णिमा, वि० सं० २०७३ दिन शुक्रवार (दिनांक २२।४।२०१६)-को कर देनी चाहिये। इसके आगे भेजनेवाले सज्जनोंको जपकी संख्याके साथ अपना नाम-पता. भी अधिक जप किया जाय तो और उत्तम है। मोबाइल नम्बर स्पष्ट अक्षरोंमें लिखना चाहिये। (२) सभी वर्णों, सभी जातियों और सभी आश्रमोंके (८) प्रथम सूचना तो मन्त्र-जप प्रारम्भ करनेपर भेजी जाय, जिसमें चैत्र पूर्णिमातक जितनी जप-संख्याका नर-नारी, बालक-वृद्ध, युवा इस मन्त्रका जप कर सकते हैं। (३) एक व्यक्तिको प्रतिदिन उपरिनिर्दिष्ट मन्त्रका संकल्प किया हो, उसका उल्लेख रहे और दूसरी बार जप आरम्भ करनेकी तिथिसे लेकर चैत्र पूर्णिमातक हुए कुल कम-से-कम १०८ बार (एक माला) जप अवश्य ही करना चाहिये, अधिक तो कितना भी किया जा सकता है। जपकी संख्या उल्लिखित हो। (४) संख्याकी गिनती किसी भी प्रकारकी मालासे (९) प्रथम सूचना प्राप्त होनेपर जपकर्ताको सदस्यता अथवा अंगुलियोंपर या किसी अन्य प्रकारसे भी रखी जा दी जाती है। द्वितीय सूचना भेजते समय सदस्य-संख्या सकती है। तुलसीजीकी माला उत्तम होगी। अवश्य लिखनी चाहिये। (५) यह आवश्यक नहीं है कि अमुक समय (१०) जप करनेवाले सज्जनको सूचना भेजने-भिजवानेमें इस बातका संकोच नहीं करना चाहिये कि आसनपर बैठकर ही जप किया जाय। प्रात:काल उठनेके समयसे लेकर चलते-फिरते, उठते-बैठते और काम करते जपकी संख्या प्रकट करनेसे उसका प्रभाव नष्ट हो जायगा। स्मरण रहे, ऐसे सामृहिक अनुष्ठान परस्पर हुए सब समय-सोनेके समयतक इस मन्त्रका जप किया उत्साहवृद्धिमें सहायक होकर प्रभावक बनते हैं। जा सकता है। (६) बीमारी या अन्य किसी कारणवश जप न हो (११) सूचना संस्कृत, हिन्दी, मराठी, मारवाड़ी, सके और क्रम टूटने लगे तो किसी दूसरे सज्जनसे जप गुजराती, बँगला, अंग्रेजी, उर्दुमें भेजी जा सकती है। करवा लेना चाहिये। पर यदि ऐसा न हो सके तो बादमें सूचना भेजनेका पता-अधिक जप करके उस कमीको पूरा कर लेना चाहिये। नामजप-कार्यालय, द्वारा—'कल्याण' सम्पादकीय विभाग, (७) संख्या मन्त्रकी होनी चाहिये, नामकी नहीं; गीताप्रेस, पो०—गीताप्रेस—२७३००५ (गोरखपुर) उदाहरणके रूपमें— प्रार्थी— राधेश्याम खेमका हरे राम हरे राम राम राम हरे हरे। हरे कृष्ण हरे कृष्ण कृष्ण कृष्ण हरे हरे॥ सम्पादक—'कल्याण' राम जपु, राम जपु, राम जपु बावरे। घोर भव-नीर-निधि नाम निज नाव रे॥ एक ही साधन सब रिद्धि-सिद्धि साधि रे । ग्रसे कलि-रोग जोग-संजम-समाधि रे॥ भलो जो है, पोच जो है, दाहिनो जो, बाम रे। राम-नाम ही सों अंत सब ही को काम रे॥ जग नभ-बाटिका रही है फलि फूलि रे। धुवाँ कैसे धौरहर देखि तू न भूलि रे॥ राम-नाम छाड़ि जो भरोसो करै और रे। तुलसी परोसो त्यागि माँगै कुर कौर रे॥ [विनय-पत्रिका] श्रीभगवन्नाम-जपके जापक महानुभावोंको अपनी स्थायी सदस्य-संख्या एवं नाम-पता ( मोबाइल नम्बरसिहत ) 

भाग ८९

#### श्रीगीता-जयन्ती

यो मां पश्यति सर्वत्र सर्वं च मिय पश्यति । तस्याहं न प्रणश्यामि स च मे न प्रणश्यति॥

सर्वभूतस्थितं यो मां भजत्येकत्वमास्थितः। सर्वथा वर्तमानोऽपि स योगी मिय वर्तते॥ (गीता ६। ३०-३१)

'जो पुरुष सम्पूर्ण भूतोंमें सबके आत्मरूप मुझ वासुदेवको ही व्यापक देखता है और सम्पूर्ण भूतोंको मुझ वासुदेवके अन्तर्गत देखता है, उसके लिये मैं अदृश्य नहीं होता और वह मेरे लिये अदृश्य नहीं होता। जो पुरुष एकीभावमें स्थित होकर सम्पूर्ण भूतोंमें आत्मरूपसे स्थित मुझ सिच्चदानन्दघन वासुदेवको भजता है, वह योगी सब प्रकारसे बरतता हुआ भी मुझमें ही बरतता है।'

आजके इस अत्यन्त संकीर्ण स्वार्थपूर्ण जगत्में दूसरेके सुख-दु:खको अपना सुख-दु:ख समझनेकी शिक्षा देनेके साथ-साथ कर्तव्य-कर्मपर आरूढ़ करानेवाला और कहीं भी आसक्ति-ममता न रखकर केवल भगवत्सेवाके लिये ही यज्ञमय जीवन-यापन करनेकी सत्-शिक्षा देनेवाला सार्वभौम ग्रन्थ 'श्रीमद्भगवद्गीता' ही है। इस ग्रन्थका विश्वमें जितना अधिक वास्तविक रूपमें प्रचार-प्रसार होगा, उतना ही मानव सच्चे सुख-शान्तिकी ओर बढ सकेगा।

मार्गशीर्ष शुक्ल ११ (एकादशी), सोमवार, दिनाङ्क २१ दिसम्बर २०१५ ई० को श्रीगीता-जयन्तीका महापर्व दिवस है। इस पर्वपर जनतामें गीता-प्रचारके साथ ही श्रीगीताके अध्ययन—गीताकी शिक्षाको जीवनमें उतारनेकी स्थायी योजना बननी चाहिये। आजके किंकर्तव्यविमूढ़ मोहग्रस्त मानवके लिये इसकी बड़ी आवश्यकता है। इस पर्वके उपलक्ष्यमें श्रीगीतामाता तथा गीतावक्ता भगवान् श्रीकृष्णका शुभाशीर्वाद प्राप्त करनेके लिये नीचे लिखे कार्य यथासाध्य और यथासम्भव देशभरमें सभी छोटे-बड़े स्थानोंमें अवश्य होने चाहिये—

(१) गीता-ग्रन्थ-पूजन। (२) गीताके वक्ता भगवान् श्रीकृष्ण तथा गीताको महाभारतमें ग्रथित करनेवाले भगवान् व्यासदेवका पूजन। (३) गीताका यथासाध्य व्यक्तिगत और सामूहिक पारायण। (४) गीता-तत्त्वको समझने-समझानेके हेतु गीता-प्रचारार्थ एवं समस्त विश्वको दिव्य ज्ञानचक्षु देकर सबको निष्कामभावसे कर्तव्य-परायण बनानेकी महती शिक्षाके लिये इस परम पुण्य दिवसका स्मृति-महोत्सव मनाना तथा उसके संदर्भमें सभाएँ, प्रवचन, व्याख्यान आदिका आयोजन एवं भगवन्नाम-संकीर्तन आदि करना-कराना। (५) महाविद्यालयों और विद्यालयोंमें गीता-पाठ, गीतापर व्याख्यान, गीता-परीक्षामें उत्तीर्ण छात्र-छात्राओंको पुरस्कार-वितरण आदि। (६) प्रत्येक मन्दिर, देवस्थान, धर्मस्थानमें गीता-कथा तथा अपने-अपने इष्ट भगवान्का विशेषरूपसे पूजन और आरती करना। (७) जहाँ किसी प्रकारकी अड़चन न हो, वहाँ श्रीगीताजीकी शोभायात्रा (जुलूस) निकालना। (८) सम्मान्य लेखक और किय महोदयोंद्वारा गीता-सम्बन्धी लेखों और सुन्दर किवताओंके द्वारा गीता-प्रचार करने और करानेका संकल्प लेना, तदर्थ प्रेरणा देना और (९) देश, काल तथा पात्र (परिस्थिति)-के अनुसार गीता-सम्बन्धी अन्य कार्यक्रम अनुष्ठित होने चाहिये।

#### ग्राहकोंसे आवश्यक निवेदन

जनवरी २०१६ का विशेषाङ्क 'गङ्गा–अङ्क' दिसम्बर २०१५ से ही भेजनेका प्रयास है। रिजस्ट्रीसे विशेषाङ्क प्राप्त करनेके लिये सदस्यताशुल्क यथाशीघ्र भेजें।

गीताप्रेसकी दूकानोंपर भी सदस्यताशुल्क छपी रसीद प्राप्त करके जमा कर सकते हैं। जिन ग्राहकोंका सदस्यताशुल्क नवम्बरके अन्ततक प्राप्त नहीं होगा उन्हें बादमें वी०पी०पी०से विशेषाङ्क भेजा जायगा। वार्षिक-शुल्क—सजिल्द ₹२२०, अजिल्द ₹२००। पंचवर्षीय-शुल्क—सजिल्द ₹११००, अजिल्द ₹१००० इंटरनेटसे सदस्यता-शुल्क-भुगतानहेतु gitapress.org पर Online Magazine Subscription option को click करें। व्यवस्थापक—'कल्याण-कार्यालय' पो०-गीताप्रेस, गोरखपर—२७३००५



रजि० समाचारपत्र—रजि०नं० २३०८/५७ पंजीकृत संख्या—NP/GR-13/2014-2016

#### LICENSED TO POST WITHOUT PRE-PAYMENT | LICENCE No. WPP/GR-03/2014-2016 |

## पिछले कुछ दिनोंसे अनुपलब्ध पुस्तकें अब उपलब्ध

योगाङ्क [ परिशिष्टसहित ] ( कोड 616 )—इसमें योगकी व्याख्या तथा योगका स्वरूप-परिचय एवं

प्रकार और योग-प्रणालियों तथा अङ्ग-उपाङ्गोंपर विस्तारसे प्रकाश डाला गया है। इसके अतिरिक्त इसमें अनेक

योगसिद्ध महात्माओं और योग-साधकोंके जीवन-चरित्रका वर्णन है। मुल्य ₹२००

वेद-कथाङ्क [ परिशिष्टसहित ] (कोड 1044 )—वेदोंके प्रमुख विषयोंका विवेचन, वैदिक मन्त्रों, सूक्तियों,

मन्त्रद्रष्टा ऋषियोंका परिचय एवं वेदोंमें वर्णित कथाओंका रोचक वर्णन प्रस्तुत किया गया है। मूल्य ₹१७५

भजन-सुधा (पुस्तकाकार) सजिल्द (कोड 1783)—प्रस्तुत पुस्तक ४१९ भजनोंका

अनुपम संग्रह है। इसमें गणेश, शिव, भगवान् विष्णु, भगवान् राम, श्रीकृष्ण, देवीके विभिन्न-भजन

तथा श्रीहनुमानजीके भजन दिये गये हैं। प्रत्येक देवताके भजनके प्रारम्भमें संस्कृतमें उनके स्तोत्र भी संग्रहीत हैं। विभिन्न रागोंमें निबद्ध प्राचीन एवं अर्वाचीन संतों तथा मारवाड़ी भाषाके विभिन्न

भजनोंका यह संग्रह सबके लिये उपयोगी है। मूल्य ₹६०

# = गीता–दैनन्दिनी— ( सन् २०१६ ) के अब सभी =

## संस्करण सीमित संख्यामें उपलब्ध [ मँगवानेमें शीघ्रता करें ]

(प्रकाशनका मुख्य उद्देश्य—नित्य गीता-पाठ एवं मनन करनेकी प्रेरणा देना।)

पूर्वकी भाँति सभी संस्करणोंमें सुन्दर बाइंडिंग तथा सम्पूर्ण गीताका मूल-पाठ, बहुरंगे उपासनायोग्य

चित्र, प्रार्थना, कल्याणकारी लेख, वर्षभरके व्रत-त्योहार, विवाह-मुहूर्त, तिथि, वार, संक्षिप्त पञ्चाङ्ग, रूलदार डाक खर्च

मुल्य ₹७० ₹ २५

मुल्य₹७०₹२५

पृष्ठ आदि। पुस्तकाकार—विशिष्ट संस्करण (कोड 1431)—गीता-मूल, हिन्दी-अनुवाद,

,, (बँगला अनुवाद (कोड 1489), ओडिआ अनुवाद (कोड 1644), तेलुग् अनुवाद (कोड 1714)

सुन्दर प्लास्टिक आवरण (कोड 503)—गीताके मूल श्लोक एवं सूक्तियाँ मूल्य ₹ ५५ ₹ २५ पॉकेट साइज— प्लास्टिक आवरण (कोड 506)— गीता-मूल श्लोक, मूल्य ₹ ३० ₹ २०

व्यापारिक संस्थान नववर्षमें इसे उपहारस्वरूप वितरित कर गीता-प्रसारमें सहयोग दे सकते हैं।

[ गीताप्रेसकी निजी थोक पुस्तक-दूकानोंसे थोक खरीदनेपर नियमानुसार डिस्काउण्ट भी उपलब्ध है।

दुकानोंका पता कल्याण जुनके कवर पृष्ठ ३ पर देखें।]

## गीताप्रेसद्वारा प्रकाशित मार्च, २०१५ तकके विभिन्न संस्करण

४. महिलाओं एवं बालकोपयोगी साहित्य १०६७ लाख १. श्रीमदभगवदगीता १२०० लाख

२. श्रीरामचरितमानस एवं तुलसी-साहित्य ५. भक्तचरित्र एवं भजनमाला १३३१ लाख ९५२ लाख ३. पुराण, उपनिषद् आदि ग्रन्थ

६. अन्य प्रकाशन २३२ लाख १२६४ लाख कुल-६० करोड़ ४६ लाख