यस्य ब्रह्मोति संज्ञां कचिदपि निगमे याति चिन्मात्रसत्ता प्यांशो यस्यांशकै: स्वैविभवति वशयक्षेव मायां पुमाश्च ।



मुरली मनोहर नं० २. एक यस्येव कृपं विलसति परमच्योग्नि नारायणाख्यं, स श्रीकृष्णो विधलां स्वयमिह भगवान् प्रेम तस्यादमाजाम् ॥



# ॐ पूर्णमदः पूर्णमिदं पूर्णात्पूर्णमुद्द्यते । पूर्णस्य पूर्णमादाय पूर्णमेवावशिष्यते ॥



सत्यं शौर्यतपःक्षमाऽमृतवचोऽहिंसाश्च श्रद्धालुताम् । प्रीति भृतद्यां जनेऽपि सक्छे सीहार्दभापाद्यन् ॥ भक्तिं कलमपनाशिनीं भगवतीमानन्ददां वर्द्धयन् । कल्याणं वितनोतु नोऽभयकरः कल्याणकृषे हरिः॥

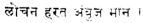
भाग १

मार्गशिर्ष संवत् १९८३.

संख्या ५

## रूपमाधुरी ।





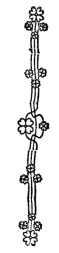
चिकित मन्मय सरन चाहत धनुष तिज निज बान ॥ चिकुर कोमल कुटिल राजन रुचिर विगल कपोल ।

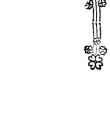
नील निलित सुगन्ध ज्यों **रस थकित मधुकर छोलें।।** 

इयाम अपर परम सुन्दर सजल मीतिन हार।

मनो मर्कट शैलते बहि चली सुरसारि धार ॥ सूर कटि पट पीत राजत सुभग छिब नैदलाल ।

मनो कनक छता अविछ विच तरल विटप तमाछ।।
( सुरदासजी)





( ? )

इधर उधर क्यों अमृह क्यों कुवार क्यों सहत विश्ववादिः स्वाकर दे सहेले कु इधर उधर क्यों भटक रहा मन भ्रमर भ्रान्त उदेश्य विहीन। क्यों अमृल्य अवसर जीवनका व्यर्थ खो रहा च मतिहीन ॥ क्यों कुवास-कण्टकयुत विषमय विषय-वेलि पर ललचाता। क्यों सहता आधात सतत क्यों दुःख निरन्तर है पाता ॥ (?)

विश्ववाटिकाके प्रति-पद पर भटक भछे ही हो अति दीन। खाकर ठोकर द्वार दार पर हो अपमानित हीन मलीन ॥ कुछ सन्ताप और यदि तुझको ध्यान नहीं होता। हो निराश निर्लज्ज भ्रमण कर, फिर चोहे खाते गोता॥ (3)

विषय-कुसुमको कमल समझ कर भ्रमसे हो रह उसमें लीन। चाहे विष-पूरित भोगोंको सिलल समझकर बनजा मीन ॥ पर न जहांतक तुझे मिलेगा पावन प्रमु-पद-पद्म-पराग। होगा नहीं जहांतक उसमें अनुपम तब अनन्य अनुराग ॥ ( Y)

कर त बुकेगा तु जबतक अपनेको बस, उसके आधीत। होगा नहीं जहांतक तु स्वर्शय-साम-सौरभ आसीन॥ नहीं भिटेगा ताप बहातक नहीं दूर होगी यह भ्रानित। नहीं मिलेगी शानित सुखपद नहीं मिटेगी भीषण श्रानित ॥ (%)

इससे हो सन्वर, सुन्दर शुचि चरण-सरोहहमें तल्लीन। कर मकरन्द मधुर आस्वादन पाप रहित हो पावन पीन ॥ भय अम भेद त्याग कर, सुखमय सतत सुधारस कर तू पान । शान्त-अमर हो,शरणद चरणयुगलका कर नित गुणगण गान।।

--अकिञ्चन

) Develo

R

क्य-पराग ।
अनुराग ॥
अनुराग ॥
अधीन ।
आधीन ॥
अमित ॥
अमित ॥
तल्लीन ॥
त पान ॥
त पान ॥
गण गान॥
अन

अविनयमधनय विष्णो दमय मनः शमय विषयसृगतृष्णाम्। भृतद्यां विस्तारय तारध संसार सागरतः॥१॥ दिव्यभुनामकरन्दे परिमल परिभोग साम्चिदानन्दे। श्रीपति पद्दाराबन्दे भवभयखेद्विक्वदे वन्दे॥२॥

सत्यपि मेदायामे नाथ तवाहं न मामकानस्त्वम्। सामुद्रोहि तरङ्गः कवन समुद्रो न तारङ्गः॥ ३॥ उद्धतनग नगमिद्नु न द्नुमङ्गामित्र मित्रशाशिहष्टे हष्टे भवति प्रभवति न भवति कि भवतिरस्कारः॥ ४॥



मत्स्यादिभिरवतारै रवतारवतावता सदा बसुधाम्

परमेश्वर परिपाल्यो भवता भवतापभीतोऽहम्॥ ५ हामोदर गुणमन्दिर सुन्दरवद्नारविन्द गोविन्द। भवजलधि मथनमन्दर परमं दरमधनय त्वं मे॥ ६

जगदुर श्रीमच्छङ्गराचार्य

नारायण करणामय शरणं करवाणि तावको चरणो। इति षट्वदी षदिये वदन सरोजे सदा वसतु॥ ७॥

(आचार्यकृत बद्पदी)

### ंदेश्वेद्धाः विकास क्षेत्रका क्षेत्रका क्षेत्रका क्षेत्रका क्षेत्रका क्षेत्रका क्षेत्रका क्षेत्रका क्षेत्रका क इत्तर्मा क्षेत्रका क इत्तर्भका क्षेत्रका क्षेत्रका क्षेत्रका क्षेत्रका क्षेत्रका क्षेत्रका क्षेत्रका क्षेत्रका क्षेत्रका क्षेत्रका

### ( ठंखक-श्रीजयदयाङजी गोयन्दका )

किसी अद्धाल पुरुषके सामने भी वास्तविक दृष्टिसे महापुरुषोंके द्वारा यह कहना नहीं बन पड़ता कि "हमको ज्ञान प्राप्त है" क्योंकि इन शब्देंसि ज्ञानमें दोष आता है। बास्तवमें पूर्ण अद्भालके लिये तो महापुरुषले ऐसा प्रश्न ही नहीं वनता कि 'आप ज्ञानी हैं या नहीं ?' जहां ऐसा प्रश्न किया जाता है वहां श्रद्धामें बृदि ही समझनी चाहिये और महापुरुषसे इस प्रकारका प्रश्न करनेमें प्रश्नकर्ताकी कुछ हानि ही होती है। यदि महापुरुष यों कह दे कि में ज्ञानी नहीं हूँ तो भी श्रद्धा घट जाती है और यदि वह यह कह दे कि में ज्ञानी हूँ तो भी उसके मुँहसे ऐसे शब्द सुनकर श्रद्धा कम हो जाती है। वास्तवमें तो भें अज्ञानी हूँ या ज्ञानी इन दोनोंमें से कोई सी बात कहना भी महापुरुषके लिये नहीं बन पड़ता यदि वह अप-नेको अज्ञानी कहे तो मिथ्यापनका दोष आता है और यदि ज्ञानी कहे तो नानात्वका। इसिछिये वह यह भी नहीं कहता कि मैं ब्रह्मकी जानता है और यह भी नहीं कहता कि मैं नहीं जानता। बह व्रद्यको जानता है ऐसा भी उससे कहना नहीं बनता परन्तु वह नहीं जानता हो ऐसी बात भी नहीं है। श्रुति कहती है:---

नाहं मन्ये सुवेदेति नो न वेदेति वेद च । यो नस्तद्वेद तद्वेद नो न वेदेति वेद च ॥ यस्यामतं तस्य मतं मतं यस्य न वेद सः । अविज्ञातं विजानतां विज्ञातमविज्ञानताम् ॥

(केन २।२--३)

इसीलिये इसका नाम अनिवेचनीय स्थिति े इसीलिये वेदमें दोनीं प्रकारके शब्द आते हैं इंट उसीलिये महापुरुष यह नहीं कहते कि मुझे

श्राति हो गयी। इस सम्बन्धमें वे स्वयं अपनी ओरसं कुछ भी न कहकर वेर् और शास्त्रोंकी तरक संकेत कर देते हैं। परन्तु ऐसा भी नहीं कहते कि सुझे प्राप्ति नहीं हुई। ऐसा कहना तो उत्तम आचरण करनेवाले आचार्य या नेता पुरुषोंके लिये भी योग्य नहीं, क्योंकि इससे उनके अनुया-यियोंका ब्रह्मकी प्राप्तिकी अत्यन्त कठिन मानकर निराश होना सम्भव है। जैसे यदि आज कोई परम सम्माननीय पुरुष कह दे कि मुझे प्राप्ति नहीं हुई है, में तो स्वयं प्राप्तिके लिथे उत्सुक हूँ तो ऐसा कहनेसे उनके अनुवायीगण या तो यह समझ बैठते हैं कि जब इनको ही प्राप्तिन हुई तो हमको क्योंकर होगी या यों समझ छेते हैं कि इतने अंशमें सम्मानीय पुरुषके शब्द या तो अयथार्थ है या असली स्थितिको छिपानेवाले हैं और इस प्रकारके दोवारोपसे उन लोगांकी अद्वाम कुछ कभी होना सम्भव है। अतएव इस विषयमें मौन ही रहना चाहिये। इन खब बाती पर विचार करनेसे यही **बिद्ध होता है कि महापुरुषके छिये जानी** वा अज्ञानी किसी भी शब्दका प्रयोग उसके अपने मुखसे नहीं बनता। इतना होते पर भी महापुरुष यदि अज्ञानी साधकको समझानेके छिये उसे ज्ञानोपदेश करते समय उलीकी भावनाके अनुसार अपनेमं ज्ञानीकी करपना कर अपनेकी ज्ञानी शब्दसे सम्बोधित कर दे तो भी कोई हानि नहीं, वास्त-वमें उसका यों कहना भी उस साधककी दृष्टिमें ही है और ऐसा कहना भी उसी साधकके सामने सम्भव है जो पूर्ण अद्भाल और परम विश्वासी हो, जो महापुरुषके शब्दोंको सुनते सुनते ही स्वयं वैसा बनता जाय और जिस्र स्थितिका वर्णन महापुरुष करते हीं उसी स्थितिमें स्थित ही जाय। इस पर ऐसा कहा जा सकता है कि श्रद्धा



और विश्वास तो पूर्ण है परन्तु वैसी स्थिति नहीं होती इसके लिये वह विचारा श्रद्धाल साधक क्या करे ? यह ठीक है. परन्त साधकके छिये इतन। तो परमावश्यक है कि वह अवणके अनुसार ही एक ब्रह्ममें विश्वासी होकर उसीकी प्राप्तिके छिये पूरी तरहसे तत्पर हो जाय, जबतक उसे प्राप्ति न हो तबतक वह उसके लिये परम व्याक्तल रहे। जिसे किसी मनुष्यको एक जानकारके द्वारा उनके घरमें गड़ा हुआ धन मालूम हो जाने पर वह उसे खोदकर निकालनेके लिये व्याकुल होता है, यदि उस समय उसके पास बाहरके आदमी बेठे हुए हों तो वह सच्चे मनसे यही चाहता है कि कब यह लोग हटें, कब मैं अकेला रहूँ और कब गड़े हुए धनको निकालकर हस्तगत कर सकूँ। इसी प्रकार जो साधक यह समझता है कि मेरे खाधनमें बाधा देनेवाले आसक्ति और अज्ञान आदि दोष कव दूर हों और कव मैं अपने परम-धन परमात्माको प्राप्त करूं । जितनी ही देर होती है उतनी ही उनकी व्याकळता और उत्कण्टा उनरी-त्तर प्रवल होती चली जाती है और वह उस विलम्बको सहन नहीं कर सकता। यदि इस प्रकारके साधकके सामने महापुरुष स्पष्ट शब्दों में भी अपनेको ज्ञानी स्वीकार कर छे तो भी कोई हानि नहीं, परन्तु इससे नीची श्रेणीके साधक और अपूर्ण प्रेमियोंके सामने यों कहनेसे उस महा-पुरुषकी तो कोई हानि नहीं होती पगन्त अनिध-कारी होनेके कारण उस सुननेवाहोके वारवाधिक विषयमें हानि होना सम्भव है । यदि यह बात सभीको स्पष्ट कहनेकी होती तो शास्त्रोंमें इसे परम गोपनीय न कहा जाता और केवल अधिकारीको ही कहनी चाहिये ऐसी विधि न होती।

कोई यह कहे कि महापुरुषकी परीक्षा केसे की जाय और यदि विना परीक्षाके ही किसी अयो-ग्य व्यक्तिको गुरु वा उपदेशक मान लिया जाय तो गास्त्रोमें उससे उलटी हानि होना कहा गया हैयह मश्न और शास्त्रोंका कथन तो उचित ही है परन्तु जिसका संग करने से परमात्मामें, उस महापुरुषमें और शास्त्रोंमें अद्धा उत्पन्न हो जाय, उसे गुरु या उपदेशक माननेमें कोई हानि नहीं। यदि कोई पूर्ण न भी हो तो जहांतक उसकी गम्य है वहांतक तो वह पहुँचा ही सकता है, (इस दृष्टिसे महापुरुषकी संगति करनेवाले साधकोंका संग भी उत्तम और लाभदायक है) आगे परमात्मा स्वयं उसे निभा लेते हैं। साधकको अवश्यकता है उस परमात्माके परायण होनेकी। श्रीपरमात्माकी शरण लेने मानसे ही सब कुछ हो सकता है। भगवान्न कहा है:—

अनन्यादिचन्तयन्तो मां ये जना पर्युपासते । तेषां नित्याभियुक्तानां योगक्षेमं वहाम्यहम् ॥

(गीताअ० ९ इलोक २२)

अर्थात् जो अनन्य भावसे मेरेमें स्थित हुए भक्तजन मुझ परमेश्वरको निरन्तर चिन्तन करते हुए निष्काम भावसे भजते हैं उन नित्य एकी भावसे मुझमें स्थित पुरुषोंका योगक्षेत्र भें स्वयं दहन करता हूँ। संसारमें भी यही बात देखनेमें आती है कि यदि कोई किसीके परायण हो जाता है तो उडकी सारी सभाल इही रखता है, जैसे दचा जनगढ़ अपनी पाताके परायण रहता है तबतक इसकी क्ल का और लब प्रकारकी संभातका भार साता स्टबं ही अपने जार हिंदे रहती है. जबतक वालक वडा होकर स्वतन्त्र नहीं होता तबतक माता पिताके प्रति उसकी परायणता रहती है और जबतक परायणता रहती है तबतक म.ता पिता पर ही उनका लारा भार है। इसीप्रकार केवल एक परमातमाकी शरण छेनेसे ही सारे काम सिद्ध हो सकते हैं। परन्तु शरण लेनेका काम जाधकका है। शरण होनेके वाद तो प्रभु स्वयं उसका सारा भार सभाल लेते हैं। अतएव क्रह्याणके प्रायेक साधकको परमातमाकी शरण हेनी चाहिये।

