#### प्रकाशकका वक्तव्य

इस पुस्तकमें श्रीअरिवन्द्देवके कुछ ऐसे लेखोंका संग्रह है जो उन्होंने समय समयपर अपने शिष्योंको अथवा योग और अध्यातमके अन्य जिज्ञासुओंको, उनके प्रश्नोंके उत्तर-रूपसे लिखे है अथवा जिनमें यथा 'मिथ्या मन्द प्रभाकी उपत्यका' मे, वाहरसे आये हुए सम्मत्यर्थ प्रेषित पत्नोंकी उन्होंने समोक्षा को है। ये लेख सर्वसाधारणके लिये उपयोगी हैं, इनमें कई ऐसे प्रइनोंके उत्तर हैं जो आध्यात्मिक सत्य और अनुभूतिके विषयमें प्रायः उठा करते हैं; इसलिये इनको इस पुस्तकमे संकलित करके एक ही सामान्य नामसे प्रकाशित किया जाता है।







#### <sub>भाषान्तरकार</sub> मदनगोपाल गाडोदिया

प्रकाशक

मदनगोपाल गाड़ोदिया श्रीअरविन्द ग्रन्थमाला ४, हेयर स्ट्रीट, कलकत्ता

सुद्रक

धनव्यामदास जाजान, गीलावेस, गोर्खपुर ।

१०००

{ मृत्य } ॥≈) द्स याना

Hinduism Discord Server https://dsc.gg

# विषय-सूची

| विषय                        |           | দূদ্ধ- | संख्या |
|-----------------------------|-----------|--------|--------|
| १-महत्तर सत्य ***           | •••       | ••     | १      |
| २-परतन्व वर्ग •••           | •••       | •••    | ધ્     |
| ₹−लोकसस्थान कम              | •••       |        | ११     |
| ४-आरोहण और अवरोहणकी         | गति       | •••    | १९     |
| ५-पाश्चात्य दर्शन और योग    | •••       | ••     | ইও     |
| ६-अज्ञेयवादियो और वेदान्ति  | योका अशेय | • • •  | ₹७     |
| ७-संशय और भगवान्            | •••       | •••    | ४३     |
| ८-मिय्या मन्द प्रभाकी उपत्य | न         | •••    | ४७     |
| ९-मध्यवर्ती क्षेत्र ***     |           | •••    | ६१     |
| ०-भदारा प्रश                | ••        | • •    | ८३     |
| १-धीभगवान्का त्रिविध स्वरूप | ***       | ••     | ८७     |
| २-कुछ आध्यात्मिक विकल्प     | ••        | •••    | ९१     |
| र-पुनर्जन्म और व्यक्तित्व   | ••        | •••    | 99     |
| ४-इस जगत्की पहेली           | ••        | •••    | १०५    |





Hinduism Discord Server https://dsc.gg

#### श्रीहरि.

#### महत्त्र सल्य

स्वित हमारा अभिप्राय विज्ञानमय चैतन्यके पृथ्वीपर अवतरित होनेसे हैं। विज्ञानलोकसे नीचेके सब सत्य (मनो-मय लोकका उच्चतम आध्यात्मिक सत्य भी, जो अबतकके प्रकाशित सत्योमे सर्वोच्च हैं) या तो आशिक हैं या सापेश्च हैं, अथवा अपूर्ण और जड़ जीवनका रूपान्तर करनेमे

उन्होंने व्यक्तिगत रूपसे विश्वानमय लोकमें पहुँचनेकी चेष्टा की पर उसे उन्होंने नीचे नहीं उतारा न उसे पार्थिव चैतन्यका खायी भाग ही बनाया। उपनिपदोंमें कुछ ऐसे मन्त्र हैं जिनमें यह सकेत किया गया है कि इस पार्थिव शरीरको रसते हुए स्वर्थ-(विश्वानके प्रतीक) मण्डलको भेदकर जाना असम्मव है। इस विफलताके कारण ही भारतका आध्यान्मिक प्रयास मायावादमें पर्यवित्तत हुआ। हमारा योग आरोहण और अयतरणकी दिविध गतिवाला है; इसमें साधक चैतन्यके क्रमशं उच्चतर स्तरोपर आरोहण करता है, पर साथ ही वह उन लोकोकी शक्तिको नीचे केवल मन और प्राणमें ही नहीं, चिक्क अन्तमे शरीरमें भी उतार लाता है। इन स्तरोंमें सर्वोच स्तर विज्ञान है और वहीं इस योगका लक्ष्य है। उसका जब अवतरण हो सकेगा तभी पार्थिव चैतन्यका दिव्य रूपान्तर सम्भावित होगा।

४ मई १९३०



असमर्थ है; अधिक-से-अविक ये इस जीवनको केवल सुधार मकते याने प्रमावित कर सकते हैं। विज्ञान (Supermind) वह सत्यं ऋनं बृहत् है जिसका प्राचीन ऋषिगण वर्णन कर गये हैं, अवतक उसकी झलक मिलती रही है, कभी-कभी कोई अप्रत्यक्ष प्रमाय या आवेश भी होता रहा है, पर पार्थिव चैतन्यमें इसका अवतरण कराकर यहाँ यह स्थापित नहीं किया गया है। उसका इस प्रकार अवतरण कराना हमारे योगका लक्ष्य है।

परन्तु इस विषयमे व्यर्थके तार्किक वाद-विवादमें पड़ना टीक नहीं । विज्ञान क्या है, बुद्धि इसकी धारणा भी नहीं कर सकती तय फिर जिसे बुद्धि जानती ही नहीं उसके सम्यन्धमे तर्क चलानेमें क्या रखा है? तर्क द्वारा नहीं, विक्त सतत अनुभव, चैतन्यके विकास और ज्योतिके विस्तारके द्वारा ही हम बुद्धिके परे चैतन्यके उन उच स्तरों में पहुँच सकते हैं जहांसे हम भागवत प्रज्ञाको देखना आरम्म कर सकते हैं । ये स्तर भी विज्ञान नहीं हैं पर ये उसका किञ्चित् ज्ञान ग्रहण कर सकते हैं ।

वैदिक ऋषि पृथ्वीके लिये विजानको कदापि प्राप्त नहीं हुए और शायद उन्होंने इसका कोई प्रयत्न भी नहीं किया।

[ ર ]

## पारतात्वा-वार्या

किया नहीं समझते कि आध्यात्मिक और गृढ ज्ञानके किसी सम्प्रदायका किसी दूसरे सम्प्रदायके साथ पूर्ण पारस्परिक सम्बन्ध-सूत्र सर्वत्र मिल ही सकता है। सभी सम्प्रदाय एक ही विषयका प्रतिपादन करते है, पर सबकी विचारभूमिकाएँ भिन्न-भिन्न है, दृष्टिपथ भिन्न-भिन्न है, दृष्ट और अनुभृत वस्तुकी मानसिक धारणाएँ भिन्न-भिन्न हैं,

हुए उनमें यही रोड़ा आकर अटकता रहा, हमें कोई भी ऐसा सम्प्रदाय जात नहीं जिसने अधिमानसकी ज्योतिके अवतरणका स्पर्ध होते ही यह कल्पना न कर छी हो कि यही सत्य प्रकाश है, परम शान है; और इमीसे ये छोग या तो यहीं आकर एक गये और आगे नहीं वढ़ सके, या उन्होंने यह मान लिया कि यह भी माया वा छीला है और इसलिये एकमात्र कार्य अय यही रह जाता है कि इसका अतिकमण कर परव्रहाकी निश्चल, अकिय नीस्वतामे पैटा जाय।

'परतत्त्वर्म' पदोंके प्रयोगका अभिप्राय यहाँ शायद वर्त्तमान सृष्टिके तीन मूलतत्त्वांसे हैं। भारतीय योगसम्प्रदायमे ये तत्त्व ईश्वर, शिक्त और जीव है अयवा सिद्धानन्द, माया और जीव। परन्तु हमारे योगसम्प्रदायमे जिसका उद्देश्य वर्त्तमान सृष्टिके परेकी शिक्तको प्राप्त करना है, ये तत्त्व तो गृहीत ही हैं और चैतन्यके विविध स्तरोंके रूपमे देखनेपर चैतन्यके इन तीन उच्चतम लोकांको—अर्थात् आनन्द (जिसपर सत् और चित्त स्थित हैं), विज्ञान और अधिमानसको—पर तत्त्व कह सकते हैं। अधिमानस अपरार्धके ऊर्ष्वतम भागमे है, और यदि तुम विज्ञानतक पहुँचना चाहो तो तुम्हे अधिमानसके होकर उस पार जाना होगा, फिर इसके भी और ऊपर और विज्ञानके परे सिंबदानन्दके लोक है।

[ ७ ]

व्यावहारिक हेतु भिन्न-भिन्न हैं और इस कारण निरोक्षितः निर्मित और अनुस्रत मार्ग भिन्न-भिन्न हैं; इसलिये भिन्न-भिन्न सम्प्रदाय हैं और हर सम्प्रदायकी अपनी पद्धति और अपनी विधि है।

प्राचीन भारतीय सम्प्रदायमे केवल एक ही त्रिक पर-तत्त्व है-सिचदानन्द । अथवा यदि तुम परार्धको परतत्त्व कहते हो तो वहाँ ये तीन लोक हैं—चत्-लोक, चित्-लोक और आनन्द-लोक । विज्ञान चौथा लोक कहा जा सकता है। कारण, यह उन तीनोके सहारे है और परार्डमें ही है। भारतीय सम्प्रदायोंने चैतन्यकी दो सर्वथा भिन्न शक्तियों और सारोको पृथक्-पृथक्रपे नहीं देखा-इनमे एक वह है जिसे हम अधिमानस (Overmind) कह सकते है और दूसरा वह जो वास्तविक विज्ञान अथवा भागवत प्रज्ञा है। यही कारण है कि वे माया (अधिमानस-राक्ति अथवा विद्या-अविद्या ) के सम्बन्धमे वड्डे चक्करमे पड़ गये और उसे ही उन्होंने परा रुप्टिशक्ति मान लिया । पर यह अर्ध-प्रकाशमात्र था और यहाँ आकर रुक जानेके कारण रूपान्तर-सायनकी कुंजी उन्हें नहीं प्राप्त हुई-यदापि वैष्णव और तान्त्रिक योग-सम्प्रदायोंने इसे प्राप्त करनेका पुनः प्रयास किया और कमी-कमी वे सफलताके किनारे भी पहुँच गये थे। गतिशील भागवत सत्यको द्वेंदनेके जो-जो प्रयास

[ ६ ]

जैसे सीढियोंकी चढाई हो, जिसमें एकके ऊपर एक ऐसे अनेक लोकोका ताँता लगा है और सबके ऊपर विज्ञान-अधिमानस है जो मानव-अवस्थासे भागवत सत्तामे पहॅचनेके सनमण-मार्गमें एक बड़ी ही जटिल प्रनियकी तरह है। इस अवस्थान्तरके साथ-साथ यदि रूपान्तर भी सिद्ध करना हो तो एक ही रास्ता है। पहले अदरकी ओर परिवर्त्तन होना जरूरी है, अन्तस्तम हृत्युरुपको प्राप्त करने और उसको सामने ले आनेके लिये अंदर प्रवेश करना होगा, साथ ही प्रकृतिके आभ्यन्तर मानस, आभ्यन्तर प्राण तथा आभ्यन्तर भौतिक अंगोंका उद्घाटन करते जाना होगा। तत्पश्चात् आरोहण करना होगा अर्थात् ऊपरकी ओर परिवर्त्तन करके फिर निम्नतर अगोंका परिवर्त्तन करनेके लिये नीचे उतरना होगा । जव साधक अन्तःपरिवर्त्तन कर लेता है तव वह सम्पूर्ण निम्न प्रकृतिको हृत्पुरुपके द्वारा ऐसा आप्यायिन कर लेता है कि वह भागवत रूपान्तरके लिये प्रस्तुत हो जाय । ऊर्ध्व-गमन करनेमें जीव मानव-मानसका अतिकमण करता है ओर आरोहणकी प्रत्येक अवस्थामे पूर्वकी चेतना परिवर्त्तित होकर नवचैतन्यको प्राप्त होती है और समग्र प्रकृतिमे यह नवीन चेतना सञ्चरित होती है। इस प्रकार बुद्धिके परे प्रबुद्ध मानससे होकर अन्तर्शानमय चैतनयमें पहुँचकर 711

.

;

.

जैसे सीढियोकी चढाई हो, जिसमें एकके ऊपर एक ऐसे अनेक लोकोका ताँता लगा है और सबके ऊपर विज्ञान-अधिमानस है जो मानव-अवस्थासे भागवत सत्तामे पहुँचनेके सनमण-मार्गमें एक बड़ी ही जटिल प्रनिथकी तरह है। इस अवस्थान्तरके साथ-साथ यदि रूपान्तर भी सिद्ध करना हो तो एक ही रास्ता है। पहले अंदरकी ओर परिवर्त्तन होना जरूरी है, अन्तस्तम द्वृत्पुरुषको प्राप्त करने और उसको सामने ले आनेके लिये अदर प्रवेश करना होगा, साथ ही प्रकृतिके आभ्यन्तर मानस, आभ्यन्तर प्राण तथा आभ्यन्तर भौतिक अंगोका उद्घाटन करते नाना होगा। तत्पश्चात् आरोहण करना होगा अर्थात ऊपरकी ओर परिवर्त्तन करके फिर निम्नतर अंगोका परिवर्त्तन करनेके लिये नीचे उतरना होगा । जब साधक अन्तःपरिवर्त्तन कर लेता है तव वह सम्पूर्ण निम्न प्रकृतिको दृत्पुरुपके द्वारा ऐसा आप्यायिन कर लेता है कि वह भागवत रूपान्तरके लिये प्रस्तुत हो जाय । ऊर्ध्व-गमन करनेमें जीव मानव-मानतका अतिक्रमण करता है और आरोहणकी प्रत्येक अवस्थामे पूर्वकी चेतना परिवर्त्तित होकर नवचैतन्यको प्राप्त होती है और समग्र प्रकृतिमे यह नवीन चेतना सञ्चरित होती है। इस प्रकार बुद्धिके परे प्रबुद्ध मानससे होकर अन्तर्शानमय चैतन्यमे पहुँचकर

तुम कहते हो कि अधिमानसके नीचे एक खाई है । परन्तु स्चमुच क्या वहाँ कोई खाई है—मानव-अवोधके िवाय क्या कोई और भी खाई है ? इस सम्पूर्ण लोकपरम्परा-में या चैतन्यके इन विमिन्न स्तरोंमें कहीं भी कोई गड्ढा या लाई वास्तवमें नहीं है, सब सार सदा ही एक दूसरेमे सम्बद्ध है और कोई मी सीदी-सीदी उनपर चढ मकता है। अधिमानस और मानदमानसके मध्यम उत्तरोत्तर अधिकाधिक प्रकाशमान कई स्तर हैं।परन्तु ये मानवर्ग्डके योधके परे हैं—केवल दो-एक सर्पोको छोड़कर जो निम्नतम सार हैं और जिनका कुछ सम्पर्क मानवर्ग्डिको प्राप्त होता है, ये बृद्धिके लिये बोघातीत हैं और दस कारण शृंद इन्हें एक प्रकारकी श्रेष्ट अवीधावस्था या अविद्या मान हेती है। एक उपनिपत्में ईश्वर-वैतन्य-को सुपृति कहा है। कारण, सःघारणतमा समाधिकी अवस्या-में ही मनुष्य इसमें प्रवेश करता है, जबतक कि वह अपने नावत् चैतन्यको उच्चतर स्थितिमें हे जानेका अम्यारी नहीं होता ।

वास्तवमे जीव और उसके अंगोंकी रचनामें दो प्रगालियों एक संग काम कर रही हैं—एक चकाकार है जिसमें कई चक्र और कोप है और वीचोवीच केन्द्रस्थानमें इल्पुक्प है, और दूसरी प्रणाली है खडी, आरोहणावरोहणात्मक,

[ 2 ]

Hinduism Discord Server https://dsc.go

### लोकसंस्थाना-कृम

मुन्ति हम विभिन्न लोकोंके इस क्रमविन्यासको एक साप देखें तो हमें ये एक ही महत् विविध और सुतम्यद्ध गतिके रूपमें दिराायी देते हैं, उद्यतर लोक निम्नतर लोकोपर अपना प्रभाव डालते हैं और निम्नतर लोक उद्यतर लोकोंसे प्रेरित होकर क्रियान्वित होते हैं और अपने अंदर [ ११ ]

इम प्रत्येक चस्तुको बुद्धिक्षेत्रसे अथवा बुद्धिरूप यन्त्रके द्वारा नर्टा, वरिक अन्तर्ज्ञानकी उच्चतर भूमिसे और अन्तर्जानीभृत सकला, प्रतीति, भाव, वेदन और शारीरिक स्पर्शके द्वारा देखना आरम्भ करते है। इस प्रकार अन्तर्शनसे ऊर्ध्वतर अधिमानसभी ऊँचाईमें प्रवेश करनेपर फिर नवीन परिवर्त्तन होता है और यहाँ हम प्रत्येक वस्तुको अविमानस-चैतन्यसे तथा अधिमानस विचारः दृष्टि, सकत्य, भाव, वेदन, शक्ति और स्पर्शसे ओतप्रोन मन, हृदय, प्राण और शरीरके हारा देखते और अनुभव करते हैं । पर अन्तिम परिवर्त्तन विज्ञानगत है। कारण, एक बार जहाँ वहाँ पहुँचे-एक बार जहाँ प्रकृति विजानभूत हो गयो, वहाँ हम अजानको पार कर जाते हैं, वहाँ फिर चैतन्यके परिवर्तनको और आवश्यकता नही रहती, यद्यपि भागवत उन्नतितम इसके आगे और भी है, अनन्त विकासरी सम्भावना इसके आगे भी बनी हुई है। १६ अप्रैंड १९३१



गितयाँ और रूप सदा विद्यमान रहते हैं, जो कुछ मनमें घटित होता है वह गुह्य मनोमय लोकांकी पूर्वस्थित गितयों और रूपोंमें पहलेसे ही किंदिपत रहता है। यह पदार्थमात्रका एक ऐसा पहलू है जो कि जैसे-जैसे हम गितशील योगमें अग्रसर होते जायंगे बैसे-बैसे अधिकाधिक स्पष्ट, स्थायी और विशिष्ट होता जायगा।

पर इन वातों को शब्दशः विव्कुल ऐसा ही नही समझना चाहिये। यह एक ऐसी सर्वतोमुखी निर्वाध अकुण्ठगित है जिसमें चाहे जो हो सकता है और इसिल्ये इसे साक्षी चैतन्यकी नमनशील और सूक्ष्म रीति या बोधशक्तिके द्वारा ही ग्रहण करना चाहिये। यह किसी न्यायसूत्र या गणितके नियमके अदर आबद नहीं हो सकती। इस विषयमे दो-तीन वातों को अबस्य ध्यानमे रखना होगा जिसमे यह नमनीयता हमारी दृष्टिके ओट न हो।

पहली यात यह कि प्रत्येक लोक अपने ऊपरके तथा नीचेके अन्य लोकोंसे सम्बद्ध रहते हुए भी स्वय भी एक स्वतन्त्र जगत् है जिसमे उसकी अपनी गतियाँ, शक्तियाँ, सत्ताएँ, वर्ग और रूप है जो और किसीके लिये नहीं बिस्क अपने लिये तथा उस लोकके लिये ही हैं जो अपने नियमोके अधीन है और अपने-आपको ही व्यक्त करनेके लिये है, लोकपरम्पराके अन्य अगोका आपाततः उसे कोई ध्यान

#### इस जगर्की पहेंची

ब्राप्ने निरम्बे बनुसर कोई हैनी कीत वित्रसित या मनद करी हैं जो ट्यन्स केंबनी जीने क्रीय टर जीनेबे कार्रके बहुरूप हुँती हैं॥ इन बहु बबारने प्रणास्य स्वेनने जनाने जेरेन होत्य जाएका विकास किया है की समीत न्य <del>कोनके प्रमुख्ने बेन्दि होना न्य</del>का दिक्क निया है।। अब यह विवासना कोक्ते उसाली बैटिन होक्स विवासता विकास बन्नेने प्रजाबात है। इसी बानको विरुप्त हैंन यो कह नकी है कि किनो उद्यान कोल्ली विभिन्न प्रजीनर्पे मितिनें विकास के मनारें क्रमीक में कहरू कारान निर्माण करनेके विवे क्यनेकामको निक्रम बोतने उत्तर नकनी हैं- और पित्र से काकत छन्टे जड़ जगहके नाय जोड़ देने और इस तरह ने नहीं अन्ती कियाको असुनादिन करेगी॥ और यहाँ विकासिक पदार्थकी सृष्टि हुई है। इनके व्यक्ते चुक्रान्य क्योप बरण्या रूप होने हैं जो उनकी चारण करने हैं जिनने उनकी स्थित बनी रही हैं नपा उन अक्तियोंने मेंद्रक महोंने हैं की उन्होंने कार्य करनी हैं।। उदाहरणार्क स्युक्तके करने रक्ट कवरण करिन्के अनिरिक्त स्थ्यतर कोण अवन करीर भी होते हैं। बिनके द्यारा वह पन्डेकी ब्याइमें चैनन्यके बहानीन सरनित नाय नीवे नेयुक्त स्ट्राहे और उनकी शक्तियोः सरिया कौर नताबीने प्रमाधिन हो नतना है॥ जो छुछ प्राणीन र्वादन होता है उनके पीछे गुळ जाणनम लोगोर्नी पूर्वीखन

Hinduism Discord Server https://dsc.go

कोई ऐसा भार पड़ सकता है, अर्थात् कोई विशानमय या मनोमय शक्ति ही ऊपरसे नीचे प्राणमय लोकमें अपने-आपको निरूपित कर सकती है और वहाँके रूपों या गतियों का ऐसा पिकास कर सकती है जिससे जड़ जगत्में उसकी सृष्टि टोनेका साधन-निर्माण हो सके। अथवा ये सभी वाते एक साथ भी हो सकती हैं और उन अवस्थामें ऐसे सृष्टि-वर्मकी सिद्धि अत्यधिक सम्भावित होती है।

दूसरी बात, जो उपर्युक्त कथनसे आप ही सिद्ध होती है, यह है कि इस भूसत्ताके साथ उन अन्तरिक्षादि रोकों के कार्य के एक मर्यादित अद्यामात्रका ही सम्बन्ध है। परन्तु इतनेसे भी बहुतसी सम्भावनाओं को ही सृष्टि होती है, मिन सबको यह भूलों क एक साथ न तो व्यक्त कर सकता है न अपनी तदपेक्षया न्यून नम्य पद्धतियों में धारण ही कर सकता है। ये सभी सम्भावनाएँ कार्यमें परिणत नहीं होतीं, कुछ तो सर्वधा विफल होती है और अधिक-से-अधिक कोई मावमात्र छोड़ जाती हैं जिसका कुछ भी परिणाम नहीं होता, कुछ विद्येप सबेष्ट होती है, पर फिर प्रतिहत होकर पराभूत हो जाती हैं, और इस तरह कुछ कालक कार्यक्षेत्रमें रहकर भी परिणामत' कुछ भी नहीं रह जातीं। कुछ अधाँशमात्र व्यक्त होती है, और प्राय- यही हुआ करता है, विद्येप करके इस कारणसे कि इन

#### लोकसंस्थान-क्रम

इसमें सन्देए नहीं कि स्क्ष्म भौतिक सत्ता भूलोंकके अति निकट ही है और प्रायः तत्सहरा ही है। तथापि वहाँकी स्थिति कुछ दूसरी है और वह चीज भी कुछ दूसरी ही है। उदाहरणार्थ, स्क्ष्म भौतिक सत्तामे एक प्रकारकी स्वतन्त्रता है, प्रवाहणीलता है, प्रगावता है, शिक्त है, वर्ण है, विशालता है तथा बहुविध कीडा है ( वहाँ ऐसी हजारों चीजे हैं जो यहाँ नहीं है) जिसकी अभी पृथ्वीपर हमलेगोंके लिये कोई सम्भावना नहीं है। फिर भी यहाँ कोई ऐसी चीज है, भगवान्की कोई ऐसी सम्भूति-जित्त है जो उस विशालतर स्वतन्त्रतावाले लोकमें नहीं है। यह वही चीज है जिसके कारण यहाँ स्रष्टि करना अधिक कठिन होता है पर अन्तमे जिसके कारण सम्पूर्ण आयास सार्थक होता है।

१ सितम्बर १९३०

नामन या अन्य नामीतिक शक्तिमंत्री न केवल मीतिक चेतना और बहुन्दका ही रामना करके टर्ने बेटन न्ड्टा है क्लि परस्पत्रे अन्तर्गंद अदिवेका सं र मन्त्र क्रमा और उने बीदमा पहुदा है। कुन सम्मादन दें <sup>अब्दा</sup> ही ऐसी हेर्दी हैं दो अविकर्षा और सरव संस्में नमं हेर्दी हैं। बहुँटक कि बहि तुम इस समिसी टको टबटर नास्त नुको राप दक्ता करे, हो दुन्ह देनोमें बहुद इस राहम्बना प्रदीद होगा अधन हर नुष्का वह हुन्हु नन्ताना ही देन पहेगा या ऐसा प्रदेव हेना कि यह तो उन पानीदिक बलुका ठीक मैटिक म्बीक ही है। परन्तु वहाँ भी यह बाहरू केवल बाह नामें ही है। बाद वह है जि जिल्ली बल्ला कोई दूरनी ब्लु का बना, यह होनेड़े छिने हिन्ते दुनरे इन्टर्ने इच हो दाना, इडच्चेड्ड और ही हो दनहै। स एक नर्जन बला ही होती है जो उस बरह अस होती है कीर वहीं हो बात है हो उन महिला नार्यकता है! टबाहरणार्थ, हर्ष्वानर विद्यानसम् चीटकी उपयोगिता ही न्या हो स्कर्ता है बाद वह नहीं चीन ही के चीन किहार म्बलेक्स निकानक्षेत्र हैं दिल्ला चीन हो बह बरी है स्कि मी कोई नवीं चींत है। नकान्छा एक नवीन वम्प्वेदमी क्राम्बिक्सा है ठव अवसामें दी अवसा बन्दन क्री नी नहीं है।

ि इंह

# आशोहण और अवरोहणकी गति

परस्पर-विरोधसे तुम्हारी बुद्धि विमूद्ध होती है, ये दोनों एक ही चैतन्यके ओरछोर हैं। इन गतियों हो, जे पक-दूसरे प्रथम हैं। एक दूसरे साथ युक्त होना होगा, यदि प्राणशक्तिकों अपने कार्यमें अधिकाधिक सिद्धि ओर पूर्णता प्राप्त होनी है अथवा वह रूपान्तर प्राप्त [१९]

#### आरोहण और अवरोहणकी गति

बलका सञ्चार अनुभूत होता है। प्राणमे भगवती माताका जो तुन्हें सस्पर्श हुआ ओर तुन्हें जो वह दिव्य और भव्य प्रतीत हुआ;—वह भी स्वाभाविक है और ठीक है। कारण, प्राणपुरुपको भी हृत्पुरुप तथा सत्ताके अन्य प्रत्येक अशके समान ही भगवती माताको अनुभव करना और अपने-आपको उनके प्रति सर्वथा समर्थित करना होगा।

पर यह वात सदा ध्यानमें रहे कि मनुष्यके अदर जो प्राणपुरुप और जो प्राणशक्ति है वे दोनों भागवत ज्योतिसे पृथक् हो गये हैं और इस प्रकार पृथक् हो जानेपर वे जिस किसी भी शक्तिके यन्त्र वन जाते हैं, चाहे जो शक्ति उन्हें अधिकृत कर लेती है चाहे वह शक्ति प्रकाशमयी हो या अन्धकारमयी, दिन्य हो या आसुरी । सामान्यतः यह प्राणशक्ति मनुष्यके मन ओर प्राणकी सामान्य तमसाच्छक्र अथवा अर्थ-चेतन गतियोंके ही अर्थात् उसकी सामान्य करपनाओं, खायों, आवेगा ओर वासनाओंके ही काम आया करती है । पर इस प्राणशक्तिमें यह क्षमता है कि यह इन सामान्य सीमाओंको पार कर और भी बढ़ सकती है और इस प्रकार बढ़नेपर उसकी एक ऐसा बढ़ावा, ऐसी प्रगादता, ऐसी उत्तेजना या अपनी क्षमताओंको एक ऐसी उत्तुङ्गता प्राप्त हो सकती है कि वह या तो देवी शक्तियोंका, देवताओंका यन्त्र बन जाय या आसुरी शक्तियोंका, दोमेंसे किसी एकका यन्त्र

होना है जिसकी हमलोग आञा-प्रत्याञा कर रहे हैं।

प्राणमय सत्ता और तदन्तर्गत जीवनीशक्ति इस गितिका एक छोर है; और दूसरे छोरपर पर्त्वतन्यकी वह प्रच्छन कियाशिक है जिसके द्वारा भागवत सत्य कार्य कर सकता है, प्राणसत्ता और उसकी प्राणशक्तिको अपने हाथमें छे सकता है, और उसका इस ससारमें महत्तर कार्यके लिये उपयोग कर सकता है।

प्राणमय सत्ताकी जीवनींगत्ति इस जड़ जगत् तथा भीतिक प्रकृतिमें भागवत ग्रक्तिके सम्पूर्ण कार्यका अनिवार्य यन्त्र है । इसीलिये यह प्राणसत्ता जब दिव्य यनकर भागवत ग्रक्तिका विग्रुद्ध और सुदृद्ध यन्त्र ही देती है, तभी भागवत जीवन सम्भव होता है । तभी भीतिक प्रकृतिका अव्यर्थ रूपान्तर होता है या बाह्य जगत्में नित्य-सुक्त सिद्ध भागवत स्वभाव-कर्म बनता है । अभी जो हमारे करण-उपकरण हैं उनसे ऐमा कार्य नहीं हो सकता । यही कारण है कि तुम यह अनुभव करते हो कि जितनी जरूरत है उननी मब शिक्त प्राणकी गतियांमें मिलती है, तथा इस शक्तिके द्वाग चाहे जो किया जा सकता है और इससे चाहे जो अनुमब प्राप्त किया जा सकता है और इससे चाहे जो अनुमब प्राप्त किया जा सकता है चाहे वह अच्छा हो। जुग हो, सामान्य हो या आध्यात्मिक हो,—और इसीमे इस शक्तिके आनेपर तुम्हें मीतिक चेतना और भीतिक तत्त्रमें

ि २० 1

#### आरोहण और अवरोहणकी गति

यह मम्बन्ध स्थापित करनेके लिये दो गतियोका होना आवश्यक है। एक गति ऊर्ध्वमुखी है-प्राणशक्ति ऊपरको उठती है परचैतन्यके साथ मिलनेके लिये और वहाँ वह परामिक्तिकी ज्योति ओर वेगसे भर जाती है। दूसरी निम-मुखी है-यहाँ प्राणशक्ति नीरवः शान्तः शुद्ध तथा सामान्य गतियोंसे रिक्त रहती है और ऊर्ध्वशक्तिके अवरोहणकी भतीक्षा करती है और ऊपरसे वह कियाशक्ति उसमे उतरती है. उसे बदलकर उसके अपने खरूपको प्राप्त कराती है और उमकी गतियोंमें ज्ञान और शक्ति भर देती है। इसीसे साधकको कभी तो यह अनुभव होता है कि वह ऊपर किसी अधिक सुखी और महान चैतन्यमे उठ, किसी विलक्षण प्रकाशमय राज्यमे और विशदतर अनुभृतिमें प्रवेश कर रहा है, और कभी साधकको इसके विपरीत, प्राणमे लोट जाने, वहाँ साधना करने ओर उसमें सचैतन्यको उतार लानेकी आवश्यक्ता प्रतीत होती है। इन दोनी गतियोमे वास्तविक विरोध कुछ भी नहीं है; ये दोनों ही एक-दूसरीके कार्यमे साधक और आवश्यक है, आरोहणसे भागवत अवतरण शक्य होता है। अवतरणसे वह पूर्णता सिद्ध होती है जिसके लिये आरोहण किया जाता है और इस अवतरणसे वट पूर्णता निश्चय ही सिद्ध हो जाती है।

जब तुम प्राणके साथ उसके निम्न स्तरोसे ऊपर उठकर उसे हृतपुरुवके साथ जोड देते हो। तव तुम्हारी प्राणसत्तामे

### ह्य बगव्की पहेली

टचे मद्या व्या ही क्या पहुना है। क्या महतिमें की होंदें केन्नस् निस्कार न सावित हुआ हो दो उन्हर बर्व रत परस्तिवेख सर्वेष्टा स्वयवस्ति निष्ठणना ही सक्त है अपना यह हो कमा है कि बहाँ मी। इस्क्रे के न हमें, इसी इक्स और कसी ठवर होंका खाउँ और कसी देवी और अभी अनुराजा कार्य करें। अनुरूव दुममें की प्राण्यानि जार्य कर रही है उनका अच्छ हो जना ही गर्येट नहीं है। सर्वेक्सुके नाम उत्तरा सम्बद्ध बोह्नाहोगाः उत्ते <del>सर्व</del>यन को सम्बिद्ध करना होगा, भागवत शासको अर्थन कर देन होगा 1 प्राक्तिके बार्वके प्रति को बसीकमी हुए। महस होती है अपना उनके जिल्ले विकार होता है इसना बही करण है कि हम्में प्रकृत की संस्थानी साथ अपने हैं और इक्क दमसम्बद्ध आहुरी बुनिक्वे साथ सहस्त्वन हुआहै। यह मी एक करण है किस्ते यह आयस्य हेना है कि प्राणकति क्रांकेन्यते क्रांतिकी कृति की मालिको भोग उर्गाटिक हो। माण्यानि भन्ने बच्ने खर्च हुए मीनहीं का सकती, यह जरहास्त्र वह होरे प्रायः दुःस्ट वर्तनेर क्री न रकारी चक्क करा करते है और दो का प्रका--का मी क्या देती है। क्योंकि इने कोई ओढ़ रान्या बतनेदाडा नहीं; न्स्वैक्टकों क्रियानिके नाए, और इन क्रियानिके इ.ए किटी बड़े की निवास उद्देशको निविके कि कर्ड करनेवाडी समयद शनिके साम इसे होड़ देना होगा "

#### आरोहण और अवरोहणकी गति

यह सम्बन्ध स्थापित करनेके लिये दो गतियोका होना आवश्यक है । एक गति कर्ध्वमुखी है-प्राणशक्ति कपरको उटती है परचैतन्यके साथ मिलनेके लिये और वहाँ वह पराविक्तकी ज्योति और वेगसे भर जाती है। दसरी निम्न-मर्पी है-यहाँ प्राणशक्ति नीरव, शान्त, शुद्ध तथा सामान्य गतियोसे रिक्त रहती है ओर ऊर्ध्वशक्तिके अवरोहणकी प्रतीक्षा करती है और ऊपरसे वह कियाशक्ति उसमे उतरती है; उसे वदलकर उसके अपने स्वरूपको माप्त कराती है और उसकी गतियामे ज्ञान और शक्ति भर देती है। इसीसे साधकको कभी तो यह अनुभव होता है कि वह ऊपर किसी अधिक सुखी और महान चैतन्यमे उठ, किसी विलक्षण प्रकाशमय राज्यमे और विश्वद्धतर अनुभृतिमे प्रवेश कर रहा है। और कभी साधकको इसके विपरीत, प्राणमें लौट जाने, वहाँ साधना करने और उसमें सचैतन्यको उतार लानेकी आवश्यकता प्रतीत होती है। इन दोनो गतियामे वास्तविक विरोध कुछ भी नहीं है; ये दोनों ही एक-दूसरीके कार्यमे साधक और आवश्यक है, आरोहणसे भागवत अवतरण शक्य होता है, अवतरणसे वह पूर्णता सिद्ध होती है जिसके ल्यि आरोहण किया जाता है और इस अवतरणसे वह पूर्णता निश्चय ही सिद्ध हो जाती है।

जब तुम प्राणके साथ उसके निम स्तरीसे ऊपर उठकर उसे हृत्पुरुषके साथ जोड़ देते हो, तव तुम्हारी प्राणसत्तामे

उसे प्रायः दन ही जाना पड़ता है। अथवा प्रकृतिमें यदि नोई केन्ट्रस नियन्त्रम न सामित हुआ हो तो उनका कार्य इन परस्यनिवद मार्वोका अव्यवस्थित मिश्रगन्ता हो सकता है, अयवा यह हो सकता है कि कहीं मी उसके पैर न जर्ने, कमी इवर और कमी उवर क्लोंना खाव और कमी देवों और कमी अनुरांका कार्य करें। अतएव तुममें जो प्राणशक्ति कार्य कर रही है उनका अचग्ड हो जाना ही पर्यात नहीं है; परचैतन्यके साथ उसका सम्दन्य जोड़ना होगा; उसे सन्दंदम-को समर्थित करना होगाः भागवत ज्ञासनके अधीन कर देना होगा । प्रापद्यक्तिके कार्यके प्रति जो कमी-कमी घृणा माद्म होती है अयवा उनके लिये विकार होना है इसका यही नारण है कि इसमें प्रकाश और संयमनी मात्रा अपर्यात है और इस्त्र तमसान्छन आसुरी वृत्तिके साथ गटनन्वन हुआ है। यह भी एक कारण है जिन्ने यह आवश्यक होता है कि पाणशक्ति परचैतन्यचे आनेवार्टी स्ट्रार्ति और शक्तिनी ओर उद्घाटित हो। पाणशक्ति अपने बल्से सर्य कुछ मी नहीं कर बकती, यह जबड़-स्वावड़ और प्रायः द्वःल-दर्दमरे और नाग्रकारी चक्कर काटा करती है। और तो क्या अव:-पवन मी करा देती हैं: क्वोंकि इसे कोई टीक रास्ता बतानेवाला नहीं: परचैतन्यकी क्रियाशक्तिके साथ, और इस क्रियाशक्तिके द्वारा किसी वडे और प्रकाशमय उद्देश्यकी सिद्धिके लिये कार्य ऋरनेवाली मानवत शक्तिके साथ इने जोड़ देना होगा ।

Hinduism Discord Server https://dsc.go

િરરી

## आरोहण और अवरोहणकी गति

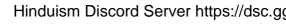
निर्देशाधीन होना योगयुक्त चैतन्यके एस बाह्य जीवनपर सशक्तिक प्रयोगके लिये बाहर प्रकट होनेकी प्राथमिक अवस्था है ।

पर दिच्य जीवनके लिये यह भी पर्याप्त नहीं है। उचतर मानस चेतनाके साथ सम्बद्ध होना ही यथेष्ट नहीं है, यह तो बीचकी एक अनिवार्य अवस्थाविशेष है । इससे भी उच्चतर तथा अधिक शक्तियुक्त स्तरीसे भागवत शक्ति-का अवतरण होना आवश्यक है। उन शिखरस्थानीय स्तरोसे, जो अभी नहीं देख पड़ते हैं, इस भागवत शक्तिका जनतक अवतरण नहीं होगा तवतक उच्चतर मानस चैतन्यका विज्ञानमय ज्योति और शक्तिमे रूपान्तरित होना, प्राण और उसकी जीवनीशक्तिका भागवत शक्तिके हाथमे एक विशुद्ध विशाल, स्थिर, धनीभृत और बलवान यनत्रके रूपमे रूपान्तरित होना, शरीरका भी एक दिव्य ज्योति, दिव्य कर्म, बल, सौन्दर्य और आनन्दके रूपमें रूपान्तरित होना असम्भव है । इसीलिये इस योगमें केवल भागवत शक्तिकी ओर आरोहण ही यथेष्ट नहीं है जो कि इस योगमार्गके समान ही अन्य योगमार्गोंमे भी विधेय है, प्रत्यंत भागवत-इक्तिका अवतरण होना भी यहाँ इसलिये आवश्यक है कि मन प्राण और शरीर भी बदल कर दिव्य बने ।

२८ नवम्बर १९२९

# पाश्चाल्य दर्शन और पोग

हिरोपीय दार्शिनक विचार—यहाँतक कि जो मनीपीगण हिर्देश्वर या कैवल्यकी सत्ता और खरूपको सिद्ध या निरूपित करनेका प्रयत करते हैं उनका विचार भी—अपनी मीमासा और सिद्धान्तमे बुद्धिके परे नहीं पहुँचता । परन्तु परम सत्यको जाननेकी क्षमता बुद्धिमे नहीं है, बुद्धि



### पाश्चात्य दर्शन और योग

अतः केवल बढिके द्वारा परम सत्यकी जो खोज होगी उसका फल या तो इसी प्रकारका कोई अशेयवाद होगा या उससे कोई बोद्धिक सम्प्रदाय वनेगा अथवा मनःकल्पित सिद्धान्त निरूपित होगा l ऐसे हजारो सम्प्रदाय और सिद्धान्त वने है, हजारो और भी वन सकते है, पर इनमेंसे कोई भी इदिमत्थं नहीं हो सकता । मन-बुद्धिके लिये प्रत्येककी अपनी-अपनी उपयुक्तता हो सकती है, विभिन्न सम्प्रदाय और उनके परस्पर-विरोधी सिदान्त तत्तद्धि-कारियोके लिये समानरूपसे उपयुक्त हो सकते है। मानवमनकी कल्पनाके इस सम्पूर्ण प्रयासकी उपयोगिता इतनी ही है कि इससे मानवमनको ऐसा अभ्यास होता है और ऐसी सहायता मिलती है जिससे वह किसी ऐसे अलक्षित परम और चरमकी भावना करता रहे जिसकी ओर फिरना उसे आवश्यक प्रतीत हो । परन्त बौद्धिक तर्क उसका जो कुछ सकेत करेगा वह अस्पण्ट और सदिग्ध होगा, या उसे उसकी जो प्रतीति होगी वह ॲधेरेमे टटोलनेकी-सी होगी अथवा उसका जो प्रयास होगा वह केवल उसके प्रकटनका आशिक दिग्दर्शन-मात्र और सो भी उसके परस्परविरोधी रूपोका आभास-मात्र होगा, बौडिक तर्कमे यह सामर्थ्य नही जो उस सद्वस्तुमे प्रवेश करके उसे जान ले। जनतक हम बुद्धिके

### पाश्चात्य दर्शन और योग

उत्पेक्षण या नैयायिक युक्तिवाद हमें बहुत दूरतक नहीं हो जा सकता। हमारे लिये तो एक ऐसे रास्तेकी आवश्य-कता है जिनसे हमें उसका अनुभव हो। हम उसतक पहुँचें, उसमें प्रवेश करें और उसमें रहें। यदि वह रास्ता हमें मिछ जान तो नोडिक उत्प्रेक्षा और युक्तिवादका स्थान बहुत गोण हो जायगा और फिर उनके अस्तित्वक्षी कोई उपयोगिता न रह जायगी। दर्शनशास्त्र, बुडिके द्वारा मत्यको प्रकट करनेका कार्य, बना रह सकता है, पर मुख्यतः इस तौरपर कि उसके द्वारा सत्यके इस महत्तर आविष्कारको प्रकट किया जाय ओर इसका भी उतना ही अश जितना कि बौद्धिक जगतमे ही पड़े हुए लोगोंको बौद्धिक भाषाके द्वारा समझाया जा मके।

पाधात्य दार्गनिक ब्राडले आदिकां के सम्बन्धमें तुमने जो प्रश्न किया उसका उत्तर इसमें तो जाता है। ये लोग वीद्धिक तर्क के द्वारा एक 'विचारातीत सत्ता' की भावनातक पहुँचे हैं अथवा उसके वारेम ब्राडलेकी भाँति इन लोगोने अपने निर्णय ऐसे दाव्योमें प्रकट किये जो 'आर्य' के कुल वचनों की स्पृति दिलाते हैं। यह भावना स्वय कोई नयी भावना नहीं है; यह वेदो-जितनी प्राचीन है। बुद्धमत, किश्चियन-जेप्रवाद और स्पृतिसम्प्रदायमें यह भावना अन्यान्य रूपो-में पुनकक्त हुई है। मूल्तः यह भावना तर्कसे नहीं आविष्कृत हुई थी चिद्धक आन्तरिक आध्यात्मिक साधना-

## इस जगत्की पहेली

सीचा, समझा या ढूँढा है उसका पश्चपातरहित होकर मनन करे, बुद्धिसे अनेक प्रकारकी, सभी सम्भवनीय प्रकारोंकी, उत्प्रेक्षाएँ करे, और यह या वह वौद्धिक विश्वास, मत या सिद्धान्त मन-ही-मन निरूपित करें, और कुछ भी नहीं कर सकते । सत्यका ऐसा पश्चपातरिहत अनुसन्धान करनामात्र हो किसी भी व्यापक और ग्रहणगील बुद्धिसे वन सकता है। पर इस प्रकारसे प्राप्त किया हुआ कोई भी

ही क्षेत्रमे पड़े है तवतक सिवाय इसके कि जो कुछ हमने

निर्णय या िषडान्त करानामात्र ही हो सकता है, उनका कोई आध्यात्मिक मूल्य नहीं हो सकता, उससे वह निश्चयात्मक अनुभव या निरस्यय आध्यात्मिक निश्चय

नहीं प्राप्त हो सकता जिसकी खोज जीव कर रहा है। यदि बुढ़ि ही हमारा सर्वोत्तम यन्त्र हो और पारमौतिक मत्यको प्राप्त करनेका अन्य कोई साधन नहीं तव ती

युक्तियुक्त और सुविशाल अजेववाद ही हमाग चरम मनोभाव हो सकता है। इस अवस्थामे व्यक्त पदार्थ तो जाने जा सकते हैं पर परम और मनके परे जो कुछ है वह, चिरकालके लिये अजात ही रहेगा।

परम सत्यको जानना और उसमें प्रवेश करना तो तभी यन मकता है जो बुद्धिके परे कोई महत्तर बोधशक्ति या चैतन्य हो और उमतक हम पहुँच सकते हो। ऐसा कोई महत्तर चैतन्य है या नहीं, इस विषयमें बीदिक

[ ३० ] Hinduism Discord Server https://dsc.gg

# पाश्चात्य दर्शन और यो

अपिद्धान्त ही माना गया है। दूसरी वात यह कि प्रत्ये दर्शन चैतन्यकी परमावस्थाको प्राप्त करनेके व्यावहारि साधनसे सुसज्जित है, फलस्वरूप विचारका आरम्भ य तर्कसे भी होता है तो भी उद्देश्य उसी चैतन्यको प्राफ्ता है जो वोद्धिक तर्कके परे है। प्रत्येक दर्शनके प्रवर्त (तथा उस दर्शनको परम्परासे चलानेवाले आचार्यगण भी जैसे दार्शनिक रहे हैं वैसे ही योगी भी रहे हैं। जो केव

दार्गनिक विद्वान् हुए, उनकी विद्वत्ताके लिये उनव आदर तो हुआ, पर वे कभी सत्यके द्रष्टा या आविष्कार नहीं माने गये। और जिन दर्शनोमे आप्यात्मिक अनुभृति

का सुपर्यात और सुदृढ़ साधन न रहा वे दर्शन टुन भ हो गये, भृतकालकी चीज वन गये। कारण, उनमे आध्यात्मि

आविष्कार और उपलव्धिकी शक्ति नहीं थीं ।

पाधात्य देशोंमें ठीक इसके विपरीत हुआ। वहाँ तर्क बुद्धि, युक्तिवाद उचतम साधन माना गया और फि यही चरम लक्ष्य होकर रहा, तर्क ही दर्शनका अष् और इति है। वहाँ यही मान्यता हो गयी कि तर्क औ युक्तिके द्वारा ही सत्यका आविष्टार करना होगा; आध्या

त्मिक अनुभव भी तर्ककी कसौटीपर कसकर देख लिय जाय और ठीक उतरनेपर माना जाय—अर्थात् भारतीय

### इस इसर्जी रहेनी

के इन बेर्निकेंन इन प्राम् क्या था।। इनले इन्
सान्ती और प्रकार अनाक्ष्यके बेन्द्री वह प्रीमी
और पूर्वी देनी हो केर्नि बान्यों ब्रह्मि केर्निकार कर्मकार क क्षा पूर्वी देनी हो केर्नि बान्यों ब्रह्मि केर्नि ती का
राज प्राप्ती केर्नि बार्ग ब्रह्मि केर्नि ती का
राज प्राप्ती केर्नि बार्ग ब्रह्मि केर्नि ताक्ष्य का
का स्वाह वा नक्ष्य ताक्ष्म नाम विवासका वह मह नाम बान्य हो कहा। न्यांप बर्ज मी इन्के पुन्तमानका
प्राप्त करका होता का निक्रिकेट्रियाद राजक क्ष्मि
इन्कों केट्रा करें के कर्मिना नावन होता है कि
विवासका केर्नि ब्रह्मि का क्ष्मि का क्ष्मि
बान्यांने ब्रह्मित । इन्कों जात क्ष्मिने कर्मित है।
पान्तिकारी इन्कों ब्रह्मित क्ष्मित कर्मिक होता है।
पान्तिकारी इन्कों ब्रह्मित कर्मिन

प्रस्त देशों हिलेक मनकों, इशिन्ति महार देशों नान हो मा सम्बे स्वपनी हुई वे इसिंगित करेका प्रमानिय है। मानु प्रस्तवश्रीतिकों रे एक नीत स्थानुस्त्रातमें हुई को सम्बेह नावत नहीं सामा बींग्य देशे मीण साम ही दिया है। यही नह अध्योत्त्रिय अन्योत्त हो प्रमान हो हमा कि आर्मान्य अध्योत्त्रिय अन्योत्त हो प्रमान हो स्थान हो हमानिया अध्योत्त्रिय अन्योत्त हो प्रमान हमा हो हमानिया अध्यात्त्रियां की प्रमान्य साम दिया गया है। हो नहीं हो हमाने की हमा की हमाने ह

### पाश्चात्य दर्शन और योग

पार पहुँचता है, बाह्याभिमानी पुरुपसे अन्तस्तम आत्माके पास ले जाता है।

ब्राइले और जोचिमके लेखांसे जो अवतरण तमने मेरे पास भेजे हे उनमे भी बुढिका ही अपने परेकी वस्तुको विचारसे जानने और उसके बारेमे तर्कसगत युक्तियुक्त सिद्धान्त स्थापित करनेका प्रयास देखनेमे आता है। इसमें वह शक्ति नहीं है जो उस परिवर्त्तनको कार्यतः सिद्ध करे जिसका कि इसमें वर्णन है। यदि ये लेखक इस 'वृद्धिसे भिन्न अन्य सत्ता' की किसी बीद्धिक उपलिधका ही सरी, बुद्धिकी भाषामें वर्णन किये होते तो उसे ग्रहण करनेका अधिकारी कोई भी व्यक्ति भाषाके आवरणमेसे होकर उसे अनुभव कर लेता और उस अनुभवके समीप हो लेता। अथवा यदि ऐसा होता कि बौद्धिक निर्णय कर जुकनेपर वे उसकी आध्यात्मिक अनुभृतिका रास्ता निकालकर या पहलेसे तैयार रास्तेपर चलकर उस अनुभूतिको प्राप्त हुए होते तो उनके विचारोको पढनेसे मनुष्य उस अवस्थान्तरको प्राप्त करनेके योग्य होता । परन्तु इस महत्प्रयासयुक्त चिन्तामे कोई ऐसी बात नहीं है। यहाँ जो कुछ है बुद्धिके अदरकी ही बात है और उस क्षेत्रमे अवश्य ही प्रशसनीय है; पर आध्यात्मिक अनुभृतिके लिये इससे कोई शक्ति नहीं मिल सकती ।

समग सत्यको विचार लिया, इतनेसे ही कोई अशानसे

## इस जगत्की पहेली

यह रमसो है हि बैडिक शिनारके पर पत्नना हैगा और जो रियो मानयारीत 'स्टम' का होना सीहार भी की रि, ये भी हमी देखें बहे हुए देख बड़ो है हि ए वीरिक तर्रते रिपुद्ध रुक्ते दुर्गीरे जाग ही उन मानगारीत 'साता' हो प्राप्तः करना और उसे नैकित परि िष्ठतता और अभावके सामके त्यासर देहाना होगा । और तिर पाबाप दर्शनमें होई श्रीत नहीं पह गयी है. मरे<sup>कि</sup> यह देवत्र भिरानोही गोतमे रही, आमानुभृतिही नहीं। प्राचीन यूनानियोश दर्शन तर भी सर्शानक था, <sup>पर</sup> उसका रूप आप्यासिक उपर्रापकी अनेता सदाचार और सीन्दर्यकी ओर ही अक्रिक रहा I पीठे तो पह भी यदलार मेजल बीहिक और वासिलामा सकरण गयाः हेरा बुद्धिवाद वन गया जिसमें आप्यात्मिक अनुनृति, आप्यापिक अन्वे पणके द्वारा स यकी प्राप्ति, आध्यामिक रूपान्तरका कोर्र मार्ग या माधन नहीं ग्हा । यदि यह अन्तर (पूर्व ओर पिधममें ) न होता तो तुम्हारे-जैमे माधकको मार्ग जाननेके लिये पूर्वकी ओर मुझ्नेकी कोई आवश्यकता न होती !

यूरोपीत बुद्धिकी अति-तार्किकताने, जिस मार्गकी सी दिया है वह तो आप्यात्मिक मार्ग है जो बीद्धिक स्तर्रिके [ ३४ ] Hinduism Discord Server https://dsc.go

कारण, निरे बीडिक क्षेत्रमे पाधात्य दार्शनिक उतने ही समर्थ है जितना कि कोई भी प्राच्य शानी महात्मा !

## अज्ञीयवादियों और वेदानितयोंका अज्ञेय

प्रमान मतत्त्वकी ओर देखनेकी जो दृष्टि होनी चाहिये जिस्से उससे ठीक विपरीत दृष्टिसे जो कोई इस तत्त्वकी ओर देखता है अर्थात् पिछले दिनोंके यूरोपीय अजेयवादियोंकी दृष्टिसे देखता है, में नहीं समझता कि उसे कुछ भी कहकर इस विपयमें कोई विश्वास दिलाया जा सकता हो। योगानुगम्य अनुभवकी उपयोगिता अनुभवी व्यक्तिके लिये

### इस जगत्की पहेली

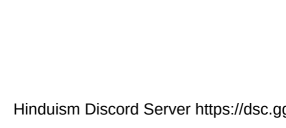
निक्चकर ज्ञानको, उस ज्ञानको नहीं प्राप्त होता हिन ज्ञानसे मनुष्य सो कुछ जानना है वहीं हो जाता है. ऐसा ज्ञान सो चेननाके परियक्तने ही प्राप्त होता है। याद्य चेननाके निक्चकर प्रत्यक्ष अन्तर्वनन्यको प्राप्त होना, अहंका और शरीरसे अविच्छन्न चेनक्यको अपिरिच्छन्न विशास करना, आस्तर संक्चा, और अभीष्या और प्रकानको और ऐसा उद्यादन कि यह अविच्छन्न चेनक्य कपर उद्यक्त मनचुद्धिको पार कर साथ, इस प्रकारने चेनक्यको कँचा चढ़ाना, आत्मदान और आत्मसमर्पणके द्वारा विज्ञानमयी मानवर्ती शक्तिका अवतरण कराना और तत्कलक्वरप मन-ग्रुद्धि, प्राप्त और शरीरको मानवत स्वरूप प्राप्त कराना—यही है वह अस्तर्य मार्ग सो विज्ञानमय स्वरूप को प्राप्त कराना है। इसीको हमलोग यहाँ सत्य कहते है और यही हमारे योगका क्ष्य है। १५ सन १९३०

\_\_\_\_\_

मैंने यह वहा है कि विद्यानकों मावना प्राचीन कालने ही वर्षनान रही है। मारतवर्षमें नया अन्यान्य देशों में मी उसतक पहुँचनेका प्रयास पहले हुआ था, पर जो बात सूट गयी थी वह यी उस मार्गकी बात जिस मार्गसे वह विद्यान इम जीवनके साथ अखण्टतया सम्बद्ध हो जाना और समस्त प्रकृतिको वहाँनक कि जड़ प्रकृतिको भी, दिव्य दनानेके लिये नीचे उतारा जा सकता।

### अज्ञेयवादियों और वेदान्तियोंका अज्ञेय

चलता है कि आन्तरिक अनुभवते ही इसका उपक्रम होता है और इसके सब तथ्योका आधार अनुभव ही है, मन-बुद्धिसे होनेवाले स्फरण केवल प्रथम सोपान है। वे आत्मानभव नहीं समझे जाते-उन्हें खानुभवमें परिणत करना होता है और म्वानुभवसे सिद्ध करना होता है। अनुभवकी सार्थकता-पर भौतिक मन-बुद्धिको सन्देह हुआ करता है। कारण, यह अदरकी चीज है बाह्य विपय नहीं । परन्तु अदर-बाहरका जो यह मेद है इस भेदमे भी क्या रखा है <sup>१</sup> सभी जान और अनुभव मुलतः क्या आन्तरिक ही नहीं होते ? इन्द्रिय-बाह्य बाह्य विषय मनुष्योद्वारा प्रायः एक ही रीतिसे जी गृहीत होते है इसका कारण यह है कि मन-बुद्धि और इन्द्रियोकी वैसी ही रचना है, इनकी रचना यदि दूसरे प्रकारकी हो तो भौतिक जगत्का दूसरे ही प्रकारका विवरण प्राप्त होगा, यह बात स्वय सायंससे स्पष्टतया सिद्ध है। परन्त तम्हारे मित्रकी शका तो यह है कि योगका अनुभव व्यक्ति-गत होता है, अनुभवीके व्यक्तित्वसे रंगा हुआ होता है। यह बात विशिष्ट मनोभूमिकाओमे पात होनेवाले अनुभवके यास रूपके विषयमे एक हदतक सच हो सकती है, पर यहाँ भी यह भेद केवल ऊपरी ही होता है। सची बात यह है कि योगानुभवके जो मार्ग है वे सर्वत्र समान हो हैं। अवस्य ही मार्ग एक नहीं है, अनेक है; क्योंकि जिस अनन्तकी यहाँ सोज है उसके अनेक रूप है, जिनके अनेक



### अज्ञेयवादियों और वेदान्तियोका अज्ञेय

सुद्धिके लिये अगोचर और वाणीके लिये अनिर्देश्य वतलाकर भी यह कहते हैं कि मन-बुद्धिके परे कोई गमीरतर या उचतर वस्तु है जिसके द्वारा उसकी प्राप्ति हो सकती है और मन-बुद्धि भी उसे प्रतिविक्तित कर सकती है तथा मन-बुद्धिको प्राप्त होनेवाले उसके वाह्याभ्यन्तर अनुभवके सहस्रो रूप वाणी भी प्रकट कर सकती है। उन्नीसवी सदीके अगेयवादी, में समझता हूँ कि, इस वैशिष्ट्यको अस्वीकार कर देगे और इस तग्ह यह कहेंगे कि अग्नेयकी सत्ता सन्दिग्ध है और यदि उसकी सत्ता हो भी तो वह केवल अग्नेय ही है।

१० अक्टूबर १९३२

## इस जगत्की पहेली

मर्ग मीई बीर होने ही चिट्टो. पन्ड निर्म हर्न मुख्य मार्ग सर्वत्र एकस्त्रे ही है और इस्टिये एक हुनेते हुर देशों क्षेत्र कालीमें तथा एक दुनरेले नवेषा उन्ह स्परापंति मी एकने ही अन्तर्गत, एकने ही बहुन और एकचे ही हस्य गोचर होते हैं । मध्यकार्वन होर्वेट मन अयवा चैपींके अनुमव ठीर-ठीठ वैने ही हैं कि है मञ्ज्याचीन मार्गीय मन्त्री या वीगिर्मित्रे अनुमत्र हैं। इन अनुमर्वेद्धे मामः स्य और साम्यव्यविक रंग चाँदे विद्रते हैं मिन्न हों—िन भी पर बात तो त्यह ही है कि वे हेंग न तो आपटमें द्वीरं विचारविनित्तप वर रहे थे. न इन्हें रह दृष्टेके अनुमर्वे या प्राप्त पर्वोचा ही गरिचय या हैन हि इस समय सामस्वितेंको है—ईसा कि स्वामने येके हमा तकके समी सार्यस्वित् एक दूसरेके अनुमर्वेको समिते हैं। इस्के यर बात रुख होनी है कि बेगामें कोई बाद है दो उमान है सार्वित्व है और विश्वसर्वीयनाने सन्य है—मनहृद्दिर्व मागके मेडचे निर वानिर्देशीमें बारे जिल्ला परन्तर मेद हो ।

परम उन्पन्ने विज्ञाने में यह उम्मान हूँ कि क्या हो उर्जाटिं चर्या के प्राक्षात्व अने क्या दी और क्या मारतीय वेदानती देगों ही उम्मावतः इस बादमें एक दुनरेसे सहमत होने कि वह परम उन्य दिमा हुआ है पर है तो सही । दोनों ही उसे अनेप कहरी कर्म करते हैं: अन्तर केवल उनना ही है कि वेदानती उर्दे

# संशाया और भागवान्

सधार ही इस वातको समानरूपसे जानता है कि प्रकृतिकी इस अविद्या या अज्ञानमे उत्पन्न हुए या प्राकृत रीतिसे विकसित हुए प्राणीके लिये यह जगत् न तो फूलोकी सेज है और न आनन्दमय आलोकसे आलोकित [ ४३ ]

Hinduism Discord Server https://dsc.gg

## संशय और भगवान्

होगी-कोई लख नहीं सकता ! तव तो दोमेसे एक बात हो सकती है-या तो यह हो सकता है कि बोडोकी या मायाचादियोजी रीतिसे इस जगत्से निकलकर निर्वाण हो आय, या यह हो सकता है कि अपने अदर प्रवेश करके वहाँ भगवान्को प्राप्त किया जाय, क्योंकि वाह्य जगत्मे भगवान् कहीं दूंढे नहीं मिलते । जिन लोगोने ऐसा प्रयत किया है, और ये कुछ इनेगिने ही नहीं है, सैकड़ों और सहस्रोकी सख्यामे हए हैं, वे सदासे ही साध्य दे रहे है कि भगवान् है और यही कारण है कि उन्हें प्राप्त करानेवाला योग भी है। यह योग दीर्घकाल्साध्य है ? भगवान् मायाके बहुत घने परदेके अदर छिपे हुए हैं और पुकार करते ही तुरत या आरम्भिक अवस्थामे हमारी पुकारका उत्तर नही देते ? अथवा केवल एक झलक-सी दिखा देते हैं जो ठहरती नहीं —आती और निकल जाती है और भगवान फिर छिप जाते है और प्रतीक्षा करते है कि हमलोग तैयार हो ? परन्त भगवानका यदि कुछ मृत्य है तो उनके पीछे चलनेमें कुछ कष्ट उठाना, कुछ समय देना और कुछ श्रम करना क्या सार्थक नहीं होगा, हमें क्या यही उचित है कि हम किसी प्रकारका कोई अभ्यास न करे, कोई उत्सर्ग न करें, कोई दु.ख न उठावें, कोई कष्ट न करे ओर फिर भी यह जिद पकड़े रहे कि भगवान् हमें मिलें ? ऐसी जिद तो निश्चय ही

# मिट्या मन्द बसाम्बी खपत्यसा

म्हिन्हारे मिन्नके पन्नमे सीधे सत्यसे ही निकली हुई धारा वहती देख पड़ती है। ऐसी धारा जहाँ-तहाँ या जवन्त्र नहीं देख पड़ती। यहाँ नह बुद्धि दिखायी दे रही है जो केवल सोचती नहीं, देखती है—देखती है केवल पदायों के वाहारूपको ही नहीं बहिक उनके अन्तराशयको भी। वाक्-्राक्तिकी एक परावरण होती है जिसे तन्त्रोम 'पश्यन्ती वाक्' कहा गया है; यहाँ है 'पश्यन्ती बुद्धि' अर्थात् नह बुद्धि जो देखती है। ऐसी बुद्धि उपजनेका कारण यह हो सकता है कि अन्त स्थित द्रष्टा विचारकी कहा गार करके अनुभवके क्षेत्रमे पहुंचा हो, पर ऐसे भी बहुतन्ते लोग होते है जिन्हे अनुभवका बड़ा भारी खजाना मिलनेपर भी उस अनुभवके द्वारा विचारहिको इतनी विमलता नहीं मिलती कि उस अनुभवको स्पष्ट व्यक्त कर सके। पुरुष अनुभव करता है,

### इस जगत्की पहेली

नादानी है। यह निश्चय है कि भगवान्को पानेके लिये हमें अदर जाना होगा, परदेके अंदर पैठकर देखना होगा; तमी हम उन्हें वाहर भी देख सकेंगे और तब बुद्धिको भगवत्सता जॅचेगी क्या, बल्कि प्रत्यक्ष अनुभवसे उसे उस सत्ताको स्वीकार ही कर लेना पड़ेगा—वसे ही जैसे कोई मनुप्य किसी बातको न मानता हो पर उसे प्रत्यक्ष देख लेनेपर मान लेता है और फिर उस बातको न मानना उसके लिये सम्भव ही नहीं होता। पर इसके लिये सावन-पथ स्वीकार करना होगा, संकल्पमें हदता रखनी होगी और अम्यासमें धैर्य रखना होगा।

१० सितम्बर १९३३

Hinduism Discord Server https://dsc.gg

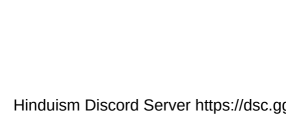
### मिध्या मन्द प्रभाकी उपत्यका

सारतत्त्व ग्रहण करनेको ही परम सिद्धान्त मान लेना (synthetic eclectism) तथा ऐमी ही उनकी अन्य बातोंके सम्यन्थमे यहाँ जो कुछ वहा गया है वह लेखक के प्रशस्य निर्मल मानसका द्योतक है और टीक अपने लह्यको येधने बाला है। इन सब साधनोंसे मनुष्यजाति अपने जीवन-मागोंका वह आमूल परिवर्तन नहीं करा सकती जिसके होनेकी आवश्यकता फिर भी अधिकाधिक प्रतीत हो रही है। यह सुधार तो तभी हो सकता है जब हम अन्त-स्थित सत्की हढ भित्तिको प्राप्त करेगे—उमे प्राप्त करना केवल भावनाओं और मानसिक कल्पनाओंसे नहीं बनता, इमके लिये चेतनाका ही परिवर्तन होना जरूरी है। यरन्तु आजकल सत्यकी यह ऐसी बात है जैसी नक्षारखानेमे तृतीकी आवाज हो।

वाह्य जगत्के गुण-क्रमांका क्षेत्र और भागवत सत्यका धाम, इन दोनोमे जो मेद है, जो मेद यहाँ वड़ी स्क्रम-दर्शिताके साथ निरूपित हुआ है, वह स्वरूपजानविपण्क आद्य वचनोक्ती श्रेणीमे आ वैटता है। इन पृष्ठोमे इमका जो विलक्षण निरूपण हुआ है वह केवल वौद्धिक चातुर्य ही नहीं है, प्रत्युत उस पार पहुँचकर वहाँसे आन्तरिक आत्मा-सुभवकी भूमिकासे इस वाह्य जगत्की ओर देराकर इसके वास्तविक स्वरूपन जो सुरपष्ट निश्चय किया जा सकता है

#### मिध्या मन्द प्रभाकी उपत्यका

गुण-कर्मोंके विषयमे जो यह सिद्धान्त ठाना है कि यह सब जड़ परमाण्-पुज़ोका विकास है और ये सब परमाण् एक से ही है, केवल उनकी सख्या और सजावटमें भेद है, यह सिद्धान्त सर्वथा युक्तिविनद्ध इन्द्रजालमात्र है और गुह्यातिगुह्य आध्यात्मिक भावनामे आनेवाले किसी भी चमत्कारकी अपेक्षा अधिक चकरानेवाला है। सायसने अन्त-में हम लोगोको एक ससम्पन्न असत्याभासमे एक गढी-गढायी आकस्मिक घटनामे, काकतालीयन्यायसे होनेवाली किसी अनहोनीमें लाकर छोड़ा है-एक नवीन 'अघटन-घटना पटीयसी' मायाका नजारा दिखाया है, यह पार्थिव माया है जो असम्भवको सम्भव कर दिलानेमे अति पद्ध है, यह एक ऐसा चमत्कार है जो न्यायत हो ही नहीं सकता। पर फिर भी जो, किसी तरहरों हो, है ही, और ऐसी अभेदा द्यवासे व्यवस्थित है कि ननु नचकी कोई गुजायश नहीं। और फिर है यक्तिसे असगत और अनवगम्य ही ! ऐसा क्यो है,-इस का स्पष्ट कारण यही है कि सायसने किसी असली चीजको ही भुला दिया है; जो कुछ घटित है उसे तो इसने देखा और जॉचा है और एक तरहसे यह भी देखा और जॉना है कि यह कैसे घटित हुआ, पर इसने किसी ऐसी वस्तुसे अपनी आँरों फेर ली है जिस वस्तुके होनेसे यह असम्भव सम्भव हुआ, जो वहाँ है ही इसलिये कि अपने-आपको प्रकट करे । इन बाह्य पदार्थोंमे कुछ भी सार चस्तु नहीं है यदि अन्तर्निहित भागवत सत्य ही हमारी



#### मिथ्या मन्द प्रभाकी उपत्यका

हूँ, सो एक बार पहले तुमसे कही चुका हूँ, इसल्यि उसका यहाँ विस्तार करनेकी कोई आवश्यकता नहीं । इससे अधिक विचारणीय विपय तो उस महत्तर सकटका है जो आप्यात्मिक 'ओर पारमोतिक अनुभवकी सत्यताके शत्रु सरायवादियोद्वारा होनेवाले नवीन आक्रमणके रूपसे आता हुआ-सा परिलक्षित हो रहा है, ये जिस युद्धकौशलसे अपना महारकर्म जारी कर रहे है वह युद्धकोशल भी नया है ओर वह यह है कि ये इस आध्यात्मिक ओर पारभोतिक अनुभवकी सत्यताको अपनी ही बुद्धिके अनुरूप बनाकर मान हेते हैं और उसी प्रकार उसकी व्याख्या कर उसे खतम करते हैं । यह भयका स्थल है, ऐसा माननेका प्रवल कारण तो हो सकता है, पर मुझे यह आजका है कि यदि ये वाते कही अच्छी तरहसे जॉची गयी तो मनुष्यजातिकी बुद्धि इस विमृद परववप्राही वहिर्बुद्धिकी ऐसी व्याख्याओंसे जिनसे कुछ भी व्याख्यात ही नहीं होता, अधिक कालतक सतुष्ट न रह सकेगी । एक ओर यदि धर्मके रक्षक आध्यात्मिक अनुभृतिको केवल अन्तःकरणका ही भान वताकर जैसे एक ऐसे कमजोर स्थानपर राड़े होते है कि जो सुगमतासे जीता जा सकता है, तो दूसरी ओर वैसे ही यह देख पड़ता है कि आध्यात्मिकताके ये प्रतिपक्षी भी, आध्यात्मिक और पारमौतिक अनुभृतिको मानकर उसकी जॉच करनेपर जो किसी प्रकारसे भी राजी हो जाते हैं, सो येजाने जड़वादके . ....

### मिध्या मन्द प्रभाकी उपत्यका

सदा ही मिला करते है । इन सब वातों के होते हुए भी, अन्तमे, इस पार्थिव चैतनामें भी, विजय होगी उस परा-ज्योतिकी ही, यही एक वात सर्वोपरि सुनिश्चित है ।

फला, काव्य, सङ्गीत योग नहीं है, स्वतः अध्यात्म नहीं है, वैसे ही जैसे दर्शनशास्त्र या सायस भी अन्यात्म नहीं हैं। आधुनिकोकी बुद्धिमे, यहाँ भी, एक दूसरे भकारकी विलक्षण अक्षमता—यह असमर्थता देखनेमे आती है कि मन-बुद्धि और आत्मामे कोई भेद इसे नहीं देख पड़ता, इसके देखते बोद्धिक, नैतिक और सौन्दर्य-विषयक आदर्श, सब अध्यातम ही है और इन विषयोमे निम्न कोटिकी उन्नति भी उसकी दृष्टिमे आध्यात्मिक उन्नतिका ही लक्षण है । यह विल्कुल सची बात है कि दार्शनिक अथवा कविकी मानसिक अन्त-स्फूर्तियाँ अधिकाशमे एक प्रत्यक्ष आध्यात्मिक अनुभृतिकी अपेश्वासे बहुत ही छोटी चीज है, ये दूरस्य प्रभाके क्षणिक कम्पनमात्र है: अति मन्द प्रतिबिम्ब है, प्रत्यक्ष प्रभाके केन्द्रस्थानसे आनेवाली किरणें नहीं । फिर यह वात भी उतनी ही सची है, किसी कदर कम नहीं, कि शिखरपर खड़े होकर देखा जाय तो मन-युद्धिकी इस ऊँची ऊँचाई और वाह्य जीवनकी नीची चढ़ाई इन दोनोमे कोई विशेष अन्तर नहीं है। शिखरपरसे देखनेवाली इस दृष्टिमे लीलाकी सभी विक्तियाँ

## इस जगत्की पहेंछी

क्षेत्रमें अपने चर्जार्डक् खार्ट खोटकर यने रहना, पार मौतिक वस्तुओंको मानने या केवल जॉचनेने मी इनकार कर देना ही उनका मजबूत गट या. पर जहाँ यह सूटा, तहाँ किर मानवमन जो ऐसी वस्तु चाहता है कि जो उनने कम अमावात्मक और इससे अधिक मावात्मक और सहायक हो, वह इन लोगोंके अपलिखान्तोंके मृत द्यारीं और उनकी स्वातिको अस्यात करनेवाली व्यास्टाओं तथा विचित्र

बीढिक उत्प्रेक्षार्थोंके ट्रे-फ़्टे खण्डहरॉंको लॉबकर अपनी बाछित बत्तुके समीप पहुँच ही जायगा । तब एक दूसरा

टुर्गेका द्वार ही प्रतिनक्षके छिये खेल देते हैं। मौतिक

मय उत्पन्न हो चक्रवा है, इस वाक्य नहीं कि सत्यने ही छोगोंकी ऑख उडाके छिये फिर जायंगी, बल्कि इस बातका कि कहीं फिर वही पुरानी मूछ पुराने टंगने या किसी नये त्यमें फिरने न होने छो—अर्थान् एक और अन्य आठतायी मुवार्गवरोधी साम्प्रदायिक धर्माभिमान दहें और दूसरी और प्राणगत वास्ताओंने युक्त गुह्मविद्यों और नामधारी अध्यासनिद्योंके प्रमाद छोगोंको अपने गन्तों और

जह्वादियोंकी आष्ट्रमण करनेवा सारा वास्तविक वट प्रार हुआ था । पर वे सब मयजीनत भूत हैं जो उपान्त भूमि-पर अर्थात् पार्थिव अन्वकार और पूर्ण क्योतिके मध्यप्रदेशमें Hinduism Discord Server https://dsc.go

दल्दलॉम गिराने और फॅलाने टर्गे ! इन्हीं प्रमाठाँकी वदीलत ही तो मृतवाल और मृतवालीन धारणाओंगर

### मिथ्या मन्द प्रभाकी उपत्यका

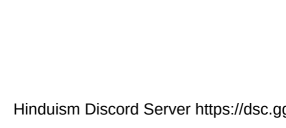
यर क्या हुआ १—तुम्हारी अन्तर्दृष्टिने जगदम्बाको देखा। कला, कविता, सङ्गीतके द्वारा इसी प्रकारके स्पर्श उस फलाकार, कवि या गायकको अथवा उसको प्राप्त हो सकते हैं जो उस शब्दके आघातको अनुभव करता है, उस मृर्तिके गृढ़ आशयतक पहंचता है, उम स्वरमे रहस्यका कोई सन्देश पाता है जिसमें कुछ ऐसा रहस्य भरा रहता है जो कदाचित् उसके निर्माणकर्ताका भी जाना-बूहा आशय न रहा हो । लीळामें सभी पदार्थ ऐसे झरोखे बन सकते है जिनमेसे कोई भी चाहे तो उस ग्रप्त सत्यकी झाँकी कर ले। फिर भी जवतक कोई करोखोंमेरी कॉकनेरी सन्तर है तवतक उसको मिलनेवाला लाम केवल प्रथमारम्भमान है: किसी दिन उसे परिमाजकका दण्ड धारणकर उस यात्राके लिये चल देना होगा जहाँ सत्य सदा व्यक्त और विद्यमान है। प्रतिच्छाया-जैसे मन्दप्रभ प्रतिविम्योमे ही अटके रहना, आध्यात्मक हिसाबमे, और भी कम सन्तोपजनक है, ये जिम ज्योतिर्विम्यके प्रतिविग्य हैं उस ज्योतिका अनुसन्धान फिर होने ही लगता है। परन्त यह सत्य और यह ज्योति जब कि इमारे अंदर भी उतनी ही है जितनी कि इस मृत्युससार-सागरके कपर किसी कर्चलोकमे, तब हम इस जीवनके अनेक रूपो

### इस जगत्की पदेली

समान है, सभी भगवान्के ही छन्नवेश है। पर इसके साय यह बात और कहनी है कि इन सबको भगपन् प्राप्तिका प्रयम साधन बनाया जा सकता है। आत्मविषयक दार्शनिक वर्णन केवठ एक मानियक निरूपण है। ज्ञान नदी, अनुभूति नहीं, फिर भी कभी-कभी भगवान् इमे अवना स्वर्ग करानेका एक साधन बना छेने हैं। और तब आश्चर्यजनक रीतिमे कोई-सा मानस-प्राकार हूट जाता है, उनके इंटनेसे उछ देख पड़ता है। अन्तरके किसी भागमें कोई गम्भीर परिवर्षन हुआ अनुभृत होता है। प्रकृतिके क्षेत्रम कोई ऐसी वस्तु प्रवेश करती है जो स्थिर है, सम है, अनिर्वचनीय है। कोई किसी हीलिशिसरपर सड़ा होता है और वहाँसे प्रकृतिमे दिसी विशाल, व्यापक, नामरित वृहत्की झलक पाता या अन्त -करणमें अनुभूत करता है, तब सहसा वहाँ कोई स्पर्श होता है. कोई प्रत्यक्ष दर्शन होता है, नोई बाद-सी उमड़ आती है, और मनोमय पुरुष अध्यात्ममे विलीन हो जाता है, इस तरह मनुष्य अनन्तके प्रथम प्रभावके प्रवाहमे आ जाता है। अथवा कोई किसी पवित्र नदीके किनारे कालीमाईके किसी मन्दिरके सामने राड़ा है तो वट, वहाँ क्या देखता है ?--हराता है कोई मृति, स्थापत्य-कलाका कोई सुन्दर नमृता, पर फिर क्षणमात्रमे न जाने कहाँसे कैसे अनपेक्षित-रूपसे यहाँ कोई सत्ता, कोई शक्ति, कोई मुखारुति भासने लगती है जो तुम्हारे मुखरी और दृष्टि गड़ाकर देखती है। િષ્દ્

#### मिथ्या मन्द प्रभाकी उपत्यका

भी योगके अञ्चलक्ष्य स्वीकार किया जा सकता है। हर चीजको अभूतपूर्न महत्त्व प्राप्त हो सकता है पर अपनेसे नहीं, उस भाव, उस चेतनासे जिसके द्वारा उसका उपयोग किया जाता है; कारण असल चीज जो हर हालतमे जरूरी और अनिवार्य है वह एक ही हे और वह है भागवत सत्यके चेतन्यवोधका बढ़ता जाना और उसीमे रहना और उसीका चिरजीवन बन जाना। २३ मार्च १९३२

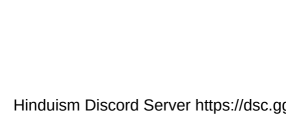


# माध्यावानीं क्षेत्र

स्व अनुभव एक ही प्रकारके हें और इनमेंसे प्रत्येक-के सम्बन्धमे एक ही बात कही जा सकती है। उनमेंसे जो वैयक्तिक हैं उनके अतिरिक्त बाकी या तो ऐसे मनोकल्पित सत्य है जो हमारी चेतनामे उत्तर आते हैं जब हम सत्ताके कुछ विशिष्ट लोकों के स्पर्शमें आते हैं, या विराट् मनोमय और प्राणमय लोकों के सुदृढ आधान है जो इन लोकों की ओर उद्धाटित होते ही सहसा साधकके अंदर घुसे चले आते हैं और अपनी

सकती है कि, तुरत ही उसकी समझमें यह न आवे कि वह इस अवस्थामे भी समष्टिगत अज्ञानके ही अदर है, समष्टि सत्यके अदर नहीं, परम सत्यके अदर तो नहीं ही, और यह कि इस अवस्थामें जो कोई रूपात्मक या क्रियात्मक प्रकटन-शील सत्य उसके अदर अवतरित हुए हा वे केवल आशिक ही है और सो भी उसकी अभीतक सदोप बनी हुई चेतनासे रोकर आनेके कारण और भी क्षीण हो गये है। इस बातको भी समझना सम्भवतः उससे न बन पड़े कि यह जो कुछ उसे अनुभूत या उपलब्ध हो रहा है इसे एक पछी वात जानकर इसका यदि वह सहसा प्रयोग करने लग जाय तो इससे या तो वह गड़बड़ीमे पड जायगा और प्रमादमे जा गिरेगा, या किसी ऐसे आशिक रूपमे जा अटकेगा जिसमें आध्यात्मिक सत्यका कोई अज्ञ तो हो सकता है परन्तु यह सत्याश, बहुत सम्भव है कि, मन और प्रागकी अतिरिक्त चृद्धिके भारसे दबकर, सर्वधा विकृत हो जाय । इसलिये जब साधक ( तुरत या कुछ काल बाद ) इन अनुभवोसे अपने आपको अलग कर लेनेमे समर्थ हो। निर्विकार साक्षी चैतन्य होकर इनके ऊपर आसीन हो इनके वास्तविक स्वरूप, इनकी हद, इनकी वनावट और इनकी मिलावटको ठीक तरहसे देखे, तभी वह चास्तविक मुक्ति और उचतर, वृहत्तर और सत्यतर सिद्धिके मार्गपर आगे बढ़ सकता है। साधनाके प्रत्येक सोपानपर यही

[ ६३ ]



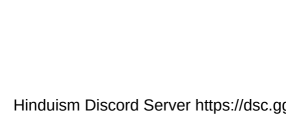
#### मध्यवर्त्ती क्षेः

सकती है कि, तुरत ही उसकी समझमें यह नआवे कि वह इर अवस्थामें भी समिष्टिगत अज्ञानके ही अदर है, समिष्ट सर्व अदर नहीं, परम सत्यके अदर तो नहीं ही, और यह कि इ अवस्थामें जो कोई रूपात्मक या कियात्मक प्रकटः शील सत्य उसके अदर अवतिरत हुए हो वे केवल जोशि ही है और सो भी उसकी अभीतक सदीप बनी हुई चेतन होकर आनेके कारण और भी क्षीण हो गये हैं। इस बात भी समझना सम्भवत उससे न बन पड़े कि यह जो इं उसे अनुभूत या उपलब्ध हो रहा है दसे एक पद्मी इ जानकर इसका यदि वह सहसा प्रयोग करने लग जाव इसमें या तो वह गड़बड़ीमें पड़ जायगा और प्रमादमें गिरेगा, या किसी ऐसे आशिक रूपमें जा अटकेगा कि



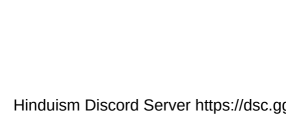
#### मध्यवत्तीं क्षेत्र

नकली ध्वनियो तथा मिध्या आदेशोका अनुगमन कर परिणाममे आध्यात्मिक अधःपातको प्राप्त हो सकता है, अथवा कोई इस मध्यवर्त्ता क्षेत्रमें ही अपना घर वनाकर रह सकता है, आगे वडनेकी फिर कोई इच्छा ही न करे और यहीं किसी राण्ड सत्यका महल उठावे, उसीको पूर्ण सत्य मान छे अथवा इन संक्रमण-क्षेत्रोमे विचरनेवाली अन्तरिक्षराक्तियोके हाथका एक यन्त्र बना रह जाय-और यही दशा बहुत-से योगियो और साधकोकी हुआ करती है। इसे किसी असाधारण अवस्थाकी शक्ति जानकर तथा इसके पहले-पहल प्राप्त हुए वेगको प्रचण्ड-सा अनुभव कर ये लोग उससे अभिभृत होते और जरा-सी रोशनीसे चोधिया जाते हैं। यह किञ्चित्-सा मकाग उन्हे अति प्रसर प्रकाश या शक्तिका सञ्चार-सा मतीत होता है और इसीको वे पूर्ण भागवत शक्ति या कम-से-कम कोई बहुत बड़ी योगशक्ति मान लेते हैं, अथवा वे किसी मध्यवर्ती शक्तिको ही (जो सदा भगवान्की शक्ति ही नहीं होती) परमा शक्ति और किसी मध्यवर्ती चेतना-को हो परमका साक्षात्कार मान छेते हैं । अनायास ही वे यह सोचने लगते है कि अब तो हम पूर्ण विराट् चैतन्यमे आ गये जब कि यथार्थमें वे उस विराट्के देवल एक याह्मप्रदेशमे अथवा उसके किसी एक क्षुद्र अंशमात्रमे या मनके या प्राणके किन्हीं चूरत् क्षेत्रोमे या किन्ही चूरत् सूक्ष्म भौतिक क्षेत्रोमे ही उनके क्रियात्मक सम्नन्धते पुटकर प्रविष्ट [ ६५ ]



नाना प्रकारकी नाना कल्पनाएं, प्रेरणाएं, सूचनाएँ और रचनाऍ आया करती है जो प्रायः परस्पर सर्वथा विरोधी, विसगत अथवा विपरीत हुआ करती हैं, पर वे भी इस दगसे आ उपस्थित होती है कि उनकी न्यूनता और परस्परभिन्नता उस ढगके प्रवल वेग, सत्यके आभास और युक्तिके प्राचुर्य अथवा निश्चयकी प्रतीतिसे विल्कुल दक ही जाती है। इस प्रतीति, सजीव वीच तथा प्राचुर्य और समृद्धि-के दिखावसे साधकका मन पराभृत होकर बड़ी विकलता-को प्राप्त होता है और इस विकलताको साधकका मन कोई महान् दैवी सघटन और शासन मान लेता है, अथवा वर निरन्तर नवीन प्रयोग और परिवर्त्तनके चह्नर काटता रहता है और इसीको उन्नतिकी अति क्षिप्र गति मान लेता है, पर इससे वह किसी भी किनारे नहीं लगता। अथवा इसके विपरीत वहाँ यह भी आशका है कि वह किसी आपातरमणीय, पर यथार्थमे अविचाकृत, मायाने हायका यन्न यन जाय । कारण, इन मध्यवर्ती क्षेत्रोमे सर्वत्र अनेकानेक उपदेव या वल्त्रान् दैत्य अथवा निम्न कोटिमी सत्तावाले अन्य जीव हैं जो इस भूलोकमे अपनी सृष्टि चाहते है, अपना कोई भाव पार्थिव रूपमे व्यक्त करना चाहते हैं अथवा अपने मन और प्राणको किसी रूपमे यहाँ बलात श्चिर करना चाहते हैं और इसल्यि ये साधकके विचार और सकल्पको अपने काममे लगाने, अपने प्रभावमे ले

और केपल इतनेसे ही कोई हरज नहीं था, क्योंकि विजानके नीचे पूर्ण सत्य कही है ही नहीं, परन्तु यहाँके राण्ड सत्यमें सत्यका अञ प्रायः इतना अल्प अथवा कार्यतः इतना मन्दिग्ध होता है कि अस्तव्यस्तता, भ्रान्ति और प्रमादके लिये वड़ा भारी मैदान खाली पड़ा रहता है। साधक यह समझता है कि इमारी चेतना अव पहले-सी ही छोटी-सी चीज नहीं रह गयी, क्योंकि अब वह अपने-आपको किसी बृहत् सत्ता या महती शक्तिसे युक्त अनुभव करता है यद्यपि वह है अभी पहलेकी ही चेतनामें, जोवास्तवमे नष्ट नहीं हुई है । वह अपने ऊपर किसी ऐसी शक्ति, सत्ता या सामर्थका अधिकार या प्रभाव अनुभव करता है जो उससे महान् है, वह उसीका यन्त्र बननेकी इच्छा करता है और यह समझता दै कि अब तो हम अहकारसे मुक्त हो गये; परन्तु यह अनहंकारिताकी भ्रान्ति प्रायः किसी बढे-चढे हुए अहकारको छिपाये रहती है। ऐसी भावनाऍ उसे आकान्त कर उसके मनको वेग प्रदान करती हैं, जो अशतः ही सत्य होती है और विश्वासके अतिरेकके साथ उनका दुरुपयोग करनेसे वे मिय्या भी हो जाती हैं; इससे चेतनाके कार्य दूपित हो जाते हैं और भ्रान्तिकी ओरका रास्ता खुल जाता है। ऐसी स्चनाएँ आती हैं और ये कभी-कभी बड़ी ही अद्भत और रम्य होती हैं, जिनसे साधकको निज महत्त्व सूचित होता और वह उससे प्रसन्न होता है, अथवा ये सूचनाएँ उसकी इच्छाके



और केवल इतनेमें ही कोई हरज नहीं था, क्योंकि विज्ञानके नीचे पूर्ण सत्य कहीं है ही नहीं; परन्तु यहाँके खण्ड सत्यमें मत्यका अंश प्राय इतना अल्य अथवा कार्यत' इतना सन्दिग्ध होता है कि अस्तव्यस्तता, भ्रान्ति और प्रमादके लिये बढ़ा भारी मैदान खाली पड़ा रहता है । साधक यह समझता है कि हमारी चेतना अय पहले-सी ही छोटी-सी चीज नहीं रह गयी, क्योंकि अब वह अपने-आपको किसी बृहत् सत्ता या महती शक्तिसे युक्त अनुभव करता है यद्यपि वह है अभी पहलेकी ही चेतनामे, जो वास्तवमे नष्ट नहीं हुई है। वह अपने ऊपर किसी ऐसी शक्ति, सत्ता या सामर्थ्यका अधिकार या प्रभाव अनुभव करता है जो उससे महान् है। वह उसीका यन्त्र यननेकी इच्छा करता है और वह समझता है कि अब तो हम अहकारसे मुक्त हो गये, परन्तु यह अनहकारिताकी भ्रान्ति प्रायः किसी वढे-चढे हुए अहकारको छिपाये रहती है । ऐसी भावनाएँ उसे आकान्त कर उसके मनको थेग प्रदान करती हैं, जो अञ्चतः ही सत्य होती हैं और विश्वासके अतिरेकके साथ उनका दुरुपयोग करनेसे वे मिथ्या भी हो जाती है, इससे चेतनाके कार्य दूपित हो जाते हें और भ्रान्तिकी ओरका रास्ता खुल जाता है। ऐसी स्चनाएँ आती हैं और ये कभी-कभी बड़ी ही अद्भुत और रम्य होती है, जिनसे साधकको निज महत्त्व स्नित होता और वद उससे प्रसन्न होता है, अथवा ये सूचनाएँ उसकी इच्छाके आने अर्रास्य जान अधिकारम भी कर हेने तथा इस हेतुः में उने अपना पत्न बना नेतको मदा उल्लुक रहते हैं। न व अमुणमा नग् इं नः वास्तवमे साधनाके वैरी हैं तिनमें हेपनवार नय मर्यविमद्ध है, जिनका एकमात्र 73 अस्त यस रूर झाला, क्ट-कपट रचना और मा मनाको नष्ट भ्रष्ट करना तथा मर्वनाशकारी अनाय्यात्मिक प्रमादकः जाँर करना होता है। ऐसे असुरात्माओं मेसे किमाक मा चगुरम कोइ मायक फॅम जायगा तो वह योग-मागम च्युत हा है। नायग । ये असुरात्मा प्रायः देवनामरूप वारणकर सापकाके मामने आते है। इसके विपरीत यह भी मत्या मम्भव है कि इस अंत्रमे प्रवेश करते ही साधककी कार द्या गानि मिर जाय जो उसकी मदद करे और उसे गम्ना दिखाव नवतक वह महत्तर सत्यको ग्रहण करनेम ममय न हा परन्तु दिर भी इतनेसे ही इस क्षेत्रमें हो सकने-वार प्रमादा और पदम्बलनोसे बचनेका सुनिश्चित उपाय न १ हा जाना अपर्धित यहाँ इसमे अधिक आसान बात और काट नहा है कि इन अवोकी शक्तियाँ या असुरात्मा ही भागवन शब्द और रूपमा अनुकरण कर साधकको घोला दे और विषयगामी बना दें अथवा साथक स्वय ही,अपने ही मन,प्राण या अहकारकी दिया और रूपको भगवानकी किया और रूप मान ले ।

कारण, यह मध्यवर्ती क्षेत्र खग्ड सत्योंका क्षेत्र है—

मनुष्यकी सामान्य चेतनाकी सीमाके ठीक उस ओर चैतनामा जो खरूप है उसका, उसके मुख्य अगो और सम्भावनाओंसहित, सामान्यरूपसे, इसल्यि वर्णन किया गया कि यही वह स्थान है जहाँ साधकांको इस प्रकारके अनुभव हुआ करते है। परन्तु भिन्न-भिन्न प्रकारके साधक भिन्न-भित्र प्रकारसे यहाँ पेश आते हे और कमी एक प्रकारकी सम्मावनाओं की ओर शुकते है तो कभी दूसरे प्रकारकी सम्भावनाओकी ओर । जिस प्रसगसे यह चर्चा यहाँ की जा रही है उस प्रसंगमें, साधकका इस क्षेत्रमे जो प्रवेश हुआ वर विश्वचैतन्यको अवतारित कराने अथवा वलात् उसमे मवेश करनेके प्रयक्षसे हुआ प्रतीत होता है-इस वातको चाहे जिस दगरे कहा जाय अथवा स्वय प्रयत करनेवालेको अपने इस प्रयतका बीध हो या न हो अथवा बोध भी हो तो चारे इस रूपमे हो या न हो, इससे कुछ नहीं आता-जाता, साररूपसे बात जो कुछ है बर यही है। जिस क्षेत्रमे, इस प्रमगमें, साधकने प्रवेश किया था वह अधिमानमञ्जन नहीं था, क्योंकि सीघे अधिमानसक्षेत्रमें पहुँचना एक असम्भव वात है। अधिमानस है तो विश्वचैतन्यके अधिल कर्मके पीछे और ऊपर परन्तु आरम्भमे उसके साथ अप्रत्यक्ष सम्बन्ध ही हो सकता है वहाँसे जो चीजें आती है वे मध्यवर्ती क्षेत्रांमेंसे होकर बृहत्तर मनःक्षेत्रमे, प्राणक्षेत्रमें, सूक्ष्म भौतिक क्षेत्रमे आती है और आते-आते बहुत परिवर्त्तित और शीण



Hinduism Discord Server https://dsc.gg

पी इस अवस्थामें कभी पूर्ण और विशुद्ध नहीं होती: उसमे नाना प्रकारके मन और प्राणोंके अध्यारोप मिले रहते है और भगवदादेशके साथ सब तरहकी ऐसी वार्ते हिली-मिली रहती और भगवदादेशका अंग समझी जाती है जो आती है भगवान्से सर्वथा भिन्न किन्हीं अन्य स्थानींसे ही । इस अवस्थामे भगवान् प्रायः परदेके अदर नेपध्यसे ही कार्य करते हैं, फिर भी यदि यह मान लिया जाय कि भगवान्का मत्यक्ष आदेश भी होता है तो भी यह आदेश केवल कमी-कमी है और शेप सब कुछ प्रकृतिके गुगाका खेल ही होता है, जिसमें प्रमाद और स्वलन तथा अशानका समिश्रण अवाधितरूपसे होता रहता है और ऐसा इसल्यि धोने दिया जाता है कि जिसमें जगत्-शक्तियोके द्वारा साधक परीक्षित हो और वह अनुभवसे सीरो, अपूर्णतासे होकर पूर्णताकी ओर उन्नत हो-यदि उसमे योग्यता हो, सीरानेकी इच्छा हो तो अपनी भूलो और गलतियोंको आँख खोलकर देखे, उनसे सीरो और लाभ उठावे, जिसमे विशुद्धतर सत्य, ज्योति और ज्ञानकी ओर आगे वढ सके ।

इस प्रकारकी मनोवखाका यह परिणाम होता है कि इस समिश्र और संशय-सङ्कुल क्षेत्रमें जो कुछ भी प्रतीत होता है उसे साधक कुछ ऐसा मानने ल्याता है मानो यही परम सत्य ओर विशुद्ध भगवत्संकल्प है, यहाँ जो कल्पनाएँ या सूचनाएँ सतत हुआ करती है उन्हें साधक 'इदिमत्यं'



रै-और वे इन्ही सिद्धान्तीको धार्मिक जीवनमे और आध्यात्मिक जीवनमें भी वहात् हे आनेका प्रयत कर सकते है, पर ये यात स्वरूपतः आध्यात्मिक नहीं है और न आध्यात्मिक हो सकती है। प्राणके क्षेत्रोंसे भी सूचनाएं आने लगती है— चमत्रुतिजनक मायिक या विरुक्षण कल्पित चित्रोता ताँता-सा लग जाता है, विविध गृढार्थव्यञ्जन, अन्तर्शनाभास और आगे होनेवाले अनुप्रहोके आखासन, ये सब बाते हुआ करती है जो मनको विमृद कर देती है और प्रायः ऐसे ढगपर साधनको उतारती है कि साधकको यह सब विय लगता है और उसका अहकार और अहमन्यत्व वेतरह बढ़ जाता है. परन्तु प्राणक्षेत्रसे होनेवाली इस तरहकी ये सब बाते किसी सचे साधन-सोपानकी आध्यात्मिक या किसी अन्य अन्तर्जगत्की वास्तविक सत्ताओपर अवलम्बित नहीं होती । इस क्षेत्रमे इस तरहकी वातांकी भरमार होती है और यांद इन्हें मौका दिया जाता है तो साधकके ऊपर थे चारो ओरसे घिर आती है; परन्तु यदि साधकका पका इरादा परमको ही प्राप्त करना है तो उसे चाहिये कि वह इन चीजोको केवल देखता चले और आगे बढ़ता चले । यह बात नहीं है कि इन बातोंमे कुछ भी सत्याश नहीं है। पर बात यह है कि एक सत्यके पोछे यहाँ नो असत्य सत्यका रूप धारण करके आया करते हैं और केवल वहीं पुरुष चिना **डु**ढके या विना इस गोरराधन्धेमे फँसे अपना रास्ता

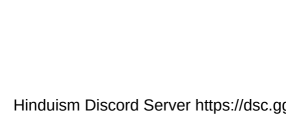
#### इस जगम्ही पहेळी

स १ १ है। जो इस बकार बकट क्या दे माने र ५ और उन वर सप व नी कापनाए या गुनार्ग ्रास्त्रसम्बन्धः च को तमा अक्षणा द्वा आसी है हि तम यात्र कर जागाता गांच, अत्कारमें नाम से गाँउ प्रयास मामारक अवस्था वट रहतो <sup>५</sup> सि उमसी मनाश्चम भाग गप, उभका देखरीदाग प्रकाश और भावः व सभा बाते ञाते प्रचण्ड अहमन्यतासे मरी त्तर्वा त और । सर भी इस बालों से मापस या शीर समझ लता है। र पद समझता है कि इस ए। नगरपरे हाथके यनत र अंग इस त्य हम जो कह मोचन आग करने है वह यन्त्रने नातः नगाः प्रगणन ही मोचते और करते 🖰 ऐमी-ऐमी कापनाए झाका जाना होजो मन बुद्धिके लिये ता टीक हो सकती है। पर जाज के महाप्रम जिनकी कोई मनी नहीं, परन्तु फिर भी व एम उपन क्रम जानी है मानी न अध्यात्मके ही ऐक्नान्तिक मापा हा उदाहरणार्थः ममनारो लीजिये जो उस हाइन एक सन्यस र्-वर यौगिक समता नहीं जो बिस्कुट दूनरा चात्र अध्य पवित्रात्मारूपमे मर्वतन्त्र स्वतन्त्र हा रहनका जा हत्या ५३ जाता है उसे देखिने, निसीनो गुरु माननम इनसार स या भगवान् और मातुर्पा ततुरा आध्य किये हुए भगवा 🕾 भेद मानना, इत्यादि । ये छन दाने ऐसी है जिनक मन अ प्राण अहे रह सकते हैं और दन्हें निज्ञान्तका रूप दे सरत [ 68 ]

Hinduism Discord Server https://dsc.go

हैं। और वे इन्हीं सिद्धान्तोको धार्मिक जीवनमे और आप्यात्मिक जीवनमें भी वलात् ले आनेका प्रयत कर सकते हैं, पर ये वात न्वरूपत' आध्यात्मिक नहीं है और न आध्यात्मिक हो सकती है । प्राणके क्षेत्रींसे भी सूचनाएँ आने लगती है— चमत्कृतिजनक मायिक या विलक्षण कल्पित चित्रोका तॉता-<sup>सा</sup> लग जाता है, विविध गृदार्थन्यञ्जन, अन्तर्शनाभास और आगे होनेवाले अनुप्रहांके आञ्चासन, ये सब वातें हुआ करती है जो मनको विमृद्ध कर देती है और प्रायः ऐसे ढगपर साधकको उतारती है कि साधकको यह सब प्रिय लगता है और उसका अहकार और अहमन्यत्व वेतरह बढ़ जाता है. परन्तु प्राणक्षेत्रसे होनेवाली इस तरहकी ये सब बाते किसी सचे साधन-सोपानकी आध्यात्मिक या किसी अन्तर्जगत्की वाम्तविक सत्ताओपर अवलम्बित नहीं होती । इस क्षेत्रमे इस तरहर्की वार्ताकी भरमार होती है ओर यदि इन्हें मोक्रा दिया जाता है तो साधकके ऊपर ये चारो ओरसे पिर आती हैं, परन्तु यदि साधकका पक्षा इरादा परमको ही माप्त करना है तो उसे चाहिये कि वह इन चीजोको केवल देखता चले और आगे यड़ता चले । यह बात नहीं है कि इन वातोमें कुछ भी सत्याश नहीं है, पर वात यह है कि एक सत्यके पोछे यहाँ नौ असत्य सत्यका रूप धारण <sup>क्र</sup>के आया करते है और केवल वहीं पुरुष बिना <sup>लुदु</sup>के या विना इस गोरस्तधन्धेमे फॅसे अपना रास्ता

उन सामान्य योगमार्गोका अवलम्बन भी विना गुरुकी सहायता-के ठीक तरहते नहीं बनता। फिर यह योग तो ऐसा है कि इसमें ज्यो-ज्यो आगे बढ़िये त्यॉ-त्यो ऐसे देश मिलेंगे जिनमे अवतक किसीने पेर नहीं रखा था और ऐसे-ऐसे क्षेत्र मिलेंगे जिन्हें अवतक किसीने जाना भी नहीं था; ऐसे इस योगमे गुष्की सहायताके विना काम चले, यह तो नितान्त असम्भव है। यहाँ जो कर्म करनेका विधान किया जाता है वह कर्म भी चाहे जिस योगमार्गके चारे जिस साधकके करनेका कर्म नहीं है, न यह 'निर्विशेष' ब्रह्मका ही कर्म है—जो ब्रह्म कोई कियात्मक शक्ति नहीं बहिक जो विश्वकी सभी कियाओंका एक-सा उदासीन आधारमात्र है। इस योगमे कर्मका जो विधान है वह उन्हीं लोगोंके लिये साधनाका एक क्षेत्र है जिन्हे और फिसी नहीं बहिक इसी योगके कठिन और जटिल मार्गको तै करना है। यहाँ सब कर्म खीकृतिः साधना और रारणागतिकी भावनासे करना होता है, वैयक्तिक मॉगो ओर शतोंके साथ नहीं बल्कि सावधान और सचेत रहकर निर्दिष्ट नियन्त्रण और परिचालनकी अधीनता स्वीकार करके। अन्य फिसी भावनासे किया हुआ कर्म वातावरणमे अनाध्या-त्मिक अस्तव्यस्तता, विद्रव और उत्पात मचानेका कारण होता है। आस्थापूर्वक किये हुए कर्ममे भी प्रायः अनेक कठिनाइयाँ उपस्थित होती हैं, अनेक प्रमाद होते है और अनेक प्रकारके स्तलन भी होते हैं। कारण, इस योगमे



# समप्टि-सत्य और समप्टि-अज्ञान

कोई अजान ऐसा नहीं है जो समिष्टिके अजानका अंग न हो, व्यिष्टिमें केवल इसकी आकृति और गित मर्यादित हुई रहती है और समिष्टिमें यह अजान उस विश्वचैतन्यका सम्पूर्ण कार्य है जो परम सत्यसे पृथक होकर उम निम्नगा प्रकृतिमें क्रियाशील हो रहा है जिसमे स.य विपर्यस्त, क्षयप्रस्त, असत् और प्रमादसे मिश्रित और आच्छावित हुआ करता है। समिष्ट सत्य समिष्ट चेतन्यकी बाह्य पदार्थोंको देरानेकी वह सान-दृष्टि है जिसमे पदार्थोंका यथातथ्य स्वरूप और भगवानके साथ उनका वास्तविक सम्बन्ध तथा उनका पारस्परिक सम्बन्ध बोध होता है।

## यौगिक समता और मानसिक समता

यौगिक समता, अन्तरात्माकी वह समता, वह सम-विर्त्ता है जिसकी बुनियाद सर्वत्र एक आत्मा, सर्वत्र एक भगवान्के होनेकी वह बुद्धि है जो नामरूपात्मक जगत्के नानात्व, तारतम्य और वैपम्यके होते हुए भी सर्वत्र उसी एकको देखा करती है। समताका जो मनोगत तत्त्व है वह इन पार्थक्यो, भेदो और असमानताआंको देखकर भी न देखने या उन्हें नष्ट करनेमे प्रयतवान होता

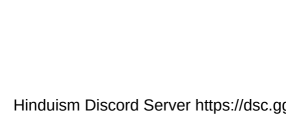
# मौलिक भेद

इस गिक्षामें (अन्य शिक्षाओं में अपेक्षा) जो मुख्य विशेषता है वह यह है कि एक कियातमक (Dynamic) भागवत सत्य है (जिसका नाम विज्ञान है) और वह सत्य अगानके इस वर्चमान जगत्मे अवतरित हो एकता है, और एक नवीन सत्य-चैतन्यका सर्जन कर जीवनको भागवत चैतन्यका जीवन बना सकता है। प्राचीन योग स्व मन-बुद्धिसे सीधे निरपेक्ष परश्रहाकी ओर चलते हैं और सारी नियात्मक सत्ताको अविद्या, माया या लीला मानवे हैं; उन योगोका यह प्रतिपादन है कि जहाँ तुम निश्चल निरपेक्ष श्रहाको प्राप्त हुए तहाँ फिर उस विश्व-श्रहागडका गुम्हारे लिये अभाव ही हो जाता है।

### उचतर और निम्नतर सत्य

''यदि विशान-सत्य ही सत्य है और वाकी सव मिथ्या, तो फिर विशानके नीचे जो अधिमानस है वह विशानकी प्राप्तिका मार्ग कैसे हो सकता है ?'

मैंने यह तो नहीं कहा है कि विशानसत्यके अतिरिक्त याकी सब मिथ्या है। मैंने यह कहा है कि विशानके नीचे कहीं भी पूर्ण सत्य नहीं है। विशानसत्य जो



## श्रद्धानहाः मक्षा



(१) सन प्रकारको प्रवृत्तियों और घटनाओंके पीछे भगवान्का हो सकल्प रहता है।

(२) भगवान्का संकटप न्यक्त जगत्मे विकृत हुआ है। श्रद्धाने दो प्रकार हैं---

एक वह श्रदा है जो समत्वर्जी साधिका है और दूमगी वह श्रदा जो भगवत्-सिद्धिकी साधिका है।

[ ८३ ]



यह विश्व-टाक्ति परिणामतः परम पुरुप श्रीभगवान्के सकल्पकी सिद्धिकी ओर ही अग्रसर हो रही है।

विशान-सः यके अवतरणका सिद्ध होना परम पुरुषका हो सकल्प है और उसको हमे साधना है। जिस परिस्थितिमेंसे होकर हमे यह कार्य करना है वह परिस्थिति है
अपरा चेतनाकी, जिसमे हमलोगोंकी अजता, दुर्वलता
और प्रमादगीलतासे तथा गुण-कमोंके परस्पर सप्पंसे
वस्तुआंको विकृति हुआ करती है। इसीलिये श्रद्धा और
समताका होना अनिवार्य है।

हम लोगों हो ऐसी श्रज्ज रखनी होगों कि हम लेग अज्ञ, प्रमादशील और दुर्वल हैं तो भी, और असुरात्मा हमारे ऊपर आक्रमण किया करते है तो भी, तथा अभी आपाततः विफल्ता देख पड़ती है तो भी, श्रीभगवान: का सकल्प हमे, प्रत्येक घटनाके द्वारा, अन्तमे होनेवाली सकल्पिसिद्धिकी और ही लिये जा रहा है । इस श्रद्धासे हमे समत्व प्राप्त होगा, इस श्रद्धाका यह स्वरूप है कि जो दुछ भी हो सो स्वीकार है—अवश्य ही इस रूपसे नहीं कि जो दुछ है वस वही है, बिल्क इस रूपसे कि प्राप्त-अवस्थासे होकर हो आगे बढ़ना है। ऐसी समता जब स्थापित हो लेती है तव उससे वल पाकर एक दूसरे प्रकारकी श्रद्धा भी आकर



# स्रीभागवान्दा स्थिविषा स्वादपः

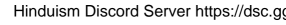
मित्रसम्पुरुप, समिष्ट (विश्व) पुरुप और व्यिष्टिपुरुपका मेद कोई मेरा आविष्कार नहीं है, न यह ज्ञान भारतवर्ष या एशियाकी ही कोई खास चीज है—प्रस्तुत यूरोपको भी।यह एक सर्वमान्य शिक्षा है जो कैयोलिक सम्प्रदायमे गुप्तज्ञान-परम्परारूपसे प्रचित्त है, और यही वहाँ त्रिमृर्ति अर्थान्



#### श्रीभगवान्का त्रिविध खरूप

कुछ कित्पत करना न चाहते हो, अथवा किसी अनिर्देश्यकी अविचल अनुभृतिमें ही आवद्ध न रहना चाहते हो, तो हमें यह मानना ही पड़ेगा कि भगवानके तीन खरूप है ?

भगवत्त्वरूपके ये जो त्रिविध अनुभव सम्भावित हैं इनके र्माते जिसकी जैसी भावना या धारणा होती है तदनुसार उसके योगसाधनमे बड़ा बलावल हुआ कग्ता है। यदि हम ऐसे भगवान्की उपलब्धि करे जो व्यष्टिगत अह आत्मा नहीं है फिर भी अन्तःस्थित होकर हमारी सम्पूर्ण व्यष्टि सत्ताको चला रहा है और जिसे हम आवरणको हटाकर वाहर ला सकते हैं, अथवा यदि हम उन भगवान्की भावनाको अपने अग-प्रत्यंगमें प्रतिष्ठित कर छे तो, यह सब भी है भगवानुकी उपलब्धि ही, पर परिसीमित है। यदि हमे, मान छीजिये कि समष्टि जगत्के जगदात्माका अनुभव हुआ और उसमे हमने अहमात्माको मिला दिया तो यह है तो बहुत बड़ा न्यापक साक्षात्कार, पर इससे हम विश्वशक्तिके ही एक खोत वन जाते है और हमारे लिये फिर व्यष्टिगत अहमात्मारूपसे या व्यष्टिगत चैतन्यकी पूर्ण भागवत परिणतिके रूपसे वुछ नही रह जाता । यदि इम केवल परम पुरुष (पुरुषोत्तम) की ही छोजमे हाट पहें तो हम अपने-आपको और जगतको भी एकमेवा-दितीय जो परम है उसीकी प्राप्तिमें स्तो देते हैं। परन्तु यदि हमारा त्स्य इनमेंसे कोई एक ही न हो चिरक भगवान को पाना और भगवान्को जगत्में प्रकट करना और इसके छिये िट९ी

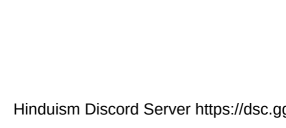


# पुछ आध्यातिमक विकल्प

ह्निहें महारे पत्रमे जो प्रश्न उपिथत किया गया है वह 🕮 राज्दोंसे चेतरह कसा हुआ-सा प्रतीत होता है और उसमे इस नातका पूरा ध्यान नहीं रता गया है कि विश्वमे होनेवाली घटनाएँ और इसके गुणकर्म ऐसे हैं जो चारे जिधर मुझ तक्ते हैं। तुम्हारा प्रश्न, इस कारण, कुछ वेसा ही लगता है जैहा कोई सायंसके हालकी परिकल्पनाओके चलपर यह पूछे कि चिद यह सम्पूर्ण जगत और इसमे जो कुछ है वह सब प्रोटना और इंटेन्ट्रनॉसे ही बना हुआ है और ये सब प्रोटन और इलेक्ट्रन परस्पर एक-से ही है ( मेद है तो केवत उनके विभिन्न पुञ्जोके अन्तर्गत उनकी संख्यामे, और ऐसे पुञ्ज-भेदसे उनके ऊपर इतना बड़ा या कोई भी गुणभेद होनेका क्या कारण है ?) तो उनके कार्यके परिणाममें तारतम्य और जाति और शक्ति तथा सभी प्रकारका इतना यहा वैषम्य कैसे हो जाता है १ पर हमलोग ऐसा क्यों मान लें

## कुछ आध्यात्मिक विकल्प

निम्हारे पत्रमें जो प्रश्न उपस्थित किया गया है वह कि शब्दोंमें येतरह कसा हुआ-सा प्रतीत होता है और उसमें इस बातका पूरा ध्यान नहीं रता गया है कि विश्वमे होनेवाली घटनाएँ और इसके गुणकर्म ऐसे है जो चाहे निधर मुड़ सकते है। तुम्हारा प्रश्न, इस कारण, कुछ वैसा ही लगता है जैसा कोई सार्यसके हालकी परिकल्पनाओंके यलपर यह पूछे कि यदि यह सम्पूर्ण जगत् और इसमे जो कुछ है वह सव प्रोटनो और इलेन्ट्रनॉसे ही बना हुआ है और ये सब प्रोटन और इलेक्ट्रन परस्पर एक से ही हैं ( भेद है तो केवल उनके विभिन्न पुञ्जोके अन्तर्गत उनकी सख्यामे, और ऐसे पुञ्ज-भेदसे उनके ऊपर इतना बड़ा या कोई भी गुणभेद होनेका क्या कारण है ? ) तो उनके कार्यके परिणाममे तारतम्य और जाति और शक्ति तथा सभी प्रकारका इतना वडा दैपम्य देसे हो जाता है ? पर हमलीग ऐसा क्यो मान लें



# हें माध्यातिमक विकल्प

हिंग्हारे पत्रमे जो प्रश्न उपस्थित किया गया है वह 🖁 शब्दोंसे चेतरह कसा हुआ-सा प्रतीत होता है और में इस बातका पूरा ध्यान नहीं रखा गया है कि विश्वमे शली घटनाएँ और इसके गुणकर्म ऐसे है जो चाहे र मुड़ सकते हैं। तुम्हारा प्रश्न, इस कारण, कुछ ं ही लगता है जैसा कोई सायंसके की परिकल्पनाओंके चलपर यह पूछे कि यदि सम्पूर्ण जगत् और इसमें जो कुछ है वह सब नों और इलेम्ट्रनोंसे ही बना हुआ है और ये सब प्रोटन इलेक्ट्रन परस्पर एक-से ही हैं ( भेद है तो केवल उनके न्न पुझोके अन्तर्गत उनकी संख्यामें, और ऐसे पुझ- उनके ऊपर इतना बड़ा या कोई भी गुणभेद होनेका कारण है ! ) तो उनके कार्यके परिणाममें तारतम्य : जाति और शक्ति तथा सभी प्रकारका इन्ना बडा म्य कैसे हो जाता है १ पर हमलीग ऐसा क्यो मान लें 1 08 7

### कुछ आध्यात्मिक विकल्प

पुरुपका इसिल्ये अवतरण हो कि वह आकर प्राण और श्मीरका विकास अपने हायमें हे १ और क्या यह भी नहीं हो सकता कि जो मनोमय पुरुप इस प्रकार उत्तर आते हैं वे सब एक ही शक्ति और कदके न हो, और फिर, वे एक सी ही प्राणचेतना और अरिस्वेतनाको अपने कर्मका उपादान न बनावें १ फिर ऐसी भी एक मान्यता है कि इस वर्तमान नामरूपात्मक अगत्के ऊपर एक देवराज्य है, इस देवराज्य देवता इस जगत्में उत्तर आते है जिसका परिणाम सप्ट ही इस प्रकारण महान् तारतम्य और वैपन्यादि उत्पन्न करनेके रूपमें ही होता होगा। ये देवता मानव-महातिमे जन्मके हारा ज्यक्त होकर जगत्के इस रोल्यं उत्तर आते और इसमे अदल-वदलतक करते हैं। इस तरहकी कितनी ही गार्ते है और इसिल्ये यह प्रश्न गणितकी सी किसी रीतिसे कसकर नहीं उपस्थित किया जा सकता।

ऐसे प्रश्नोम, विशेषकर जहाँ बुदिको चकरानेवाले परस्परियोधी रूप सामने हैं, सबसे वड़ी कठिनाई तो प्रश्नको ठीक तरहसे उपस्थित न करनेके कारण ही उत्पन्न होती है। उदाहरणार्थ, पुनर्जन्म और कर्मके सम्यन्थमे जैसी लोक-धारणा है उसको देखो—इस धारणाकी बुनियाद महन मन-बुद्धिकी यह मान्यता है कि प्रकृतिके सब कर्म नैतिक ही होते है और सपके साथ समानरूपसे कांटेतील न्याय-नीतिका वर्ताव हो, इसी हिसाबसे हुआ करते है—पाई-

Hinduism Discord Server https://dsc.gg

# कुछ आध्यात्मिक विकल्प

पुरुषका इसलिये अवतरण हो कि वह आकर प्राण और गरिरका विकास अपने हायमें है ? ओर क्या यह भी नहीं हो सकता कि जो मनोमय पुरुष इस प्रकार उतर आते हैं वे सब एक ही शक्ति और कदके न हों, ओर फिर, वे एक सी ही प्राणचेतना और अरिरचेतनाको अपने कर्मका उपादान न बनावे ? फिर ऐसी भी एक मान्यता है कि इस वर्त्तमान नामरूपात्मक जगत्के ऊपर एक देवराज्य है, इस देवराज्य है विता इस जगत्मे उतर आते है जिसका परिणाम स्पष्ट ही इस प्रकारका महान् तारतम्य और वैपम्यादि उत्पन्न करनेके रूपमे ही होता होगा । ये देवता मानव-प्रकृतिमे जनमके द्वारा व्यक्त होकर जगत्के इस खेल्मे उतर आते और इसमें अदल-बदल्तक करते है । इस तरहकी कितनी ही बाते हैं और इसलिये यह प्रश्न गणितकी-सी किसी रीतिसे कसकर नहीं उपस्थित किया जा सकता ।

ऐसे प्रश्नोंम, विगेपकर जहाँ बुद्धिको चकरानेवाले परस्परिवरोधी रूप सामने हैं, सबसे वड़ी किटनाई तो प्रश्नकों ठीक तरहसे उपिखत न करनेके कारण ही उत्पन्न होती है। उदाहरणार्थ, पुनर्जन्म और कर्मके सम्बन्धमें जैसी लोक-धारणा है उसको देखों—इस धारणाकी बुनियाद महज मन-बुद्धिकी यह मान्यता है कि प्रकृतिके सब कर्म नेतिक ही होते है और सबके साथ समानरूपसे काटेतील न्याय-नीतिका वर्तीब हो, इसी हिसाबसे हुआ करते हैं—पाई-

के रास्तर सम्माना गात्र माल्या त्रेये एक ही नना एक्स र प्रात्यान एक्सी ही झक्ति और स्यनाप्तम कृति याक्त एक साथ या जपन सूत्र स्थानस किसी दाहरा अङ्ग्रहार स्तर राह्य ता । माना कि आभगपान् रा संबर छ र र जार परमा मा सबम सबत समर्वास्थत है। भरतु पर मान बटनका क्या कारण र्शक द्यक्त हानेकी इस राराम नगपान वा. जनन्त र जनन्त प्रकारम अपने<sup>.</sup> नापका नरा प्रस्ट कर रहे हैं या प्राकटम विभन्न प्रकार रान हारर असस्य रूपाम एक साहा क्या हा १ इनमे स क्रियन हा बाज अन्य बाजाक पटळ टा दूट पड हागे आर उनमें पाछ उनमा दायमालान विमान हागा, आर इनमम (स्तन नवजात आर कच आर अवपक ही होगे) क्या एमा नहाँ हा सकता 🔧 जब, जा बाज एक माथ चल पड़े उनम भी एमा उना नहां हा भवता । क पुछरी चाल बहुन तेज हा आर मुछ अल्सात हुए चलत हा, यहा कटिनाइंस आगे वटत हा या चकर माटते रहत हा ' आर भिर विकासकी एक साम चाल है, विकासकी एक विशय अवस्थामे ही पद्य-प्रान्त अतीत होकर मानवकम आरम्म होता है। वह मानव-ऋम क्या है जो एक बहुत वड़ी क्रान्ति या उल्ट-पल्टका द्योतक है ? पशु-प्रान्तकी सीमातक प्राम और अरीर ही परिणत होते रहते हे-मानव-सृष्टिके उपक्रमके लिये क्या यह आवश्यक नहीं है कि मनोमय

# कुछ आध्यात्मिक विकल्प

ही-याह्य मन नहीं , स्वय अन्तः क्षित आत्मा ही-इन सब चीजी-की, अपना विकास कराने के कमका एक आवश्यक अग जान-कर स्वीकार और ग्रहण करता हो जिसमें कि वह यथावस्यक अनुमवकी प्राप्तिके द्वारा तेजीके साथ आगे बढ़े, इन आफ्तोमॅंसे चीरकर अपना रास्ता निकाले, ऐसा करनेमे चारे इससे यावा जीवन ओर बावा गरीरका बहुत बढ़ा हास भी होता दों तो कोई परवा नहीं ? क्या यह वात तो नहीं है कि ये सव किंठनाइयाँ, विच्न-घाधाऍ और आपदाऍ विकासीन्मुख जीव-के लिये—अन्तःस्थित आत्माके लिये वे साधन ही हों जिनसे जीवका विकास होता, उसकी शक्ति बढ़ती, अनुमव विस्तृत होता, आप्यात्मिक विजयका अभ्यास होता है ? हो सकता है कि इन मब बातांकी यही विधि बैठायी गयी हो और यह केवल पुण्यका फल और पापका दण्ड दिलानेवाले, पाई-पाई पुण्य और पापका हिमान लगानेवाले विधानका ही सवाल न हो ।

तुम्हारे मित्रने, इस पत्रमें, पद्महत्याके सम्बन्धमें जो प्रश्न उपिथत किया है, उसके सम्बन्धमे भी यही बात समझनी चाहिये। प्रश्नमी बुनियाद वरी अपरिवर्चनीय नेतिक पाप-पुण्य-विचार है जिसे लोग सभी वातोंपर घटाया करते हैं— प्रस्तुत प्रश्न भी यही है कि पद्मत्या करना क्या किसी भी महत्त प्रश्न भी यही है कि पद्मत्या करना क्या किसी भी हालतमें ठीक हो सकता है, क्या यह न्याय है कि तुम्हारे दिखतें कोई पद्म यन्त्रणाएँ सहता रहे और वह भी उस दिखतें कोई पद्म यन्त्रणाएँ सहता रहे और वह भी उस

पार्टना दिवान, त्रिवानो क्या पुरस्तार और क्या दाउँ दिवा जार प्रथम दिन पर्मत बना पट हो इनत पून-एव गियत रहता है और पर सप है। 'जसमें नसे' ने सन्दर्धन मनुष्यरों जो बल्तना है उमीकी बुनियादपर ! पान्तु प्रहीं न्यापनीतिपद्धः नहीं है। यह अपना कान बनानेके निये नैतिक नीतिविरुड और अनिविर सभी गुगों और गुगरमेंटि विना दिखी तारतन्यदे अधापुर्य काम दिया करती है। प्रहति बाह्यतः अपना कार्य रंग हेने अथना जीवनरे खेररी विच्छा विविधनाके उपयुक्त परिस्थिति निर्मा वरनेके विवास और रिसी वानकी परवा करती नहीं दीखती। मरुतिरा जो अन्तःस्वरूप है अर्थान् चिट्टा आन्मर्शकेत्रीः उन पर्वे प्रकृतिका कार्च तदर्थीन जो जीव हैं उनका न्मश्च अनुभृतिके द्वारा आप्नान्मिक विकास कराना है— और इस विकाससाधनमें जीवॉकी अपनी-अपनी इच्छाका भी सम्बन्य रहता ही है। ये सब भले आदमी बड़े मोच और चकरमें पड जाते हैं कि मदा यह क्या यात है जो हमारे-र्जने नेक आदमियोंके यहाँ नेजी करते। हुए भी वदी होती है—इस प्रवास्त्री बदिक्सती और आफ़र्ने घेरे रहती हैं जिनका कोई कारण समझमें नहीं आता। पर ये आफते क्या- सबसुच ही, उनके ऊपर किसी ऐसी शक्ति आती हैं जो उनके बाहरकी द्यक्ति होया यह कर्मका कोई ऐसा चकर है जो यन्त्रवत् घृमा करता है ? क्या यह सन्मव नरीं कि स्वयं जीव [ ९४ ]

Hinduism Discord Server https://dsc.gg

# फुछ आध्यात्मिक विकल्प

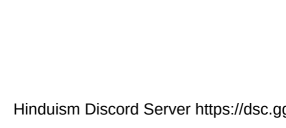
देकर पद्दा जा सकता है कि जवतक मनुष्यको वह जान प्राप्त नहीं है तनतक उसे किसीका प्राण होनेका कोई अधिकार नर्री है। इसी सत्यकी अस्पष्ट सी प्रतीतिके कारण ही धर्म और मदाचारमें अहिमाधमें विकसित हुआ —और फिर वह अहिसाधम भी एक मानसिक नियम ही होकर रहा निस्का व्यवहारमे प्रयोग होना असम्भव हो गया है। और गम्भवतः इन सत्र वातींका यही तात्वर्य निकलता है कि अभी नैसी खिति है उसमें हमलोगोको प्रत्येक प्रसगमें तत्तत् प्रसग-के अनुसार, अपनी दृष्टिमें जो यात सर्वोत्तम जैंचे वहीं करना चाहिये; पर यह भी समझ हेना चाहिये कि इन प्रश्नोका टीक निर्णय तभी हो सकता है जब हम उस महत्तर प्रकाशकी ओर, उस गृहत्तर चैतन्यकी ओर आगे वहें जिसमे मानव-चुढिके द्वारा उपिथत होनेवाले ये प्रश्न इस रूपमे उठेगे ही नहीं, क्योंकि तत्र हमें वह दृष्टि प्राप्त होगी जिस दृष्टिमें ससारका कुछ और ही रूप देख पड़ेगा और निर्णय निर्देश करनेवाली शक्ति भी कोई ऐसी शक्ति होगी जो हम लोगोको अभीकी इस अवस्थामे प्राप्त नहीं है। बीद्धिक या नैतिक नियम 'अभावे शािं जूर्ण वा' जैसा है और मनुष्योको यही अनि-श्चितताके साथ, छुढकते-पुढकते इसका उपयोग तजतक करना ही पड़ता है जन्नतक आत्मज्योतिके प्रकाशमे सब वस्तुओं हो पूर्णरूपमे देखनेकी सामर्थ्य उन्हें नहीं प्राप्त होती । २९ जून १९३२

२९ जून १९२२

अवस्थाम जब तुम उम जानमे मारकर उन यन्त्रणाजीमे सुन कर सक्ते हो र इस तरत्से उपिक्त क्षित्रे हुए प्रकृत कोई निम्मन्दिम्य उत्तर नरी हा महता, ह्याहि उत्तर गृरीत तन्हेंके आधारपर होगा, पर पहाँ विचारमे प्रकृत बुढिके सामने कोई <sup>ऐसे</sup> म्बीइत तस्य नहीं है। बाम्बयम, और भी बहुत-सी ऐसी बाते है जिनमें लोग, ऐसे फटिन प्रमगम, इस तुरत फुरत राम बनानेपारि, दयाके गरतेषे जी उड़ानेक्की और ही छक पड़ते रे—प्राणोकी दुर्बछतामे ऐसी. यन्त्रणाओको देख या मुन न मक्ता, हकनाटककी हलाकानी, परेशानी और अमुनिधा—पे सर ऐसी ही बातें है जिनसे यह कापना चरपती हो उठती है कि इस असब दुःसको भोगनेके बजाय पद्य स्वयं ही उसमें सूटनेके रिये मरना ही चाहता होगा । पर पशु बान्तव-में क्या चाहता है—क्या यह नहीं हो। सकता कि इस दारूण दुःग्वके रहते भी पशु जीना ही चाहता हो, तनकी समतामे बिछुड़ना न चाहता हो <sup>7</sup> अथया क्या यह नहीं हो सकता कि जीव-ने स्वय ही इन दु-र्यादिकों को इमिटिये वरण किया हो कि विकास-का बम शीन पुग होकर जीननकी उचनर अवस्था प्राप्त हो? और यदि ऐमा हो तो उसके जीवनका अन्त करनेवारी यह दया उसके विकास-सावक कर्मम वाजक भी तो हो सकती है। असरमं टीक निर्णय प्रत्येक अवस्थाम भिन्न-भिन्न हो सकता है और ऐसा निर्णय देना उस जानपर निर्भर करता है जो मनुष्यकी बुढ़िको प्राप्त नहीं है—और यह भी जोर

# पुनार्जातमा और दर्गात्तित्वा

किंदिन के सम्बन्धिम जो सामान्य भान्त लोकधारणा है, कि उसे तुम आश्य न दो । लोगोकी धारणा यह है कि अहोबल पण्डितने ही जगेसर मिसिरके रूपमे पुनः जन्म हिया है, बिल्कुल बही आदमी है, वही ब्यक्तित्व है, वही आचरण है, बैसी ही विधा-मुद्धि और बैसा ही पराक्रम है, अन्तर [ ९९ ]



# पुनर्जन्म और व्यक्तित्व

कि वे कोई योड़ा या जामक रहे हों और एर्नीज या आगस्तके से पगनम उन्होंने किये हो और वादके जन्ममें उस रूपसे उनके गीत गाये हों। तात्पर्य इस तरहसे यह जीव अपने विभिन्न अगोका विकासमाधन किया करता है। नया चरित्र और नया व्यक्तित्व निर्माण करता है। इकि भो मात होता, विकसित होता इन सब जगत्के अनुभवंसि होकर आगे वहता है।

यह विकासधर्मी जीव ज्यों यो अधिकाधिक विकासकों पात होता है और अधिकाधिक समृद्ध और विविध यनता जाता है त्यों न्यों वह अपने इन विविध व्यक्तित्वोंकों मानों सिव्चित करता जाता है। ये व्यक्तित्व कभी तो कर्ममें प्रवृत्त वृत्तियोंके पीछे छिपे रहते हैं और अपना कोई राग, कोई वैजिष्ट्य, कोई सामर्थ कभी-कभी जहीं तहाँ इत्या देते है—अथवा कहीं ये सामने भी आ जाते हैं और तब बहुगुणव्यक्तित्व प्रकट होता है जिसमें बहुमुती चरित्र अथवा बहुमुती और बहुमुती ही क्यों, कभी-कभी तो सर्वतोमुती सामर्थ्य सा पूर्वसामर्थ्य पूर्णतया वाहर निकल आता है तब उसका हेतु पूर्वमे किये पूर्णतया वाहर निकल आता है तब उसका हेतु पूर्वमे किये हुए कार्यका ही पुनरावर्तन नहीं होता बिल्क उसी सामर्थकों नये आकार-प्रकारमें ढालना होता है जिसमें जीवके नव

[ 808 ]



## पुनर्जनम और व्यक्तित्व

होकर रहता है और यही वह चीज है जो श्रीभगवान ही और आगे वढनेमें उमकी सटायता करती है। यही कारण है कि प्रायः पूर्वजन्मोकी वाह्य घटनाओं ओर अवस्थाओं-की स्मृति नही बनी गहती—क्योंकि इस प्रकारकी स्मृति बनी रहनेके लिये यह आवश्यक है कि मन, प्राण और सूक्ष्मान्नतक्रके अप्रतिहत सातत्यकी ओर सुदृढ विकास हो, क्यांकि यत्रापि यह मर्वे कुळे एक प्रकारकी वीजरूपा स्मृतिमे बना ही रहता है, पर यह सामान्यतः चारुर प्रकट नहीं होना। योद्धाके दिव्य भव्य तेजमें जो सार दिच्य तत्त्व था, जो उसकी राजभितमे, उसकी उदाराशयतामें, उसके महान् सारमभे व्यक्त हुआ; कविकी चुसमञ्जस मनोभावनामे और उदार प्राणतामे जो दिया सारतत्त्व था ओर जो उस रूपमे व्यक्त हुआ, वह दिव्य साम्तत्त्व है और वह नये रूपमे प्राप्ट हो सकता है। अथवा यदि जीवन भगवान्मे लग जाय तो यह सारतस्व भगवत्प्राप्ति या भगवत्प्रीत्यर्थं कर्मका साधनवल हो जा मनता है।

१७ जून १९३३

[ 803]

विक्रित जीवनके साथ उसका साम झस्य वन आवे, पूर्वइतिकी केवल पुनगहिनि ही नहीं। हमलिये ऐसी अपेता न
करनी चाहिये कि जो पहले ये.दा और किये थे वे किस्से
वेमे ही योद्धा ओर किय होगे। इन बाह्य लजणोमेंसे कोई
लक्षण फिरसे प्रकट हो सकते हैं पर बहुत कुछ बदलकर
ओर नर्थे जुल्लामें नथे सिरेसे हलकर। उनका कर्म अब
दूसरा होगा, जिस दिशामें जनका प्रवाह बरेगा वह दिशा
पहलेसे भिन्न होगी ओर उनके द्वारा वह कार्य होगा जो
पहले नहीं हुआ था।

एक और बात है। पुनर्जनममें वाह्य व्यक्तित्व, अथवा चिरंत्र सवापरि मुख्य वात नहीं हे—मुख्यता हे हुन्पुरपकी, जो प्रकृतिके विकासके पीछे रहता और उसके माथ विक्रांसत होता है। यह हुन्पुरुप जब इस अर्गरको छोडकर जाता है, और फिर गरतेमें मनोभय और प्राणमय कोपको भी त्यागकर अपने विश्राम वाममें पहुँचता है तब यहाँतरके सब अनुभवांका सागतत्व अपने सग छिये रहता है—बाह्य भोतिक घटनाओंको नहीं, प्राणके व्यापारोको नहीं, मन-बुद्धिकी कल्यनाओंको नहीं, वाह्य व्यक्तित्वके रूपसे प्रकृत होने बाले सामर्थ्य या चरित्रको नहीं, बहिक उस मागतत्वको छिये रहता है जिसे बह इन सबसे बटोग छेता है। इस सारत्वको हम वह दिव्य तत्त्व कह सकते हे जिसके छिये इन सबकी योजना थी। यही सारतत्व उसका चिरस्थायी अग

[ १०२ ]

Hinduism Discord Server https://dsc.go

क्रम बातनी नोई अस्वीनार नहीं पर सन्तार न मोई क्रि आप्ताहिनक अनुभव इसे अमान्य परता है ि पर जगत सुरान्वरूप और मन्तोपप्रद नहीं हैः हमपर अपूर्णता, दु स और दुवर्डनी नहीं गहरी छाप लगी हुई है । यही प्रतीति ही वास्तवमें, आप्ताहिमक प्रवृत्तिका एक प्रतारों, मूल कारण हुआ करती है। ऐसे लोग तो पहुत थोहें ही हों। हैं जिन्हें इस समस्त हश्यमान जगत्पर पड़ी हुई भूहा क्लायां के स्पाने से प्रति हों ने ने जिल्हा और पराभूतता स्वथा और विस्कृत विवस हुए पिना ही, इससे किसी केंचे सत्यकी अनुभूति अपने आप ही होती हो। परन्य किर भी यह प्रभ्र तो है ही कि इस नामस्यालाय अगत्या नया गही वासायिक स्वरूप है जैसा कि कहा ना है हाएणा विया गही वासायिक स्वरूप है जैसा कि कहा ना है हाएणा

मत्येक विकाससे और अधिक ऊपग्की ओर जो चला गया है और अन्तमं फ़िसी ऐसी ऊँची-से-ऊँची उँचाईमे जा मिला है कि जिसका हम लेगोंको सामान्यतः अभी कोई पता नहीं है ? यदि ऐसा हो तो उस उत्तरोत्तर उत्थानका क्या आगय है, उसका क्या मूलतत्त्व है और उससे न्यायत क्या सिद्धान्त निकल्ता है? जगत्में जो कुछ देखनेमे आता है उससे यही बात सूचित होती है कि इस प्रकारका उत्थानकम वास्तवमे है-केवल भौतिक विकाम-न्नम नहीं विलक आध्यात्मिक विकास-क्रम भी । इस आध्यात्मिक विकास-त्रमके विषयमे भी आध्यात्मिक अनुभृतिकी एक ऐसी परम्परा प्राप्त है जिससे यह पता लगता है कि यह जो अचेतन सत्ता है जिससे सारा उपनम होता है, यह बाह्यतः हा अचेतन है। कारण, इस अचेतनमें चेतन्य अपनी अनन्त कर्तुं मकर्तुमन्यथाकर्तुं शक्तिके साथ निहित है। कोई परिसीमित चेतना नहीं बहिक विश्व चैतन्य और अनन्त चैतन्य, योगमायासमावृत, स्वेन मायया स्वात्मनि आवद्ध साक्षात् भगवान् जड्में आवद्ध है, पर आवद्ध है अपनी अन्तस्तलमें निहित प्रत्येक शक्तिके साथ । इस आपात् अचेतनसे यह प्रत्येक गक्ति उसकी वारी आनेपर प्रकट होती है, पहले सप्र<u>टित जड़</u>, प्रकट होता है निसमे अन्तःस्थित आत्मा हिपा हुआ है। फिर बनस्पतियोंमे प्रा<u>ण प्रकट</u> होता है और पशुओंमे विकासोन्मुख मन और

Hinduism Discord Server https://dsc.gg

अमीतक नहीं हुआ है, उनका अवनरण जय होगा तव उस अवतरणसे जागतिक जीवनकी पहेली समझमे आयगी ओर त्र वेवल अन्तरात्मा हीकेलिये नहीं चल्कि स्वय प्रकृतिके लिये भी मोनदार खुल जायगा । यह वह मत्य है जिसके स्वरूपकी सहसा दमकनेवाली वृतियाको अधिकाविक पूर्ण मात्राम उस पदिष्य माने देखा है जिसे तन्त्रोंने चीर-साधक या दिच्य-साधक कहा गया है और यह सम्मव है कि उस म्बरूपकी पूर्ण अभिव्यक्ति और अनुभृति अय होनेपाली है । इसिलये संसारपर अन्तक मधर्ष और मन्ताप और अन्धकारका चाहे जितना हु.सह भार रहा हो, फिर भी यदि इसका यह भए। पात होनेको है तो अवतक जो उन्छ हुआ उसे। उस उद्भाल भविष्यती भान करनेका समुस्माह रहानेवाले पीर चीर पुरुष, कोई बहुत बड़ी कीमत नहीं समझेंगे। यम-से-कम, अन्धकारमा जो परदा पड़ा या वर इससे उठता रे एक मानपत प्रकास जगत्पर छापा हुआ प्रत्यक्ष दीरा पएता है, जो निसी दुरस्थित अग्राप्य प्योतियी जगमगाह्यमान धीनति है।

निरमन्देह पर प्रथम हित्स भी गहता ही है कि यह जी गु'मा बु'रामार अचाक घटन निया गया और अभीतक गहन निया जा रहा है इसरी—पेसे इस अञ्चल अमंदल उपास्मकी, इस दीर्घ और संघटनानुस सार्यवस्ताती— धारस्माती ही स्या भी, इसाम बड़ा धीर महमय मूल्य

तव मन स्वय विक्रमित होकर मनुष्यमे मुख्यवस्थित और मुसघटित होता है । यह विकासकम, आध्यान्मिक विकास —क्या यह विकासक्रम यहाँ आकर रुक जाता है, इस अधूरी मनोमय सत्तामे आकर जिमे मनुष्य बहुने हैं ? इसका रहस्य क्या वस इतना ही है कि मनुष्य बार-बार जन्म छेरूर जिस तरहसे हो यह जाने कि जन्म छेना व्यर्थ है ओर अपना आप ही त्याग कर दे ओर कृद पड़े किसी मृल अज अलर कैवस्यमे या किसी जन्यमे र कम-मे-कम इस वातकी सभावना तो है। एक ऐसा स्वल तो है जहाँ इस वातका निश्चय हो जाता है कि हम जिसे मन या मन-चुद्धि कहते हैं उससे महतो महीयान कोई और चेतन्य है और इम विकास सोपानसे यदि हम और ऊपर चढ चले तो हमें वह स्थल मिलेगा जहाँ इस भौतिक अचेतना, प्राणमय ओर मनोमय अविद्याकी पकड हूट जाती है; एक चित्तत्त्व व्यक्त होनेमे समर्थ होता है और वह व्यक्त होकर इस आवद्ध भगवत्तत्त्वको अशतया और अपूर्णतया नहीं बल्कि आमूल और पूर्णतया मुक्त कर देता है । इस दृष्टिमे विकासकी प्रत्येक उन्नत अवस्या चैतन्यकी परा और परतरा शक्तिके अवतरणसे ही साधित होती हुई प्रतीत होती है; ऊर्व्वसे उतरनेवाली ये शक्तियाँ नीचे उतरकर जागतिक जीवनको ऊपर उठाती है, एक नवीन स्तर निर्माण करती हैं, पर ऊर्ध्वतम झिक्तयोका अवतरण

अज्ञानम अन्तिम परिणाम हुआ अचेतना जडत्व। एक तमसाच्छन्न विगाट अचेतनसे यह पार्धिव जगत् उत्पन्न हुआ और उसमेसे जीव उत्पन्न हुआ जो विमास्तमसे चेतन्यको प्राप्त होनेका प्रयत्न कर रहा है, प्रच्छन्न ज्योति इसे अपनी ओर उपर सीच रही है और यह उपर चढ़ रहा है, पर फिर भी अभी इसकी आँखें वन्द है, अन्धेकी तरह ही यह उस गुप्त भगवतत्त्वमी ओर जा रहा है जहाँसे यह निक्ता था।

परन्तु यह सम ऐसा हुआ ही क्यों ? इस प्रस्तरो उटाने और इसके उत्तर देनेना जो सामान्य तरीया है अर्थात् मनुष्य स्वभावना वयना तरीका जो सदाचार-ियापक अपनी कल्पनाको ही हिये चल्ता और उनके अनुदृतः न पड़नेवाली हर बातको अब्रव्यय क्लुकर पियारता और 'हा हा हन्त ! पुगरना है, ऐमे तरीके को तो पहले हो स्थाग देना रोगा। नराः यह बात ऐसी नहीं है। जैना कि कुछ सम्प्रदार मानते हैं हि इस पतना पारंग कोर स्वेच्हानणी इंश्वर है को स्वरं विश्वरे परे रहते हैं और इस पानने रहेंगा अन्य नहीं हुए तिसने अपनी मामानो परजानी चलाकर इन प्रातियों ने देशे निर्माणकर समये उपन पर अग्राम और गुन्त स्व गर नगरमी नार रिना हो। एक भगर ने हम नात्रे हे दे अनन्त है, दे अन्ता नर्पते अन्य है रहे हैं.

मॉगनेका क्या काम था, इन सारे अञ्चम और दुःखका क्या प्रयोजन था। इस अज्ञानमें कैसे गिरे और क्यों गिरे, ये दो सवाज हैं। इनमेसे'कैसे'के जवावमे तो सभी आष्यात्मिक अनुभृतियोका सारतः एक ही मत है। अर्थात् एक ही अख़ग्ड सत्ता जो शाश्वत सत्य है उससे विभक्त होनेसे, पृथक् होनेसे, इस पार्थक्य तत्त्वके कारण, ऐसा हुआ, यह ऐसा या हुआ कि अहकार अपने-आपको ही लेकर संसारमे चला, मगवान्के साथ अपना एकत्व और सबके साथ अपनी एकनाको भुलाकर अपनी ही माया-ममता और प्रभुता स्थापिन करने लगा; सव राक्तियोका सामञ्जस्य करनेवाली एक जो परमागक्ति, परमज्ञान, परा ज्योति है उसके बजाय सत्यकी प्रत्येक भावना, प्रत्येक जिंक, प्रत्येक स्वरूप, इन अनन्त सम्भावनाओकी महाराशिमे यथाशक्य, अपनी-अपनी पृथक् इच्छाके अनुसार, और फिर अन्ततोगत्वा एक-दृसरेको दवाकर, एक-दूसरेके साथ लड-भिडकर भी, अपने-आपको ही रूपान्वित करे, यही व्यवस्था चली । पार्थक्य, अहंकार, अपूर्ण चेतना और पृथक्त अहंमावका ॲधेरेमे टटोलना और माथा खपाना, ने बाते है जगत्के अज्ञान और दु.खका उपादानकारण । जहाँ एक बार ये चेतनाएँ अपने पूर्ण म्बरूप अखण्ड अखिल चैतन्यसे पृथक् हुई तहाँ फिर इनका अज्ञानमें आकर गिरना अनिवार्य ही ठहरा और इस १२ ]

Hinduism Discord Server https://dsc.gg

आनन्दमय और ज्ञान्तिमय स्वरूपमे यह अमगत ( अज्ञुम ) ओर दुःख आकर प्रविष्ट ही क्यों हुआ १ मानव बुद्धिको उसीकी अपनी भूमिकापर यह वात समझाना वड़ा कठिन है। क्योंकि जिस चैतन्यमें इस कर्मप्रवाहरा उद्गमस्थान हे और जहाँपर यह पारगौद्धिक ज्ञानदृष्टिमे सर्वथा म्वत प्रमाणसे समुचित है, यह चेतन्य समिष्ट नेतन्य है, कोई च्यष्टिभूत मानवबुद्धि नहीं; उसका देखना महावादामे देखना है, उसकी दृष्टि भित्र है, शानानुभूति भिन्न है, मानव ख़िंद्र ओर प्रतीतिष्ठे भिन्न प्रकारकी चेतना उसमे है। मनुष्यकी मन बुद्धिको समझानेके लिये यो कहा जा सकता है कि अनन्त भगवान् स्वयं भले ही इन सत्र उथल-पुथल मनाने-वाली विपमताअसि मुक्त ही पर जन नामरूपालमक जगर्त सृष्टिप्तम चला तव उसके माय मरुव्य-विक्रन्यात्मक अनन्तिप सभागनाएँ भी चर्ण और इन अनन्त सम्भार नाओंमे, जिन्हें रूपान्वित वरना इम नामरूपात्मक तग्रतिर्माणका फार्य है। एक सम्भारना यर भी हुए कि न्वस्यरूपनी शक्ति, प्रनाम, मानि और आमन्द्रका निरेष्ठ, आपाततः दः निरेष, निर्माण हो और निर इमस जो कुछ फल दोना हो यह भी हो, इसपर बाँद पह गृता जाप कि ऐसी सम्माना भी तो रहा रहती। उसे स्वीपार करने स क्या प्रयोजन था, हो इनवा मानव [ ११५ ]

उनके इस अनन्त प्राकट्यमें ये वात आगर्या रे-ये मगवान् ही हैं जो यहाँ है, हमारे पीछे है, सम्पूर्ण अभिव्यक्त जगत्मे व्यात है, अपना सर्वव्यापक एकत्व बनाये हुए इस जगत्के आश्रय है, भगवान् ही हमारे अदर रहते हुए स्वयं ही पतनका सारा भार और इसके अन्वकारमय परिणामको धारे हुए है। हॉ, वे ऊपर है और जैसे ऊपर अपनी पूर्ण ज्योति परमानन्द और परागान्तिम्बरूपमे है वैसे ही यहाँ नीचे भी हैं. उनकी ज्योति, आनन्द और शान्ति यहाँ भी गुनरूपसे सबको धारण किये हुए हैं हमारे अपने अदर एक आत्मा है, एक केन्द्रीभृत सत्ता है जो इन सव वहिर्भृत व्यक्तिन्वासे महान् है और जो परम परमेश्वरके समान ही, इन बहिर्भुत न्यक्तित्वोको प्राप्त दैव या भाग्यसे, अभिभृत नहीं होती । यदि हम अपने अदरके इस मगद-दशको हूँढकर प्राप्त कर ले, यदि हम अपने-आपको यही आत्मा जानें जो भगवान्के ही स्वरूप और भाववाला है, तो यही हमारा मुक्तिदार है और संसारकी इन विपमताओं के बीचमे रहते हुए भी हम अपने इस आत्माके अंदर प्रकाश-स्वरूप, आनन्दस्वरूप और मुक्तस्वरूप रह सकते है। इतना तो प्राचीन आप्यात्मिक अनुभृतिके प्रमागसे ही सिद्ध है।

पर फिर भी इस विपमताका हेतु और मूल क्या है— यह पार्यक्य और अहंकार, यह कप्टसाध्य विकासवाला जगत् क्यो उत्पन्न हुआ ? श्रीमगवान्के दिव्य मंगलमय, जीव मुलरूपसे च्युत हुआ। ज्योतिःस्वरूप मूल सताकी आसम्र अवतरणकी अवस्थामे जो एक बात अहात थी वह यही थी कि वह जाने इस गर्तकी कितनी गहराई है और इस अविद्या और अचेतनामे, भगवतत्त्वसे बगा-बगा हो सन्ता है । दूसरी ओर एकरूप भगवान्की व्यापक, करणापूर्ण, अनुमत, स्वीकारोक्ति है एकरूप भगवानका परमशान जिसे यह परा पता है कि यह ऐसे ही होगा, यह विविध वैपम्य जो अभिव्यक्त हुआ है इसका मन पूरा करना होगा, इनका अभिव्यक्त होना एक अपरिमेय अनन्त जानका ही, एक प्रभारते, एक अब है, यह शान कि गतिके इम अन्धवारमें इवकी लगाना जव अनिवार्य हुआ है तर एमीमेंसे एक अभिनव अभूतपूर्व दिवनका नियण आना भी मुतिश्चित है, और यहाँ प्रम है जिनसे परम गत्यारी एक विशेष अभित्यक्ति साधित हो सवती है, परम सत्यके विरोधी भौतिकभाव ही सम-विकासकी यात्राचा प्रस्थान विन्दु है। यह विवसता ही यह अवस्था है जिनारी मीमांसांसे दिवा भारता उदय होता है। स्वीकानेक्तिके इस स्वर्ध उस आत्मगत्रहा महस्य भी समापा एआ है जिससे स्वय मनानान ही इस अनीतरामें इसिंगे उत्तर आहे हैं कि खाँचा और इसके मण्यिनेपावरणीता भार तथा पर हैं, भागार और स्थिति नाते अभारत होसर सीमधे द्राप

बुद्धिके लिये शक्य ऐमा उत्तर कि जो समष्टि-गत सत्यसे अधिक-से-अधिक निकट हो, यही हो सकता है कि एकरूप भगवान्का अनेकरूप भगवान्के साथ जैसा सम्बन्ध है उसमे, या यो कहिये एकरूप भगवान् जब अनेकरूप हो चले तो इम सकमणमे एक स्थल ऐसा प्राप्त हुआ जहाँ यह अग्रुभ विकल्प अनिवार्य हो गया । ऐसा मार्म होता है कि जीवभूत आत्मा, जो विकासक्रममे प्रकट होनेके लिये आत्मपदसे नीचे उतरता है, एक ऐसे अनिवार्य आकर्पणको प्राप्त होता है कि उससे यह अग्रुभ सम्भावना अनिवार्य हो जाती है—इस आकर्पणको इम जगत्मे रहनेवाले मन्ष्या-की भाषामें, हम यो कह सकते हैं कि यह अजातकी पुकार है, आपट्-विपट् और अपायमे घुसकर अद्भुत कर्म करनेका एक विलक्षण उत्साह है, असम्भवको सम्भव कर दिखानेकी बलवती इच्छा है, अमितको परिमित कर देनेकी प्रवृत्ति है, अपने-आप और अपने जीवनरूप उपादानसे अद्भुत-अपूर्वकी सृष्टि करनेका सकल्प है, परस्परविरोधी भावोको लेकर उनका कठिन समन्वयसाधन करनेका विलक्षण आकर्पण है—इन वातोके जो पारभौतिक रूप हैं, जो अति मानवचेतनामे है जो वृद्धिगम्य आनुमानिक रूपोसे विलक्षण परे और महान् हैं, ये ही उस मोहके कारण है जिनसे [ ११६ ]

Hinduism Discord Server https://dsc.gg

अपनी दुनियाको यदल देना इससे तभी यन सकता है जब यह अपने-आपको, इसके ऊपर जो महीयसी चिच्छक्ति है उसकी और उद्घाटित कर दे, उसभी ओर चले या उसे नीचे उतारे । यही तो हमारे इस जगत्मे चेतनाके विकासकर्मम रों रहा है, इसी प्रयोजनके भारसे उचत होकर तो जद पार्थिव जगत्ने प्राणशक्ति और फिर मनःशक्ति उत्पन्न की जिनसे सृष्टिको नये-नये रूप प्राप्त हुए, और अब यर मन-वृद्धिके परेकी किसी विशानशक्तिको उत्पन्न करने या अपने अदर अवतारित करानेमें यहवान है। यही प्रयोजन वट सृष्टिकर्म है जो चेतनाफे दो सर्वथा विभिन्न प्रवारके छोरोंके बीच हुआ करता है । एक छोरपर एक निगृद्ध, चैतन्य है जो अन्तःस्थित और कर्ष्यमें है जिसमें प्रकाश, शान्ति, शक्ति और आनन्दकी सारी धमताएँ अन्तर्भत हैं और जो वहाँ सदासे ही व्यक्त ह और वहाँ व्यक्त होनेशा अवसर हुँद ग्ली है। दूसरी तरफ, बाररकी ओर और सीने वह चेतन्य है जो नैतन्यके आपात् विरोधी भावंति। अनेतना, जड़ता, ताममी निवसत्ता और दु-सार्वाछे, नत्ना है और उत्तरोतर अधिराधिक अधंधे आने-यानी शन्तियानी गटा पर विक्तित होता है। ये हासिया रमवे द्वारा इसके अभिन्यतिकी सदा ही अधिकारिक इसा यदि प्रमान करती है। इस महारहे हैरेना में महिल

तिरोभास ही हो जाता हो, नामरूपात्मक जगत्से सदाके लिने सम्बन्धिवच्छेद ही हो जाता हो। यह परमावस्था परम जानसे दीत सिक्रय मुक्ति और धनीभूत राक्तिका निर्माण कर सकती है जिससे जगत्की काया पलट जाय और विकसनकी प्रजृति पूर्णताको प्राप्त हो। यह ऐसा उत्थान है जहाँसे कभी पतन नहीं होता पर ज्योति, राक्ति और आनन्दका क्षिप्र या स्वरक्षित अवतरण होता है।

जीवकी शक्तिमे जो कुछ अन्तःस्थित है वहीं व्यक्त होता है, पर कोन-सी चीज व्यक्त होगी, किस रूपमें होगी, उसमें शक्तियोका किस विधि सामञ्जर रहेगा, विविध तत्त्व उसमे किस रूपसे व्यवस्थित रहेगे ये वाते उस चैतन्यपर निर्भर करती है जो सृष्टि-शक्तिमे व्यावृत है, उस चिच्छिक्तिपर निर्भर करती हैं जिसे परमभाव अपने अंदरसे प्राकट्यके लिये वाहर करता है। जीव-स्वभावमे ऐसी क्षमता है कि वह अपनी चिच्छक्तियोका क्रम बॉघ सकता और उन्हें नानाविध वना सकता है और तत्तत् क्रम और विधिके अनुसार अपना जगत् या आत्मप्राकट्यका परिमाण और परिन्याति निर्द्धारित कर सकता है। व्यक्त सृष्टि जिस शक्तिके अन्तर्गत है उसके द्वारा सीमित है और उसी शक्तिके अनुसार इसकी दृष्टि और इसका जीवन होता है। इससे अधिक व्यापक दृष्टिसे देखना, इससे अधिक जिक्तमत्ताके साथ रहना,

सत्ताके प्रकारांने प्रवेश करेगा । यही वह परमपद है लो योगी-यती-तपिसयोंना अभीत्तित गन्तत्र्य त्यान था।

परन्त इतनेने ही। उस जगतमें, इस स्रिप्टमें कोई परिवर्त्तन नहीं होगा, किमी मुक्त पुरुपके इस संमानसे हुट जानेसे इस मसारमे रिसी प्रकारका कोई परिवर्नन नही रोता। परना पदि इस सीमोछजनसे न पेयल आरोहण बरिक अवरोहणका भी काम लिया जाय तो यह सीमा जो अभी एक दीवार-सी, एक आइ-सी वीचमें राड़ी है सी परम सतकी उन महती चित् शक्तियों के नीचे उतर आनेका रामा यन जाय जो अभी इस मीमाके ऊपर ही है। ऐसा होना पृप्तीयर एक नवनिर्माण होना है। उन परा शक्तियोंका नीचे अवतरण होना है जो गर्दोंगी नियतिको री उत्तर देंगी क्योंकि इन शक्तियोंके उत्तर आनेमें तमसान्द्रस पार्थित अनेतनाचे निराजक मनजितिके अर्ह प्रभावती और जानेवानी वर्तमान संधिक स्थान-में, जात्मरालपविद्ध विज्ञानमधी प्रभाके पूर्व प्रवाहते वक्त उत्तरवृष्टिया नवानिर्मा होगा । यमः ऐसे ही शापतक्य आत्मन्यरूपके पूर्ण प्रवाहमें ही कीव यह जान सकता है कि इस अन्यतार और इसनी इस द्वासादि [ १२३ ]

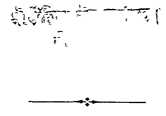
नय-सृष्टि अन्त-स्थित क्षमताको कुछ-न-कुछ बाहर हे ही आती है, ओर इस तरह ऊर्घ्यास्त्रत प्रतीक्षमाग पूर्ण तत्त्वका अवतरण अधिकाधिक सम्भव होता है । यह वाह्य व्यक्तित्व जिसे हमलोग अपना 'आपा' कहते हैं, जबतक चैतन्यकी अधन्यक्तियोंमे ही केन्द्रित है, तब-तक उसके लिये उसका अपना ही अस्तित्व, अपना ही जीवन और उस जीवनका उद्देश्य और प्रयोजन एक वेब्रझ पहेली है। एक अभेद्य गोरखधन्धा है। यदि सत्यके रहस्यकी कोई वात इस वहिर्मुख मनःप्रधान मनुष्यको बतायी भी जाय तो उसे वह ठीक तरहसे ग्रहण नहीं कर पाता ओर शायद कुछ का-कुछ समझ लेता, उसका दुरुपयोग करता और उसका विषद्धगामी होता है। इस अवस्थामें जिस दण्डका आश्रय लेकर वह इस लोकमें चलता है वह दण्ड किसी स्वानुभूत निर्धृम ज्ञानज्योतिकी अपेक्षा श्रद्धाग्नि-का ही, अधिक करके, बना हुआ होता है। इस अवस्थाकी सीमाके परे ज्ञानकी किसी उच्च भूमिकामें जब वह पहुँचता है ( जो भूमिका उसके लिये अभी तो परचैतन्य ही है ) तभी वह अपनी असमर्थता और अज्ञानके वाहर निकल सकता है। उसके पूर्ण विमोक्ष और पूर्ण वोधका तमी उदय होगा जब वह सीमोछड्डन कर अभिनव परचैतन्य-

Hinduism Discord Server https://dsc.gg

[ १२२ ]

अवस्थाओं में उसके उतर आनेका क्या आशय और क्या तात्कालिक प्रयोजन था और साथ ही इनका (इस अन्धकार और इसकी इन आनुपङ्किक अवस्थाओं का ) सतेज रूपान्तर करके इन्हें भगवदृपमें परिणत कर सकता है, मायावृत या बाह्यतः विकृत भगवत्तत्त्वके रूपमे नहीं बर्टिक साक्षात् श्रीभगवान्के रूपमे ।

जून १९३३



### श्रीअरविन्द और उनका योग

#### मूल्य ॥)

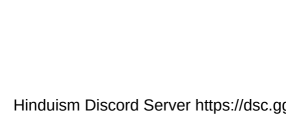
अध्यात्मिक शतकी प्राप्तिके इच्छुक साधकींके लिये एक ' अनुमोल वस्तु है।

आचार्य महाबीरप्रसाद हिनेदी

Gives in a nut-shell a critical biography of Sri Aurobindo. His oriontation of the Yega philosophy is set out in an interesting manner... Sunday Times.

>>>> श्रीअर्थिन्द राजना अम्मानियानि पण था नात्कदा पुस्तकर्मा >>>> नया विषय बांचना मने एम के>>>>नया प्रस्तकार छै। प्रत्येक जिलासु था नजीपी किमने महत्तुं पुस्तक प्रसारत हैं। हैं।

श्रीसरविन्द् प्रस्थामाला ४ देवर स्टीट, अनक्ता





icreator of hindrism serveri





server KA

KAPWING