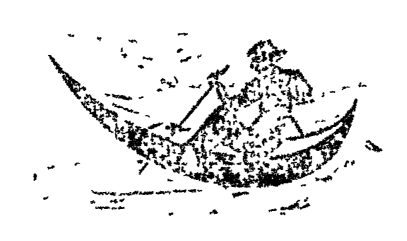




## ब्रह्मचये को शक्ति



## बह्मचर्च की गति

स्वामी रामतीर्थ

अरविन्द प्रकाशन, दिल्ली-६

## BRAHMCHARYA KI SHAKTI

by Swami Ranguath Price: 3:50

सम्बादन : ज्यामणी गोरुन वर्गा

प्रकाशक: अर्जिनः प्रवासन, पानशे वाजार, विल्नी-६

वितरण : प्रभाव प्रगामन, २०५ नावटी बाबार, दिली-६

मुद्रकः जागरा फारन नाटं प्रेय, राजामण्डी, जागरा-२

संस्तरण : १६ भ

मृत्य : तीन शाँउ पन्यत पैन

## रवामी दामतीर्थः एक दिवंद्यं लीवन

तिलक, लाजपत राय, विवेकानन्द, रामतीर्थ, अरावन्द, दयानन्द, ने ये थे वे चमत्कारी महापुरुष जिन्होंने उन्नीसवीं शती के उत्तरार्छ में उत्पन्न हो कर अपनी अदम्य तेजस्विता, विलक्षण बुद्धि और अपराजेय सकल्प के बल पर देश की काया-पलट कर दी थी और पुनर्जागरण की ऑधी उत्पन्न की थी। इनमें स्वामी रामतीर्थ का जीवन अत्यन्त विलक्षण, प्रेरणादायक तथा स्फूर्तिदायक था।

स्वामी राम भारतीय पुनर्जागरण के मन्त्रहष्टा थे। वे रहस्यवादी किव, वेदान्ती एवं योगी होते हुए भी कर्मठता में ही जीवन की सफलता मानते थे। अपने काल के बावन लाख साधुओं में वे सुन्दरतम कमल की भॉति थे। वे बड़े से बड़े कष्टों में भी हॅसते रहते थे और कहा करते थे—''मैं हॅसता हूँ और हॅसूँ गा, मेरी आत्मा हॅसने के लिए बनी है।" स्वामी राम की आत्मा का ज्ञान और आनन्द उनके सम्मुख आने वाले व्यक्ति की सम्पूर्ण आत्मा में उत्तरने लगता था। उनके व्यक्तित्व में उन महान् आत्माओं का उच्च आदर्श दिखाई देता था, जिन्होंने किसी समय उपनिषदों की रचना की थी और वैदिक ऋचाओं का गान किया था। वे निर्मयता का पाठ पढ़ाते थे—

क्या तुम डरते हो ? किससे ? ईश्वर से ? तब तो सूर्ख हो । मनुष्य से ? यह तो कायरता है । पंच भूतों से ? उनका सामना करो । अपने आप से ? जानो अपने आप को— कहो "अहं ब्रह्मास्मि" ।

स्वामीजी ने उत्तर भारत में नव वेदान्त के प्रचार का शंखनाद किया।

किय किया करते हैं, परन्तु स्वामी राम के जीवन में वस्तुतः काला रस की धारा प्रवाहित होती दिखाई देनी ह । उनके स्वभान में हमें एक जगड़ता हुआ क्षण-क्षण वाहर फूट पड़ने वाला आहाद दृष्टिगोचर होता है। किटन में किटन कप्ट और घोरतम अभाव में भी उन्हें विपाद छू नहीं पाता। मिमेज पेलिन विटमैन के शब्दों में—

"राम की भाषा ऐसी थी जंसे नन्हें से पिनत्र हृदय वालक की होती हैं। वे चिड़ियों की, फूलों की, वहते हुए झरनों की और हिलती हुई वृक्ष शासाओं की भाषा में वातें करते थे। "वे इतने कोमल, प्रकृतिस्थित, शिशु सहश्य, शुद्ध और श्रेष्ठ, सच्चे और लगन वाले थे कि जा भी सच्चे हृदय वाला सत्य का निज्ञामु उनके सम्पर्क में आया वह तृप्त हुए विना न रहा। प्रत्येक व्याख्यान, प्रत्येक सत्संग के पश्चात् लोग उनसे प्रश्न करते थे और वे सदेव बड़ी स्पष्टता और संक्षेप में, बड़ी मधुन्ता और प्रेम से उनका उत्तर देते थे। वे आनन्द अंश शान्ति के भण्डार थे।"

स्वामी राम ने शंकराचार्य के अहंत नेदान्त की व्यायहारिक व्याख्या करके उन मिक्त और कर्म तक ही नहीं, मानव सेवा तक व्यापक घनाना। जापान में, अमेरिका में, बगदाद में और लीट कर पुनः भारत में उन्होंने व्याख्यानों द्वारा अपने विचारों का प्रसार कर बुद्ध और शंकराचार्य की परम्परा नी अक्ष्ण बनाये रखा। वर्तमान नैतिक अधःपतन की निरासा भरी निशा में न्यामी राम का मन्देश शटल प्रुवतारें के ममान हमारा मार्ग दर्शन करने में मक्षम हो चक्रता है।

## सूमिका

"हाय, आज भीष्म पितामह के देश में ब्रह्मचर्य पर दो बाते कहनी पड़ती है।" स्वामी राम के वचन से हमें पता चलता है कि वे ब्रह्मचर्य का कितना महत्त्व समझते थे। उन्होंने लिखा है—"हनुमान का नाम लेने और ध्यान करने से लोगों में शौर्य और वीरता का संचार हो जाता है। हनुमान को महावीर किसने बनाया ? इसी ब्रह्मचर्य ने न।"

ब्रह्मचर्यं का प्रताप वर्णन करते हुए स्वामी राम ने कहा है—"मेघनाद को मारने की किसी मे शक्ति न थी। मर्यादापुरुषोत्तम भगवान राम ने भी यह मर्यादा दिखाई कि मै स्वयं राम हूँ, किन्तु मै भी मेघनाद को नही मार सकता। मेघनाद को वही मार सकेगा, जिसके अन्त.करण मे बारह वर्ष तक किसी प्रकार का मिलन विचार न आया हो।" और ऐसे वह लक्ष्मणजी ही थे।

अभिमन्यु जैसा तेजस्वी अद्वितीय नवयुवक क्यो मारा गया ? नेपोलियन क्यो परास्त हुआ ? सैमसन कैसे जजीरो मे जकड़ा गया—स्त्रियो के नेत्रो की विष-मयी मदिरा के कारण।

ब्रह्मचारी तो ललकार कर कहता है-

दस जवानों की मुझमें है हिम्मत, क्योंकि दिल में है इपफ़त व अस्मत ।

स्वामी राम ब्रह्मचर्य के सबसे प्रबल समर्थकों में से थे। उन्होंने वैज्ञानिक रीति से समझाते हुए कहा है—''जैसे तेल बत्ती से ऊपर चढता हुआ प्रकाश में बदल जाता है, वैसे ही जिस शक्ति की अधोमुखी गित है, वह यदि ऊपर की ओर बहने लग पड़े, अर्थात् ऊर्ध्वरेतस् बन जाय, तो विषय-वासना रूपी बल ओज और आनन्द में बदल जाता है।"

स्वामी रामतीर्थं ने मनुष्य जीवन की सफलता के उपायो पर गहन चिन्तन किया था। उनका विचार था—"सफलता के लिए पवित्रता तथा ब्रह्मचर्य की

नितान्त आवण्यकता है। यदि भारतीय जीवित रहना चाहते हैं, तो ब्रह्मचयँ धारण फरें, अन्यया कुचल जायेंगे।"

एक अन्य स्थल पर स्वामी राम ने कहा है—"सर आइज़्क न्यूटन जैसा तस्य मा अन्वेपक, जिम पर इंग्लंण्ड को इतना गर्व हे, सतासी वर्ष जीता रहा । मृत्यु समय में यह पूरी तरह होश मे था, कारण—वह जितेन्द्रिय था, पित्रत्र विचारों का था। जिम तस्वज्ञ ने विश्व के तस्व ज्ञान मे बड़ा परिवर्तन ला दिया, यह कौन था? वह माट (Kant) था। वह बड़ा यती-सती था। उसके हृदय में कभी भी अपवित्र भावना नहीं आई थी। अमेरिका के हेनरी टेविड थोरो तथा जर्मनी के विट्यात तस्वज्ञ हर्वटं स्पेंसर—दोनो महान् जितेन्द्रिय थे।"

स्यामी राम ने इस पिश्चमी विचार का ज़ीरदार राण्डन किया है कि बहा-चयं की शक्ति प्रणीलक्रित्पत है। स्वामी राम के तर्क युक्तियो, प्रमाणो और दृष्टान्तो से परिपूर्ण हैं। उनसे हमें नवीन दृष्टिकीण प्राप्त होता है। आज के युग में, अब हम समझते हैं कि इन्द्रियों को वशवर्ती रखना असम्भय है, स्वामी राम के विचार प्रेरणाप्रद, स्फूर्तिदायक, विचारोलें जक तथा उदाल बनाने वाले सिद्ध होते हैं। स्वामी राम ने एक रहिवादी की भाँति प्रह्मचर्य का विमा-पिटा समर्थन नहीं किया, बर्टिक ऐमें तथ्य प्रस्तुत किये हैं, जो आंदों गोलने वाले हैं।

---सम्पादक

# न ब्रह्मचर्य की शक्ति भ के प्रकाश से ऋद्धि-सिद्धि

जहाँ पर सत्<sup>1</sup>, प्रेम वा नारायण का निवास है, जिस हृदय में हरिनाम वा ब्रह्म<sup>2</sup> बस जाए, तो वहाँ शोक, मोह, दु ख, दर्द आदि का क्या काम ? क्या राजाधिराज<sup>3</sup> के खेमे के सामने कोई दासी फटक सकती है ?

सूर्य जिस समय उदय हो जाता है तो कोई भी सोया नही रहता, पशुओ की आँखे खुल जाती है, निदयाँ जो बर्फो की चादर ओढे पड़ी थी, उन चादरो को फेक कर चल पडती है। उसी प्रकार सूर्यों का सूर्य जब आपके हृदय मे निवास करता है, तो वहाँ शोक, मोह तथा दु'ख कैसे ठहर सकते है ? कभी नहीं, कदापि नहीं।

दीपक जल पड़ने से पतंगे आप ही आप उसके आस-पास आने शुरू हो जाते हैं। चश्मा जहाँ बह निकलता है, प्यास बुझाने वाले वहाँ स्वयं जाने लग पड़ते हैं। फूल जहाँ खुद खिल पड़ा, भँवरे आप ही आप उधर खिचकर चल देते है। उसी प्रकार जिस देश में धर्म या ईश्वर का नाम रोशन हो जाता है, तो संसार के सुख-वैभव और ऋद्धि-सिद्धियाँ आप ही खिची हुई उस देश में चली आती हैं। यही कुदरत का कातून है, प्रकृति का नियम है। ओ३म्! ओ३म्!! ओ३म्!!

१. सत्=सचाई।

२ ब्रह्म = ईश्वर।

३. राजाधिराज=वादशाह।

४ वश्मा= झरना।

५. वैभव == ऐश्वर्य ।

पड़ती हैं। उस भीव्म को ब्रह्मचर्य तोड़ने के लिए ऋषि-मृति और सौतेली मां जिसके लिए उसने ब्रह्मचर्य की प्रतिज्ञा ली अर्थात् प्रण किया था, उपदेश करती है कि तुम ब्रह्मचर्य तोड़ दो; राजमंत्री, नगर-जन, ऋषि-मूनि सब आग्रह करते हैं कि तुम अपना वत तोड़ दो; तुम्हारे विवाह करने से तुम्हारे कुल का वंश वना रहेगा, राज वना रहेगा इत्यादि -इत्यादि । किन्तु नवयुवा भीष्म यौवनावस्था में, जिस समय विरला ही कोई ऐसा युवक होता है कि जिसका चित्त वाहा<sup>3</sup> सौन्दर्थ और चित्ताकर्षक राग-रंग के झूठेजाल में न फैसता हो, उस समय यौवनपूर्ण भीष्म अथवा शूरवीर भीष्म यूँ उत्तर देता है, ''तीनों लोक को त्याग देना, स्वर्ग का साम्राज्य छोड़ देना और उनसे भी कुछ बढ़कर ही उसे न लेना मंजूर है; परन्तु सत् से विमुख होना स्वीकार न करूँगा। चाहे पृथ्वी अपने गुण गन्घ को, जल अपने स्वभाव रस को, प्रकाश अपने गुण रूप को, वायु अपने गुण स्पर्श को, सूर्य अपने प्रकाण को, अग्नि अपनी गर्मी व उप्णता वो, चन्द्र अपनी शीतलता को, आकाश अपने धर्म शब्द को, इन्द्र अपने वैभव को और यमराज न्याय को छोड़ दें, परन्तु में सत्य को कदापि नहीं छोड़ गा।

"म तीनों लोकों का त्याग करूँ और वैकुण्ठ का राज्य छोड दूँ, पर में सत् की मर्यादा नहीं छोड सकता । पंच तत्त्व, चन्द्रमा, सूर्य, इन्द्र और यमदेव, भले ही अपनी विशेषता छोड़ दें परन्तु सत्य मेरा सरताज है।

१. नवयुवा = नौजवान ।

२. योवनावस्या= जवानी।

३. वाह्य = वाहरी।

४. मीन्दर्य = मुन्दरता।

४. चिसावपंत = मन को अपनी और गीनने याने।

६. हार्य=इना ।

७. उपात=गर्मे ।

हनुमान का नाम लेने और घ्यान करने से लोगो मे शीय क्रिक्ट्रें विरता आ जाती है। हनुमान को महावीर किसने बनायां ? -इसी ब्रह्मचर्य ने। मेघनाद को मारने की किसी मे शिवत न थी। मर्यादा भगवान् पुरुषोत्तम रामचन्द्र ने भी यह मर्यादा दिखलाई कि मै स्वयं राम हूँ किन्तु मै भी मेघनाद को नहीं मार सकता। उसको वही मार सकेगा कि जिसके अन्त करण में बारह वर्ष तक किसी प्रकार का मिलन विचार न आया हो और वह लक्ष्मणजी थे।

#### विषय-भोग से चित्त की मलीनता

जिन-जिन लोगो ने पिवत्रता अर्थात् चित्त की शुद्धि को छोडा, उनकी स्थिति खराव होने लगी। विजय उस मनुष्य की कभी नहीं हो सकती, जिसका हृदय शुद्ध नहीं।

पृथ्वीराज जब रणक्षेत्र को चला, जिसमे सैकडों वर्ष के लिए हिन्दुओ की गुलामी गुरू हो गई, लिखा है कि चलते समय वह अपनी कमर महारानी से कसवा कर आया था।

नैपोलियन जैसा युद्धवीर जब अपनी उन्नित के शिखर से गिरा, अडडडधम। लिखा है कि जाने से पहले ही वह अपना खून आप कर चुका था। खून क्या लाल ही होता है नहीं, नहीं, सफेद भी होता है। अर्थात् उस रणक्षेत्र से पहली शाम को वह एक चाह में अपने को पहले ही गिरा चुका था।

१. स्वय = खुद ।

२. अन्त करण=चित्त ।

३. मलिन=मैला।

४. शिखर=चीटी।

५. रणक्षेत्र=युद्धभूमि।

कुमार अभिमन्यु जैसा चन्द्रमा के समान मुन्दर, सूयं के समान तेजस्वी, अद्वितीय नवयुवक जब उस कुम्क्षेत्र की रणभूमि में अर्पण हुआ, और उस युद्ध में काम आया, कि जहाँ से भारत के क्षत्री णूर-बीरों का बीज उड़ गया, तो युद्ध से पहले वासना का शिकार होकर आया था।

#### विषयों की इच्छा विद्या-प्राप्ति में वाधक

राम जब प्रोफेसर था. तो उसने उत्तीर्ण तथा अनुत्तीर्ण विद्यार्थियों की नामावाली वनाई थी, और उनके भीतर की दशा तथा आचरण से यह परिणाम निकला था कि जो विद्यार्थी परीक्षा के दिनों या उसके कुछ दिन पहले विषयों में फँस जाते थे, वे परीक्षा में प्रायः फेल अर्थात् असफल होते थे, चाहे वे वर्ष-भर श्रेणी में अच्छे ही क्यों न रहे हों और वे विद्यार्थी जिनका चित्त परीक्षा के दिनों में एकाग्र और शुद्ध रहता था, वे ही उत्तीर्ण और सफल होते थे।

वाइविल में, घूरवीरता में अति प्रसिद्ध सुमसन का हप्टान्त आया है। मगर जब उसने स्त्रियों के नेत्रों की विषमयी मदिरा को चना, तो उसकी समस्त वीरता और शीर्य को उड़ते परा देर न नगी। एक यीर नर ने वहा है—

> दस जवानों की मुझमें है हिम्मत। क्यों कि दिल में है इपफत व असमत।।

> > -- टेनीग्रम

१, राम्योः=नेत्र वाना।

२. श्रीतीय=शिमारे समान कृतना नहीं।

३. रपपूर्वा=गुत्रमूमि।

४. जीर्य=ग्रागिश्या ।

## तेल-बत्ती का उदाहरण

जैसे तेल बत्ती के ऊपर चढ़ता हुआ प्रकाश में बदल जाता है नहें। ही जिस शक्ति की अधोमुखी विगति है, वह यदि ऊपर की तरफ बहां लगे अर्थात् ऊर्घ्वरेतस् वन जाए, तो विपय-वासना रूपी वल ओजर और आनन्द में बदल जाता है।

अर्थशास्त्र में बहुधा आप सज्जनों ने पढा होगा कि पदार्थ-विज्ञान वे ताओं के सिद्धान्त से स्पष्ट होता है कि किसी देश में जनसंख्या क बढ़ जाना और भलाई का स्थिर रहना एक ही समय में असम्भव है एक-दूसरे के विरुद्ध है।

## २. ब्रह्मचर्य श्रीर सफलता

सफलता की रार्त ब्रह्मचर्य है। भले ही आप नये विचारों के हों या पुराने विचारों के, भले ही आपकी पुस्तकों ने उसका महत्त्व वत-लाया हो या न हो—राम आपसे कहता है कि सफलता के लिए पिब-घ्रता तथा ब्रह्मचर्य की नितान्त आवश्यकता है। यदि भारतीय बचे रहना चाहते हैं तो ब्रह्मचर्य को सुरक्षित रखें अन्यथा कुचल जाएँगे।

#### दीपक का उदाहरण

यह दोपक है। आपके सामने यह जल रहा है। यह वयों जलता है? इसके मध्य भाग में तेल भरा हुआ है। यह तेल बत्ती के द्वारा ऊपर चहता है तथा ऊपर आकर प्रकाश के रूप में बदल जाता है। अगर इसके तेल वाले हिस्से में कोई छेद हो जाए, तो इसका तेल शनै:-जनै. वह जाएगा। फिर इस दीपक से प्रकाश नहीं होगा।

यही अवस्था आपकी है। जिस मनुष्य का वीर्य नीचे नही गिरेगा, तो ऊपर चढकर मस्तिष्क में पहुँचकर आत्मिक ज्योति के रूप में प्रकट होगा। परन्तु यदि व्यक्ति इसके विपरीत आचरण करेगा, तो इसकी दशा तेल-होन दीप क जैसी होगी।

जिनके गरीर से अपवित्र कृत्य नहीं होते, जिनके मन में अपवित्र विचार उत्पन्न नहीं होते, उनके भोजन का सार रस-रक्त-मांस-मेद -अस्थि-मज्जा-शुक्र यनकर, अन्त में शुक्र मस्तिष्क में चढ़ कर बुद्धिण में परिवर्तित हो जाता है।

१. रात्मिक चौति=दास्मा या प्रकारा।

इस प्रकार की अवस्था का अँग्रेजी के प्रख्यात किव ने इस तरह

My strength is as the strength of ten,

Because my heart is pure —Tennyson
—मेरी शक्ति दस मनुष्यो की शक्ति के समान है, क्यों कि मेरा
हृदय पित्र है। —टेनीसन

## ब्रह्मचर्य के बल पर अद्भुत कार्य करने वाले मानव

हनुमान इसलिए सबसे बड़ा वीर था क्योंकि वह जती-सती था। कहते हैं कि मेधनाद भारी योद्धा था। उसे वही मनुष्य मार सकता था, जिसके मन में बारह वर्ष तक कोई अपवित्र भाव नही आया हो। ऐसा श्री लक्ष्मण था। जितेन्द्रियता के कारण ही भीष्म का नाम 'भीष्म' प्रसिद्ध हुआ। सर आइजक न्यूटन जैसा तत्त्व का अन्वेषक , जिस पर इंग्लेण्ड को इतना गर्व है, सत्तासी वर्ष तक जीता रहा। मृत्यु-समय में वह पूरी तरह होश में था, कारण—वह जितेन्द्रिय था पवित्र विचारों का था। जिस तत्त्वज्ञ ने विश्व के तत्त्वज्ञान में परि-वर्तन ला दिया, वह कौन था? वह कांट (Kant) था। यह बड़ा यती-सती था। इसके हृदय में कभी भी अपवित्र भावना नही आई थी। अमरीका के हेनरी डेविड थोरो तथा जर्मनी के विख्यात तत्त्वज्ञ हर्बर्ट स्पेंसर—दोनों महान् जितेन्द्रिय थे।

इस समय अमरीका, इग्लैण्ड, जापान प्रभृति देश तरक्की कर रहे है। इसका कारण क्या है ने कारण यही है कि इन देशों के गृहस्थ भी आपके देश के जितेन्द्रियों की अपेक्षा पवित्र है। पहले तो उनके

१. अन्वेषक= खोजी।

२. तत्त्वज्ञ = तत्त्ववेत्ता, ज्ञानवान् ।

यहाँ विवाह ही वडी आयु में होते है। उसके वाद उनकी महिलाएँ केंसी पढी-लिखी होती है, कि पुरुपो तथा नारियों की भेट होती है, तो वे शेष्ठ विपयों पर वात-चीत करते हैं। वे एक दूसरे की सत्स-गति से फायदा उठाते हैं, कभी भी अपवित्र विचारों का मौका नहीं आता। इसके विपरीत, भारत की स्त्रियाँ पढी-लिखी नहीं होती। यहाँ स्त्री-पुरुप के मिलने का अर्थ ही अपवित्र विचार समझा जाता है। यह ठीक भी है। जब उसे कुछ जान नहीं, तो उससे आप क्या वार्तालाप करेंगे?

प्रतिदिन के जीवन में देखिए कि पवित्र भावनाओं का आपके कार्यो तथा विश्वासों पर क्या असर पड़ता है। यदि आपके विचार पवित्र हैं, यदि आप अपनी जीवन-शक्ति को सुरक्षित बचाये हुए हैं, तो आप शीझ सफल होंगे।

राम जब प्राध्यापक था, वह सफल तथा असफल छातो की मूची वनाता था तथा उनसे प्रश्न किया करता था कि परीक्षा से कुछ दिवस पूर्व उनकी कैसी मनोदशा थी। तब उममे भी राम ने वही परिणाम निकाला था कि जो छात्न परीक्षा पूर्व अंप्ठ तथा पावन विचार रणते थे, वे सफल होते थे। इसके विपरीत जो छात्र अपवित्र विचार रखते थे, वे सदा उसते रहते थे कि कही फेल न हो जाएँ, और वे अनुत्तीणं हो जाते थे।

## भोग-विलास से पृथ्वीराज की पराजय

जैसे विचार मन में होते हैं, वैसा ही परिणाम भी होता है। प्रत्यान रणदीर पृथ्वीराज अने क गुड़ों में मुनलमानों को परान्त कर चुका या, परन्तु जब वह भोग-विनास में मग्न हो गया, नथा आपको आह्मर्य होगा कि अन्तिम बार जब यह युद्ध भूमि में गया तो उसकी कमर उसकी रानी ने कसी थी, परिणाम यह हुआ कि युद्ध भूमि में उसकी पराजय हुई।

#### नेपोलियन की पराजय

नेपोलियन की हिम्मत तथा वहादुरी का सिक्का समस्त विश्व पर जम गया था। परन्तु जब वाटरलू के युद्ध-क्षेत्र मे चला, तो उसकी पूर्व-सध्या को, उसने अपने को एक अपवित्र इच्छा मे गिरा दिया था। परिणामत उसकी भीषण पराजय हुई।

## अभिमन्यु की पराजय

कुरुक्षेत्र सगम का विख्यात योद्धा, जिस दिन युद्ध मे मारा गया, उससे पूर्व-सन्ध्या को वह अपनी नई पत्नी के पास गया था।

अपिवत्र कार्यों में कुछ भी आनन्द नहीं है। जैसे गुलाव का फूल कितना राशवूदार होता है; परन्तु उसमें शहद की मक्खी भी रहती है। ज्योही आप उसे नाक से लगाये, मचुमक्खी नाक की नोंक पर डक मारती है। इसी तरह सासारिक सुन्दरता तथा तिरछी नजर बड़ी आकर्षक प्रतीत होती है, वह चित्त चुराती है। परन्तु उसमें एक आध्यात्मिक विप है, जो मनुप्य को उन्नति से वंचित कर देता है।

अनुचित प्रेम, अनुचित काम-वासना, अनुचित सतीत्व भग करना आदि गुलाव के फूल की न्याई आकर्षक है; परन्तु उनमे जो मक्दी है, वह नाक की नोक पर उक मारती है।

१. साक्षंय=किंधवाना।

२. आगास्मिम=भाता सम्बन्धी।

३. यनित=सारम्।

जिन्हे सांसारिक प्रलोभन परास्त नहीं करते, वही संसार को परास्त कर सकता है।

#### आध्यात्मिकता

सफलता की तीसरी गर्त आध्यात्मिकता है। एक वादशाह की कहानी है। उसने एक कमरे में एक सीग लटकाया हुआ था। उस सीग के खोल में पानी भरा हुआ था। वादशाह ने विज्ञापन कर रखा था कि जो व्यक्ति सीग का पानी पीकर उसे खालों कर दें, उसे वह अपना सम्पूर्ण राज्य दे देगा। कई लोग आये तथा उन्होंने पानी पिया; परन्तु वे सीग को खाली न कर सके। वह सीग देखने में तो छोटा-सा प्रतीत होता था; परन्तु उसका सम्बन्ध सागर से था। इसीलिए वह खाली न होता था।

इसी प्रकार यद्यपि आपके शरीर छोटे-छोटे-से है, तथापि उनका सम्बन्ध सागरों के सागर परमेश्वर से है। जो मनुष्य इस सम्बन्ध को जाग़त रखता है, स्थिर रखता है, उसकी शक्ति अयाह होती है। ईंग्वर तो सत्यकाम" तथा सत्यसंकल्प है अतः आपके अन्तरतम में भी हर समय सत्य होना चाहिए। उस सत्य विचार की सदा विजय होती है।

१. प्रयोगन=नातन।

२. विजापन=अधितहार (मुनादी)।

इ. सम्प्रं==मारा।

४. क्रीद होना=मानूम होना ।

४ गत्यगाम=मन गी नार्याना।

६. मन्यसम् । सन्ति निज्ञाय वाला ।

७. जनन्तम = तमा

## रणजीतसिंह का उदाहरण

सिंह के तुल्य पराक्र मी महाराजा रणजीतिसह अपेती सेना लेकर अटक नदी के पास पड़े हुए थे। परले पार शतु-सेना थीं। रात्रि का अन्धकार छाया हुआ था। किन्तु वहाँ कोई नौका न थी, जिससे वे पार उतर सके। कोई अन्य साधन भी विद्यमान न था। बड़ी कठिनाई थी कि क्या किया जाय? सैनिको ने महाराजा के पास जा कर अपनी कठिनाइयाँ बतलाई। महाराजा तो इस विचार मे मगन था—जैसा कि श्रीकृष्ण ने श्रीमद्भगवत गीता मे कहा है—

सुख-दुःखे समे कृत्वा लाभालाभौ जयाजयौ। ततो युद्धस्य युज्यस्व नैवं पापमवाप्स्यसि॥

---गीता, अघ्याय २, श्लोक २८

—हे अर्जुन ! तू सुख-दु ख, हानि-लाभ, जय-पराजय को समान जानकर युद्ध के लिए उठ खडा हो जा। इस प्रकार करने से तू पाप का भागी नही होगा।

सो, महाराज रणजीतसिह इसी विचार में मग्न था। उसे न विजय की प्रसन्नता थी, न पराजय का शोक। वह अपने ही विचार में लीन था। अपने धर्म-पालन मे मग्न था। उसने अपने सैनिको से कहा—

> जाके मन में अटक है, वाको अटक यहाँ; जाके मन में अटक ना, वाको अटक कहाँ ?

इतना सुनते ही फौज नदी में कूद पड़ी और दूसरे पार पहुँच गई। उसे देखकर दुश्मन की हिम्मत टूट गई कि जब ऐसे विशाल दियां को नाव आदि के बिना ये लोग पार करके आ गये, तो इनका मुका- विला करना नामुमकिन है। वस, दुश्मन भाग गये और मैदान रणजीतसिंह ने जीत लिया।

## फ्रैंडरिक का उदाहरण

फ्रांस तथा जर्मनी के युद्ध में वादशाह फेंडरिक सर्वथा परास्त हो गया था। दुएमन के सैनिक उसके किले में घुस आये थे और रंग-रेलियां मना रहे थे। परन्तु फेंडरिक को अपने पक्ष में ईश्वर के होने का दृढ़ निश्चय था। इसलिए उसने हिम्मत को हाथ से न छोड़ा। उसने अपने सैनिको को एकल किया। उनमे कुछ एक को एक तरफ भेज दिया कि तुम उस टीले पर जाकर खड़े हो जाओ। कुछ एक को दूसरी तरफ भेज दिया। इसी तरह उसने चारों तरफ अपने सैनिक भेज दिये। इसके अन्ततर पूरे साहस के साथ निधडक होकर वह किले में जा घुसा तथा दुश्मनों के सैनिकों से उसने कहा—"तुम लोग हिंध-यार रख दो।" उन्होंने पूछा "क्यों?" फेंडरिक ने कहा—"तुम नहीं देखते कि मेरी फीज सब तरफ से आ रही है तथा तुम लोग घर लिए गये हो।" यह देखकर वे लोग त्रस्त हो गये। उन्होंने अपने शस्त्र रस्त दिये।

यदि आपका हृदय सत्य से परिपूर्ण है, तो एक दुग्मन पया, समस्त विश्व आपके सामने शस्त्र रख देगा। यही विकट उत्साह है, जिससे भयंकर पराजय भी विजय के रूप में वदल जाती है।

सारी युदाई एक तरफ, फ़ज़्ले-इलाही एक तरफ। न महो पर, न सस्ते पर, नहीं मौकूफ गल्ले पर; फतेह तो बस उसी की है, खुदा है जिसके पल्ले पर।

## हायी और सिंह में अन्तर

शयो तथा सिंह के पारीर में कितना अन्तर होना है ? परन्तु

देखिए, सिंह के उत्साह तथा साहस के कारण हाथी के लिए उसका मुकाविला करना कठिन होता है। हाथी को अपनी शिक्त पर विश्वास नहीं होता। इसीलिए वह झुण्ड बनाकर रहता है। सिंह का शरीर छोटा है, पर्न्तु उसमें साहस भरा रहता है। वह अपने भीतर के ईश्वर—आत्मा को मारता नहीं; बल्कि उसे व्यावहारिक रूप में प्रकट करता है।

## चीन के एक बालक का आत्मविश्वास

चीन में एक बालक इतना निर्धन था कि पढ़ने के लिए उसे तेल तक न मिलता था। वह जुगनुओं को इकट्ठा करके, कपड़े में बॉधकर उनकी रोशनी में पढ़ता था। लोगों ने कहा—यह भद्दी चेष्टा क्यों करता है, क्या तू ही बादशाह का वजीर बनेगा?

उसने उत्तर दिया—मेरे मन में इस तरह की तंरगे उठती है, आशा है एक दिन मै वजीर बनूँगा। सचमुच वह चीन का वजीर बना।

लोग कहते है—'वह काम कैसे करे?' अरे भाई! आत्म हत्या या ईश्वर हत्या क्यो करते हो? तुम शरीर नहीं हो, तुम आप अनन्त हो, फिर क्या और कैसे, क्यो पूछते हो? क्या तुम्हे विदित नहीं कि जलस्थिति-विज्ञान (Hydrostatics) का एक सिद्धान्त है, जिसके द्वारा सारे समुद्र के पानी को तिनक सा पानी रोक सकता है। इस तरह एक मानव समस्त विश्व को रोक सकता है, यदि वह अन्तःकरण के ईश्वरत्व पर हढ़ हो जाए। तू कारणों का कारण है फिर सामान अथवा साधन क्यो खोजता फिरता है?

## एक अनाथ बालक का आत्मविश्वास

स्काटलैण्ड का एक बालक वहाँ के अनाथालय से भागकर लन्दन

चला गया। सयोग से वह एक वाग में पहुँचा। वह वाग लण्डन के लार्ड मेयर का था। वालक वहां खेल में मग्न हो गया। अचानक एक विल्ली उधर से निवली। वालक ने उसकी पूँछ पकड ली तथा उससे वातचीत करने लगा। इसी समय घण्टे की आवाज सुनाई पड़ी। वालक विल्ली से वातचीत करता हुआ गाने लगा—

What does the mad bell say?
Ton! Ton!! Ton!!!
Whittington, Whittington,
The Lord Mayor of London!
—पगली घंटी नया कह रही है?
टन! टन!! टन!!!
ह्विट्रिगटन; ह्विट्रिगटन;
लार्ड मेयर आफ़ लण्डन!

इसी समय संयोग से लण्डन का मेयर (महापीर) उधर आ निकला। उसने सारी बान मुनी। उसने लटके से पूछा—त् क्या कर रहा है ? उसने उत्तर दिया—लार्ड मेयर आफ लण्डन का काम।

लाई मेयर प्रसन्नता से खिल गया। वह बालक को अगने पर ले गया। पहने के लिए उसने वालक को स्तूल मे प्रविष्ट करवा दिया। बालदा ने बड़ी मेहनत करके खूब शिक्षा पाई। शनै:-गनै. उन्नति करता-करता एक दिन सचमुच वह लाई मेयर आफ लण्डन (लण्डन का महापौर) वन गया!

#### पापी का पतन

एक कवि अपनी विद्या में बड़ा कुशन था। उसने बहुत-सी कवि-ताओं की रचना की तथा उन्हें महाराज के पास ने गया। महाराज उन किवताओं को सुनकर बहुत खुश हुए तथा उसे बहुत पुरस्कार विया। रानियों को भी किव की वाणी बहुत प्रिय लगी। जब महाराज राजप्रासाद में आए, तो उन्होंने महाराज से इच्छा प्रकट की कि किव को राजप्रासाद के समीप ही आवास दे दिया जाए। दूसरे दिन महाराज ने किव से पूछा—'कहाँ रहते हो?' किव ने उत्तर दिया—'मै तो अन्धा हूँ।'

महाराज ने सोचा, यह देख नहीं सकता, अत इसे राजप्रासाद के समीप एक कमरा रहने के लिए देने में कोई हानि नहीं।

वह किव वहाँ रहकर नौकर-चाकरों को तग करने लगा। एक दिन उसने दासी से कहा—'लोटा उठा दो।' दासी ने कहा—'लोटा कहाँ है ?' दोनों में इस पर तू-तू मै-मैं हो गई। किव के मुँह से निकल गया—'वह सामने क्या पड़ा है ? क्या तू उठाकर नहीं दे सकती ?' बस, फिर क्या था, दासी दौडती हुई रिनवास में गई तथा रिनयों से बोली—''यह मरा तो सब कुछ देखता है, यह अन्धा नहीं है। यह हमें हमेशा घूरता है।'' महाराज ने जब यह सुना तो उसे वहाँ से निकाल दिया। उसे दरबार में आने से भी मना कर दिया। बाद में वह किव सचमुच अन्धा भी हो गया था।

## जहाँ चाह वहाँ राह

आप कहते है---'सामान नहीं, कैसे काम करें', परन्तु यह सब सकल्प

१ पुरस्कार=ईनाम।

२ राजप्रासाद=राजमहल।

३ आवास = रहने का स्थान।

४ रनिवास = रानियो का महल।

का खेल है। जब आपके अन्तः करण में संकल्प (दृढ़ निश्चय) की शक्ति आ जाएगी, तो सारे सामान आपके सम्मुखस्वयं आ जा जाएँगे। दिन्य प्राकृतिक शक्तियाँ आपके लिए अपना स्वभाव वदल डालेंगी।

## जैसा विचार वैसा मनुष्य

अच्छे विचारों वाले अच्छे वर्नेगे, बुरे मनोरथों वा ले बुरे होंगे। जैसा विचार करोगे, वैसे वन जाओगे।

यदि आपके मन में पुष्प का विचार होगा तो आप पुष्प रूप (प्रिय) वन जाएँगे। यदि चंचल बुलबुल का ख्याल होगा, तो बुलबुल की तरह व्याकुल वन जाएँगे। दुःखों का विचार करने वाला दुःखों को और सुखो का विचार करने वाला सुखों को अपनी ओर आकर्षित करता है।

## प्रार्थना अवश्य सुनी जाती है

हर एक प्रार्थना की सुनवाई होती है। जो प्रार्थना अन्तः करण से स्फुरित होती है, वह अवश्य रवीकार की जाती है। जैसा आपका संकल्प होगा, उसे आपके अन्तः करण की शिवत अवश्य पूर्ण कर देगी। आप में ऐसी शिवत मीजूद है जिसकी बदीलत आप देवताओं की समता कर सकते है। देवता का अर्थ है—प्रकृति की शिवनर्या।

यदि आप वेदों के अनुकूल आचरण करें, तो देवों तक पहुँच सकते हैं। अपने आत्मविश्वास तथा निश्चय की शवित से आप प्राञ्जिक राजितयों को आकर्षित करके अपनी यशवर्ती दना सकते हैं। इस प्रकार आप देवताओं की समता कर सकते हैं। परन्तु आपने उन साधनों को भूला छाला है। जब तक आप उन साधनों पर अमल करते थे, तब तक आपके छुदय में उसी प्रकार के विचार मुहद थे। अतः उस समय चैसे ही परिणाम निफलते थे। परन्तु जब से आपने इन उपायो का

परित्याग किया, बुरे विचारों ने आपके हृदय में स्थान बना लिया, तब से आपकी दशा बदल गई।

जब हिन्दुओ मे यह विचार पैदा हुआ—'हमको नौकर राखोजी, हमको नौकर राखोजी'—

> मै गुलाम, मै गुलाम, मै गुलाम तेरा, तू दीवान, तू दीवान, तू दीवान मेरा।

--- तव से वास्तव में वे नौकर और गुलाम ही हो गये।

और हिन्दुओं में एक विशेष गुण यह है कि वे सदैव सच्चे होते हैं। अतएव उनकी स्वाभाविक सचाई इस दासता के विचार पर लग गई। कारण, उनका यही हार्दिक विचार था। अतएव उनकी मनोकामना पूर्ण हुई तथा वे विदेशियों के दास हो गये।

## जैसा विचार करोगे, वैसा अपने को पाओगे

महात्मा बुद्ध ने भी यही शिक्षा दी है। अतएव न अपने बारे में तथा न और किसी के वारे में अपने मन में हीन विचार लाओ। भीतर तथा वाहर—सर्वत्र परमात्मा ही परमात्मा को देखो। मुहम्मद साहब के मन में यह बात समा गई थी, अत उन्होंने सिखलाया था— 'ला इलाह इल्लिल्ला' = ईश्वर के सिवाय कुछ नहीं है। हजरत ईसा मसीह की प्रत्येक धमनी में यही विचार दौड रहा था—'I and my father are one' = मैं तथा मेरा पिता (परम पिता परमात्मा) एक ही है। अब भले ही लोग उसे समझे अथवा न समझे, सत्य बात यही है।

शक्ति है आत्मबल की, शक्ति है विश्वास की। शक्ति है निश्वय या यकीन की। फिर भी आप कहते है कि सामान की आवश्यकता है? सामानों के सामान तो खूद आप हो। इस विचार को ब्रह्मविद्या कहा जाता है। जिस तरह किसी मुन्दर वालक चेचक रोग, से सर्वथा कुरूप हो जाता है तथा उसके प्राण संकट मे पड़ जाते है, तब उसे कुछ लाभ गी के थन के लिफ (Lymph) के टीके से होता है, उसी प्रकार हिन्दू जाति भी अविद्या की चेचक से पीड़ित होवर कुरूप होती जाती है, उसका अन्त समीप आया प्रतीत होता है। इसलिए उसे भी टीका लगाने की जरूरत है। इस टीके के लिए लिफ (Lymph) कहाँ से प्राप्त होगा? गी का अर्थ है 'उपनिपद्' (सर्वोपनिपदो गात.) तथा वह लिफ उपनिपद से प्राप्त किया जायगा। तात्पर्य यह है कि ब्रह्मविद्या उपनिपदों से सीखकर उस पर आचरण कीजिए। तब यह अविद्या रूपी चेचक दूर हो जायगी।

लोगों का कहना है कि इतिहास पढ़ने से यह विदित होता है कि जो जाति एक वार उन्नति करके फिर अवनित को प्राप्त हुई हो, वह फिर दुवारा उन्नति नहीं कर सकती।

परन्तु यह विचार कुछ तुच्छ नथा गलत है। यही एक सहस्य वर्ष का इतिहास तथा उस पर यह अभिमान ? अरे भाई! यह तो एक युग का भी पूरा इतिहास नहीं है।

## कोई पदार्थ नष्ट नहीं होता

प्राकृतिक विकास का इतिहास अध्ययन करने से विदिन होता है कि कोई पदार्थ नष्ट नही होता, किसी न किसी रूप में वह विद्यमान रहता है। (केवल रूप ही वदलता है) कहा गया है—

'हर शाख रंग आमेजी दर फ़स्ते-खिजां अंदास्ता।'

—प्रत्येक पाया पतलट के मीसम में फली-फूली है, कितना आज्वर्य है!

और देखिए, प्रकृति आपको बतलानी है—तारे पूर्व से पश्चिम

को जाते है, और फिर पश्चिम से पूर्व को लौट आते है। यही दौर या चक्र चलता है।

ठीक इसी तरह सौभाग्य का सितारा पूर्व से पश्चिम को गया, तथा वहाँ से पुनः पूर्व को वापिस आ रहा है। देखिए एक युग था जब भारत का सितारा बुलन्द था। वहाँ से वह पश्चिम की तरफ चला, फारस में पहुँचा, उसके उपरान्त आस्ट्रिया आदि की बारी आई। वहाँ से यूनान (ग्रीस) में पहुँचा। यूनान से रोम पहुँचा। रोम के अनन्तर स्पेन की बारी आई। वहाँ से इग्लैड पर कृपा हुई। वहाँ से वह अमेरिका गया। इस समय अमेरिका का पश्चिमी भाग कैलिफोर्निया बहुत उन्नित कर रहा है। वहाँ से वह जापान में आया—फिर आप कैसे कह सकते है कि अब भारत की बारी नही आएगी? आनन्द!! आनन्द!!!

## ३. ब्रह्मचर्यं का उपाय प्राणायाम की विधि

सर्वप्रथम हम प्राणायाम पर विचार करेंगे। प्राणायाम का शब्दार्थं है 'प्राण (श्वास) को वश में करना'। योग सम्बन्धी हिन्दू-ग्रन्थों में प्राण-नियंत्रण के आठ मुख्य ढग बताये गये है। परन्तु राम आपके सम्मुख केवल एक ही ढंग प्रस्तुत करेगा। प्राणायाम श्वास के नियन्त्रण की अत्यन्त महत्त्वपूर्ण रीति है। प्रण्न है प्राण को वश में करने से क्या लाभ ? उत्तर में राम का कथन है, "प्राण को संयमित करने का ढग सीखो तथा इसे प्रयोग में लाओ। आपको अपने अम्यास द्वारा स्वयं ही पता चल जायगा कि यह अत्यधिक लाभकारी है।" जब कभी आप खिन्न हों, उदास हो, विपण्ण हों, दु.खी हो, उत्साह-हीन हो—आप प्राणायाम कीजिए, आप देखेंगे कि आपको फीरन णान्ति मिलती है। प्राणों के नियन्त्रण का यह लाभ तुरन्त ही होता है।

#### त्राणों का आयाम

जब कभी किसी विषय पर लिखने लगें, जब किसी काम के बारे में विचार करने लगें और जब भी आप देखें कि आप अपने विचारों पर काबू पाने में असमर्थ हो रहे हैं, तो आप प्राणों का आयाम कीजिए। इससे फौरन आपको जनित प्राप्त होगी। इतनी शनित कि स्वयं आप को आध्वयं होगा। आपको यह अनुभव होगा कि प्रत्यंक वस्तु ठीक

प्राण-नियन्त्रण=त्राणी को वस में करना।

स्थान पर है, प्रत्येक वस्तु अपनी वाछनीय स्थिति मे है। तब आपको कुछ भी अव्यवस्थित या उखडा-पुखडा प्रतीत नहीं होगा।

#### प्राणायाम से लाभ

प्राणायाम के लाभ निम्नलिखित है—इससे तन की अनेक बीमा-रियाँ दूर होती है। उदरशूल , शिरोवेदना , हृदय-पीडा आदि रोग दूर हो जाते है।

प्राणायाम क्या है ? एक विशेष विधि से प्राणो का नियमन । राम आपके सम्मुख ऐसा उपाय प्रस्तुत करता है, जो समय की कसौटी पर पूरा उतर चुका है। जो हिन्दुस्तान में अत्यन्त प्राचीन काल से चला आया है तथा आज भी प्रचलित है। अत्यन्य प्राचीन काल से इसका अभ्यास किया जाता रहा है। जिस मनुष्य ने भी इसका अभ्यास किया है, इसे लाभकारी पाया है।

#### प्राणायाम के लिए आसन

प्राणायाम करने के लिए अत्यन्त सुखदायी आसन मे—सरल साधारण स्थित में बैठना चाहिए। एक पैर दूसरे पर चढाकर, पालथी मार कर बैठना अत्यन्त सुखदायी आसन है, हाँ, पिश्चमी देशवासियों के लिए वह अवश्य कठिन है। इसलिए कोई चाहे तो आराम कुर्सी पर वैठ सकता है।

अपना शरीर सीधा रिलए। रीढ की हड्डी को कडी करके रिलए। सिर ऊपर रिलए। वक्ष बाहर फुलाकर रिलए। आँखे सामने रिलए। दाये हाथ का अंगूठा दाये नथुने पर रिलए। अब बाये नथुने

१. उदरशूल= पेट दर्द।

२. शिरोवेदना=सिर दर्द ।

३. नियमन=नियम मे वाँघना।

से रानै:-रानै: श्वास भीतर खीचिए। उस समय तक धीरे-धीरे साँस खीचते रहिए जब तक आपकी आराम मिलता रहे। जब तक सांस आराम से खीच सके, तब तक खींचते रहिए। सांस अन्दर खीचते हुए, मन को जून्य मत होने दीजिए। मन को एकाग करके इस विचार पर लगा दीजिए कि सर्वशिवतमान् , सर्वव्यापक , सर्वान्तर्यामी , पर-मात्मा को आप अपने भीतर ग्रहण कर रहे हैं। मानो आप परमेश्वर, नारायण, मम्पूर्ण विश्व का पान कर रहे है।

जब आपको प्रतीत हो कि आपने अपनी शिवत के अनुसार पूर्ण श्वास जीच लिया है, तब उँगली से वायं नथुने को वन्द कर दीजिए। जब आप दोनों नथुने वन्द कर ले, तब आप के मुँह से सांस बाहर न निकलने पाये। अन्दर खीची हुई सांस अपने फुफ्सो, उदर तथा पेड में रहने दीजिए। सब छिद्र वायु से भरे हों, उस वायु से भरे हों जिसे आपने भीतर खीचा है। जब श्वास द्वारा खीचा वायु आप के अन्दर रहे, तब चित्त को शून्य मत रहने वीजिए, चित्त को इस विचार में निमन्न कीजिए—"में परमेश्वर हूं, मैं सर्वशक्तिमानू हूँ, मैं सर्वान्तर्यामी हैं। मैं विश्व के अणु-परमाणु में व्याप्त हूँ। मैं पूर्ण हूँ।"

इस विचार की अनुभूति में अपनी समस्त शक्तियों की नियोजित कर दीजिए। अपनी ईश्वरता की अनुभूति प्रान्त करने में अपनी सम्पूर्ण शिवतयों को लगा दीजिए। जैंस-जैसे श्वास आपके गरीर में परिपूरित' हो जाए, वैसे-वंसे यह अनुभव की जिए—"में सत्य हूँ, में दिव्य शिवत है, में संसार में पूर्ण हैं।"

१ सर्वेशिवनमार=सद एक्तिया बारा।

२ नवंत्वापन=हर जाह भौजूद।

इ. नदोन्तर्गामा = नदोः मन जी बात जानने बाता ।

y. जण्नमाण=स्मान्दर्ग ।

प्र. पनिवृतित हाना=भरता।

इस पर अपने मन को एकाग्र की जिए। जब आपको प्रतीत हो कि अब आप श्वास को एक पल के लिए भी रोकने मे असमर्थ है तो बायाँ नथुना बन्द रखकर दायाँ नथुना खोल दी जिए। अब दाये नथुने से शनै-शनै. श्वास को बाहर निकालिए। मन को शून्य होने दी जिए, उसे उक्त विचार मे लगाये रखिये।

मन को अनुभूति होने दीजिए कि ज्यो-ज्यो श्वास बाहर जा रहा है, त्यो-त्यो उदर की समस्त मलीनता नष्ट हो रही है। उसके साथ ही सारी दुष्टता, दुर्गन्ध, अविद्या बाहर जा रही है। सारी दुर्वलता, अविद्या, भयातुरता, चिन्ता, पीड़ा, आर्त्तता नष्ट हो रही है। सब बाते समाप्त हो गई, मिट गईं।

## सॉस बाहर निकालने के बाद

जब आप साँस बाहर निकाल चुके, आराम से जितनी साँस बाहर निकाल सके, उतनी निकाल चुके, तो जब आपको यह प्रतीत हो कि अब और साँस बाहर नहीं निकाल सकते, तब दोनो नथुने खुले रखते हुए प्रयत्न कीजिए कि जरा-सी भी वायु अन्दर न जाने पाये। जितनी देर हो सके वायु को अन्दर जाने से रोकिए। जब आपके यत्न द्वारा वायु नथुनों से फुफ्फुसो में न जाने पाती हो, उस समय भी चित्त को घ्यान में लगाइए, उसे यह भी न होने दीजिए—यह अनुभव करने दीजिए, कि मै परमात्मा हूँ। सम्पूर्ण काल वस्तु का देश मेरा है और मै इनसे परे हूँ। मै इस विश्व के किसी भी पदार्थ द्वारा परिमितनहीं हूँ। मै कल्पनातीत हूँ। मै विचारातीत हूँ। सबसे परे हूँ। अपरिनित हूँ, सब में व्याप्त हूँ। मै सीमाबद्ध नहीं हूँ।

## प्राणायाम में चार प्रक्रियाएँ

इस प्राणायाम मे अब तक आपके सम्मुख चार प्रक्रियाएँ उप-

स्थित की गई है—दो मानसिक और दो शारीरिक। प्रथम प्रित्रया अन्दर साँस खीचने की थी। भीतर श्वास खीचने का अश शारीरिक किया थी। तथा यह विचार करना कि मैं परमात्मस्वरूप हूँ, मान-सिक क्रिया थी।

इसके वाद जव तक आपने श्वास को फुपफुसो में रोके रखा तो वह शारीरिक किया थी। तथा अपने आपको समस्त विण्व में परि-व्याप्त समझने की किया मानसिक किया थी।

तृतीय प्रक्रिया में अपने दाये नथुने से श्वास धीरे-धीरे बाहर निकाली, अपनी समस्त दुर्बलता दूर कर दी, आपने कोई आगुरी प्रलोभन पास न आने देने की प्रतिज्ञा की। इसमे श्वास वाहर निका-लना शारीरिक किया थी तथा अपने दोपो को वाहर निकालने की किया मानसिक किया थी। यह चौथी किया थी।

इसके वाद आप कुछ देर विश्राम कर सकते हैं। इस समय आप श्वास को स्वाभाविक विधि से नथुनों में जाने-आने दीजिए। फिर उसी प्रकार सांस को शीद्र अन्दर खीचिए तथा वाहर निकालिए, जैसे दूर तक चलने के वाद स्वाभाविक होता है। यह ण्वास का तीत्र गति से भीतर जाना और वाहर निकलना स्वयं एक प्राणायाम है। इसे नैसींगक प्राणायाम कह सकते है। इस तरह आराम करने के कुछ देर वाद थोड़ी देर तक अपने फुफ्फ़ुसो को भीतर ग्वास नीचने तथा वाहर श्वास निकालने दीजिए।

इसके अनन्तर पुन. प्राणायाम खारम्भ कीजिए। अब इन बार दाये नथुने से प्रवास अन्दर पीचना आरम्भ कीजिए। पहने की तरह गानशिक किया जारी रिखए। हीं, दायें नथुने से मीस भीनर खीचिए

१. गारीरिक किना=गरीर मम्बनी हरकत ।

२. परिष्याप्य=पूरी नग्ह फैला हुना।

वाये नथुने को बन्द रिखए। ऐसा करते हुए इस प्रकार विचार कीजिए—मैं सॉस के सग परमात्मा को भीतर ग्रहण कर रहा हूँ। शक्ति के अनुसार श्वास अन्दर खीच लेने के पश्चात जब तक आराम से सम्भव हो, तब तक श्वास को अन्दर रोक कर रिखए। जिस समय श्वास आपके अन्दर रहे, तब तक ऐसा अनुभव कीजिए—''मै समस्त विश्व का जीवन हूँ, प्राण हूँ। विशाल ससार को पूर्ण जीवन प्रदान करने वाला मैं हूँ।''

इसके उपरान्त बाये नथुने से घीरे-घीरे क्रमश' श्वास बाहर निका-लिए। इसके साथ ही इस प्रकार चिन्तन की जिए—"मै सम्पूर्ण दुर्ब-लता, अज्ञान, गन्दगी, बदबू बाहर निकाल रहा हूँ। जिस प्रकार सूर्योदय से घुन्ध, कुहरा, सर्दी और अन्धकार मिटते है, उसी प्रकार मैं भी अपने विकार बाहर फेक रहा हूँ।

इसके अनन्तर साँस को अपनी नाक से वाहर रखने (रोकने) का यत्न कीजिए और प्रत्येक किया का समय बढाने का प्रयास कीजिए।

कुल मिलाकर इस प्रित्रया मे आठ क्रियाएँ है। पहली चार क्रियाओं से आधा प्राणायाम सम्पन्न होता है। दूसरी चार क्रियाओं से उत्तरार्घ पूरा होता है।

इन क्रियाओं का अभ्यास करते-करते प्राणायाम का काल बढाते जाइए। प्राणायाम मे एक स्वर-ताल-गित है। जिस प्रकार पेडुलम दोनो तरफ झूला करता है, उसी प्रकार प्राणायाम मे आप अपने श्वास को पेडुलम के समान बनाते है। ताल मे बँघी चाल से चलाना होता है। इसके बाद आप अनुभव करेगे कि आपको कितनी शक्ति प्राप्त होती है। इससे आपकी अधिकांश वीमारियाँ आपको छोड़कर भाग जाएँगी। यदि प्राणायाम का ठीक-ठीक (यथा विधि) निरन्तर अभ्यास किया जाए, तो हर एक रोग दूर हो सकता है।

#### प्राणायाम में सावधानी

जव लोग प्राणायाम का अभ्यास करना आरम्भ करते हैं, तो उनमें से अधिकतः रुग्ण हो जाते हैं। इसका कारण यह होता है कि वे स्वाभाविक पद्धित से प्राणायाम नहीं करते। वे इतने सै किण्ड तक एवास भीतर खीचते और वाहर निकालते हैं कि रोगी हो जाते हैं। प्राणायाम की प्रत्येक किया आपको स्वाभाविक वनकर करनी चाहिए। अपने को किसी भी दशा में थका मत डालिए। शिवत से अधिक देर तक प्राणायाम मत कीजिए। जहाँ जरा सी भी थकान प्रतीत हो वहीं रुक जाइए। ठहर जाइए। आप किसी के वंधे हुए नहीं हैं। दूसरे दिन पुन. अधिक सावधानता से शुरू कीजिए। सदा अपनी शिवत को सुरक्षित वचाकर रिवए। विवेक से सभी काम कीजिए।

प्राणायाम की सबसे उपयुक्त विधि ऊपर लिख दी है। इसमें सब प्रकार के शारीरिक व्यायाम का लाभ आ जाता है।

जो मनुष्य यह समझते हैं कि प्राणायाम में कोई गुप्त रहस्य है, कोई दिव्य उद्देश्य निहित है—वे भूल करते है। जो यह समझते हैं कि प्राणायाम का फल उच्च कोटि के आत्मानुभव को प्राप्त करना है, वे भी गलती पर है। इसमें गुछ रहस्य, अलौकिकता ' या चमत्कार नहीं है। यह एक साधारण व्यायाम है। जैसे आप शारीरिक कस-रत करते हैं, उसी तरह फुफ्फसों का व्यायाम मात्र है।

एक बात और, जिस समय आप श्वास अन्दर लीनना या बाहर निकालना आरम्भ करें, तब अपने पेड की—शरीर के निचले भाग को पिचा (तना) रिपए। इसने आपको बहुन नाम होगा। इसके बाद जब आप श्वास अन्दर लीचे या बाहर निकानें, ती श्वाम की अपने पूरे पेट मे दीज़ने दीजिए। ऐसा नहीं होना चाहिए कि श्वाम

१. अतोरियना = दिनाता, गैरीयन ।

केवल आपके हृदय तक ही जाए और उसके नीचे न जाने पाए। श्वास नीचे गहरे-से-गहरा उतरने दीजिए। अपनी देह का हर एक छिद्र (खाली स्थान), अपने शरीर का ऊपर वाला आधा भाग हवा से भर जाने दीजिए।

वेदान्त की विधि से जो लोग अपना चित्त एकाग्र करना चाहते है, उन्हे अ का जाप करने से पहले, वेदान्त-साहित्य मे अधीत किसी विधि पर चित्त को एकाग्र करने से पहले, प्राणायाम करना वहुत लाभकारी होगा।

# चित्त को एकाग्र करने की विधि-'सोऽहम्'

इस कागज को अभी पढने की आवश्यकता नहीं। राम आपको वतलाएगा कि इसे किस विधि से पढना चाहिए। क्या आपको विदित है कि इसके पढने की विधि जानने से आपका हित होगा। आप इस विधि को अपनी प्रार्थनाओं में प्रयुक्त कर सकते हैं। यह प्रार्थना है, जो आपको अपना ईश्वरत्व अनुभव करने योग्य बनाती है। यह 'सोऽहम' शीर्पक लेख है। इसे आप हर समय अपनी जेवों में रख सकते है। जिस समय आपको अपनी चित्तवृत्ति अपने विपरीत प्रतीत हो, जब आप चिन्ता, परेशानी, फिक्र और भय से आकान्त हो, तब इस कागज को लेकर एकान्त में जा बैठिए। इसे इस विधि से पिढिए—

आराम से बैठ जाइए। जैसे कि आप प्राणायाम के समय बैठते है। आप चाहे तो आँखे वन्द कर लीजिए। फिर प्रार्थना को भावना से आरम्भ कीजिए।

१ चित्तवृत्ति = मन की हालत।

२ सालान्त-- रिया न्या ।

"केवल एक ही तत्त्व है—ॐ!ॐ!! छ !!।"

इसे पढ़िए तथा अब कागज को एक तरफ रख दीजिए। वस, विचार कीजिए—"एक ही तत्त्व है—ॐ।" यही सत्य है।

जव आपको विश्वास हो जाए कि सत्य है, तो इसका अनुभव कीजिए। भाव भरी भाषा में कहिए—

'बस केवल एक ही सत्य है--अ'

अपने सम्पूर्ण, अन्त करण से—पूरे मनोयोग से कहिए—तथा इसी कल्पना में डूव जाइए—विलीन हो जाइए।

'वस, केवल एक ही सत्य है-ॐ । ॐ ।। ॐ!!!'

इससे क्या पता चलता है ? इससे पता चलता है कि आपका मन 'केवल एक ही सत्य है' के विचारों मे आपका मन निमग्न हो गया। इसके उपरान्त केवल एक शब्द 'ॐ' का उच्चारण कीजिए। यह शब्द सारी कल्पना का प्रतिपादक' है।

अ नाम पिवत्रों का पिवत्र है, मंगलों का मंगल है। यह परमात्मा की परम शिवतयों का प्रतीक है। इसका उच्चारण (जाप) की जिए। और उस समय केवल एक ही सत्य की कल्पना को अन्तः करण से अनुभव की जिए। जिस समय आपके औष्ठ अनाग का उच्चारण कर रहे हों—उस समय अपने सम्पूर्ण चित्त को एक ही कल्पना का अनुभव करने दी जिए—

'फेवल एक सत्य ई--ॐ'

इसका स्यूल अर्थ यह है कि यह सम्पूर्ण हण्य, यह सम्पूर्ण भेदमय विण्य सत्य नहीं है—सत्य केवल एक है—अन्य सारी परिस्थितियाँ सत्य कदापि नहीं।

१. प्रतिपादक= प्रम्ट तरने वाना, काने वाला ।

सत्य केवल एक है तथा ये वेचैन—व्याकुल वनाने वाली परि- स्थितियाँ सत्य नहीं है।

जिन्होने इस प्रयोग का परीक्षण नही किया, जिनकी शक्तियाँ त्रस्त हो गई हैं, केवल वे ही इस सत्य की सत्ता से इन्कार कर सकते है।

यह सिद्धान्त भी उसी प्रकार अमल में लाने योग्य है, जितना कि विज्ञान की प्रयोगशाला (लेबोरेट्री) में किया गया कोई प्रयोग।

यह ध्रुव सत्य है कि जब आप अपने मन को पिघला देते है— द्रवित कर देते है, जब आप अपने तुच्छ ध्यक्तिगत 'अह' को परमात्म-तत्त्व मे विलय कर देते है, तब क्या फल होता है ? परिणाम यह होता है, नजरथ के ईसा के शब्दो की तरफ घ्यान दीजिए, परिणाम यह होता है कि यदि सरसो के बीज के बराबर भी विश्वास आप मे हो, तो आप यदि पर्वत को आने की आजा दे तो पर्वत तुरन्त चला आएगा।

इसी सत्य का आप जीवन मे प्रयोग करे। इसी सत्यानुभूति को स्वय प्राप्त करे, इसके बाद आपके सामने आये सारे सकट, क्लेश, दु ख दूर हो जायेगे। वे विवश होकर दूर हट जायेगे।

आप आत्म-तत्त्व की बजाय बाहरी व्यवसाय में अधिक विश्वास रखते हैं, आप मसार को परमात्मा की अपेक्षा अधिक सत्य मान लेते हैं, बाह्य व्यापारो (कर्मों) के वारे में अपने मोह के कारण आपने अपने को एक प्रकार की जडता में जकड़ लिया है, इसी कारण आपको नाना प्रकार की शारीरिक तथा मानसिक व्याधियों ने घेर लिया है।

जिस समय आपका मन वहुत परेशान हो, उस समय इस कागज को उठाकर पढिए—

१. सत्यानुभूति = सच्चाई का अनुभव।

## 'वस फेवल एक सत्य है-ओ३म्'

यह एक उक्ति उन सभी नाम-मात्र सच्चाइयों से अधिक श्रेष्ठ सच्चाई है, जो सम्बन्धियों के द्वारा शनैः शनैः आपके कान में भर दिये जाते हैं। उनमें सत्य नाममात्र को ही होता है। परन्तु आप उन्हें तथ्य मानते है—वास्तव में यह मिथ्या-भ्रम तथा मायाजान होता है।

इन्द्रियों के जादू ने आपको अपना दास बना राग है। उनकी छलना में न आइए। एक मनुष्य है, जो आप में दोप निकालता है, आपको आलोचना करता है, दूसरा मनुष्य आपको बुरे बचन कहता है, गालियाँ देता है।

तीसरा मनुष्य आपकी चाहुकारी करके आपके 'अह' को पुष्ट करता है।—ये वचन कुछ भी सत्य नहीं है।

वास्तविक सत्य है—ॐ। इसी का स्मरण कीजिए इसी का जाप करते हुए आप अन्य सभी विश्वासो को निकाल बाहर कीजिए। दृश्य-मान क्प-जगत् की सभी परिस्थितियों को उड़ा दीजिए।

अपनी समस्त शवितयों को, अपने सम्पूर्ण वल को इसी तथ्य में निहित कर दीजिए कि केवल एक ही सत्य है—ॐ!ॐ!!

इस मन्त्र के पाठ मात्र से आपका चित्त प्रसन्त, प्रफुल्लित तथा आनन्दमम्त हो जाएगा। आपके सारे कप्ट, सम्पूर्ण यातनाएं, रामस्त कठिनाइयां दूर भाग जाएँगी और आप मुक्तता का अनुभव करेंगे।

परन्तु यदि आपकी और आगे पढ़ने की आकांक्षा हो, तो आप सहर्प पढ़े। अन्यथा, यदि इसमें से एक यही वाक्य प्रयोग में ना नकें. तो पर्याप्त है।

यदि आप समझते हो कि आपको और शक्ति की आवश्यकता है, तो दितीय याक्य को पढ़िए—

१. पृत्यमान=दिगाई देने याना।

## 'वह सत्य मै ही हूँ।'

अरे ! मेरा पड़ोसी मुझसे भिन्न नहीं है, उसमें भी मै विद्यमान हूँ। वह तत्त्व मै स्वयं हूँ—ॐ ! ॐ !! ॐ !!!

जिस समय आप ॐ का उच्चारण कर रहे हो, अथवा गान कर रहे हो, या जप कर रहे हो, तब अपने हाथ वन्द रिखए। फिर इस विचार का अनुभव की जिए, मनन की जिए। चित्त को एकाग्र करते हुए यह आवश्यक नहीं कि आप अपने को किसी खास आसन में आसीन रखे। ऐसा कोई बन्धन नहीं हैं। अनुभव करते हुए—मनन करते हुए, विचार को अन्त करण में खिनत करते हुए, श्वास के साथ अन्दर खींचने का प्रयत्न करते हुए देह की चिन्ता मत की जिए। इसकी चिन्ता मत की जिए कि लोग क्या कहेंगे। यदि गाने की इच्छा हो, तो ॐ शब्द को गाते-गुनगुनाते रिहए। यदि लेटे रहने की इच्छा हो, तो जमीन पर लेटे रिहए।

इस विचार को अनुभव में लाइए कि 'वह सत्य मै स्वय हूँ।' यदि आपके हाथ इघर-उघर चलते है, तो उन्हें चलने दीजिए। देह के बारे में कोई बन्धन नहीं है। केवल मन को, एक जगह बाँधकर—एकाग्र करके अनुभव तथा चिन्तन कीजिए—सर्वंशिवतमान के भाव का चिन्तन-मनन कीजिए। वास्तिवक आत्मा सर्वंशिवतमान है। इस विश्व में जो कुछ हो रहा है, आत्मा के द्वारा हो रहा है। जिस प्रकार, इस घरती पर प्रत्येक बात सूर्य द्वारा हो रही है, सरिता सूर्य के कारण प्रवाहित हो रही है, मनुष्य सूर्य के कारण जागते हैं, गुलाब सूर्य के कारण खिलते हैं; इसी प्रकार आत्मा के कारण ही, सर्वशिवत रूप परमात्मा के कारण ही संसार का समस्त कार्य-व्यवहार चल रहा है। कहिए—

'सर्व शक्तिमान् ॐ!ॐ!! ॐ!!!'

इस प्रकार आपके वे सत्र समय, जो आपको निर्वल बनाते और परास्त करते हैं. वे सभी भ्रम जो आपको कायर बनाते है—वे दूर हट जाएँगे। वे आपके सम्मुख आने का साहस नहीं करेंगे।

# जैसा चाहो वैसे बनो

अनुभव की जिए कि आप सर्वशिक्तमान है—सर्वशिक्तमान आप ही हैं। जैसा विचार आप करते हैं, वैसे ही आप हो जाते हैं। यदि आप अपने को पापी कहेंगे, तो पापी हो जाएँगे। मूर्ख कहेंगे तो मूर्ख वन जाएँगे। निर्वल कहेंगे, तो निर्वल वन जाएँगे और यदि आप अपने को शिक्तमान कहेंगे, तो सर्वशिक्तमान वन जाएँगे। तब विश्व की कोई भी शिक्त आपको नीचे नहीं गिरा सकती। अनुभव की जिए कि आप हो सब शिक्तयों के भण्डार हैं—आप सर्वणिवतमान है।

इसके वाद 'सर्वज्ञ' का भाव आता है। यह सर्वज्ञता का भाव आप अपने अन्त.करण में ग्रहण करें। मन को इस भाव का चिन्तन-मनन करने में लगाइए। मन को ॐ का गान करने दीजिए। विचारिए कि ॐ नाम सर्वज्ञ का समानार्थक है। ॐ का जच्चारण कीजिए। वह शब्द या सूत्र जिसका जच्चारण, स्मरण या जाप सर्वीपरि है, ॐ है।

इस तरह जिए। उन बुरे विचारो को जो आपको मोह-पाश में बांध कर मूढ़ या मूर्व वनाए हुए है, उन्हें परे कर दीजिए। परमात्म-तत्त्व की प्राप्ति का सबसे सीधा मार्ग यही है।

इसी प्रकार 'सर्व व्यापक' भाव का अनुभव तथा मनन की जिए।

१. भवंग =भय एट जानने वाता।

२. रामानार्धक=पर्याय. रामान अर्थ प्राप्ते नावा मध्य ।

इ. मर्नोपरिस्म नदर्ग उपर ।

मै व्यिष्टि, परिच्छिन्न, तुच्छ, क्षुद्र, अह, या देह नही हूँ। मै परि-च्छिन्न (विच्छिन्न=भिन्न) आत्मा नही हूँ। जो प्रत्येक अणु-परमाणु में बिघा—पिरोया—ओतप्रोत—व्याप्त है, वह मै हूँ।

इस विषय मे जरा भी संशय मन में न आने दीजिए। सर्व शक्ति मान, सर्वज्ञ सर्व व्यापक परमात्मा—'वह मै हूँ', वही प्रत्येक वस्तु में व्याप्त है, वही मेरी समस्त देह मे है।

है। इस्ता इस्ता इस

इसके आगे पाढिए-

## 'मै पूर्ण स्वास्ध्य रूप हूँ।'

यदि यह देह जिसे आप 'मेरी' कहते है, रुग्ण है, तो इसे मन से पृथक् कर दीजिए। इसका विचार त्याग दीजिए। इसकी चिन्ता का परित्याग कर दीजिए। आप इसी भाव को मन मे लाइए—'मै पूर्ण स्वास्थ्य रूप हूँ। पूर्ण स्वास्थ्य मेरा है।'

इस प्रकार की पूर्ण अनुभूति होते ही आपकी देह सर्वथा नीरोग हो जाएगी। यह एक रहस्य की बात है। अभ्यास तथा प्रयत्न करने के उपरान्त आप स्वयं देख सकते है कि यह बात सही है या नहीं। आपकी चिन्ता के बिना ही देह स्वस्थ हो जाएगी। आपको इस शरीर की चिन्ता नहीं करनी चाहिए। ईश्वर से यह मत माँगिए —'हे ईश्वर मुझे ठीक कर दे।' आप कहिए—

'मै पूर्ण स्वास्थ्य रूप हूँ।'

सस्कृत की धार्मिक पुस्तकों में एक वाक्य आया है— नाऽयमात्मा बलहोनेन लभ्यः।

—दुर्बल मनुष्य इस आत्म तत्त्व को नही प्राप्त कर सकते। क्या

१. व्यष्टि = व्यक्ति।

२. परिच्छिन्न=औरो से कटा, अलग-थलग।

आप नहीं देखते कि यदि आप किसी देश के राष्ट्रपति या राम्नाट् के पास जाते हैं, तो यदि आप भिखारी बनकर जाते हैं, तो दूर से ही आपको घुड़क दिया जाता है, तथा उसके पास भी नहीं फटकने दिया जाता। इसी तरह यदि आप फकीर वनकर ईश्वर के पास जाएँगे, तो आप को धवका देकर वाहर निकाल दिया जायगा। अतः अभिन्न' होकर ईश्वर से मिलिए। कहिए और विचार कीजिए—'में पूर्णतया स्वस्थ हूँ।' ईश्वर से कोई वस्तु मत माँगिए। कहिए 'में स्वस्थ हूँ'— आप सचमुच स्वस्थ हो जाएँगे।

इसके उपरान्त विचार है—'सम्पूर्ण शिवत में हूँ।' इस भाव को अन्त करण में लाकर किहए ॐ ! ॐ !! छ !!! इसका अर्थ है = सर्व-शिवतमान में हूँ।

इसके बाद विचार आता है—'सारा संसार मेरा संकल्पमात्र है।' इसको अंगीकार की जिए, इस पर विचार की जिए, इसका मनन की जिए। इस पर विचार करते हुए उन प्रमाणों को घ्यान में लाइए जिन्हें वेदान्त ने प्रस्तुत किया है। इस तथ्य की सिद्धि में आपको जो कुछ विदित है उसका मनन की जिए। यदि आपने गहले कभी यह बात सुनी या पढ़ी नही—'सारा ससार मेरा संकल्प मात्र है।' तो भी इस पर आप विद्यास की जिए। तब निरन्तर चिन्तन-मनन की जिए— अभ्यास की जिए। अवस्मात् आपको यह भान होने लगगा कि नारी दुनिया आपकी कल्पना मात्र है। यसार मेरी कल्पना मात्र है—ॐ!

# अपने निर्मल रूप का ध्यान

इस प्रकार विचार फीजिए—में सम्पूर्ण आनन्द हूँ । में सर्वज्ञ हूं ।

१. अभिय=एक, व्यति ।

२. अंगीलार=स्थीगर।

३. भाग= प्रतीति, मालून ।

मै सम्पूर्ण सत्य हूँ। मै सम्पूर्ण प्रकाश हूँ। मै निर्भय हूँ। मै राग-द्वेष से रिहत हूँ। मै सब इच्छाओं की पूर्ति हूँ। मै परमेश्वर हूँ। मै सब कानो से सुनता हूँ। मै सब नयनो से देखता हूँ। मै सब चित्तो से चिन्तन करता हूँ। जो मेरा सत्य स्वरूप है साधु-महात्मा उसी को जानने की कामना किया करते है। नक्षत्रो तथा सूर्य से जो प्राण तथा प्रकाश प्रसारित होता है वह मै हूँ।

#### एक कथा

हिन्दू-कथाओं में एक बड़ी मनोहर कथा आई है। किसी समय एक बड़े विद्वान् महात्मा थे। वे कुछ मनुष्यों को पवित्र कथाएँ सुनाया करते थे। एक बार गाँव की ग्वालिने महात्माजी के पास होकर गुजरी। उस समय महात्माजी लोगों को कथा सुना रहेथे। ग्वालिनों ने उस विद्वान् महात्मा के मुँह से ये वचन श्रवण किये—

"परम पवित्र परमात्मा का नाम एक बडा जहाज है, जो हमें संसार-सागर से पार कर देता है। इस प्रकार मानो कि समुद्र एक छोटा-सा तालाब हो, बिल्कुल कुछ भी नहीं हो।"

ग्वालिनो ने उस कथन का केवल शब्दार्थ (वाच्यार्थ) ही लिया। उनका उस कथन पर विश्वास जम गया। उन्हें दूध बेचने के लिए प्रतिदिन नदी के उस पार जाना पडता था। ग्वालिनो ने चित्त में सोचा—"वह पिवत्र वचन है, महात्मा का वचन असत्य नहीं हो सकता।" उन्होंने सोचा—"अब हम प्रतिदिन एक आना केवट को उतराई क्यों दे र परमात्मा का पिवत्र नाम जपते हुए—अ, अ, करते हुए हम क्यों न सरिता के उस पार चली जाएँ।" उनका विश्वास वज्र की न्याई कठोर तथा सुहढ था।

१. प्रसारित होता=फैलता।

٦,

कोई एक मास वाद उस महात्मा के प्रति, जिसने अमूल्य वचन सुनाए थे, और ग्वालिनों का पैसा वचाया था, कृतज्ञता की भावना उन ग्वालिनों के चित्त में जागी। उन्होंने महात्मा को अपने घर पर भोजन के लिए निमंत्रित किया।

महात्मा ने निमत्नण स्वीकार कर लिया। निश्चित तारीख को नियमित समय पर एक ग्वालिन महात्माजी को लिवाने आई। वह महात्माजी को अपने गाँव ले जा रही थी। जब वे नदी पर पहुंचे, तो ग्वालिन तो एक क्षण में दूसरे किनारे पर जा पहुँची, किन्तु महात्मा जी परली पार ही रह गये। वे ग्वालिन के साथ नदी के पार न जा सके। कुछ समय के उपरान्त ग्वालिन पुनः वापिस आई। उसने महात्माजी से देरी करने का कारण पूछा। महात्मा ने उत्तर दिया—"में केवट की प्रतीक्षा कर रहा था। केवट आता तो मुझे दूसरे किनारे ले जाता।" ग्वालिन ने कहा—"महात्मन्" हम आपनी अत्यन्त कृतज्ञ है। आपकी दया में हमारे पैसे वच गए। विलक्ष मिर्फ पैमें वचे ही नहीं, अब तो हमें जीवन-भर केवट को एक पैसा भी देने जी आवण्यवता न रहेगी। आप भी अपना पंसा वयो नहीं दचाने ? हमारे साम उस पार वयो नहीं जाते ? आपकी शिक्षा तथा उपवेज के गाण्य हीं, विना किसी प्रकार का नुकतान उठाये हम इस पार ने उस पार चलों जाती है, आप भी परले किनारे पर जा नकते हैं।"

महात्मा ने पूछा—"ऐसी कौन-नो शिक्षा थी, जिमने तुम जेगी के पैने की बचत की ?"

ग्वालिन ने कहा—"स्मरण कीजिए, आपने कहा था—ईश्वर का नाम जलयान है, जो ससार-सागर से पार करता है।"

महात्मा ने कहा—''ठीक है, सर्वथा ठीक है। मै भी उस पर आचरण कर्लगा।''

अब महात्मा के और साथी भी थे। एक बहुत लम्बा रस्सा पड़ा हुआ था। उस महात्मा ने वह रस्सा अपनी कमर से बाँघा तथा उस रस्से के शेष भाग के बारे में साथियों से कहा कि वे उसे अपने पास रखें, मैं ईश्वर का नाम लेकर नदी में कूद रहा हूँ। केवल विश्वास आधार पर नदी पार जाने की हिम्मत कर रहा हूँ। परन्तु ध्यान रखना, यदि कही मैं हूबने लगूँ, तो रस्सा खीच कर मुझे बचा लेना।"

इसके बाद वह महात्मा नदी में कूद पड़ा। परन्तु कुछ ही कदम आगे बढ़ने पर वह लगा डूबने। तब उसके साथियों ने रस्सा खीचकर उसे बाहर निकला।

जिस प्रकार की श्रद्धा उस महात्मा मे थी, वह तो बाह्य श्रद्धा है। वह विश्वास ऊपरी है। वह रक्षा का बीजमन्त्र कभी नहीं बन सकता।

यदि आपके चित्त में तो कुटिलता है तथा आप ॐ का उच्चारण आरम्भ करते है या परमात्मा का नाम लेकर कहते है—''मै पूर्ण स्वास्थ्य रूप हूँ, मैं पूर्ण स्वास्थ्य रूप हूँ" परन्तु मन में डरते-कॉपते रहते है, मन में तो अगर-मगर और किन्तु-परन्तु की शका होती रहती है—'यदि मैं डूबने ललूँ तो मुझे बचा लेना' जैसी तुच्छ सकी-णंता विद्यमान है, तो आपके मन में कोई हट विश्वास, कोई पक्का निश्चय, कोई सच्ची श्रद्धा नहीं है।

यह एक सच्चाई है कि विश्व के समस्त भेदभाव सारी परिस्थि-

तियाँ, सम्पूर्ण वातावरण मेरी ही कृति है—इसके सिवा अन्य कोई वात नहीं है।

तुम परमात्मां हो, ईण्वरों के ईश्वर हो। ऐसा ही मानो, विश्वास करों, निश्चय और सकल्प करों। इसी पल ऐसा अनुभव करों। अपने विश्वास को अटल बनाओं। इस व्यावहारिक तत्व ज्ञान को प्राप्त करों। तब आपके किन्तु-परन्तु और यद्यपि-तथापि सब दूर हो जाएँगे।

यदि आपका अपने परमात्म-भाव से लगातार सम्पकं रहा तो क्षुद्र 'यद्यपि' का स्वय लोप हो जाएगा।

सभी सन्देह अज्ञान के कारण हैं। अज्ञान दूर होते ही पल भर में सारे सन्देह उसी प्रकार दूर हो जाते हैं जैसे सूर्योदय होने पर अन्ध-कार नष्ट हो जाता है।

यदि आप सत्य को उसके पूर्ण रूप में, पूर्ण प्रभावशाली एवं मुन्दर रूप में ग्रहण करना चाहते हैं, तो वेदान्त आपके लिए विद्यमान है। भले ही आप इसे कुछ भी नाम क्यों न दें, परन्तु पूर्ण सत्य ज्ञान यही है।

हिन्दू धर्म ग्रन्थों में महर्षि इसे अत्यन्त स्पष्ट शब्दों तथा निर्मल भाषा में प्रस्तुत कर गये हैं। यह सर्वात्तम सत्य है—"तुम्ही परमात्मा हो, ईश्वरों के ईश्वर तुम्ही हो, 'वही तुम हो'।" इसे ममिलिए, चिन्तन कीजिए, मनन कीजिए। तब आपको किसी से भी हानि नहीं पहुँच सकेगी।

आप र्डणवरों के ईज्वर है। यह सत्य है, इसे पूर्ण श्रद्धा ने दोह-राडण्-"संसार मेरा सकत्प है, में ईणवरों का ईणवर हूँ।"

यदि आपको इस प्रकार की वातें मुनने का अभ्यास नहीं तो कुछ उर नहीं। यदि आपके पूर्वजों की इसमें श्रद्धा नहीं थीं तो क्या हुआ ? आपके पूर्वजों ने अपनी पूरी शक्ति से काम किया। आपको

अपनी पूरी शक्ति से काम लेना है। आपकी मुक्ति तूँ र्था क्रिंपू क्रिंपू क्रिंपू विकास का प्रकार आपके कर्मी पर आश्रित है।

वेदान्त को पराया मत मानिए, यह आपके लिए जिस्से अट्यन्त स्वाभाविक है, क्या आपकी अपनी आत्मा आपके लिए पेराई हैं— वेदान्त का केवल इतना ही कहना है—

आत्मा को जानिए। अपने को पहचानिए।

अपने सत्य स्वरूप का साक्षात्कार की जिए। तब आपकी सब प्रकार की शारीरिक, मानसिक, नैतिक, आध्यात्मिक चिन्ताएँ सर्वथा दूर हो जायेगी।

# संयमी ग्रहस्थ—ब्रह्मचारी के समान सन्तित-निरोध का महत्व

हैनरी ड्रमड ने घोर प्रयत्न किया कि इन प्रक्रियाओं के विशिष्ट ' स्वरूप को सिद्ध कर सके, परन्तु अपने भारी प्रदर्शन के वायजूद वह डारिवन या हक्सले से एक इच भी दूर नहीं जा सका। नहीं वह उन तथ्यों से इनकार कर सकता है, जिनसे कोई भी व्यक्ति, जो हों जो में हो, कभी इनकार नहीं कर सकता है कि यदि माली निरन्तर निरायी करता हुआ अवांछित पोधों और झाड़ियों की काट-छांट न करता और उगाये पोधों की होने वाली निरन्तर वेतहाशा वृद्धि पर रोक न लगा दे तो शोझ ही उद्यान में अनियन्त्रित (जंगली) वृद्धि-प्रिक्रया पुनः स्थापित हो जाएगी, जिससे उद्यान की दुईशा हो जाएगी और पुरानी, निर्दयतापूर्ण 'जीवित रहने के लिए संघर्ष की स्थिति'हो जाएगी। जिससे शान्ति तथा सम्पन्नता का नियम नष्ट हो जाएगा।

## जनसंख्या बढ़ने से संघर्ष

ठीक इसी प्रकार, किसी जाति में, यदि आवादी सम्भव विस्तार की सीमा तक जा पहुँचती है और अधिक बढ़ी आवादी की छटनी करने का कोई उपाय नहीं किया जाता, तो घोर संघर्ष अवश्य उत्पन्न हो जाएगा, जिससे शान्ति नष्ट हो जाएगी तथा नैतिक प्रक्रिया का ह्यास होता चला जाएगा। इससे चरित्र-सम्बन्धी उपदेश व्यर्थ हो जाएँगे और

१ विजिट=गान।

२. अवाध्नि=अनचाहे।

३. ह्याम=नमी होना ।

ईश्वरीय आदेश निष्फल हो जाएँगे। इस प्रकार के अवसरों पर अनि-वार्य रूप से भ्रष्टाचार पनपता है तथा राष्ट्र का पतन आरम्भ हो जाता है। रोम, यूनान अथवा अन्य किसी भी राष्ट्र के ह्रास तथा पतन की तह मे, यही जनसख्या का प्रश्न निहित दिखाई देता है। भारत इस सकटपूर्ण जनसख्या-वृद्धि के बिन्दु तक काफी समय पहले ही पहुँच चुका है कि इस बुराई की जड को उखाडने के लिए हमने कुछ भी नहीं किया।

इस घरातल पर कोई भी देश न तो इतना निर्धन है तथा न इतनी अधिक जनसंख्या वाला है, जितना भारत है। एक औसत भारतीय परिवार सम्पूर्ण राष्ट्र की स्थिति का परिचायक (नमूना) है। आय के अत्यन्त क्षीण साधन और न केवल प्रतिवर्ध द्विगुणित होते मुँह जिनके भोजन की समस्या आ खड़ी होती है; बिल्क अर्थहीन कूर रीति-रिवाज जिन पर अनुचित रूप से भारी व्यय किया जाता है, कायम हैं।

यदि एक अस्तवल में घोडों के लिए चारा-दाना हो, जो कि एक या दो के लिए काफी हो और उसमें घोडे बहुत अधिक सख्या में रख दिये जाएँ तो वे भी आपस में लडते-लडते मर जाएँगे। अशान्ति का कारण दूर न करना और शान्ति के लिए उपदेश देना, उपदेश की भी हँसी उड़ाना ही है। हमारे देशवासी हृदय से दब्बू (नम्र) तथा शान्ति-मय है। इसमें सन्देह नहीं है कि उनका हृदय चाहता है कि शान्ति कायम रहे, परन्तु वे ईर्ष्या तथा स्वार्थ भावना से छुटकारा कैसे पा सकते है जबिक मास की (शारीरिक) दुर्बलता उनके ऊपर स्थिति की आवश्यकता के कारण ठोसी जाती है।

# जनसंख्या और राष्ट्रीय एकता

्र यदि जनसंख्या की समस्या सुलझाये बिना छोड़ दी जाती है तो राष्ट्रीय एकता की सारी बाते और आपसी मेलजोल के सभी नारे कल्पना के महल ही सिद्ध होंगे; हमें इस अत्यन्त कठिन पहेली को अवश्य सुलज्ञाना होगा; अन्यथा हम मर जाएँगे। सहानुभूति तथा रवार्थहीनता, शरीर विज्ञान के सिद्धांतो के अनुसार, इस प्रकार के सामा-जिक वातावरण मे नहीं पनप सकती, जहाँ हमारे साथियों द्वारा प्रति-दिन पीड़ा तथा कव्ट का प्रदर्शन किया जाता है। इस प्रकार की वहु-जनसंख्या वाली दरिद्रता जो कि चारो ओर छायी हुई है, उसके रहते ऐसी आकाक्षा करना आशा के विपरीत होगा कि भारतवासियो में सहानुभूति तया प्रेम की भावनाओं का विकास हो सकेगा। भीति की के विद्यार्थी जानते हैं कि पदार्थ एक पिड, चाहे वह किसी प्रकार का हो अपने आन्तरिक सन्तुलन को तभी तक वनाये रह सकता है, जब तक कि उसके निर्माता अंश अपने सहवासियो से वरावर दूरी की स्थिति पर रहे, ताकि प्रत्येक मोलीक्यूल अपनी रिदमिक चेप्टा को जारी रख सके और अपने इर्दगिर्द रहने वाले मोलीक्य्लस की चेप्टाओं मे वाधा न डालने वाली दूरी पर रह सके। अब भारत की भारी जनसंख्या पर आइए। क्या इसकी व्यक्तिगत इकाइयाँ अपनी रिदमिक चेष्टाओं को विना दूसरों के सवर्ष में आए, जारी राव नकती है ? क्या उनके पास स्वतन्त्र स्वाभाविक चेप्टाओं के लिए पर्याप्त रिवत स्थान (Space) विद्यमान है ? यहाँ तो यदि एक खाता है, तो अवश्य दस को ही उसके पीछे भूखा रहना पड़ता है। अतएव आपको राष्ट्रीय सन्तुलन को सुरक्षित रफ्षने के लिए तुरन्त ही उचित उपाय करने होंगे। नहीं तो, भारत के लिए एकमात्र आशा अनियन्त्रित प्राफृतिक जंगल बन जाने में ही है जिसे महर्षि विशिष्ठ ने इस प्रकार की चरम सीमा के मामलों में, जैसा कि हमारा है, अनिवार्य वताया है, फहा है कि महामारी, अकाल, ध्वंसक युद्ध तथा भूकम्प के रूप मे होगा। इस बुराई की चरम सीमा तक हम पहुँच चुके है। अब उराका इलाज क्या है ? यह कई प्रकार का है-

## विदेश-गमन का महत्व

१. हमारे देश से यह भावना तुरन्त नष्ट होनी चाहिए कि यदि हम भारत से वाहर गये तो स्वर्ग के अधिकारी नही रहेंगे। वहुत-से लोगो को अवश्य ही चिरकाल के लिए इस देश से अन्यत्र चले जाना चाहिए, और इतने अधिक भारतीयों को यहाँ से अवश्य चले जाना चाहिए जो यहाँ नहीं रह सकते। उन्हें देश छोडकर विदेशों में जा कर वस जाना चाहिए। अपने को कुएँ का मेढक वनाने में क्या लाभ या आनन्द है? क्या आप इस बात को कभी नहीं देखेंगे कि आप इस सुन्दर भारत को अपने लिए दमघोद्ग कालकोठरी वना रहे है?

## संयम का महत्त्व

२. जव आर्य लोग भारत में बसे, उस समय अधिक सन्तान होना वरदान समझा जाता था। परन्तु वे समय अव बीत गये। अव तो विलक विपरीत स्थिति हो गई है। और अधिक भीडभाड वाली जनसब्या को देखते हुए, यडा परिवार होना एक शाप वन गया है।

विचारहीन व्यक्ति जो अव भी इस वचकाना विचार से चिपटा हुआ है कि मृत्यु के बाद स्वर्ग में उसका स्थान तभी सुरक्षित रह सकता है यदि उसके काफी वच्चे हो—उस व्यक्ति को अवअपनी आँखें खोलनी चाहिए और देखना चाहिए कि यहाँ तक कि मृत्यु से पूर्व ही वह अपने घर को नरक बना रहा है; क्योंकि आधुनिक भारत में वह अधिक सन्तान उत्पन्न कर रहा है। अर्जुन के मन मे ठीक यही विचार था कि पुत्र स्वर्ग का कारण होते है, जबिक श्रीकृष्ण ने श्रीमद्भगवद्गीता में इन्द्रियों के भोगों से युक्त स्वर्ग की कामना की निन्दा की थी—

यामिमां पुष्पितां वाचं प्रवद्द्यिवपश्चितः।
वेद्वादरताः पार्थ नान्यदस्तीति वादिनः।।
कामात्मानः स्वर्गपराः जन्मकर्मफलप्रदाम्।
कियाविशेपबहुलां भोगैण्वर्यगति प्रति।।
भोगेश्वरप्रसक्तानां तयापहृतचेतसाम्।
व्यवसायात्मिका दुद्धिः समाधौ न विधीयते।।
क्रैगुण्यविषयाः वेदाः निस्क्रैगुण्योभावार्जुन।
निर्द्धं न्द्रो नित्यसत्वस्यो निर्योगक्षेम आत्मवान्।।

—गीता, अध्याय २, श्लोक ४२ से ४५ तक

—"हे अर्जुन | जो सकामी 'पुरुष केवल फल मे प्रीति रखने वाले स्वर्ग को ही परम श्रेष्ठ मानने वाले, इससे वढकर और कुछ नहीं है, ऐसा कहने वाले है, वे अविवेकी जन जन्मरूप कमं-फल को देने वाली और भोग तथा ऐश्वयं की प्राप्ति के लिए वहुत-सी कियाओं के विस्तार वाली, इस प्रकार की जिस दिखाऊ णोभायुक्त वाणी को कहते है। उस वाणी द्वारा हरण किये गये चित्त वाले तथा भोग और ऐश्वयं मे आसक्ति वाले उन पुरुपों के अन्तःकरण मे निश्चया-रमक बुद्धि नहीं होती है। और हे अर्जुन! सब वेद तीनों गुणों (सत्य रज, तम) के कार्य रूप ससार को विजय करने वाले अर्थात् प्रकाश करने वाले हैं, इसलिए तू असंसारी अर्थात् निष्काम तथा मुखदुःग आदि द्वन्द्वों से रहित होकर नित्य वस्तु में स्थित, तथा योग-खेंम को न चाहने वाला तथा आत्म-परायण" वन जा।"

१. गकामी= १ न्छा लेकर कार्य करने वाले।

२. परम थेप्ट=गवन उत्तम।

अधिवेती = जिन्हें भने-बुरे तथा कर्नव्य-आर्नव्य की प्राचान न हैं।

Y. निष्काम=नामनाओं में रहित ।

५. धातम-परावण=आत्मा मे तीन, अपने मे सन्तुष्ट ।

इन श्लोकों की भावना को हृदय मे घारण करना, स्वतन्त्रता की भावना को हृदय में घारण करना और विजय प्राप्त करना है। हमें अपने देश से इस सबसे बड़े बरबाद करने वाले सिद्धान्त को सर्वथा दूर कर देना चाहिए जो अब तक हमें अपने प्रवाह में बहाता रहा है-'विवाह करो, अज्ञान से सन्तान की खूब वृद्धि करो, जिन्दा रहो और बन्धन में मर जाओ।' अब हम अपने पिछडेपन के लिए मुसलमान शासको को दोष देते है, फिर हम ब्रिटिश सरकार पर दोष लगाते है, इसके बाद हम भारतीय धर्मों को इसके लिए उत्तरदायी बताते है, इसके उपरान्त हम शिक्षा-प्रणाली पर दोषारोपण करते है। इस प्रकार की आलोचना मे, शायद हम कुछ हद तक ठीक भी हो सकते है, परन्तु वास्तविक दोष हमारी अपनी अपवित्रता का है, जो विश्व के सबसे पवित्र सम्बन्ध को भी दोषपूर्ण वना देती है, उस सम्बन्ध को जो हम सब भारतीयो को पैदा करता है और हमे वही बताता है जो कुछ हम है-अर्थात् विवाह सम्बन्ध । इस अत्यन्त महत्वपूर्ण तथा सभी सस्थाओं से पवित्र सस्था की ओर हम अत्यन्त असावधा-नता से अत्यन्त अवैज्ञानिकता से तथा अत्यन्त लज्जाजनक हग से ध्यान देते है। आपकी तमाम जन्मपत्रियो, ज्योतिषियो की गणनाओ, लग्न-मुहूर्त को पूर्ण करने के बावजूद--भारत मे विवाह असमय होते है, अशुभ और अपवित्र होते है। कोई भी ग्रह-नक्षत्र अपने पवित्र गृहों मे निवास नही कर सकते, जब वे देखते है कि उनके प्रभाव के नाम पर, जोड़े विवाह करने जा रहे है। वे ग्रह-नक्षत्र अपनी-अपनी स्थितियो में विचलित होते और काँप उठते है, क्योंकि ये विवाह पशुओं से भी हीन होते है। एक जोड़ें के विवाह को, जो कि अपना निर्वाह करने की भी क्षमता नही रखता, उन्हे पवित्र बनाने की अपेक्षा विवाह के समय उच्चारण किये गए मन्त्र अपने गुणो को खो देते है और वे अपनी शक्ति खोकर व्यर्थ हो जाते हैं। फूल अपने सौन्दर्य को कैसे

घारण कर सकते हैं जबिक उनका उपयोग उस अपवित्न संस्कार में किया जा रहा हो जो दो दिवालिया व्यक्तियों को जोड़ने के लिए की गई हो तािक वे अयोग्य, असमर्थ, मूल्यहीन, वेकार सन्तान को पैदा करके देश की जनसंख्या की भीड़ को और अधिक वढ़ा सकें।

नवयुवको ! वन्द करो, इसे वन्द करो ! अरे नौजवानो ! आप ही भारत की भविष्य की आशा हो । आप ही इसे वन्द करो । सदा-चार के नाम पर, भारत के नाम पर, अपने लिए तथा अपने उत्तरा-धिकारियों के लिए मैं आपसे प्रार्थना करता हूँ कि देश में अविवेकपूणं असमय, अन्वाधुन्ध विवाहों को वन्द करो । ऐसा करोगे तो इसमें जनता पवित्र हो जाएगी और कुछ हद तक इससे जनसंख्या की समस्या हल होगी ।

मान लीजिए कि ये सुझाव अस्वाभा विक है—कुदरत के खिलाफ है, परन्तु यदि ऐसा सोचकर आप अन्धाधुन्ध विवाहों को और अविवेक-पूर्ण सन्तानोत्पत्ति को जारी रखेंगे तो आपको अकाल और मृत्यु का शिकार होने के रूप में दण्ड मिलेगा। यह कोई अत्युक्ति नहीं है यह एक कठोरतम सत्य तथा कूर वास्तविकता है। क्या (गाँवो में) वाल विवाह करना तथा विधवा वा विवाह न करना संसार में अस्वाभाविक नहीं है? सूर्य के नीने, किसी भी सम्य जाति से पूछकर देगिए क्या आपमे मानवता का लेशमान्न भी वाकी वचा है? तव आप विधाम कैसे कर सकते हैं, जब तक कि आप अमानवीय, प्रकृति-विरुद्ध कुरीतियों को दूर न करें विध्वा के बच्चे के कोमल हाथ अनजाने ही सहायता पाने के लिए आगे बढ़े हुए हैं। जीवित सितयाँ इंच-इच करके आपकी कुरीतियों की चिताओं में जल रही हैं। विश्वता अपनी मायूम श्रीखों में बाँसू बहाती आपकी और देख रही हैं और आपमे

प्. अलुक्ति=चडा-चडान गरी गर्दे बात ।

सहायता की याचना कर रही है कि आप उन्हे अपने बुरे रीति-रिवाजो से बचाएँ।

कब तक आप रुदन करती भवानी (भारतीय नारी) से पीठ मोड़े रहेंगे? कब तक उसके करण रुदन की तरफ आप कान बन्द किये रहेगे? क्या आप चाहते है कि वह चंडी का रूप धारण करे, रक्त की प्यास लेकर बदले के लिए तैयार हो जाए? यदि उसने ऋद्ध हिष्ट हाली, तो पृथ्वी कॉप उठेगी, भूकम्प आ जाएगा। लोग कहते है शान्ति, शान्ति। आप देश मे तब तक शान्ति की आशा कैसे कर सकते है, जब तक कि आप भवानी को प्रसन्न नहीं करते? योरप में जितने ही निम्न वर्ग के लोग है, उतनी ही जल्दी वे विवाह करते है, परन्तु इतनी छोटी अवस्था में कहीं भी विवाह नहीं होते, जैसे कि हिन्दुस्तानी लोगों में होते है। विदेशों में, ऊँचे वर्ग के लोग तीस वर्ष की अवस्था से पूर्व शादी नहीं करते। उनका विचार होता है कि बच्चे कम हों, परन्तु हों स्वस्थ और योग्य।

हरवर्ट स्पेसर ने अपने 'शरीर विज्ञान के सिद्धान्त' में दिखलाया है कि ऊँचे दर्जे के मानसिक विकास में सन्तान उत्पन्न करने की शक्ति अवश्य ही कम हो जाती है। हम कब तक इतने नीचे गिरे रहेगे और पशुओं की तरह अन्धाधुन्ध सन्तान पैदा करते रहेगे? हमारे अपने शास्त्रों के अनुसार भी, ब्रह्मचर्य की बड़ी महिमा कही गई है। शास्त्र इसकी प्रशसा करते नहीं थकते। पितृत्रता के बिना मनुष्य में न तो शारीरिक शक्ति हो सकती है और न आध्यात्मिक शक्ति। मानव शक्ति का वह अंश जो काम-सम्भोग सम्बन्धी चेष्टाओं में तथा काम-वासना सम्बन्धी विचारों में व्यय होता है, जब उसे नियन्त्रण में कर लिया जाए, वह सरलता से ओज में परिवर्तित हो जाता है। उससे अक्षय आध्यात्मिक शक्ति प्राप्त होती है।

आपको काम-सम्भोग सम्बन्धी इच्छा को यश में करना होगा। जो पाशविक । इच्छा को वश में नहीं कर सकता, वह मूर्ख है। वह अत्यन्त गम्भीर सम्बन्ध-काम सम्बन्धी विषय को तुच्छ तथा हीन बना देता है। वह नहीं जानता कि अपने रक्त को ही वह व्यर्थ बहाता है। वीयंनाग से वह हर प्रकार की दुर्वलता को आमंत्रित करता है। सब प्रकार के पापों का मूल कारण इस दिव्य शक्ति का गलत प्रयोग ही है, मानो गलत स्थान पर प्रयोग करके व्यक्ति अपने घन को धूल में वदल रहा हो। 'पाश-विक' विशेषण यह वतलाता है कि काम-वासना की इच्छा नीचे दजें की इच्छा है। जानवर वारतव मे निम्न तथा मूढ़ होते हैं। उनमे सन्तानोत्पत्ति का विचार विवेकपूर्ण नही होता । अन्वाधुन्ध सन्तान उत्पन्न करने के कारण ही उनमें एक-दूसरे का खून वहाने के लिए सवर्ष होता है, इसीलिए उनके इस व्यवहार पर यह कलंक लगा है। तथापि पणु विल्कुल अवोध होते है। केवल काम-सम्भोग के हेतु काम-वासना वे नही जानते। मानव को पशुओं की अपेक्षा ऊँचा समझा जाता है; परन्तु उसी परिमाण में, जहाँ तक कि वह तक द्वारा अपनी वासनाओं को वश में रख सके। परन्तु जो मनुष्य पशुओं के समान नीच हो, जो अन्धाधुन्ध सन्तान पैदा करता जाए, वह तो पशु से भी नीचे गिर जाता है; वयोंकि वह अनावश्यक, दूषित, काम-सम्भोग की इच्छा भी रखता है, जिसका सन्तान से सम्बन्ध नहीं । फिर यह गितना नीचे गिर सकता है और कितना भ्रष्ट हो जाता है, उसकी कल्पना ही की जा सकती है।

#### पदित्रता की रक्षा आवण्यक

पवित्रता । पवित्रता ! सगीनों के जोर मे आपको पवित्रता की

१. पाणविक=पगु जैसी।

रक्षा करनी होगी। नहीं तो विकासीय संघर्ष का निर्देय चक्र आपकों कुचल देगा। आज आपकी आशा का आधार एक मात्र पित्रता ही है। जिस प्रकार विकास की प्रिक्रिया ने आप पर निकट-सम्बन्धियों में विवाह न करने का आदेश ढोंसा है, इसी प्रकार आपके जीवित रहने की पहली शर्त यह है कि आपके मन पित्र हों और उनमें काम-विकार न हो।

हे भारत के लोगो । यदि आपमे सयम का अभाव रहा तो, आप जीवत नही रह सकते। यह कहना आपको कठोर लगता होगा; परन्तु आपको सयम (इन्द्रिय-निग्रह) अपनाना ही होगा, आपको अपने शरीर के लिए, आपको अपने मस्तिष्क के लिए, आपको अपने धर्म के लिए, इस संसार के लिए और परलोक के लिए—आपको पूर्णतया पित्र आचरण वाला बनना होगा। पित्रता के बिना आपकी वीरता नहीं टिक सकती, पित्रता के बिना आपकी एकता नहीं हो सकती, पित्रता के बिना आपके देश में शान्ति नहीं हो सकती।

## शिक्षा का महत्व

शिक्षा—अमेरिका तथा इग्लंड मे, स्कूली शिक्षा से रहित व्यक्ति भी, दूसरे विश्वविद्यालयों के अडरग्रेजुएट्स की अपेक्षा अधिक समझ-दार है। कारण क्या है? उनकी संस्कृति का मुख्य स्रोत? संस्ता दैनिक प्रेस (समाचारपत्र) है। इंग्लंड, जापान तथा अमेरिका में समाचार पत्र प्रतिदिन इतने ज्ञान का प्रसार करते हैं कि जितना विश्वविद्या-लयो द्वारा भी नहीं किया जाता। हम अपनी सरकार तथा अन्य संस्थाओं का धन्यवाद करते हैं कि उन्होंने कुछ सीमा तक देशी शिक्षा का प्रसार किया है, परन्तु व्यवहारत. यह 'नहीं' के बरावर है। हम

सयम= इन्द्रियो को वश मे रखना ।

२. स्रोत=निकास ।

अपने जनसाधारण की निरक्षरता तथा स्त्रियों की अशिक्षा के लिए किसी अन्य को दोष नहीं दे सकते—इसका सारा दोष हम पर आता है। स्त्रियों की स्थिति भयकर रूप से अन्धकारपूर्ण तथा अज्ञान मे भरी है। अधिक सन्तान पैदा करने का चनकर छोड़कर, उसी शक्ति का प्रयोग स्त्री जाति को शिक्षित करने में करो। जनसाधारण को शिक्षित बनाने में उसे लगाओ। अपने को ऊँचा उठाओ और देश का उद्धार करो। इसका सबसे सरल तथा सीधा उपाय यह है कि भार-तीय समाचार पत्रों की दशा सुधारो। वास्तव में लाभदायक और उपयोगी पत्र निकालो । जो समाचार पत्र इस समय विद्यमान है, उनमें सुधार करो। देशी भाषाओं में समाचार पत्र निकालो जिससे स्त्रियो तथा करोड़ों साधारणजनों का लाभ हो। इस दिशा मे अव तक कुछ प्रयत्न किये भी गये है परन्तु वे कम है। कारण यही है कि उच्च शिक्षित वर्ग ने नियम बना रखा है कि वे देशी भाषा के पत्नों को हाथ नहीं लगाएँगे। अपनी मात भाषा का सम्मान करना आपको अवश्य ही सीखना होगा। नवयुवक संगठनों को सरल हिन्दी भाषा में पत्र निकालने चाहिए जिनमे जहाँ तक सम्भव हो फारसी और संस्कृत के शब्द न हों। अस्वाभाविक भाषा-शैली को छोड़ देना चाहिए। स्वाभाविक रूप में जैसा आप सोचते हैं यैसा लिखिए। विसी की नकल मत की जिए। कालेज के विद्यार्थी भी छोटे-छोटे लेख लिख सकते हैं। अपनी मातृभाषा में अपने विचार प्रकट करने का यदि वे अभी से प्रयत्न करेंगे, तो आगं चलकर वे उन भावों को प्रकट कर सकेने जो बहुत विचारोत्तेजक जानवदंक अर प्रेरणा-दायया होगे।

१. विचारोत्तेजनग=विचारो में उनचन करने वाने।

रे. ज्ञानदर्र ग=ज्ञान दराने याने ।

इ प्रद्राह्मका अधिकार देने वाने।

### कालेज के छात्र-छात्राओं का कर्त्तव्य

कालेज के छात्र-छात्राओं को यह अपना पवित्र कर्त व्य समझना चाहिए कि वे अपनी निरक्षर बहुनों को शिक्षित बनाएँ। बहुनों, माताओं, पित्नयों, पुत्रियों और सम्बन्धी स्त्रियों को लिखना-पढ़ना सिखलाएँ। पब्लिक स्कूल पद्धित की प्रतीक्षा करने की आवश्यकता नहीं। यह पिवत्र वृत आपकी जिम्मेदारी है।

यदि भारत जिन्दा रहना चाहता है, तो समस्त देश में स्त्री शिक्षा का व्यापक प्रसार होना चाहिए। नवयुव को । क्यो न यह काम आप के ही हाथों से आरम्भ हो ? यह देखिए कि आपके प्रदेश में एक भी स्त्री या एक भी गरीब आदमी निरक्षर न रह जाए। देश के माथे से अशिक्षा का कलक दूर करो। क्या अपने पडोस की भगी की स्त्री को पढाने में आपको डर लगता है या लज्जा आती है ? तो आपके व्यवहार और चरित्र को धिक्कार है । गरीबों, अनपढ़ों के पास जाओ तो मन में मां जैसी ममता लेकर जाओ और उन्हें शिक्षित बनाने के काम से प्यार करो। कैसा देवदूतो जैसा काम है ! लिखना-पढ़ना सिखलाने के बाद उन्हें भौतिकी, मनोविज्ञान, नक्षत्र विज्ञान, इतिहास, राजनीति, शरीर विज्ञान आदि के आरम्भिक पाठ पढ़ाओं। इन बातों को इतने रोचक तथा आसान ढंग से उन्हें समझाओं कि धीरे-धीरे वे उस विपय को समझने के योग्य बन जाएँ।

# हिन्दी शिक्षा का महत्त्व

राम हिन्दी पढ़ने पर इसलिए जोर देता है कि हिन्दी अवश्य शोझ ही भारत की राष्ट्रभाषा होगी। आपके सम्मुख सबसे पहला महत्त्व-पूर्ण कार्य यही है कि गरीबो तथा स्त्रियो को शिक्षित बनाओ। यह कार्य आपको अन्त मे महान बनाएगा।

## कृषि-शिक्षा का महत्त्व

परन्तु इतना न भूलना कि इससे भी आवश्यक काम आपके लिए यह है कि आप कृषि सम्बन्धी कला का विस्तृत ज्ञान प्राप्त करें, उद्योगों का व्यापक और व्यवहारिक ज्ञान प्राप्त करें, इतना अच्छा ज्ञान जितना ऊँचे उठे देशों के लोगों को प्राप्त है। विदेशों में जाकर इस ज्ञान को प्राप्त की जिए तथा भारत में आकर उस उपयोगी ज्ञान का व्यापक प्रसार की जिए।

#### धर्म का स्थान

घर्म—पारिवारिक, सामाजिक तथा राष्ट्रीय कर्तव्यपालन आपका कर्मकाण्ड है। परन्तु कोई भी कर्म या श्रेष्ठ कार्य अज्ञान से नहीं किया जा सकता। केवल अज्ञान अन्धकार के कार्य (पाप-कर्म) ही अन्धकार में किये जाते हैं। जब आपके हृदय में जान की ज्योति नहीं प्रज्ज्वित होगी, तब तक आप किसी महत्वपूर्ण कार्य में सफल नहीं हो सकते। तब तक आप एक कदम भी आगे नहीं वढ सकते। आपके कानों में दिनरात जो विरतार से कहा जाता है, वह सब आपके शरीर से ही सम्बन्ध रखता है परन्तु आत्मा के बिना णरीर नहीं रह सकता। सभी सफल अन्दोलनों की आत्मा जीवित आस्था यानी विश्वाम में होती है। आस्था और विश्वास का आधार ज्ञान की ज्योति है। यहां तक कि भौतिकवाद के अग्रणी नेता भी, चाहे वे नन्देहवादी हो या रचानावदी, नास्तिक हो या किसी अन्य विचार के हों—नभी सफल होते हैं, जब उनके अन्दर लाम्था हो। वे माने या न मान—उनकी सफलता अवचेतन मन में छिपी आस्था के ज्ञारण ही होती है। इस प्रनार वे धर्मीपदेशार में बदकर धार्मिक का जीवन व्यतीत करने है।

१. भीनियवाद=दुनियानीपन (Materialism) ।

यहाँ एक रवड फैक्टरी है। यह हजारों वेरोजगार लोगो को रोजगार देती है। राष्ट्रीय व्यापार को आरम्भ करती है, राष्ट्र की पूँजी को कई गुना वढाती है, गरीव मजदूर श्रेणी को बढावा देती है, जहाजी कम्पिनयों के लिए बहुत भारी काम मोहय्या करती है। रेल्वे कर्म-चारियों को काम देती है। डाकखाने का काम बढ़ाती है। यह फैक्टरी कैसे चल सकती थी यदि इसके सचालक में भावना या स्पिरिट न होती? इसी प्रकार आपके कोई भी व्यक्तिगत, परिवारिक, सामा-जिक या राजनैतिक कार्य तब तक नही पनप सकते, जब तक कि आप अपने अन्तःकरण से उनके लिए गौरव और महत्ता की आस्था न मांगें? आपके अन्त करण की प्रतिक्रिया हृदय-परिवर्तन, मानसिक सशोधन तथा आध्यात्मिक सन्तुलन अर्थात् आपकी अपनी अन्तरात्मा की भावना पर ही आपकी सारी हलचल निर्भर होती है। कार्लायल ने कहा है—'विश्वास ही महान् जीवनदायी शक्ति है।' किसी देश का इतिहास उतना ही सफल, आत्म-विकास-कारक तथा महान होता है, जितना उस देश के निवासियों में विश्वास हो।

## विश्वास की आवश्यकता

जो कुछ भी महान है, वह सबसे पहले अन्त करण की गहराइयों में प्रकट होता है। जो मनुष्य दिव्य मादना में निवास नहीं करता या पूर्ण विश्वास नहीं करता, जो एक ईश्वर के लिए सबर्ष नहीं करता, वह चाहे जहाँ रहे, कितनी शान और धन समृद्धि में रहे—किन्तु वास्तव में वह जीवित नहीं है, वह मृत है।

हरवर्ट स्पेंसर ने भी कहा है- "हमारी विचार-चेतना का स्वरूप

१. आग्या=विज्वास ।

अनुभूतियों से निर्मित होता है, और प्रज्ञा केवल उसका वाह्य रूप है। मन की करते हुए जिस भाग की सामान्यनः हम उपेक्षा कर देते हैं, वह उसका आवश्यक भाग है; अर्थात् अनुभूतियों हो शासन करती हैं, बुद्धि तो उनकी दासी है।" अनुभूतियों और भावनाओं को ही सरल भाषा में 'हृदय' कहा जाता है। आस्या का धर्म तुरन्त ही किया करता है, और मनुष्य के कमों के लिए शवित प्रदान करता है। स्पेसर ने आगे कहा है—"नौकर में (मस्तिष्क में) सुधार करने से अधिक लाभ नही हो सबता जब तक कि हम स्वामी (मन) में सुधार न करे।" जेम्स ने उस युग के योग्यतम उक्त मनोवैज्ञानिक की उवित को स्वीकार करते हुए कहा है—"धामिक अनुभूतियां उसी प्रकार प्रभावशाली है, जिस प्रकार कोई भी अन्य सीधी (direct) अनुभूति हो सकती है। वित्क तक द्वारा जितना विश्वस्त परिणाम प्राप्त होता है, उससे भी अधिक परिणाम धार्मिक विश्वामों द्वारा पैदा होता है।"

## भावनाओं का महत्त्व

अपनी प्रकृति की गहराई के स्तर पर जीवन व्यतीत करने के लिए, अपने जीवन के गहनतम रहस्यों को जानने के लिए, भावना का अनुभव की जिए, अपने अन्तरतम में छिपी अपनी वास्तविकता की अनुभूति प्राप्त की जिए। प्रकृति में भी अन्तिनिहित वास्तिवकता वहीं है। तब आप 'तत्त्वमित्त' के साकार जीवित रूप हो जाएँगे।

(१) यही हैं जीवन, यही है जीवन यही अमरता, यही है गवित ।

१. प्रजा=विशेष गुनि ।

अनुपूरियो=गत्मग गरना ।

३. पनितिन=अस्य दिनी।

इसकी एक ही दृष्टि से स्तम्भ गिर जाते हैं, यह शक्ति आप प्राप्त कर सकते हैं।

(२) ससार मेरे लिए मार्ग छोड़ देता है, मेरे लिए स्थान बना देता है, मैं ज्योति से उज्ज्वल होकर आ रहा हूँ, अन्धकार ! तू परे हट जा।

# ५. संयम तथा निःस्वार्थ भावना

#### सुख का रहस्य

मुख का रहस्य कुछ विचित्र है। वह रहस्य इस प्रकार है कि— जितना ही तुम पदार्थों की खोज करते हो, उतना ही तुम उन्हें खो देते हो। जितना आप इच्छा से दूर रहते हैं, उतना ही आप अपने को जरूरतों से भी दूर पाते हैं और उतना ही सांसारिक पदार्थ आपके पीछे दौड़ते हैं।

आजकल हिन्दुस्तानी भी—संसारी बुद्धि वाले हिन्दुस्तानी भी इस रहस्य से अनभिज्ञ हैं। वे तीव्र तथा गहन विचार न करने के कारण, किसी अद्भृत घटना को इसका हेनु स्वीकार करते हैं, जो कि वास्तविक हेतु है नहीं।

भारत का राजनीतिक पतन किस कारण से हुआ? या आर्थिक हिण्टकोण से भारत का इतना अधः पतन क्यो हुआ? कारण यही है कि आजकल के हिन्दुस्तानी उन्ही दिनों के हिन्दुस्तानी है, जब हिन्दुस्तान की गिरावट आरम्भ हुई थी। उनमें व्यावहारिक वेदान्त नहीं है। आप यह मुनकर निकत होगे कि वही भारन जो वेदान्त तथा परोपकार-भावना का धाम था, एकता का मूल न्त्रोत था—'मब एक है' की दिव्य-भावना का मूल अधिव्यान था, यही देण जहाँ दिव्य तत्त्व ज्ञान, आध्यात्मिकना, आत्मयम्मान, आत्मज्ञान तथा आत्मिनमंरता नी गगा प्रवाहित होती थी, वही आज व्यावहारिक वेदान्त से रहिन है। भारन के अधःपतन का यही हेनु है।

# राष्ट्र क्यों गिरते है ?

राष्ट्र क्यो गिरते है और क्यो उन्नति करते है ? बाहरी 'हं थीं की ओट मे वह कौन-सी वस्तु है, जो किसी जाति को उन्नत बनाती है ? वह कौन-सा चन्द्रमा है, जो राष्ट्रों के उत्थान-पतन रूपी ज्वार-भाटे का कारण बनता है ?

इतना ही कथन पर्याप्त होगा कि आध्यात्मिक अध पतन के बिना कोई भी राष्ट्र, किसी भी हिष्टकोण से पतित नही हो सकता। एक हिन्दुस्तानी के मुँह से, जिसने हिन्दुस्तान और अन्य राष्ट्रो का पूर्ण अध्ययन किया है, व्यक्त हुए इन शब्दो का आप स्वागत करेगे। सम्भवत. और हिन्दुस्तानी इस उक्ति में राम के साथ सहमत न हो, परन्तु राम स्वत प्रमाण पर, अपने गम्भीर निरीक्षण के आधार पर यह बात कहता है।

ं क्या कारण है कि अमेरिका इस समय बडी उन्नति कर रहा है, तीन्न वेग से प्रगति कर रहा है ? आर्थिक प्रगति के दृष्टिकोण से, अमेरिका इतने तीन्न वेग से क्यो आगे बढ रहा है ? इसका कारण यही है कि अमेरिकन लोग अनजाने ही, इस बाह्य जगत् मे वेदान्तिक जीवन-यापन कर रहे है। अमेरिकन लोग किस प्रकार अमली वेदान्त का जीवन व्यतीत कर रहे है ? तथा वेदान्त उनकी दुनियावी तरक्की का कारण किस तरह है ? तथा वेदान्त उनकी दुनियावी तरक्की का कारण किस तरह है ? स्व विषय मे कुछ अधिक कथन करने की आवश्यकता नही है। परन्तु है यह ययार्थ वात। सत्य, हॉ सत्य, केवल सत्य ही प्रतिष्ठा प्राप्त करेगा। असलियत, असली चालचलन, केवल निर्मल आचरण को ही सम्मान साफल्य उपलब्ध होगा, अन्य को नही।

१ स्वत प्रमाण=अपने ही सबूत के आधार पर।

सभी विवरणों को छोड़कर, सत्य किन्तु बाह्यहिष्ट से विपरीत प्रतीत होने वाली उवित पर तर्क-वितर्क त्यागकर, जो आध्वर्यजनक वातें अभी राम ने कही है, उन पर विचार की जिए।

इंजील में लिखा हे "Ask and ye shall find it, knock and it shall be opened unto you"

—मॉगो और तुम उसे प्राप्त करोगे; खटखटाओं और द्वार तुम्हारे लिए खुल जाएगा।

# हिन्दू कर्मवाद का अभिप्राय

उघर हिन्दू कर्मवाद की शिक्षा देते हैं, जिसका अभिप्राय यह है कि प्रत्येक इच्छा मानो अपनी पूर्ति अपने संग लिए रहती है। प्रत्येक कामना तथा प्रत्येक हढ़ निश्चय किसी समय पूरा होने का वचन देता है। उद्यान में हिष्टगोचर होने वाली प्रत्येक किना अपनी उम्मीद पूरी हुई देखती है, कभी न कभी वह खिलती और फलती है। जान-वरों की सभी आशाएँ भी सफल होती है। इस विश्व में कोई भी उद्योग, कोई भी शिवत तथा कोई भी वस्तु वृथा नहीं जानी। कोई भी पदार्थ नष्ट नहीं होता।

- 9. शक्ति के हह आग्रह (Law of persistence of force).
- २. उद्यम के सरक्षण (Law of conservation of energy).
- इ. द्रव्य की अविनश्वरता का नियम (Law of indistructibility of matter).

— उक्त तीन नियमों को हम प्रकृति में लिया पाने है। इसी प्रकार मानसिक सिक्यता, मानसिक कल्पनाएँ, संकरप तथा उच्छाएँ — ये मानसिक उद्योगज शिवतयाँ है, ये गमी गैंन नष्ट हो सकरी हैं ? ये भी अवश्य मफन होंगी, चाहे देर ने या जल्दी। उन प्रकार

१. उग्रोगज=उग्रोग ने उत्पन्न होने वाली।

सभी कामनाओ की पूर्ति अवश्य होगी ही। कर्मवाद का सार-सग्रह इतना ही है। हिन्दू उपदेश देते है कि—"मॉगो तथा आप उसे पाओगे, खटखटाओ और द्वार तुम्हारे लिए खुल जायेगा।"

परन्तु क्या ठीक ऐसा ही होता है ? प्रतिदिन के जीवन अनुभव में क्या हमें ऐसा होता दिखाई देता है ? किन्तु लोग कर्मवाद का आम तौर पर जो मतलब लगाते हैं, उसके मुताबिक होने वाले अनुभव से यदि आप इसे प्रमाणित करना चाहे, या जन-साधारण इन वाक्यों से जो मतलब समझते हैं, उस रीति से आप इस कथन को यदि सिद्ध करना चाहे, तो यह आपकी गल्ती होगी। आप देखेंगे कि यह सिद्धान्त व्यवहार में सही नहीं उतरता। इस कथन में पूरी सचाई नहीं हैं, केवल यह सचाई का एक भाग है। बाइबिल में हो या हिन्दुओं के यहाँ कहा गया हो, "मॉगिए और उसे पायेगे, खटखटाइए और द्वार आपके लिए खुल जाएगा"—परन्तु इसका जो तात्पर्य समझा जाता था, उसे जनसाधारण नहीं समझते।

इस कथन का तात्पर्य यह था कि उसका आपको मूल्य चुकाना पड़ेगा। यह न भूलिए कि उसकी कीमत भी चुकानी जरूरी है। मूल्य का भी जिक्र हमे इजील में मिलता है—"He that will keep his life will loose it"

—जो अपने जीवन की आकाक्षा करता है उसे पहले वह खोना होगा। इसका क्या अभिप्राय है ? इसका अभिप्राय यही है कि जो याचना करेगा—मॉगेगा—पाने को उत्किण्ठत होगा, वह नही पाएगा। इच्छा, लालसा, उत्किण्ठा, कामना, उत्सुकता—पाने मे वाधा है। 'जो इस प्रकार अपने जीवन को बचाकर रखेगा, वह उसे खो देगा।

"Man shall not live by bread alone."

 भोजन प्रदान कीजिए।" फिर यह भी कहा करते हैं कि मनुष्य का जीवन केवल अन्न के आश्रित नहीं है। इन दोनो उक्तियों का तालमेल (समन्वय) कैसे होगा?

#### प्रार्थना का तात्पर्य

इन कथनों का तात्पर्य भलीभाँति समझिए। 'आज के दिन हमें हमारी नित्य की रोटी दीजिए।' प्रभु से की गई इस प्रार्थना का यह अभिप्राय नहीं है कि आप याचना करते रहें, अनुनय करते रहें, विनती करते रहे, इच्छा और कामना करते रहें। नहीं, कभी भी यह अर्थ नहीं है। इसका तात्पर्य यह था कि एक राजा या सम्राट् को भी, जिसे प्रतिदिन का भोजन न प्राप्त होने की तिनक भी आणंका नहीं है, उसे भी यह प्रार्थना करनी चाहिए। एक राजकुमार को भी, जिसे भोजन जरूर मिलेगा, उसे भी यह प्रार्थना करनी चाहिए।

यदि यह तात्पर्य है तो साफ हो जाता है कि 'हमारी नित्य की रोटो दीजिए' का तात्पर्य यह नहीं कि मनुष्य भिक्षुक की वृत्ति अपनाएँ या घन सम्पत्ति की आकांक्षा करें। इसका यह तात्पर्य कदापि नहीं। प्रार्थना का अभिप्राय इतना ही है कि प्रत्येक व्यक्ति को भले ही वह राजकुमार या सम्राट् या संन्यासी ही क्यों न हो, अपने चारों और समस्त पदार्थ, विशान घन-सम्पदा, सम्पूर्ण रतनराणि, सुन्दर-तथा रम्य वस्तुएँ अपनी नहीं समझनी चाहिए। उसे घन-सम्पदा पर अपना स्वामित्व या अधिकार नहीं समझना चाहिए। अपिनु यह मानना चाहिए कि यह सब कुछ परमात्मा का ही है। मेरा नहीं है—'इदं न मम'।

यह प्रार्थना याचना के लिए नहीं, बल्कि त्याग के लिए है। मुनौं 'हमारी रोटी हमें दीजिए' का तात्पर्य गौंगना अथवा उच्छा करना कदापि नही । इसका अभिप्राय है—त्याग करना—सब कुछ परमेश्वर के अर्पण करना ।

आप सोच सकते है कि किसी सम्राट् का—'आज की रोटी हमें दीजिए' आदि प्रार्थना करना कितना असगत होगा, यदि उक्त प्रार्थना का सामान्य अर्थ ग्रहण किया जाए।

#### प्रार्थना का यथार्थ अर्थ

यह प्रार्थना तभी तर्कसंगत हो सकती है, यदि सम्राट् उस भावना से प्रार्थना करे कि सभी हीरे-जवाहरात, मोती और पन्ने, महलो की सारी धन-दौलत, महलो तक का मै त्याग करता हूँ तथा अपना सर्वस्व प्रभु के अपंण करता हूँ। मै अपने अधिकार का दावा वापिस लेता हूँ, क्यो कि जो कुछ है, सव परमेश्वर का है।

यह कहा जा सकता है कि इस प्रकार प्रार्थना करता हुआ वह इन सभी पदार्थों से नाता तोड़कर, इनसे दूर जा खड़ा होता है। वह साधुओं के समान साधु हो जाता है। कहता है, यह सब परमेश्वर का है। मेज परमात्मा की है, उस पर रखा खाना परमात्मा का है, मेरा कुछ नहीं है। मुझे जो कुछ भी प्राप्त होता है, वह प्रिय प्रभु से प्राप्त होता है। प्रार्थना द्वारा वह यही अनुभव करता है। 'हमारे नित्य का भोजन' आदि का यदि आप वहीं अर्थ ग्रहण करे, तभी 'मनुष्य का जीवन केवल अन्न पर आश्रित नहीं है', इस कथन से उसकी सगति हो सकती है। दोनो कथनों का समन्वय तभी किया जा सकता है।

इजील मे यह भी लिखा है—"Seek the kingdom of Heaven and all things will be added unto you"

१. असगत=अयुक्त ।

२. सर्वस्व=सवकुछ।

—स्वर्ग के साम्राज्य की जोज करो तथा अन्य सभी वस्तुएँ तुग्हे प्राप्त हो जाएँगी।

यह है कुजी । उक्त प्रार्थना की यह चावी है। यही प्रार्थना-वाक्य है, जिसे ईसामसीह ने ईएवर-प्रार्थना सम्बन्धी कहा और वह वाक्य इस प्रकार है—"पहले स्वर्ग का साम्राज्य खोजो, फिर और सब वस्तुएँ आपको स्वय मिल जाएँगी।"

इसके अतिरिक्त इजील में यह भी कहा गया है—"In sorrow she should bring forth child."

वु ख मे उसे वच्चे की प्राप्त होगी। खोथी हुई कड़ी हमें इस वाक्य में प्राप्त हो जाती है। वच्चा उसे मिलेगा; परन्तु उसका मूल्य प्रसव-वेदना है। कामना फलवती तो होगी; आपकी जो लालसा है वह वस्तु आपके सामने अवश्य आएगी; परन्तु उसकी कीमत आपको कष्ट के रूप में देनी होगी। 'दु: य मे उसे वच्चे की प्राप्ति होगी' यह उनित केवल स्त्री के लिए नहीं कहीं गई; अपितु प्रत्यंक के लिए यह वात कहीं गई है। कामनाएँ अवश्य सफल होगी, किन्तु मूल्य चुकाने पर। दु:न्व या कष्ट का क्या है तात्पर्य इमका तात्पर्य ई—मभी कामनाओं का त्याग। अपनी आकांक्षा की पूर्ति कौन देमेगा?

वहीं जो उसका मूल्य चुकाएगा, जो प्रसव-बेदना को सहन करेगा। जो प्राणपण से कामनाओं के अधीन अधवा आसवन हो जाएगा, यह नहीं; बित्क वह जो महाराजाधिराज के समान आकादाओं में रमण करता है। जो तटस्थ भाव से, आसीनवत् आकांकाओं में रमता है। केवल उसकी ही कामनाएँ पुष्पित-पल्नवित-फिन्त होनी है।

## क्या प्रार्थनाएँ सुनी जाती हैं ?

नोगों का कहना है कि प्रार्थनाएँ मुनी जाती हैं। प्रार्थनाएँ क्या

१. प्रतब-पेदना=बन्ना जनने के ममय की गीडा।

वस्तु है ? प्रार्थना शब्द का अर्थ कुछ व्यक्ति माँगना, चाहना, याचना करना, इच्छा करना, लालसा करना समझते है। यदि 'प्रार्थना' शब्द का यही भावार्थ है, तो क्या ऐसी प्रार्थनाएँ मुनी जाती है ? यह बात गलत है।

यदि प्रार्थना का शब्दार्थ आप याचना, माँगना, चाहना, अभि-लाषा करना मानते है, तो इस प्रकार की प्रार्थनाएँ कभी नहीं सुनी जाती।

माँगने से कभी कुछ नहीं मिलता। याचना से कोई पदार्थ हाथ नहीं आता। आप माँगने से कुछ नहीं पा सकते।

किन्तु प्रार्थना शब्द का तात्पर्य सामान्य से कुछ और ही है, कुछ अधिक है। प्रार्थना शब्द का सही अर्थ तभी प्रकट होता है, जब आप इच्छा से—लालसा से दूर हो जाएँ। 'The will be done.'

—प्रभो ! आपकी इच्छा पूर्ण हो । इस वाक्य मे आपकी अभिन्नता प्रकट होती है ।

प्रार्थना का तात्पर्य माँगना, याचना करना, हाथ फैलाना, चाहना, अपनी कामना पूरी कराना कदापि नही। लोग प्रार्थना को अपनी इच्छा-पूर्ति का उपाय मानते है। आत्मा का अर्थ वे अपनी क्षुद्र आत्मा अथवा अन्य सभी से विच्छिन्न भिक्षुक आत्मा समझते है।

परन्तु प्रार्थना का वास्तविक अर्थ—भावार्थ इस वाक्य मे है— 'आपकी इच्छा पूर्ण हो।' जव गरीर सब तरह के कष्टो से, वेदना से, व्यथा से पीड़ित होता है, तब भी आपके अन्त करण मे यह भावना उत्पन्न होती है—''आपकी इच्छा पूर्ण हो।'' यह अत्यन्त उचित तथा समीचीन है।

जिस समय आपकी देह रुग्ण होती है, जब आपके चहुँ और की

१. विच्छिन्न=भिन्न, अलग ।

परिस्थितियाँ आपके विरुद्ध होती है, तव आपके अन्दर से यह विचार व्यक्त होता है—'आपकी इच्छा पूर्ण हो, (मेरी नहीं)।'

इसे ही समर्पण, आत्मत्याग तथा परिच्छिन्न आत्मा का समर्पण कहा जाता है। हृदय से उद्भूत, अन्तः करण से निर्गत प्रार्थनाओं का यही सार-तत्त्व है।

## स्वार्थपूर्ण कामनाएँ नहीं सुनी जातीं

स्वार्थ-भरी कामनाओ वाली प्रार्थनाएँ कभी नही सुनी जाती। प्रार्थनाओं की सुनवाई तभी होती है, जब मन ऐसी स्थित मे पहुँच जाए, जिसमें जगत् जगत् नहीं रहता। जिसमें पूरी तरह समर्पण किया गया हो, जब निज देह देह न रह जाए, मन मन न रह जाए, नातेदारों से कोई सम्बन्ध न रह जाए, सारे वन्धन कुछ समय के लिए दूट जाएँ। इस प्रकार की स्थित के तुरन्त बाद आपकी आकांक्षा की अवश्य पूर्ति होगी। इस प्रकार की प्रार्थनाओं की सुनवाई तभी होती है कि जब कोई व्यक्ति एक विशेष स्तर तक ऊँचा उठ जाता है। जब वह देहाभिमान से अतीत हो जाता है। सभी पदार्थों का पूरी तरह त्याग करके सर्वस्व ब्रह्मार्पण कर देता है। इस प्रकार की प्रार्थनाएँ भिखारी के समान माँगने की भावना वाली नहीं होती।

कुछ व्यक्ति इस प्रकार के हैं जो सामान्य ढंग से प्रार्थना नहीं करते। जो अपचारिक रूप से प्रार्थना करते नहीं दिखाई पड़ने। उनकी कामनाएँ—उनकी आकांक्षाएँ कैंसे पूरी होती है? ये व्यक्ति किस प्रकार के हैं?

<sup>9.</sup> निर्गत=निकली ।

२. देहाभिमान='मै रारीर हूँ' ऐसा अनिमान (अपने वो गरीर गान रामधना)।

मान लीजिए आपको कोई इच्छा हुई तथा आप याचना, कामना, उत्सुकता, विनती करते है। जिस समय तक आप उस भिक्षु की वृत्ति घारण किये रहते है, तब तक आपको कुछ नही मिलता। आपको विदित है कि जिस समय हमें महान् व्यक्ति से भेट करनी होती है, तो हम उसके पास अच्छे वस्त्र पहन कर जाते है। परमेश्वर सबसे महान् है, सबसे ऊँचा है, निष्काम है, सब आवश्यकताओं से ऊपर है। यदि आप उसके समीप जाते हैं तो सुन्दर पोशाक पहनकर जाइए— ऐसे वस्त्र पहनिए जो उसके अनुरूप हों। परमेश्वर सभी आवश्यकताओं से परे है। उसके पास जाने के लिए सर्वोत्तम पोशाक यही है कि आप भी सब प्रकार की आवश्यकताओं से परे— 'निष्काम' होकर उसके पास जाएँ। यही सर्वेत्तम पोशाक है—परमात्मा के पास जाने की। उसके सम्मुख जाकर आपको याचना-वृत्ति से दूर— भिखारीपन से ऊपर होना चाहिए।

# ६. 'त्यक्तेन भुञ्जीथाः'

## वेदान्त और समाजवाद

सर्वप्रथम, जिसे 'समाजवाद' कहा जाता है, राम उसे 'व्यक्ति-स्वातन्व्यवाद' के नाम से पुकारना उचित समझता है। 'समाजवाद' शब्द इस प्रकार के शासन को प्रमुखता देना चाहता है, जिसमें समाज का जन-समुदाय पर शासन हो परन्तु, राम का कहना है कि इसकी सच्ची भावना इसी में है कि व्यक्ति की स्वतन्त्रता का, विश्व के परि-प्रेक्ष्य में आदर किया जाए। जहां व्यक्ति को कोई परेशानी न हो, कोई चिन्तान हो, कोई झंझट न हो। इसी का नाम राम 'व्यक्ति-स्वातन्त्र्यवाद' कहता है। लोग भने ही इसे चाहे तो 'समाजवाद', 'समिष्टिवाद' नाम से पुकारे, परन्तु व्यक्ति के ही हिष्टकोण का घ्यान रखना इसका ध्येय होना चाहिए। वेदान्त की यही शिक्षा है।

हम देखते है कि तथाकथित 'समाजवाद' का उद्देश्य है—पूँजी-वाद के दुर्ग को गिराना, और यह वेदान्त के उद्देश्य से मिलता-जुलता है, क्यों कि वेदान्त भी आपको व्यक्तिगत स्वामित्व-भाव के परित्याग के लिए शिक्षा देता है। वेदान्त के मत हैं कि व्यक्तिगत घन-सम्पत्ति का विचार, सचय का भाव, स्वार्थमय अधिकार का भाव दूर होना चाहिए। यही वेदान्त है तथा यही समाजवाद। इस प्रकार दोनों का उद्देश्य एक ही है।

१. व्यनिन-स्वातन्त्र्ययाद = त्र शन्म की अपनी आजादी ।

२. तमारियत= इम नाम में गुकारा जाने जाना ।

वेदान्त समता का उपदेश देता है। और इसमे सन्देह नहीं कि सच्चे समाजवाद का भी यही उद्देश्य है। समाजवाद में भी बाह्य धन-सम्पत्ति के लिए किसी प्रकार का आदर या सम्मान नहीं है।

यह आदर्श अति भयंकर तथा कठोर प्रतीत होता है। परन्तु जब तक मानव सम्पदा के भावों को, मोह को, अधिकार-लालसा को तथा आसिक्त को बिलकुल नहीं छोड़ देता, तब तक घरातल पर सुख या हर्षनहीं हो सकता। किन्तु समाजवाद की केवल इतनी ही माँग है कि मनुष्य धन-सम्पत्ति का मोह छोड़ दे। परन्तु वेदान्त में इसके लिए एक महान् कारण भी वर्णन किया गया है।

यह समाजवाद तो चीजो के केवल ऊपरी स्तर—बाहरी स्वरूप की ही छानबीन करता है, तथा यह परिणाम निकालता है कि मानव जाति को समता, बन्धुभाव तथा प्रेम के आधार पर जीवन व्यतीत करना चाहिए। वेदान्त इस दृश्यमान विश्व का अध्ययन और विश्लेषण प्राकृतिक एव आन्तरिक दृष्टिकोण से करता है। वेदान्त के मत मे, किसी व्यक्ति द्वारा सम्पत्ति को व्यक्तिगत मानकर उस पर अपना अनन्य अधिकार जमाना—अपनी आत्मा, अपने अन्त करण के वास्तिक स्वरूप के प्रति अपराध है। वेदान्त के मत मे मानव का अधिकार केवल अपित करना—देना ही है, लेना अथवा मांगना नही। यदि आपके पास देने के लिए और कुछ नही है, अपने शरीर को ही कीडो द्वारा खाने दो। जो कुछ भी आप रखते है, उसका मूल्य या महत्त्व कुछ भी नही है, उसके कारण आप धनी नहीं कहे जा सकते। आप जो कुछ अर्पण कर देते है, उसी के कारण आप धनी कहलाते है। प्रत्येक व्यक्ति कर्म करे, किसी चीज का मालिक बनने के लिए नही, विल्क प्रत्येक वस्तु अपण करने के लिए।

# ग्रहण में सुख--एक भ्रम

ससार सबसे बडी गलती यह करता है कि वह लेने मे'सुख मानता

है। वेदान्त की माँग है कि आप सच्चाई की पहचान करें तथा ऐसी अनुभूति प्राप्त करें कि सच्चा सुख सर्वस्व समर्पण करने मे है तथा माँगने या लेने में वह नहीं है। जिस समय आप भीख माँगने की वृत्ति अपनाते हैं, उस समय आप अपने को स्वार्थी, संकुचित हृदय बना लेते हैं। तब आप अपने अन्त.करण के आनन्द को निचोड़कर बाहर फेंक देते हैं। आप कही भी हो, वहीं एक दाता के रूप मे आच-रण करे, एक भिक्षुक के रूप में कभी नहीं। तभी आपका कार्य संसार में व्यापक तथा विस्तृत होगा। तब उसमें व्यक्तिगत स्वार्थ भावना की गन्ध तक का प्रवेश नहीं हो सकेगा।

हिन्दुस्तान के वेदान्तिक साघु-महात्मा इस काल में भी इसी प्रकार का समाजवादी जीवन हिमालय पर विताते है। प्रागैतिहा- सिक काल से ही वे इस प्रकार का जीवन विताते चले आये है। वे कठोर श्रम करते है, वेकार नहीं वैठे रहते। वे न तो आलसी और आसानी पसन्द हैं, न भोगी और विलासी। कारण, उन्हीं की चेप्टाओं से भारतवर्ष के उस विणाल तथा महान् साहित्य का मुजन हुआ है। ये व्यक्ति ही भारतवर्ष के सबसे श्रेष्ठ कवि, नाटककार, वैज्ञानिक, व्याकरणज्ञ, गणितज्ञ, ज्योतिपशास्त्रज्ञ, रसायनज्ञ तथा आयुर्विज्ञानी हुए हैं। तथा ये वे व्यक्ति हैं जिन्होंने घन को स्गर्ण नहीं किया। ये ही वे ही लोग हैं, जिन्होंने जहां तक सम्भव हुआ कठोर से कठोर जीवन विताया। इसमें वेदान्त के समाजवाद पर लगाया जाने वाला लाद्यन सर्वया प्रक्षालित हो जाता है कि वह मनुष्यों को भोरु, आलसी तथा पराश्चित बनाता है। वही व्यक्ति उत्तम रीति से से कार्य कर सकता है, जो अपने को स्वाधीन समझता हो।

वेदान्त तथा समाजवाद के अनुमार आपको अपनी पत्नी, वाल-वच्चों घनसम्पदा अथवा और सभी चीजो पर स्वामित्व कायम करने का कोई अधिकार नहीं है।

## सम्य मानव समाज का एक कलंक

सभ्य मानव समाज के मस्तक पर यह लाछन है कि नारी अब तक व्यापार की चीज बनी हुई है। मानव उसी अर्थ मे उस पर अपना कब्जा जमाता तथा शासन करता है जिस प्रकार कि वह पेड़-पौधो पर, मकानो पर या धन सम्पत्ति पर करता है। इस तरह सम्य समाज में स्त्री के हाथ-पाँव बाँध दिये गये है। इसके विपरीत पुरुप अपने प्रत्येक कार्य में स्वाधीन है। नारी एक पुरुप की सम्पत्ति बन जाती है, कभी दूसरे पुरुष की।

समाजवाद तथा वेदान्त—दोनो के अनुसार यह स्थिति अत्यन्त आश्चर्यजनक प्रतीत होती है, परन्तु स्त्री की स्वतन्त्रता की पहचान और पकड स्वय स्त्री को होनी चाहिए। इसके बिना उसकी स्थिति बदल नहीसकती। वह उतनी ही स्वतन्त्र है, जितना कि पुरुष। हॉ, इतना अवश्य है कि यदि पुरुष के लिए किसी वस्तु पर व्यक्तिगत सामाजिक अधिकार रखना उचित नहीं है, तो स्त्री के लिए भी यही उचित है—उसे भी घन-सम्पत्ति या पुरुष पर अपना अधिकार जमाने का कोई हक नहीं है। अपने मौज-मजे को बनाये रखने के लिए उसे भी पति पर अपना हक जमाने का कोई अधिकार नहीं।

यहाँ समाजवाद के विरोध में एक गम्भीर आपित प्रस्तुत होती है। यदि समाजवाद द्वारा पुरुष तथा स्त्री को पूरी स्वतन्त्रता दे दी जाती है, तो उससे तो समाज पशुत्व की दशा मे पहुँच जाएगा तथा ससार चरित्रहीनो, कामवासना के पुजारियो से भर जाएगा।

राम का कथन है कि पुरुष तथा स्त्री के लिए इससे अच्छी वात और क्या होगी? गौ-भैस अपने काम-व्यापार मे अत्यन्त बुद्धिसंगत बर्ताव करते है। वे अत्यन्त युक्ति सगत रहते है क्यों कि ऋतुकाल में

१ युक्ति सगत=तर्क सगत, जिसे दलील ठीक माने।

ही सम्भोग करते है। यदि मानव व्यवहार भी उसी प्रकार हो जाए, तो सम्य समाज की सारी लम्पटता, कामासक्ति तथा उच्छृंखलता समाप्त हो जाएगी।

कितनी विचित्र वात है कि लम्पट पुरुप को हम पशु या जानवर कहते है। क्या हम भारी गल्ती नहीं करते ? क्यों कि नि.सन्देह जान-वर मनुप्य की अपेक्षा कम कामासकत होता है। पशुओं में अनुचित कामावेश तिनक भी नहीं होता। वे तभी सम्भोग करते हें, जबिक उन्हें सन्तान उत्पन्न करनी हो। मानव की दशा इसके सर्वथा विपरीत है। जो मानव शान्त स्वभाव है, जो काम वासना से विकृत नहीं, वह कामासकत मनुष्यों की अपेक्षा अधिक पशु-तुल्य जीवन विताता है। अतएव काम-वासना से विकृत मानव को पशु नहीं कहा जाना नाहिए, पशु तो वस्तुत. आज का सम्य मानव है। यह हमारे सभ्य समाज की ही विशेपता है, न कि आदिम असम्य समाज की। असम्य मनुष्य तो अधिक स्वाभाविक तथा तर्क संगत हुआ करते थे। उनका प्रत्येक कार्य ऋतु के अनुकूल तथा नियमित समय पर होता था (वे ऋतुकालाभि-गामी होते थे)।

वेदान्त का तथा समाजवाद का भी मत है कि जितनी अधिक विकृत-हीनता तथा प्राकृतिक शान्तता की स्थिति प्राप्त होगी, उतने ही उत्तेजक भाव घट जाएँगे तथा इसके साथ ही साथ मानव में पित या पत्नी, पिता या पुत्र द्वारा 'कटजा जनाने का विचार' नष्ट होता जाएगा।

"हमें इस पत्नी, इस बातक या इस भगिनी की चिन्ता है" लगा-तार इसी प्रकार के विचारी का भार मानव को अगने अध्ययन अथवा

१. लम्पटना=मामुनदा, मामीपन।

२. भगिनी=बर्न।

आत्मसाक्षात्कार के मार्ग में बाधक बनता है। वेदान्त का समाजवाद आपकी छाती पर से इस बोझ को दूर कर देना चाहता है। वह आपको स्वतन्त्र बनाना चाहता है।

जिस समय आप अन्वेषण रूपी समुद्र मे उतरते है, तब आप जीत के झडे फहराते हुए बाहर निकलते है। जब आप किसी प्रकार का अनुसधान करने मे जुट जाते है, तो आप पूरी तरह सफल होते है। जब आप स्वतन्त्रता से, वन्धन मुक्त होकर, सब प्रकार के बाधा-बन्धन और चिन्ता तथा भय का परित्याग करके कार्य करते है, प्रतिक्षण आप अपने को स्वाधीन मानते है, तो आप निश्चय इस विशाल, विस्तृत विश्व को ही अपना घर समझ सकते है।

हमे केवल इतना ही काम करना है कि मानव यह समझ ले कि उनकी बीमारियो का, कमजोरियों का, मुसीबतो का, एक मात्र इलाज यही है—दूसरो पर कब्जा या अधिकार जमाने की भावना का परित्याग।

जब एक बार जनता की विशाल बहुसख्या इस तथ्य को हृदयंगम कर लेगी, तब समस्त विश्व मे समाजवाद जगल की आग की तरह फैल जाएगा।

यह वेदान्त-सम्मत समाजवाद हो उन तमाम बीमारियो का एकमात्र इलाज है। जहाँ एक बार यह वेदान्ती समाजवाद ससार की समझ मे आ गया, तो यह पृथ्वी तुरन्त नन्दन-कानन बन जाएगी। उस समय हमारी विपरीत हिष्ट तथा इर्देगिर्द के वातावरण के विच्छिन्न ज्ञान से पैदा होने वाली आपत्तियाँ लुप्त हो जाएँगी।

यह वेदान्ती समाजवाद एक आदर्श कल्पना है। यदि इसकी

१. वेदान्त-सम्मत=वेदान्त द्वारा स्वीकार किया गया।

स्थापना हो जाए, तो सम्राटों, राप्ट्रपतियों, धर्मोपदेष्टाओं की आव-श्यकता नहीं रहेगी।

जव लोग वेदान्ती समाजवाद में सर्वतन्त्र स्वतन्त्र हो जाएँगे, त्तव वे जिस कार्य को चाहेंगे स्वाधीनता से कर सकेंगे। जहाँ इच्छा होगी आ-जा सकेंगे, आज की भाँति वे अपने ही भाइयो से भयभीत नहीं रहेंगे। वे परोपकार करेंगे तथा जन-हितकर कार्यो—अध्ययन, तत्त्व ज्ञान, आध्यात्मिक खोज आदि में अपना समय नियोजित करेंगे, जिससे अपने सत्य आत्मस्वरूप के साक्षात्कार द्वारा पूर्ण आनन्द प्राप्त करते हुए जीवन-मुक्त हो सकेंंगे।

#### मानवता का आदर्श रूप

जव मानव सब देशों को अपनी आत्मा में ही अनुभव करने लगे, तो उसके लिए परोक्ष क्या है ? उसके मन में स्थान-सम्बन्धी चिन्ता किस कारण हो ?

जब मनुष्य सब कालों में अपने को देखे, तो उसे अतीत, वर्तमान, भविष्य की चिन्ता वया ? जब सभी मनुष्यो तथा पदार्थों को वारतव में अपना ही रूप जान लिया, तो आणका कैसी कि हाय फर्ना आदमी हमें वया जाने क्या कहता होगा ? जब करण कारण स्वयं वन गए, तो चित्त के विकारों का जहाज क्यों नहीं डूबेगा ? तब तो चित्त पारे खाये मूपक की भांति चेष्टाओं से रहित हो जाएगा, नब तो सहज समाधि हो न्वयं होगी।

राम ऐसी मनोदशा में क्या सोचे 'क्या समजे ? वहाँ त्रिकान (भून, वर्तमान, भविष्यत्) का क्या काम है ? राम नया सोचे और क्या समझे ? त्रिलोक में उसका घर है, फिर वह किस घर में मोह

करे ? जब वह नित्य तृष्त रहता है तो सुख का सागर सब्यं हो गया फिर राम क्या सोच-विचार करे ? क्या समझे ?

इस माया-नाश मे जो शान्तता तथा शक्ति प्राप्त होती है ता वही है, जो इसका रस जानता वही है, जो इसका रस चख लेता है। राजा जनक ने इस अमृत का पान करने के उपरान्त अपनी अनुभूतियो का वर्णन इस प्रकार किया है—

नाहमात्मार्थमिच्छामि

गन्धान् घ्राणगतानिप ।

तस्मान्मे निजिता भूमिः

ंशे तिष्ठति सर्वदा । १ ।

नाहमात्मार्थमिच्छामि

रसानास्येऽपि तब्ठतः ।

आपो मे नर्जितास्तस्मात्

वशे तिष्ठन्ति नित्यदा । २ ।

नाहमात्मार्थमिच्छामि

रूपं ज्योतिश्च चक्षुषः।

तस्मान्मे निजितं ज्योतिः

वशे तिष्ठति नित्यदा । ३ ।

नाहमात्मात्मार्थमिच्छामि

स्पर्शान् त्वचि गताश्च ये।

तस्मान्मे निजितो वायुः

वशे तिष्ठति नित्यदा । ४।

नाहमात्मार्थमिच्छामि

शब्दान् श्रोत्रगतानपि ।

तस्मान्मे निर्जिताः शब्दाः
वशे तिष्ठिन्ति निर्यदा । ५ ।
नाहमात्मार्थिमिच्छामि
मनो निर्यं मनोऽन्तरे ।
मनो मे निर्जितं तस्मात्
वशे तिष्ठति सर्वदा । ६ ।

-अपने मजे की ख़ातिर गुल छोड़ ही दिये जव। रूए-जमीं के गुलशन मेरे ही वन गए सव।। जितने जर्वां के रस थे कुल तर्क कर दिए जब । वस जायके जहाँ के मेरे ही वन गए सव।। खुद के लिए जो मुझसे दोदों की दीद छूटी। खुद हुस्न के तमाशे मेरे ही वन गए सव।। अपने लिए जो छोड़ी एवाहिश हवा ख़ुदी की। वादे-सवा के झोंके मेरे ही वन गए सव।। निज की गरज से छोड़ा सुनने की आरजू को। अव राग और वाजे मेरे ही वन गए सव।। बेहतरी के अपनी फ़िको-ख़याल छूटे। फ़िक्रो-ख़्याले-रंगी मेरे ही बन गए सब ॥ आहा अजब तमाशा । मेरा नहीं है कुछ भी। दावा नहीं जरा भी इस जिस्मो-इस्म पर ही।। ये दस्तो-पा है सबके, आंखें ये हैं तो सबकी । दुनिया के जिस्म लेकिन मेरे ही वन गए सब।। कि करोमि यव गच्छामि कि गृह्णामि ज्यजामि किम्। क्षात्मना पूरितं विश्वं महाकल्पाम्युना यथा। १।

स बाह्याभ्यन्तरे देहे ह्यघ ऊर्ध्व च दिक्षु च।
इत आत्मा तथेहात्मा नास्त्यनात्ममयं जगत्।२।
न तदस्ति न यत्राहं न तदस्ति न यन्मिय।
किमन्यदिभवाञ्छामि सर्व संविन्मयं ततम्।३।
स्फारब्रह्मामलाम्भोधिः फेनाः सर्वे कुलाचलाः।
चिदादित्य-महातेजो मृगतृष्णा जगिन्छ्यः।४।
— कहाँ जाऊँ ? किसे छोडूँ ? किसे ले लूँ ? करूँ क्या मै ?
मै इक तूफाँ कयामत का हूँ ! पुर हैरत तमाशा मै !
नहीं कुछ जो नहीं हूँ मै, इधर मै हूँ, उधर मै हूँ।
मै चाहूँ क्या ? किसे ढूढूँ ? सबों में ताना बाना मै।
मै बातिन, मै अयाँ, जेरो-जबर, चपरास्त पेशो-पस।
जहाँ मै, हर मकाँ मै, हर जमाँ हूँगा, सदा था मै।।

# तृष्णाओं के निग्रह का साधन : ब्रह्मचर्य

अरे पश्चिमी विद्याओं तथा कलाकौशल की गन्ध से चिकत-विस्मित होने वाले प्रिय भारतवासियों। आपको राम कहाँ तक सम-झाए! तिनक आप ही होश में आ जाइए। जरा गम्भीरता से विचार तो कीजिए, तो आपको विदित होगा कि ये सब रेले, तार, तोपे, बन्दुके, वाष्पइजन, कारखाने आदि जिनकी तारीफ से फूले नहीं समाते हो, एक इच बराबर भी पिछले लोगों की बजाय आजकल के लोगों को आनन्द नहीं प्रदान कर रहे।

राम के कथन का यह तात्पर्य नहीं है कि आप पिछले काल की बहलियों तथा इक्कों को फिर से प्रचलित करें और वाष्प तथा विद्युत् के यन्त्रों को भारत में पाँव न रखने दे। उसका मतलब यह

निग्रह=वश करना।

हैं कि इन नये अतिथियों का उचित मूल्यांकन की जिए, उन्हें यथी चित सम्मान दी जिए, किन्तु ऐसी वात नहीं होनी चाहिए कि घोड़ा खरी-दता था सवारी करने के लिए उन्हें वह सवार की ही कुचलकर भाग चला। विल्ली के वदले अपनी पावन माता (ब्रह्मविद्या) को मत वेच दी जिए। एक अनावश्यक मनवहलाव की की ड़ा में अपनी आत्मा तथा प्राणों की वाजी मत हार वै ठिए। मुख की तलाश करते हुए मुख की घज्जियाँ न उड़ाइए। वर्षा-ऋतु में पिता वृष्टि-जल की वूँदों के लिए अधीर हो ऊपर को उड़ान भरता है; परन्तु वरसते जल में वह प्यासा रहता है। उसे जल की खोज हो जल से दूर रखती है। इस प्रकार अपनी दशा मत होने दी जिए। रीछ की तरह दोस्त के मुख पर से मक्खी उड़ाते हुए मित्र को थप्पड़ मार कर उसका प्राणहरण मत की जिए।

पाश्चात्य कलाएँ तथा आविष्कार अंश (विषय भोग की सामग्री) वढ़ाने की चिन्ता मे है। तथा उस उपाय द्वारा वे आनन्द की राशि को अधिक करना चाहते है।

# आनन्द = विषय-भोग की सामग्री तृष्णाओं का समुदाय

भारतीयो! आप पिष्चम की नकल तो करने लगे हो; परन्तु देखना अंश (विपय-भोग की सामग्री) को वढाते समय हर तृष्णाओं का समुदाय उसी निष्पत्ति (संस्या) से नहीं, अपितु उनसे भी अधिक संस्या में बड़ता जाता है। जैसे नशई व्यक्ति आनन्द के लिए अफ़ीम या शराव का सेवन करता है और इसकी मात्रा को नित्यप्रति परिविधत करता जाता है, उधर नणे की तृष्णा भी बैसी ही अधिक होती जाती है, जो आनन्द में बहुत कम मान्ना में मिल जाता था, वह आनन्द अब अधिक मात्रा में भी नहीं मिलता। आयु वृथा ही नष्ट होती जाती है। अफीम या शरीर के अधीन अकारण ही बनना

पडता है। यो भी देखिए कि आप अश को कहाँ तक बढा लेगे? भोग के सामान कहाँ तक एकत्र करेगे? बाह्य सामान अपरिमित कदापि नहीं हो सकते, सदा भिन्न (fraction) कमी में ही रहेगी। इसी आनन्द की राशि को बढाने के लिए हिन्दुओं की रीति यह है कि तृष्णा को जो हर के स्थान पर है, घटाना आरम्भ कर दीजिए तृष्णा जैसे-जैसे सिमटती चली जाएगी, आनन्द का परिणाम वैसे-वैसे परिविधत होता चला जाएगा। जिस समय तृष्णा सर्वथा शून्य हो जाएगी, तो अंश भले ही कुछ हो, चाहे न हो, समस्त राशि अनन्त हो जायगी। तथा यह तृष्णा (हर) केवल ज्ञान के द्वारा की मिट सकती किसी अन्य उपाय द्वारा कदापि नहीं।

एक व्यक्ति ने लैला-मजनूँ की कहानी पढी। पढते ही मजनूँ वनने की इच्छा उमड आई। उसने लैला का एक चित्र बनाया तथा उसे हृदय से लगाकर फिरने लगा। अब मजनूँ वाला प्रेम तो उसके मन मे था नही। परन्तु मजनूँ के अभिनय का बीड़ा उठा लिया। धिक्कार है इस प्रकार के मजनूँ बनने पर, न इघर के रहे न उधर के रहे।

अरे आज के भारतीय! यदि तुम्हें अगरेजो का अनुकरण करना ही मजूर है तो उनका प्रेम, साहस, हढ़ता, एकता लेलो, उनकी सनक लेलो, किन्तु उनकी प्रेमपाद लेला (ससार के नश्वर भोग-विलासो) को मत ग्रहण करो। यदि मजनूँ और प्रेमी ही बनना हो तो अपने घर की तेजोमयी ब्रह्मविद्या के बनो। अपने पहलू से चन्द्रमुखी प्रिया को उठाकर संसाररूपी बुढिया के चित्र पर दीवाने तथा आसकत होना तुम्हे कलंकित कर देगा। हाँ, इस ससाररूपी वृद्धा को अपनी चन्द्रमुखी? कान्ता—ब्रह्मविद्या की एक तुच्छ दासी बना लेने में कुछ हानि नहीं है।

भारतीय इतिहास गवाही देता है कि शक्ति से परिपूर्ण कर देने १ चन्द्रमुखी=चन्द्रमा के समान सुन्दर मुखड़े वाली।

वाली बहुँ विद्या का भारतीयों ने जब कभी अनादर किया, तभी 'उन्होंने नीचा देखा। अपने स्वरूप के महत्त्व की विस्मृत करके हिन्दू लीग जब कभी इन्द्रिय तुष्टि के फेर में पड़े, वे तभी मरे।

अभी समय है, सँभल जाइए। शरीर के कीचड से निकल कर वाहर आइए। अपने शुद्ध स्वरूप में निवास कीजिए। शिवोऽहम्, शिवोऽहम्, शिवोऽहम् की व्वनि ऊँची होने दीजिए। तथा आनन्द के कैलास पर पवित्र ॐ की व्वज लहराइए।

"यदि गृह कलह, दुभिक्ष, महामारी आदि अस्वीकार है, तो पवित्रता, ब्रह्मचर्य, हृदय-शुद्धि, निर्मल आचार-व्यवहार को अमल में लाइए। देश में प्रेम तथा जातीयता कदापि स्थायी नहीं रह सकते। जब तक कि जनसंख्या की वृद्धि तथा जमीन की पैदाबार परस्पर एक-टूसरे के अनुरूप न रहे।

इवोत्यूणन के नियम जो डारिवन तथा उसके अनुयायी वैज्ञानिकों ने वतलाए है, यदि वे पणु आदि के लिए सच हों, तो भी हे सम्पूर्ण संस्कृति मे श्रेष्ठ प्राणी। तुझे वे कदापि शोभा नही देते कि तू जंगली जानवरों की अधीनता में घुटने टेक कर वैठे और पाठ पढ़े तथा उन से यह उपदेश ग्रहण करे कि स्वार्थपरता से उत्तेजित होकर दुवेलों का रक्तपान करना प्राकृतिक नियमों का अनुकरण है। तीसमारगाँ वनकर वासनाओं की लाश का आहार करा क्या भलाई है? और...

त्रियवर ! तुम चुन लिये गये हो । तुम्हारे लिए लंगूर तथा चीते का युग व्यतीत हो चुका है । इन्सान को साने वाले नाखूना, दातों, सींगो का राज्य भी बीत चुका है । अब फाट जाने का या दुम हिलाने का समय नहीं रहा । तुम अब रूढ़िवादी की भांति नूयं, चन्द्र तथा नक्षत्रों की इस छोटी से देह के द्विंगिद मन घुमाओ । स्वार्थपरता को

१. इबोन्यूगन = विकासवाद ।

त्याग दो और इस शरीर-रूपी धरती को परमार्थ रूपी सुर्य पर निर्छा-

ऐ अद्वैत सागर की तरग ! प्रिय नर रूपी नारायण ! निर्देश प्रिय नर रूपी नारायण ! निर्देश प्रसन्न मनुष्यों के कहकहे में, कोयल की कूक में, वीर की युद्ध घोषणा में, अत्याचार-पीड़ित के हृदय-विदारक आर्तनाद में, कलियों की चटक में, नाजनियों की मटक में, तेरी ही खटक है।

उस देश के निवासी, जहाँ की कन्याएँ सावित्री आदि अपनी पिवतता की शिवत से यमराज के चंगुल से पुरुष को छुड़ा लाती थीं, और जहाँ के लड़के निवक्तता जैसे साक्षात् मृत्यु के मुँह से अमृत निकाल लाते थे, उस देश के निवासी प्रिय भारतीयो ! तिनक गौर करके बताओं कि तुम अपने को अमर पाते हो या मर जाने वाले ? तुम्हारे भीतर आनन्द ही आनन्द हर समय प्रकाश डालता है या शोक तथा कोंघ का अन्धकार ही छाया रहता है ? तुम्हारे भीतर अनन्त शक्ति दिखाई पड़ती है या सड़ती हुई दुर्वलता की दुर्गिन्ध ? यदि तू नाशवान्, दुखिया या दुर्वल है तो यह पाप का फल है कि तू ब्रह्महत्या कर रहा है । बुद्धि रूपी गौ की सासारिक इच्छाओं (कसाइयों) के हाथ वेच रहा है ! क्षणिक इच्छाओं की गुलामी को ड्यूटी मान कर खून-माँस के कैदखाने में तू टोकरी ढो रहा है !

जो व्यक्ति अपने आपको एक वार जान लेता है, उसके लिए विश्व में इस प्रकार की चीज रह जाती है, जिसकी वह चाह करे। राजा-महाराजाओं के भण्डार और कोष की तो बात ही क्या, समस्त ससार का कोई भी पदार्थ उसका घ्यान अपनी ओर नहीं आकर्षित कर सकता। विश्व का कोई भी सौन्दर्य या लावण्य उसे अपनी ओर नहीं खीच सकता। विज्ञान के सारे खजानों में भी उसके लिए कोई इस प्रकार की चीज नहीं, जो उसे ललचा सके।

अरे ऐसा सुख ! ऐसी चरम प्रसन्नता, ऐसा पूर्ण आह्नाद कितना

वर्णन से बाहर है! भाषा उसका वयान नहीं कर सकती। अरे अनन्त आनन्द, वह चरम कोटि का आह्नाद, यह वह सीमातीत सुख है, जिसकी तुलना में अन्य सुख नहीं।

वह तुम ही तो हो। वही तुम्हारा वास्तविक स्वरूप है। इस प्रकार का ज्ञान प्राप्त होते ही, तुम सभी आवश्यकताओं से ऊपर उठ जाते हो। इसे प्राप्त करते ही तुम सम्पूर्ण ब्रह्माण्ड के स्वामी वन जाते हो।

ससार के वखेड़ों, लालसाओ, मृग-तृष्णाओं तथा माया-मोह के पीछ, जिस अनन्त आनन्द-सुख को त्याग कर ओह! संसारी लोग कितनी भूल करते है।

सम्पूर्ण आनन्द तुम्हारा है। तुम वही हो। उसकी खोज वयो नहीं करते? अपने जन्मजात दायभाग पर अधिकार वयों नहीं करते? ईसो की तरह लोग अपनी जन्मजात दोलत (परमानन्द) को पेट के लिए वेच देते है। जूडास इसकेरियट ने चाँदी के तीन टुकड़ों के लिए ईसामसीह को वेच दिया था। अपने ही आत्मस्वरूप ईसा को—स्वामियों के स्वामी को—इस संसार के माया-मोह और सुखों के लिए मत वेचो। तनिक बुद्धिमत्ता से काम लो।

वास्तिवक सुख तुम्हारे अपने अन्तः करण मे है। स्वगं के अमृत का महासागर तुम्हारे अपने अन्दर है। उसकी खोज करो, उसकी जानकारी प्राप्त करो।

तुम्हारा वास्तविक स्वरूप न शरीर है, न मन, न दुद्धि । वह न इच्छा है, न इच्छुक, न इच्छा का विषय ही । तुम इन नभी से ऊपर हो, नित्य हो ।

तुम हंसते हुए पुष्प के रूप में, चमकते हुए तारों के रूप में, प्रकट होते हो। संसार में है ही क्या जो तुम्हें लालायित कर सके ?

तिनक ॐ ना जाप कीजिए, ॐ उच्चारण कीजिए। अपनी

समस्त शाक्तियाँ उसी स्वर मे भर दीजिए। अपना सम्पूर्ण अन्त करण उसी में लगा दीजिए। उसकी अनुभूति प्राप्त करने मे अपना सम्पूर्ण बल लगा दीजिए।

यदि कर सके तो आप अका जाप करते हुए अपनी दुर्बलताओं तथा प्रलोभनो को दूर करते जाइए। उन्हें अपने पैरो तले कुचलते हुए—हृदय से निकाल फेकिए। उनसे ऊँचे उठिए। उन पर विजय प्राप्त कीजिए।

पुराणों में एक कथा आई है। उसमें श्रीकृष्ण के यमुना में (कालीदह में) कूदने का वृत्तान्त है। श्रीकृष्ण को कालीदह में कूदते देखकर माता-पिता, इष्टमित्र, सम्बन्धी-कुटुम्बी चिकत-स्तब्ध रह गये। वे किंकतं व्यविमूढ हो गये। उन्होंने समझा कि कृष्ण अब गया। अब वह कभी बाहर नहीं निकलेगा। कथा में बताया गया है कि श्रीकृष्ण नदी की उस तह पर जा पहुँचे, जहाँ सहस्र फणो वाला कालिय नाग रहता था।

श्रीकृष्ण बॉसुरी बजाने लगे। वे बाँसुरी पर अमत का गान करने लगे। वे नाग के फणो को पैरो से ठुकराने लगे। एक-एक करके वे नाग के सिरो को कुचलने लगे। परन्तु ज्योही उन्होंने नाग-फणो को एक-एक करके चूर्ण-विचूर्ण किया, त्योही दूसरे फण निकल आये। इस प्रकार उन्हें अत्यन्त किनाई हुई। परन्तु श्रीकृष्ण निरन्तर नाग के फणो पर नाचते-कूदते रहे। वे अपनी मुरली से मत्रो का गान करते रहे। वे निरन्तर अमत्र का जाप करते हुए नाग के सिरो को रौद रहे थे। यमुना नदी का पानी लहू से भर गया। नाग की सब नागिनियाँ कृष्ण की पूजा करने आई। वे श्रीकृष्ण की मुग्धकारी मूर्ति का अमृतपान करने को उत्सुक थी। श्रीकृष्ण यमुना से बाहर आये। उनके सम्बन्धी तथा इष्टिमत्र चिकत होकर उन्हे देखने लगे, मानो उनके प्राण ही लौट आये हो। अपने प्राणप्रिय श्रीकृष्ण को प्राप्त

्रंकर्के, अपने प्राणित्रय को पुनः अपने वीच में देखकर उन्हे इतनी प्रसन्नतां हुई कि इसका वर्णन नहीं हो सकता। इस कथा की दो प्रकार की व्याख्या है। मानो यह उनके हेतु शिक्षादायक उपदेश है, जो व्यक्ति अपनी आत्मा की सत्यता का ज्ञान उपलब्ध करना चाहते है। इस कथा में यमुना नदी मन की प्रतीक है। अब जो कोई श्रीकृष्ण बनने की इच्छा रखता है, जो कोई अमृत प्राप्त करना चाहता है, उसे अपने-आप में गम्भीर गोता लगाना होगा। उसे अपनी मन की यमुना में गहरा उतरना होगा। उसे विषय रूपी विषय नाम का राग-होप के सर्प का सामना करना पड़ेगा। उसे विषय क्पी विषय नाम को स्वां को नष्ट करना होगा। अब यह है कि साधक को सबसे पूर्व अपने मन की नदी को विषरहित करना चाहिए। अपने मन को निर्मल बना लेना चाहिए।

मन को निर्मल करने का ढंग क्या है? वह ढंग यही है कि जिसका श्रीकृष्ण ने अनुसरण किया था। उसे अपनी बाँगुरी के द्वारा अ मत्र का गान करना होगा। उसे बाँसुरी के द्वारा उस दिव्य, कल्याणकारी गीत को गाना होगा।

यह वाँसुरी वया वस्तु है ? सामान्यतः यह सिर्फ़ एक सावारण वस्तु है । वाँसुरी को ओर ध्यान से देखिए । भारतीय कवियों ने उसे बहुत महत्व दिया है । इस प्रकार का कान-सा महान् कार्य बांसुरी ने किया है कि उसे विचारक इतना ऊँचा पद देते हैं ? किस महान् कार्य के वन पर उसे इतना गौरव मिला है ?

श्रीकृष्ण पूजनीय थे। महाशक्तिवान् सम्राटो के प्रेमपात्र थे। सविशाल भारत में हजारों नुन्दियां जनकी उपासना करती थी। श्री कृष्ण परम मित्रे थे, शक्तिवान् थे, प्रेममूर्ति थे, वटे-वट्टे महाराजा तथा सम्राट् जनकी दयाद्दिट की याचना किया करते थे। वहीं श्रीकृष्ण इस बांसुरी को क्यों चूमते थे ऐसे गौरव-पूर्ण स्थान पर इस बांसुरी को किसने पहुँचाया ? बॉसुरी का उत्तर था—मुझमें एक गुण है कि मैने अपने को अन्य पदार्थों से रिक्त कर डाला है। बॉसुरी सिर से पैर्भ तक खाली-पोली है। उसने कहा—मैने अपने को अनातम् से रिक्त कर लिया है।

इस प्रकार कथा में बताया गया है कि बाँसुरी को अघरों से लगाने का अर्थ है—मन को निर्मल करना—विषय-वासनाओं से खाली करना—मन को ईश्वर में लीन करना, प्रत्येक पदार्थ को ईश्वर के चरण-कमल में भेट करना। शरीर पर कोई दावा न रखो। सारा स्वार्थ भाव छोड़ दो। इनसे ऊँचे उठो।

ईश्वर की पूजा करना, उसका उस प्रकार पूजन करना जैसे कोई संसारी अपनी प्रियतमा से प्रेम करता है, अच्छी आत्मा की अनुभूति के लिए उसी प्रकार भूख-प्यास सहना, परमात्मा से मिलने के लिए व्याकुल होना, सत्य के दर्शन के लिए उत्कट इच्छा करना, अपने परम स्वरूप का आनन्द प्राप्त करने के लिए उत्कण्ठित होना—िचत्त की इस दशा में, इस शान्ति मे, ऐसे शुद्ध अन्तरतम से अ मन्त्र का उच्चारण कीजिए।

बस यही है बॉसुरी मे सगीत की लय भरना। अपने सादे जीवन को बॉसुरी बना लो। अपनी सम्पूर्ण देह को बॉसुरी बना डालो। उसे काम-वासना, स्वार्थ-भावना से रिक्त कर दो। उसे परमेश्वर के रूप से परिपूरित कर दो।

शुद्ध आचरण का निर्माण कीजिए। अपने चाल-चलन को शुद्ध कीजिए। निश्चय को हढ कीजिए। प्रबल प्रतिज्ञा कीजिए। अटूट सकल्प कीजिए। जब यमुना से बाहर आओ, तब विष-पूर्ण जल तुम्हे विष-युक्त न करने पाये। इसलिए कि जो कोई उस पानी को पिये—उसे विष न चढे।

उस जल को पूर्णतया निर्मल करके मन रूपी नदी से बाहर

अहए। भले ही लोगों का तुमसे मतभेद हो, भले ही वे तुम्हे हर प्रकार के संकटों में डालें, वे भले ही तुम्हे वदनाम करे, किन्तु उनकी प्रसंख्या-अप्रसन्नता—उनकी घमिकयों और मधुर वचनों के होते हुए भी तुम्हारे मन की नदी से दिव्य, निर्मल, ताजे जल के सिवाय और कुछ नही निकलना चाहिए।

तुम्हारे अन्दर से सदा ही अमृत का स्नोत प्रवाहित होता रहे, ताकि तुम्हारे लिए स्वार्थ-बुद्धि असम्भव हो जाए। हृदय को निर्मल करो। ॐ अक्षर का गान करो। निर्वलता के सभी स्थानों को चुन-चुनकर जड़ से उखाड़ फेको। सुन्दर चरित्र का निर्माण करके—कुन्दन वन जाओ। विनयी वन जाओ। मन की वासनाएँ मिट जाने पर, श्रेष्ठ वस्तुओं का लाभ तुम उसी प्रकार आपसे आप पाओंगे, जैसे नाग की नागिनियों ने नदी तल मे श्रीकृष्ण की पूजा की थी।

नाग के दमन पर नागिनियाँ तुम्हारी सेवा करेगी।

अपने अभ्यास के लिए एक मानचित्र बनाइए। उसमें सामान्य पापों और तुटियों की सूची बनाइए। इस मानचित्र के चित्रित हो जाने पर आप सप्ताह के किसी दिन से काम शुरू करें। यदि किसी दिन आपको लोभ से, काम-वासना से या शोक से वेदना हुई हो, तो आप सीधे लोभ, वासना या शोक शोषंक के खाने में उस दिनांक के सम्मुख कास चिह्न × लगाओ। उसी तरह अपनी अन्य शृटियों को कास × चिह्न लगाएँ। इसी रोजनामचे से आप अपनी शृटियों को अपने सम्मुख ला सकते हैं। तभी आप अपनी तृटियों और कमजों-रियों को सामने रख कर उन्हें हरा सकते हैं।

ये चिह्न केवल मानचित्र में ही नहीं वने रहने चाहिए। आज यदि तुम से कोई भूल हो जाती है, तो तुम अपने प्रति सच्चे वनकर आज ही मानचित्र पर फास का चिह्न वना दो। सर्वथा अकेले एकान्न में वैठकर अपने सम्मुख नक्शा खोल लो। उसमें तुम्हें दिखाई देगा कि तुम लोभ, वासना या शोक से अथवा किसी अन्य दुर्बलता से ग्रस्त हो — बस, उस दोष को जड़ से उखाड़ फेकने का प्रयत्न करो।

भारत देश मे तुमने जन्म लिया है—दूसरो के अनेक उपदेश सुने है—अपने समय के भले ही वे सबसे महान् उपदेशक हो, चाहे स्वयं ईसा या परमात्मा भी आकर उपदेश दे; परन्तु औरो के उपदेशो से तब तक कोई लाभ नही हो सकता, जब तक तुम अपने आपको सुधारने का प्रण नही ठान लेते। जो खुद अपने को उपदेश देता है, वही लोभ, वासना और शोक से छुटकारा प्राप्त करता है।

अब इस भावना की परीक्षा की जिए—उसके लक्षणों को पहचानों —लोभ—वासना—शोक के वशीभूत तुम कैसे हो गये थे? कारण निर्धारित करों। उसके बाद ठोक दवा करों। उसी समय किसी ज्ञानोपदेश से भरी पुस्तक का पाठ करों, जैसे श्रीमद्भगवद् गोता, उपनिषद्, इजील, इमर्सन को रचनाएँ। ये तुम्हे ऊपर उठाएँगी। इनकी सहायता से तथा अपने उपदेश पर विचार और मनन से—उस बुरी भावना को मन से निकाल बाहर फेकों। यदि उस समय तुम्हे इसका पूर्ण निश्चय हो जाए कि तुमने विजय प्राप्त कर ली है तो तुम पुन. कभी परास्त नहीं होओंगे, भले ही तुम पर सकटो का पर्वत ही क्यों न टूट पड़े।

जब तुम्हे इस प्रकार का विश्वास हो जाए कि तुमने उस कम-जोरी को कुचल डाला है, जब तुम्हे अपनी विजय का पूरा निश्चय हो जाए, तब उस कास चिह्न को मिटा दो। वस, तुम मुक्त हो। फिर अतीत की दुर्बलताओं के लिए अपने को धिक्कारना व्यर्थ है। भूतकाल समाप्त है—मृत है।

इसी तरह एक के बाद एक-अपनी कमजोरियों को निकाल बाहर करते रहो। प्रत्येक दोष के लक्षण तथा पूर्व लक्षण स्थिर करके अपने

् आप्तकृर्धे छपेदेश दो। लक्षण तथा पूर्व लक्षण ठीक करने से पूर्व तुम में से प्रत्येक को—अपने आपको उपदेश देना होगा।

प्रत्येक मनुष्य को अपना काम—अपना उत्थान आप ही करना होता है। ध्यान करते समय अका उच्चारण करो। जिस समय ओठ अशब्द का उच्चारण कर रहे हो, जब वाणी पावन मन का जाप कर रही हो, जब तुम अपनी प्रतिज्ञाओं के पालन के लिए अट्टट संकल्प कर लेते हो, तब अनन्त कल्याणकारी दिव्य आशीर्वाद तुम्हें स्वय प्राप्त होता है।

तव तुम अन्दर से शक्ति का अनुभव करोगे। तुम्हारे इन्हीं मनो-रोगो को कथा में सहस्रो फणों वाले नाग से उपमा दी गई है।

वस्तुतः सारी त्रुटियों का एक सामान्य कारण है। हमारे सभी दोषो का एक समान आधार है—अज्ञान।

सव तरह का अज्ञान, विशेषतः शुद्ध आत्मस्वरूप का अज्ञान ही सभी त्रुटियों का मूल कारण हैं। लोग अपने को शरीर से अभिन्न मानते हैं। उसके आसपास सभी प्रकार के पदार्थ एकत्र करते हैं। वाह्य सुखों की लालसा से लालायित होते हैं। वे शरीर से अभिन्न हो गये हैं। इसीलिए शोक से व्याकुल या दुःखी होते हे। और होने योग्य भी है। शरीर से ऊपर उठो। यह जानो—अनुभव करों कि तुम अनन्त परमेश्वर हो। फिर मंसार के लोभ, वासना या द्वेप से तुम किस प्रकार प्रभावित हो सकते हो?

प्रकृति के सामान्य नियमी का अज्ञान, सत्य आत्मा के स्वरूप के अज्ञान का एक भाग है। यह अज्ञान ही लोगों को दुर्वल बनाता है। उसी के अनुसार प्रकृति का एक अटल तथा परम पावन नियम है जो किसी तरह भी टाला नही जा सकता। वह नियम इस प्रकार है—कोई भी पाप मत करो, कोई भी शरारत मत करो, अपने मन भें किसी भी तरह का अन्याय न आने हो। ये बुरे काम, ये घोर पाप

भले ही तुम इस प्रकार के स्थान पर क्यों न करो, जहाँ तुम्हें निश्चय हो कि तुम्हे कोई भी नहीं देख रहा, कोई भी तुम से जवाब नहीं माँगेगा—परन्तु प्रकृति के अति कठोर, निर्देय, अमोध तथा अनिवार्य कानून के अनुसार तुम्हें ब्याज-सहित अपने कमों का मूल्य चुकाना पड़ेगा। बुरे कमों का परिणाम कभी भी शुभ नहीं हो सकता। बुरे कमों के फलस्वरूप तुम्हे पीड़ा तथा दु ख अवश्य भोगना पड़ेगा।

लोग इस सचाई को सामाजिक सदाचार सम्बन्धी कानून मानते है, और कहते है कि इसमे गणित-शास्त्र के नियमो जैसी शक्ति नहीं होती। वे कहा करते है कि इसमे गणित शास्त्र के नियमो जैसी निश्चयात्मकता नहीं है। ऐसा समझने वाले वास्तव में भ्रान्त है। अत्यन्त सुनसान गुफा में भी कोई पाप करो, तुरन्त तुम्हे यह देखकर आश्चर्य होगा कि तुम्हारे पैरो के नीचे की घास तक तुम्हारे विरुद्ध साक्षी दे रही है। समय-समय पर तुम देखोगे कि दीवारों तथा पेड़ों को भी जुबान लग गई है और वे बोलने लगे है।

तुम परमात्मा तथा प्रकृति से छल नहीं कर सकते। यह एक अटल, अटूट नियम है।

हम सिर्फ मन के भीतर पाप की बात सोचते है तथा बाह्य संसार में हम अपने आपको अनर्थकारी, पीड़ादायक परिस्थितियों से घिरा हुआ पाते है। भॉति-भॉति की किठनाइयाँ हमारे सम्मुख आ खड़ी होती हैं। इस प्रकार की स्थिति में जिन्हें अपनी विपत्तियों के वास्त-विक कारण का ज्ञान नहीं होता, वे उस परिस्थिति को दोष देते है। वे आस-पास की वास्तविक स्थिति से युद्ध करने लगते है। वे सम्ब-न्धियों से, इष्टिमित्रों से मुकदमेबाजी करने लगते है। परन्तु यह एक दिव्य कानून है कि जिसकी वनों में, जगत् में, ससार के कौने-कौने में घोषणा करने की आवश्यकता है कि ईश्वर की ऑखों में घूल झोंकने का प्रयत्न करता हुआ मनुष्य स्वयं अन्धा हो जाता है—अज्ञानान्य। प्राकृतिक नियम अथवा दैवी विधान का यह आदेश है कि आप सदैव प्रिवृत्र रहें। यदि आप मन में अपवित्रता को स्थान देगे, तो - र्डर्सका बुरा परिणाम आपको सहना पड़ेगा।

इन आध्यात्मिक नियमों पर हमे एक-एक करके विचार करना पड़ेगा। तब ये गणित-शास्त्रीय निश्चयात्मकता के साथ सिद्ध होंगे।

एक वार जव कोई व्यक्ति इन आध्यामिक नियमों का ज्ञान प्राप्त कर लेता है, तो उसके लिए वासनाएँ, स्वार्थ भरी इच्छाएँ अग्राह्य हो जाती है। अपनी इच्छाओं को वश में कर लेने के वाद मन को आप चाहे जितनी देर तक चाहे उतनी देर तक एकाग्र कर सकते हैं।

### उपवास का महत्त्व

अपने मन पर विजय प्राप्त करने के लिए उपवास करना सहायक है। राम का कथन यह नहीं कि भूखे मरो। उसका तात्पर्य इतना ही है कि 'अति सर्वत्र वर्जयेत'—अनि किसी वात की भी नहीं होनी चाहिए। भोजन के दास या गुलाम मत वनो। इसी प्रकार उपवास के भी दास मत वनो।

## पहलवान का उदाहरण

एक पहलवान था। उसे अपने शरीर से वड़ा मोह था। गोदना
गुदवाने के लिए उसने एक नाई को वुलाया। उसने नाई से कहा—
दोनो वाँहो पर एक वड़ा तेजस्वी सिंह चित्रित कर दो। मेरा जन्म
सिंह राशि में हुआ है, लग्न वहुत उत्तम थी तथा मैं वड़ा भूरवीर
हूँ। लोग मुझे ऐसा समझते भी है। नाई ने मुई लेकर मिंह का चित्र
गोदना आरम्भ कर दिया। परन्तु तिक-सी सुई चुभोते हो पहनवान को पीडा हुई। वह साँस सींचकर नाई से कहने लगा—"ठहरी
ठहरो, यह क्या कर रहे हो " नाई ने उत्तर दिया—"मैं गेर की

पूंछ चित्रित कर रहा हूँ।" वस्तुतः यह व्यक्ति सुई चुभने की पीड़ा न सह सका तथा भद्दा-सा बहाना बनाकर कहने लगा—"तुम यह नहीं जानते कि शौकीन लोग अपने कुत्तो तथा घोड़ो की दुम कटवां डालते है। इसी प्रकार दुम कटा सिह ही सबसे बली माना जाता है। तुम सिंह की पूंछ क्यों बनाते हो ? उसकी कोई आवश्यकता नहीं है।"

नाई ने कहा—"विचित्र बात है! अच्छा मै सिह की पूँछ नहीं चित्रित करता, परन्तु मुझे उसके शेष अग तो चित्रित करने दो।"

नाई ने फिर सुई उठाई और पहलवान के शरीर में झोकी। पीडा से त्रस्त होकर पहलवान इस बार भी कहने लगा—"अब क्या करने लगे हो?" नाई ने उत्तर दिया—"अब मैं सिह के कान चितित करने लगा हूँ।" पहलवान बोला—"अरे नाई तू बहुत मूर्ख है। क्या तू नही जानता कि लोग अपने कुत्तो के कान कटवा डालते है। लम्बे कानों वाले कुत्ते घरों मे नही रखे जाते। क्या तू यह नही जानता कि बिना कानो का सिह ही सबसे श्रेष्ठ होता है।"

नाई ने हाथ रोक लिया। कुछ देर बाद नाई ने फिर सुई उठाई और पुनः गोदने लगा। पहलवान सुई से होने वाली पीड़ा फिर न सह सका और कहने लगा—"नाई! अब तू क्या करने लगा है?"

नाई ने उत्तर दिया—"अब मै सिंह की कमर चित्रित करने लगा हूँ।" पहलवान बोला—"तूने भारत के काव्य नहीं पढ़े। भारतीय किवयों ने लिखा है कि सिंह की कमर सदा बहुत छोटी, दुबली-पतली तथा नाममात्र की चित्रित की जाती है। सिंह की कमर चित्रित करने की कोई आवश्यकता नहीं।"

अव तो नाई ने रंगत बदली। उसने सुई दूर फेक कर कहा—
"फिर तो आप सिह गुदवा चुके।"

यह एक मानव है जो अपना जन्म सिंह राशि मे हुआ वताता है। वह बड़ा पहलवान है। वहुत बड़ा व्यायाम करने वाला है। वह अपने वद्न मेर सिंह गुदवाना चाहता है। परन्तु सुई की चुभन उससे सही जीती।

्रविधिकांश मनुष्य इसी प्रकार के होते है। जो कष्ट-सहन से इस प्रकार भयभीत होते हैं, वे संसार के साधारण जीवन में भी विजयी नहीं हो सकते। ईश्वर का—अनन्त सत्य का ज्ञान प्राप्त करना तो बहुत दूर की बात है।

यदि ईश्वर का अनुभव करना चाहते हो, तो तुम्हें अपनी प्यारी से प्यारी इच्छा को कुर्वान करना होगा, अपनी प्यारी से प्यारी वासना को काटना होगा, अपनी आसक्ति को मिटा डालना होगा।

जव तक सदाचार रूपी सिंह को अपने हृदय में नही गुदवा लेते, जब तक इस चित्र को अंकित करने का कप्ट आप नही सहन कर लेते, तब तक आपका जीवन शुभ, निर्मल, उदात्त तथा अनुकरणीय नही वन सकता।



