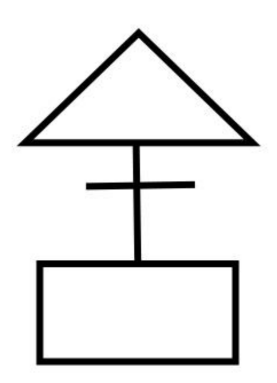
# 会友培训



## 目 录

| 主题一:       | 我们信圣经                     | , <b>4</b> |
|------------|---------------------------|------------|
| <b>-</b> , | 总则                        | . 4        |
|            | 1. 新旧约圣经 66 卷书为神神圣的道      | 4          |
|            | 2. 圣经是神所默示的               | . 4        |
|            | 3. 圣经是无误的                 | . 5        |
|            | 4. 圣经是必要的、全备的、清晰的         | . 5        |
|            | 5. 圣经的内容和权威               | . 6        |
|            | 6. 圣经被赐给教会                | . 8        |
| 二,         | 圣经内容的中心                   | . 9        |
| 三、         | 神的话的两种形式: 律法和福音           | . 9        |
| 四、         | 解释圣经的原则                   | 10         |
| 五、         | 对于两个错谬的说明                 | 10         |
|            | 1. 我们反对:圣经表达的是人类发展了的宗教信念。 | 11         |
|            | 2. 我们反对:有一些人说圣经资料是有误的。    | 11         |
|            |                           |            |
| • —        | 我们信福音                     |            |
|            | 福音是神的拯救作为,是圣经的真理和智慧       |            |
|            | 福音的整体性                    |            |
|            | 人本来的处境: 人是神面前的人           |            |
| 四、         | 替代性救赎                     |            |
|            | 1. 自由主义                   |            |
|            | 2. 基督中保                   | 16         |
|            | 3. 他替我们死在十字架上             | 17         |
|            | 4. 代赎的模型                  | 18         |
|            | 5. 替代性救赎的果效               | 21         |
|            | 6. 替代性救赎的实施               | 22         |
|            | 7. 基督徒的生活                 | 22         |
| 五、         | 圣经和福音                     | 23         |
| 六、         | 福音的概括性的说明                 | 23         |
| 七、         | 福音的前提                     | 24         |
|            | 1. 福音是行动                  | 24         |
|            | 2. 神是永恒无限之灵, 也是与人立约相交之神   |            |
|            | 3. 人被造时有非凡的福分,也有向神的本分     | 26         |
|            | 4. 对于罪的说明                 | 26         |
| 八、         | 十字架和代赎                    | 27         |
| 九、         | 福音的命令要求并引起我们回应            | 27         |

|     |            | 1. 悔改、归信、以基督为主                               | 27 |
|-----|------------|----------------------------------------------|----|
|     |            | 2. 与基督联合                                     | 27 |
|     |            | 3. 基督徒生活: 以福音为中心                             | 29 |
|     | 十、         | 在记忆和盼望中相交于所记忆和盼望的主基督                         | 29 |
|     | +-         | -、真假福音认信                                     | 30 |
|     |            | 1. 信真福音                                      | 30 |
|     |            | 2. 信福音真                                      | 30 |
|     |            | 3. 真信福音                                      | 30 |
|     |            |                                              |    |
| 主题  | i三:        | 重生的必要性                                       | 31 |
|     | <b>—</b> , | 重生的必要性                                       | 31 |
|     | 二、         | 人必须被重生才能领受救恩                                 | 31 |
|     |            | 1. 没有重生的人实际的灵性状况和对神的反应                       | 32 |
|     |            | 2. 重生的人 VS 未重生的人                             | 33 |
|     | 三、         | 重生的实质                                        | 37 |
|     |            | 1. 对重生的错误认识                                  | 37 |
|     |            | 2. 重生的实质                                     | 37 |
|     | 四、         | 重生的人有救恩的确据                                   | 38 |
| 一十版 | ं भार :    | 教会: 基督的身体                                    | 40 |
|     |            | <b>教会的四个特征</b>                               |    |
|     | _,         | <ol> <li>教会是一的</li></ol>                     |    |
|     |            | 2. 教会是圣的                                     |    |
|     |            | <ol> <li>3. 教会是大公的</li></ol>                 |    |
|     |            | 4. 教会是使徒性的                                   |    |
|     | _          | 4. 初云定使促性的         教会与福音                     |    |
|     |            | 教会是基督的身体                                     |    |
|     | _,         | 1. 教会是蒙救赎的子民的聚集                              |    |
|     |            | 2. 教会是神设立的                                   |    |
|     | 畑、         | 教会如何彰显和实现教会的本质                               |    |
|     |            | 教会秩序                                         |    |
|     |            | 32 2 707 · · · · · · · · · · · · · · · · · · |    |
| 主题  | 五:         | 基督徒生活                                        | 46 |
|     | 前言         | Î                                            | 46 |
|     | <b>一</b> 、 | 基督徒生活的动力和原则                                  | 47 |
|     |            | 1. 错误的动力和原则                                  | 47 |
|     |            | 2. 圣灵里的自由                                    | 47 |
|     |            | 3. 基督做我的主人                                   | 48 |
|     | 二、         | 默想神在基督里爱我                                    | 49 |
|     |            | 1. 谁爱了我?                                     | 49 |

|     | 2. 他爱了怎样的我?    | 49 |
|-----|----------------|----|
|     | 3. 他怎样爱我?      |    |
|     | 4. 这个爱带来怎样的结果? |    |
|     | 5. 怎样回应这个爱?    |    |
| 三、  | 神保守我们在福音的信心里   | 51 |
| 主题六 | : 末世           | 53 |
|     | 末世             | 53 |
|     | 末世进程           |    |
|     | 基督的再临          |    |

## 主题一: 我们信圣经

我们信新旧约圣经 66 卷书为神神圣的道,是神所默示,是无误的,于一切关乎生命和敬虔的事上是必要的、全备的、清晰的,是基督徒信仰和生活的最高、最有效的权威。

其内容和权威来自全知、全能、全善之神,由圣灵在他百姓的心中显明和印证。神赐圣经 给教会使其百姓有智慧通过信耶稣基督而得救恩,并造就圣徒使他们完全,以行各样神喜 悦的善事。

圣经的中心内容就是神以基督死和复活而成就的替代性救赎。整本圣经的内容或者直接预言和宣告基督并他钉十字架,或者以预表来指向他,或者说明对他的拯救的需要,或者以他的拯救为前提。

我们反对以为圣经是历史中人类所发展出来的宗教信念的表达,也反对以为圣经主旨无误 而资料有误。

我们也反对在圣经以外寻求信仰和生活的规范和权威, 无论其内容来自世界的准则、基督徒的组织还是所谓圣灵新的启示。

## 一、总则

我们信新旧约圣经 66 卷书为神神圣的道,是神所默示,是无误的,于一切关乎生命和敬虔的事上是必要的、全备的、清晰的,是基督徒信仰和生活的最高、最有效的权威。

其内容和权威来自全知、全能、全善之神,由圣灵在祂百姓的心中显明和印证,赐给教会使其百姓有智慧通过信耶稣基督而得救恩,并造就圣徒使他们完全,来行各样神喜悦的善事。

#### 1. 新旧约圣经 66 卷书为神神圣的道

这里面没有列出明确的目录,但它的含义很明确,就是我们现在使用的和合本圣经的 66 卷书,这些内容是神神圣的道。

## 2. 圣经是神所默示的

"默示"在原文中是"呼出"的意思。冬天你如果冲着玻璃窗哈气,玻璃窗会结水珠,那个水珠是我哈出去的。圣经是神自己"呼"出来而成的,这个"呼"实际是指神把气息发出来。在圣经里是神的灵感动人说出神的话。在圣经的概念中,灵、风、气这三个字在原文中是同一个字。因此这里"呼"的意思,是指神的灵感动人说出神的话。因此圣经真正的来源是神自己。

## 3. 圣经是无误的

圣经不单是在生命和敬虔的方面,也在所有的方面都是没有错误的;圣经不仅在关于救恩的真理上是没有错误的,就连里面使用的资料也都是准确无误的;这是因为圣经是神自己的话,是神所默示的,所以是没有错误的。

## 4. 圣经是必要的、全备的、清晰的

#### 1) 必要的

**圣经是全备的这是指,除了通过圣经你不能从别处获得圣经立意要告诉你的事,而且圣经立意要告诉你的事又是如此的重要,你必须知道。**其实不读圣经和不信圣经的人,也大致上能够有机会获得一般的有神论的信念,并且借助于自己宗教性的本能,产生对于如果有神要有某种程度的敬畏和敬虔的某种理解。但这却是和福音真理完全不同的事情。人的宗教性里面是绝对产生不了:人如何有效地被神赦免,人如何在神那里得到救恩的理解。因为福音是神"另外"做的,又因为人绝对不可能自己理解神所做的,所以神就写出来给我们。不通过圣经,我们不能真知道关于神的事,因此圣经是绝对必要的。

今天有相当多的人,在教会多年却没太感受到这个"必要",是因为实际上他没能从人的宗教性进入到福音信仰里面。"我真信有神,我觉得人就应该好好的,人要不怕神,就没有约束;人要敬畏神,人的善念就被激发,就会行很多善。"他宁愿停留在这个部分,这是非基督徒凭着宗教性也多少能够知道的,但和真正的福音信仰毫不相干,和得救上天堂也毫不相干。如果不读圣经,人就完全不会知道,神怎样通过他的儿子施行拯救。只有通过圣经才能知道的是基督徒之所以是基督徒的根本。一个人不信,是指他不信耶稣基督并他钉十字架;一个人不懂,是指他不懂耶稣基督并他钉十字架。反过来说,一个人信和懂,都是指他信和懂耶稣基督并他钉十字架。

#### 2) 全备的

圣经不是在所有我们想要知道的事上都是全备的。比如,圣经里没有记录亚当有没有肚脐眼。刚出生的孩子是藉着脐带与母体连接,亚当如果是神直接造的话,那么就他自身的需要而言,他不需要脐带,那么亚当有没有肚脐眼呢?你如果最想知道的是这个,那你最终也只能"猜测"而不能"知道",因为圣经没有说。再比如,虽然圣经里面出现很多数字和数字的关系,但圣经却不给你一套代数演算的方法和原理。所以不是在所有的事上,你都只能通过圣经来获得,而只是在关乎生命和敬虔的事上,圣经是必要和全备的。

全备的意思不是说,圣经里面所有的事都直接告诉我们,有很多重要的事、真基督徒都应该直接知道的事,圣经不仅告诉我们,而且多次多方地告诉我们。但也有一些事,你必须精心地读才能读到;也有一些事,即使你精心地读,圣经也没直接说,我们只能根据圣经里的资料得出一个倾向性的推论。但是在具体的生活实践中,我们以圣经的原理和我们常识性的智慧,我们的确能够寻求到神向我们发出的他喜悦的旨意,是全备的。

#### 3)清晰的

有人说: "你真的能读懂圣经吗?这是神的话,你以你人的小脑袋瓜能读得懂神的话?你也太骄傲了吧!我是人,我不懂神的话。"这不是谦卑,其实是侮辱神。神立意要让他蠢笨的百姓知道他高超的智慧,神是能做到的,实际上神正是使用圣经让他的百姓明白他。

首先,圣经是用清楚明白的话写的,是用我们人类所使用的语言写的。圣经称神为父,因为我们的生命里有父的经验,结果这个语言就能用来说明,神和我们的关联中极重要的特征。而且我们读的时候直接知道神是父,但不是我爸,不是那个老头。有人说: "我跟我爸的关系特别不好,一说神是父我就上火。"说真话,我不太认为这种情况会是真的。神是父直接不同于我爸,这既是生活中的父和儿女的关系,又远远超越于此。神使用人类能懂的语言,用人能理解的方式向人说话,而且是清楚明白的话,不是玄妙的话,不是谜语,不是模棱两可含义多样的话。

第二,圣灵在我们里面使我们能够明白圣经。今天天气真好,阳光明亮,空气也比较清澈。这对于眼睛视力正常的人来说,他可以看得见天气好、阳光明媚,但对瞎子来说,无论阳光多么强烈,他仍然看不见。虽然圣经说得清清楚楚,但人凭自己的智慧仍然读不了,这是因为人里面有"遮眼罩"让人看不见。"遮眼罩"必须被挪去,我们才能恢复正常的判断、理智和正直诚实,我们才能看懂。实际上,我们不能自己恢复正直诚实来看懂圣经。但是神恩待他的百姓,当神的百姓以圣经来寻求神的旨意和真理时,默示圣经的神的圣灵在我们里面印证和显明神的真理。

因此圣经有两重意义上的清晰:第一,圣经自己说得清楚;第二,圣灵在我们里面使我们能够明白。所以圣经于一切关乎生命和敬虔的事上是必要的、全备的、清晰的,因此它能够成为基督徒信仰和生活的最高最有效的准则。

## 5. 圣经的内容和权威

## 1) 圣经的特征来自神自己的本性

因为神的本性,所以圣经拥有无误、全备、清晰的特点。虽然人不想错,实际仍会错,但神不会错。神承诺一件事,时候到了,神就会做到,也完全有能力做到。因为他是神,所以他的话没有错误。

新约圣经在当时传出来,犹太人中也有一些人信了福音。后来在不断传讲的过程中,有一些出色的、思维缜密的知识分子,因着神的恩典而信福音时,有一个因素特别起作用,就是他们看到了旧约。旧约圣经是在耶稣到世上来之前的一千多年前开始写的,一直到耶稣到世上来之前的四百年。旧约里有很多预言将来神要为他的百姓做的事,甚至具体到细节,而这些事情却一一地都由耶稣来成就了,那说明这件事不是偶然的,是神先预言后成就,是真的。如果神事先说明了,最后却做不到,那么这位神就真指望不上。但是我们的神,在各样的事上他都成就他的计划,因为他无所不能。

神诚实,不会有意说谎,也不会错误。神是慈爱的,神不会故意隐瞒我们在救恩上需要知道的事。的确,神不是把所有的事都告诉我们。有人问一位圣经教师,你能不能告诉我神在创造世界之前是不是永存的?他说是。那么那时候神在干什么?他说,我想神是在削一根棍子准备揍将来问这个问题的人。这的确不是正确的回答,但因为这个问题问得太荒谬了,应该他知道的、不应该他知道的,他都想知道,为了遏制他好奇心,所以用这样的方式来回答他。圣经不是什么都告诉我们,但是对我们需要知道的圣经却清楚地告诉我们。

#### 2) 圣经自身的特征

**认真读圣经的人很容易发现圣经是一本非常多样化的书**,有律法的条文、历史的记录、格言、祷告文、诗歌、寓言故事、书信;圣经的作者也多样化,题材也很多样化;圣经的写作时间跨度达到一千五百多年,里面涉及的内容的跨度,是从创世到基督再来的永恒世界的末了。就空间来说,圣经讲地上的事,也讲天上的事;就人来说,圣经讲人表现出来的事,也讲人心里的事。圣经动用了四十多位作者,在欧亚非三块大陆上,身份是由国王到农民、渔夫。

德国唯物主义哲学家费尔巴哈有一则名言:皇宫中的人所想的,和茅屋中的人所想的是不同的。人的生活处境不一样,思想就不会一样。在如此多样化的情况下,更深入读圣经的人会很快意识到圣经是一本书,一本完整的书,各个内容彼此说明互相补充,又如此不可或缺。单就编辑的角度来说,谁能在一千五百多年的时间里,动用不同时期、不同身份的四十多位作者来写这本完整和谐的书?今天我们说的《庄子》不是庄周本人的思想,而是《庄子》这本书的思想。《庄子》其实不是一本书,而是一套书,里面的思想是驳杂的,甚至是彼此冲突的。但是圣经不一样,虽然圣经里有很多内容彼此不同,但越深入地看就越一样,它是一本书,不是一套书。因为不仅圣经的内容和谐,就连结构也构成某种整体的一贯性。

**圣经知道人类完全不可能知道的事。**圣经里说神用了六天创造世界,在第六天创造了人,那么人不可能知道头五天的事。圣经里面还记录天上的事,比如,撒但跟神的对话。圣经里还记录人心里想的事,甚至这成了一个文学上的笔法,被称为"圣经式的笔法",就是以第三人称、全知的视角讲故事。面对圣经,我们需要进入一个判断:要么它是从神来的,要么它就是彻底虚构的,因为里面的内容是人自己不可能知道的。再换句话说,要么它就是荒唐编造的胡言,要么它就是可靠的。有人说,圣经不是神的话,但是圣经太了不起了,里面说了很多诚实正直的事。但这话并不诚实,因为你一旦说圣经不是神的话,你就必须得说圣经里面都是些荒谬的事,因为它以明确的、绝不虚构的笔法,直接说人根本不可能知道的事。

**圣经作为历史记录也有很多独特的部分。**中国的历史书有一个有意思的特点,就是无论看哪个朝代的历史,末代皇帝和末代皇帝的政治都特别不好。这是因为在末代皇帝时朝代败落,所以被改朝换代了。但更重要的原因是,末代皇帝的历史是由新朝代的史官写的,他敢把皇帝的不好都写出来。但是同朝皇帝的历史、早期皇帝的历史是同朝史官写的,有很多事他不敢写,因为现在的皇帝是之前皇帝的孙子,你敢说皇帝不好,就会杀掉你。所以造成的结果是,末代皇帝的丑事越多越好,而开国皇帝的事都挑好的写。但是圣经中记载了大卫极丑的事,并且记载得很严厉。有一个学历史的人佩服圣经的历史记录说:圣经太正直了,里面有超越于人类判断的某种权威。

#### 3) 圣经的实际影响

读圣经的人愿意说圣经是一本活着的书!换句话说,圣经不像以前那些伟大的著作,是由伟大的作家的心灵中产生了伟大的感动,以惊人的笔法,精心地写出。圣经是活着并且进入到人里面,并且在一个灵已经死了的人里面带来生命和改变。圣经一旦被读,就产生巨大的、惊人的功效,它能让一个心地刚硬的人流泪悔改,能让一个自高自大的人服下来,承认自己错了,也足以让我们相信它神圣的来源。

#### 4) 由圣灵在他百姓的心中显明和印证

但我们得以相信圣经是神的话,不是因为圣经自身的特征,也不是因为圣经在历史中实际所起的影响,虽然这两者本身足以使一个有有效判断力的人信服圣经的权威。

我一打开圣经并带着敬虔寻求的心去读时,我的里面立即就知道这是神的话,这是圣经的作者圣灵与记录下来的圣言一起在我们里面行动,来自己显明和印证这话。所以基督徒得以明白圣经是神的话,并且明白它的意思,是因为圣灵内在的工作,把圣经的意思在人里面印证和显明出来。其实,我们无法用外在的方式必然帮助他人读懂圣经,当然对于人有时候面对的某种困惑,我们可以给他提供更多的证据,帮他理清思路,破除某些疑惑。我们的帮助是有益处的,甚至有的时候也是必要的。但最终决定性的印证,是圣灵恩待他在他里面显明。

## 6. 圣经被赐给教会

## 1) 神赐圣经给教会

在中国,圣经是通过三自教会的体系公开出版的书,但圣经本身却不是给社会的,而是给教会的。圣经的接受者是神的百姓,是教会。

## 2) 使其百姓有智慧通过信耶稣基督而得救恩

神把圣经给教会是让他们有智慧,通过信耶稣而得救恩,所以圣经是关于救恩的书。有人通过圣经学会生活,但是对于圣经真正的智慧来说,他却连圣经的门都没摸到,实际上没有收获,因为圣经真正的智慧是得救的智慧。这仿佛一棵树有极佳美、价值昂贵的果实,但一个人却只摸到了树叶。

怎么得救?得救的智慧是什么?就是信耶稣基督。如果读圣经使我们更认识耶稣基督、更信耶稣基督、也更确切地拥有救恩,你就读对了;反之你就读错了,没读懂。**我们的信心是通过圣经而来,如果连圣经都读错了,那么我们的信心肯定就错了。**有些人读经却不长进,是因为没入门。就像在课堂上,老师正在教物理,他却在学化学,这样是学不通老师教的东西的。

## 3) 并造就圣徒使他们完全,来行各样神喜悦的善事

通过圣经,神使得救的百姓得以完全,也就是使他们开始在信心里行神喜悦的事。爱、服事、圣洁地持守、福音的见证和传讲、对于弱者的关怀,这些都是从信耶稣而有的得救的智慧里来。就逻辑顺序来说,从救恩到完全的品格,再到行善。但从时间上来说,当我的信心还很弱,我就已经开始试图过顺服的生活,而在过顺服的生活时,我就已经开始行神喜悦的善事。

## 二、圣经内容的中心

圣经的中心内容就是神以基督的死和复活而成就的替代性救赎。整本圣经的内容或者直接 预言和宣告基督并他钉十字架,或者以预表来指向他,或者说明对他的拯救的需要,或者以他的拯救为前提。

整本圣经或者直接在预言和宣告耶稣基督并他钉十字架,或者是在基督来之前,通过预表的方式指向他。旧约中有很多神设立的设置,比如献祭的礼仪、圣殿;旧约中也神设立的来统治他百姓的职分,比如先知、士师、国王、祭司。这些设置实际上都构成一个模型,以某种特征来表明在神和神的百姓中间需要的一些设置和模型原理,这些都是预表,是指向耶稣基督并他钉十字架。所以,约翰福音里记录耶稣说:"你们拆毁这殿,我三日内要再建立起来。"圣殿是他们原来就已经有的模型,耶稣说拆毁这殿再建立,实际指的是他要死并且三天后复活,耶稣是在解释圣殿这个预表的实际含义。

圣经中有些内容只讲人类的苦况。比如,士师记除了记录以色列人一次又一次地哀求神派士师,就是讲以色列人想怎样就怎样,把生活搞得一塌糊涂,那时候一直重复"那时以色列中没有王,各人任意而行。"这话表明以色列人有一个需要:借助于王的力量,使他们能按神与他百姓所立的约而行。所以以色列人混乱的状况是表明了对于耶稣的救恩的需要。

圣经中也有一些内容讲神的百姓应该怎么生活。比如,你们作妻子的,当顺服自己的丈夫,如同顺服主;你们作丈夫的,要爱你们的妻子,正如基督爱教会;所以弟兄们,我以神的慈悲劝你们,将身体献上,当作活祭,是圣洁的,是神所喜悦的,你们如此侍奉,乃是理所当然的。这些是以你们已经得了救恩为前提。

## 三、神的话的两种形式: 律法和福音

神的话也就是福音之道有两种形式,分律法的形式和福音的形式,两个都是福音之道的不同的层面。

律法,乃是神命令和喜悦的事;福音,却是神在基督里拯救的作为和应许。律法揭发我们 邪恶悲惨的状况,驱赶我们归信基督,并且帮助我们被保守在福音的信心里;福音却向我 们宣告基督里的拯救作为,和圣灵一起激发信心,使这拯救作为实施在我们身上,并以基督的爱激励我们以圣洁、公义侍奉神。

会读经的人会比较容易区分,这一段话在讲神的拯救时,它的形式是律法还是福音。但读 律法时,我们要知道律法的含义是要揭发我们悲惨和邪恶的状况,并且驱赶我们归信,并 且帮助我们被保守在福音的信心里。但直接来说,福音是我们信靠的对象。

## 四、解释圣经的原则

对于圣经的解释,应当以爱神和信靠顺服的心,仰赖圣灵的恩典,尊重并按着圣经字面和文法的意义,在经文的上下文脉中,参照具体的历史情境,以认识和显明基督为目标,遵循教会所接受的合乎圣经整体的全备教训加以解释,以建立自己和众圣徒的信心和德行。

首先讲的是用心,也就是应当以爱神和信靠顺服的心,来读和解释圣经。然后讲的是,不要以为人靠自己的能力能够读懂圣经,而是要在祷告中仰赖圣灵的恩典,并且在解释的时候必须尊重并且按着圣经字面和文法的意义解释。任何一个对圣经的解释,如果不符合圣经字面的意思,就不是正确的解释。通过圣经的字面特征,判断经文是用来指别的事,还是暗示。解经要尊重和按着圣经字面和文法的意义解释,但不是单个的解释一句话,而是在经文的上下文脉中解释,并且要知道圣经所处的历史情境和我们不同,因此还要参照当时的历史情境解释,但最终读圣经的目标是为了显明和认识基督。此外,你的解释不应该违背教会所接受的合乎圣经整体的全备教训,而要跟它一致。最终通过这样的解释,阅读和解释圣经,来建立自己和众圣徒的信心和特性。

从某种角度来说,今天基督教所有的问题都可以归结为解经学的问题。有些时候是原则的问题,比如只讲解却不要求遵行。但有些时候也是解释方法的问题,就是不按圣经字面解释,离开圣经字面的关系解释,用想象推理类比把别的意思加到圣经里面。

对付异端有一个"镇妖法宝",当他们拿起圣经念完就要翻页再看另一段的时候,你要紧紧按住圣经不翻到另一段,而是就着上下文看这一段,确认这一段是不是他说的那个意思。这样翻不了三次他就完了。因为异端的做法就是断章取义。可是很多人自己不熟悉圣经,也没有正确的读经原则,认为"圣经里有那句话"和"圣经是这个意思"就是一回事。因为撒但通过异端要做的,不是要把你归入到异端里头,他只要把你从基督的教会里掳出来,结果你就成了被魔鬼掳去的人。

## 五、对于两个错谬的说明

我们反对以为圣经是历史中人类所发展的宗教信念的表达,也反对以为圣经主旨无误而资料有误。

我们也反对在圣经以外寻求信仰和生活的规范和权威, 无论其内容来自世界的准则、基督徒的组织还是所谓圣灵新的启示。

这两种说法都是今天在这世界中一些人试图对待圣经的态度。

## 1. 我们反对: 圣经表达的是人类发展了的宗教信念。

有人认为最初创世记中表现出的是很原始的信念,即神直接跟人说话。但后来不再是神直接跟人说话了,而是通过异象、先知、灵的感动。他们说,圣经有的时候会表现神有耳朵,神会侧耳听;神有眼睛;甚至神鼻孔里会出气息,会呼吸;但后来却表现神是一个超验的灵。他们认为,这表现出一个人类的某种认识的发展。他们试图这样理解圣经,但实际说不通。也因此有些人说,三位一体是新约才有的事,旧约里没有。实际上旧约中说神创造时就用的复数,准确地翻译就是"神们",这直接反映三位一体的观念。他们之所以这样想,是因为他们以为圣经是人类理解的表达。但圣经不是人的话。圣经里都是这样的格式——何时神的话临到某某某的儿子某某某,或者耶和华晓谕某某某。圣经自身宣告它是神的话并且宣告神的话。在一些基督教类的书中,可能会读到"当以色列的圣殿没有了,当列强把以色列给灭了,这个时候先知以西结以透彻的灵性的见识、坚定的信心,在这个时代发出了他的声音。"这好像很夸奖以西结,但实际表达的是以西结说的是他的宗教见识和思想。

## 2. 我们反对:有一些人说圣经资料是有误的。

有人说,圣经大体上仍然是按照天圆地方的观念描绘生活的。你看我们知道地球不是方的,但圣经却说"四方"。其实,天圆地方既是世界观,也是我们直观的生活经验。生活中一般人即使在知道地球转过来的情况下,也仍然说太阳下山了,这是用最基本的直观的经验表达。所以圣经说太阳下山了,这不是资料有误,而是表达的方式更自然。

有的人认为,考古学研究都没有记录的,但只有圣经有,那圣经的资料可能是编的。的确,不是圣经中的每一个细节都被历史的研究证实,但在圣经中也没有任何一个细节被历史的研究证实是错的。现在很多人质疑圣经的真实性,不是因为某一个资料已经确切,而是有一些资料没有圣经以外的证据支持。现在考古学的发展表明,很多原来认为没有支持的圣经资料现在有了支持。这其实说明圣经比历史学家高明。

今天仍然有人说圣经的主旨无误而资料有误,但让他们具体说明哪些资料有误、圣经的主旨,他们的说法又都不一样,没法获得一个共识。

## 主题二:我们信福音

1.我们信福音,福音是神的拯救作为,圣经启示的一切基督教真理都是对于福音的说明。

2.福音是对于犯罪得罪神、理应遭受神的愤怒和咒诅直至在地狱中永远灭亡的人,神通过 耶稣基督的死和复活,以替代性救赎拯救属自己的子民,领我们悔改归信救主基督,并以 他为主,以此赦免我们的罪,使我们与神和好,并赐我们永远的生命的作为;这作为既在 各各他成就,也就通过道和圣灵的工作在教会中向蒙拣选的子民实施,使其被基督的爱激 励,在荣耀的盼望和忍耐中藉着神儿子与神相交,满怀感激地担当福音的使命,以圣洁公 义事奉神。

3.非信福音,无人能脱离神愤怒的刑罚。

4.替代性救赎是指守约施慈爱的神差遣基督作为完全的神和完全的人作神和人之间的中保,替子民死在十字架上,承担了神终极性的愤怒和刑罚,又以彻底的顺服得神的喜悦;如此,以基督的顺服和受苦,一次而且永远地洗除了所有子民的所有的罪;基督第三天从死里复活,以大能显明他是神的儿子,且为他的子民胜过死亡;又藉着在教会中福音之道和圣灵的工作,神重生蒙拣选的子民使他们认罪悔改,信靠救主基督,以他为主,使他们因基督的救赎白白地被称义,与神和好,免去永远的刑罚,得享神所赐永远的自由、荣耀和美福。

5.我们须以整本圣经启示的所有的经文和主题接受和遵行这福音,也须以这福音接受和遵 行所有的圣经经文和主题所启示的真理。

这个告白真正的要点,实际是第一节、第二节、第三节和第五节,其中第四节是对第二节中的替代性救赎的解释。

## 一、福音是神的拯救作为,是圣经的真理和智慧

我们信福音、福音是神的拯救作为、圣经启示的一切基督教真理都是对于福音的说明。

圣经不是有很多的真理、很多的智慧,圣经只有一个真理、一个智慧。这个真理就是神在基督里的拯救作为,这个智慧就是信耶稣而得救的智慧,而且这个真理、这个智慧是圣经的核心。圣经所有其他的部分都是围绕着它而有的说明,也必须通过它得到说明。

传统的教义学会做出这样的分类:神论、创造论、人论、罪论、护理论、基督论、圣灵论、救恩论、教会论、末世论。有的教导是,神论就是神论,但这是不对的,因为神论是为了说明爱我、拯救我的那位是怎样的。你要经常默想十字架的爱,并要在这爱里面默想谁爱了你——对于神论的思想;爱了怎样的你——对于人论和罪论的思想;怎样爱了你——对于基督论,也包括对圣灵论和救恩论的思想;他的爱带来了怎样的结果——对于救恩论的思想;他怎样保守这个爱,你又要怎样回应这个爱——对于基督徒生活论的说明;你最终的结局如何,你怎样带着对这个结局的了解过你今生的生活——对于终末论的说明。

虽然基督教真理有很多的方面,但这些方面不是分散的,独立的,而是作为一个整体而有 各个部分。实际上,我们要清楚知道的事情就是:圣经启示的一切基督教真理都是对于福 音,也就是对于神在基督里的拯救作为的说明。同样,一切基督徒的正确的向神的顺服,都是对于神的拯救作为的回应。离开对神的拯救作为的了解,就无法说信他。有人说,圣经不只是救恩,圣经自身有对于神的说明、有对于天堂的说明、有对于世界的说明、还有对于以色列历史的说明,这些你都要信,不能只信福音。说这话的人完全没看懂圣经里对于神的说明就是对拯救者的说明,就是对"谁爱了你"的说明。有人说,圣经里不单是对于神作为的说明,也清楚地规定了基督徒应该怎样生活。说这话的人也完全不懂,圣经里规定的不是基督徒应该怎样生活,而是在福音的信心里面对于神拯救作为的回应是怎样的。离开与福音相称,而单独说明你当如何行事为人,就不是圣经的意思。

圣经中的重要真理都是对于神在基督里的拯救作为的说明,不是分散的、零散的、独立的。 这一点对于建立活泼的福音信仰、活泼的福音信心里的生命非常重要,甚至于可以最终区分有真正的福音里的献身的基督徒和徒有其表的基督徒。没有哪个画画的人会以为,把所有好看的颜料都甩到画布上就可以成为好画,而是把所有的颜料要按某种方式和谐地组合起来,形成一种关系和结构,最终才能成为作品。徒有其表的基督徒,认为把所有的福音的要素堆放一起,就有了福音,却不知道这些要素如何组合起来,来共同说明那最重大的主题。可以说,当我们的身体以某种合理的生理学的结构彼此连接时,是我们的身体。

我现在的体重将近两百斤,但如果我是一个一百斤的人,让我背一个一百斤的人上四楼,我是上不去的,但我自己能上去,还能提五十斤的东西,甚至提一百斤的东西。之所以能,是因为我的体重虽然重,但它却是以某种合理的组织作为我身体的构成一齐起作用。如果我们对于基督教真理的了解,不是按照这种结构连接在一起的话,你知道得越多,你的信仰就越没有活力,你里面的状态就越僵硬、越沉闷,而且也会越压制你,而不是能形成强有力的、催迫的力量。圣经启示的一切基督教真理都是对于福音的说明,也就是对于神在基督里的拯救作为的说明。这句话看起来好像是随便说的,但其实是格外重要的,特别对于教会的成员来说,没有这个意识就看不懂圣经,也就不能正确地理解教会的教导。

## 二、福音的整体性

福音是对于犯罪得罪神、理应遭受神的愤怒和咒诅直至在地狱中永远灭亡的人,神通过耶稣基督的死和复活,以替代性救赎拯救属自己的子民,领我们悔改归信救主基督,并以他为主,以此赦免我们的罪,使我们与神和好,并赐我们永远的生命的作为。这作为既在各各他成就,也就通过道和圣灵的工作在教会中向蒙拣选的子民实施,使其被基督的爱激励,在荣耀的盼望和忍耐中藉着神儿子与神相交,满怀感激地担当福音的使命,以圣洁公义事奉神。

这段话概括起来仍然是,福音是作为。福音是神的作为,而这作为既在各各他成就,也就通过道和圣灵的工作在教会中向蒙拣选的子民实施。神在基督里实施的替代性救赎是在十字架上,但是这个作为不是停在各各他山上,而是通过道和圣灵的工作在教会中向蒙拣选的子民实施。神以耶稣的替代性救赎成就他的作为,并通过道和圣灵的工作使这个作为实施在我们身上,以此来拯救我们,因此神的拯救作为实际上不单单是各各他的作为,而是这个作为向我们实施。准确地理解这一点,对于理解福音格外重要。

今天在基督徒生命里面发动的力量、动力、原则是耶稣基督的死和复活。很多人以为耶稣的死和复活是一回事,我们应该怎么生活是另一回事,其实是一件事。神在我们身上正在

实施他的拯救作为,这个拯救作为就是神以他儿子的死和复活来完成的替代性救赎,因此我们生活的动力和原则和各各他山上发生的事情,不是两件事,而是一件事。

从神工作的角度来说,是神把各各他山上的作为成就在我们身上;就我们自觉的角度来说,是我们不断地回到耶稣的十字架那里,获得我们的生命、信心、爱、能力、圣灵的工作、得救的确据、蒙爱的根据和基督爱的激励,所以我们今天与基督同死、同埋葬、同复活。基督两千年前死、埋葬和复活,我们今天同死是死于基督十字架上的死,同埋是埋于基督的埋葬,同复活是复活于基督的那个复活。

有人说:我都信主五年了,你还跟我讲耶稣基督并他十字架,怎么老讲这个初级的?这种说法太糟糕了,因为圣经里面说最高的智慧就是耶稣基督并他钉十字架。我们对于不信的人讲耶稣基督并他钉十字架,对于组长讲耶稣基督并他钉十字架,对于同工讲耶稣基督并他钉十字架,对于神学教师讲耶稣基督并他钉十字架。但很多人不是像他以为的"我早就知道"了,反而是在他应该有的程度上不够了解耶稣基督并他钉十字架。这作为既在各各他成就,也就通过道和圣灵的工作在教会中向蒙拣选的子民实施——这是教会特别有的福音的自觉,我们把它称为福音的整体性。

如果真知道这个,你会比较容易懂圣经,也比较容易在你的基督徒生活中,把你生命的各个部分整合起来,获得一贯而且有力的生活的信心。"现在很难,怎么办?""放心吧,在各样的难处中神都有安排。"这是很多人有的理解。除了这个理解,我们还有一个底线——在世上你们有苦难,但你们可以放心,我已经胜了世界。这并不必然意味着这个苦难会立即被挪走,甚至真走不出去这个难处死在这儿了,也不要紧。这个底线就是,如果我死在这,我就去了那。就是这么简单,死亡没有那么可怕,这就是我们一直所盼望的。保罗说情愿离世与基督同在,也就是说,他实际上不是希望自己脱离现在的患难,反而是希望这次就死,但出于爱腓立比教会和众教会的考虑,保罗知道神的安排好像不是让他现在死,而是要他活着出去,所以他也接受这个。他把在这次患难中不死,不是当成他乐意的选项,而是当成他愿意接受的一个选项。这是保罗的做法,因为对他来说,天堂非常实在。

假如有一个人非常想去巴厘岛,后来他买到了票,拿到了签证,什么都办好了,他愿意现在就到那,这是因为巴厘岛的好。但由于一些原因,他需要处理好一些事然后才能去,那是他不得已的。圣经说,天堂是真的好,是神应许了信的人要去那里。当一个人有这个底线的时候,就不是说死也没事,而是死是我所愿的。保罗不是说死也没事,而是活着也行,因为人有一个和永远相关的事可做,要没有的话,死了更好。可是我没能在活着的时候解决这个问题,那多活一天也就多一天信的机会。所以,就肉身的生命来说,不信的人的命比我们的宝贵得多,因为他们肉身生命一旦丧失,就不单是肉身生命丧失,而是连永远的生命也彻底丧失。

你对基督的作为具体知道,而且满有确据的时候,你就不是忧虑、惧怕,而是你的得救、你的生活和工作、你的服事、你的成长、你的争战都是耶稣基督并他钉十字架在你身上的延伸。如果切断了你和耶稣基督并他钉十字架,你的生活、你的争战和坚持就都是瞎胡闹、没有用,而且你也不能真在信心里争战、在信心里持守、在信心里努力。

## 三、人本来的处境:人是神面前的人

非信福音, 无人能脱离神愤怒的刑罚。

犯罪得罪神、理应遭受神的愤怒和咒诅直至在地狱中永远灭亡的人——人本来的处境。对 人正确的了解,就是**人是神面前的人**,对人错误的了解,就是不了解人是神面前的人。

有的人理解人是自己里面的人,换句话说他的生理组织、他感受到的需要、他的愿望、他的疼痛、他的快感,这就是人。也有的人理解人是社会中的人,换言之,我是在人的关系中构成我。马克思有一句名言:人的本质是一切社会关系的总合。但是他没有谈人和自然的关系、人和自我的关系,其实这两个也是人的本质。然而,就算把人和自然的关系、人和自我的关系都加进去,这也不能对人的本质做出足够有深度的说明,因为他忽略了一个更重要的——人是神面前的人。人只有作为神面前的人,人才能得到说明。

人是神面前的人,这会产生被造的人和现在的人之间的反差。人被造时,就在和神的爱的关系中被赋予极重的荣耀、福分,也在这里面有向神的非凡的爱、敬、信靠、顺服的本分。但现在的人不是有圆满的福分并且向神尽本分的人,也因此是遭遇着神的忿怒的人。现实中的人是在罪和死之下,是邪恶而且悲惨的。邪恶要有刑罚,不然就没有公正。人在所有的事上违背神、得罪神,应该受刑罚,而不是美福。这是人的处境,但福音是向着这样的人发出的。

但是神做了一个跟人应该受的完全不同的作为,就是拯救他,这是通过耶稣基督的死和复活来拯救他。当耶稣在各各他山上的十字架上死的时候,发生的是神的责罚。神预先把他的百姓在末后的时候要受的刑罚,实施在了作为他百姓代表的耶稣身上。耶稣死是为了替我们,这是这件事的本质,这是福音。耶稣死在十字架上,就是神以替代性救赎来拯救冒犯神、理应遭受神的忿怒和咒诅、直至在地狱中永远灭亡的属他的子民。以此,神领我们悔改归信,以基督为主。

神的这个作为是通过信心归给我们。信心是以悔改、归信、以基督为主来表达。悔改是离开罪,归信是归入主,以基督为主是进入一个确定的关系。离开、归入,并进入一个确定的关系。没有离开就没有归入,没有以基督为主就没有归信。当我们这样信的时候,神就把基督做的归给我们,如此赦免我们的罪,使我们与神和好,并且赐给我们永远的生命。

耶稣的死和复活是在各各他山上发生,通过这件事神领我们信,并且赦罪、和好、赐生命。这个作为在各各他成就,就在教会中藉着道和圣灵的工作向蒙拣选的子民实施。这作为临到我们,是通过两件事,道不断地宣讲使这事临到我们,当道宣讲时圣灵跟道一起工作,圣灵在我里面开启我使我明白,于是我就接受这福音之道,结果两千年前发生的事情临到我,成为我的。此后,这件事一直在我里面发动,一直保守我在福音的信心里面。道是在教会里宣讲,圣灵在教会里运行,所以道、圣灵、教会,缺一不可。道、圣灵、教会把基督赐给我们,也是基督与我们连接的方式。

## 四、替代性救赎

替代性救赎是指守约施慈爱的神差遣基督作为完全的神和完全的人作神和人之间的中保,替子民死在十字架上,承担了神终极性的愤怒和刑罚,又以彻底的顺服得神的喜悦;如此,以基督的顺服和受苦,一次而且永远地洗除了所有子民的所有的罪;基督第三天从死里复活,以大能显明他是神的儿子,且为他的子民胜过死亡;又藉着在教会中福音之道和圣灵的工作,神重生蒙拣选的子民使他们认罪悔改,信靠救主基督,以他为主,使他们因基督的救赎白白地被称义.与神和好.免去永远的刑罚.得享神所赐永远的自由、荣耀和美福。

**神通过耶稣基督的死和复活,以替代性救赎拯救属自己的子民**——神拯救我们的关键,是福音真理中最核心的部分。

## 1. 自由主义

上世纪 20 年代的教会历史中,中国教会的前辈们领受的神学,主要是通过英语世界的潮流来的。而当时发生的是,自由主义者和试图持守福音的保守的福音派神学家之间的争论。

自由主义不是指我们要脱离罪和死得到自由,也不是指我们要脱离暴政得到自由,而是指脱离传统教会教导的规范,而以人的理性为权威重新建立规范,这样的倾向叫"神学自由主义"。在神学自由主义的派别中,他们试图从人现在能理解的程度来理解基督教和圣经,因此他们不承认圣经无误,不承认耶稣由童贞女所生,不承认神迹奇事,不承认耶稣的死是替代性救赎,不承认圣灵重生的必要性,不承认身体实际的复活,不承认基督会带着复活的身体再来。但他们认为自己仍然是承认基督教,因为基督告诉我们什么叫神喜悦的人,什么叫神喜悦的生活;告诉我们爱和牺牲是多么有价值的事;告诉我们怎样自由地以自己的道德直觉为出发点,来批判性地看待任何一个现存的制度。基本上就是把一个人试图在他的心里想到的事情都对应基督,然后说这就是基督教。

当时持守基督教信仰的人就兴起来反驳他们,提出了几个重要的基本教义,认为至少要持守几个教义,这批人后来也被称为"基要派"。当时重要争论的要点主要在:圣经无误;耶稣是从童贞女怀孕而生;耶稣的替代性救赎;重生的必要性;耶稣身体复活,带着身体再来,以及我们将来身体复活。这几个要点在现代的理性主义的潮流中可以说是致命的,它们表明,不信这个就不是基督徒。

其实现在也有很多自称是基督徒的人,实际上是一个广义上的有神论者。他倒不是公然说他不相信耶稣肉身复活,而是说最重要的不是这些具体的教义,而是整个基督教的仁爱精神。这么说的人其实是认为具体的教义不太重要,但事实上,这些是至关重要的,也是紧密关联的。其中最最重要的就是替代性救赎,因为没有替代性救赎就没有基督教了,也不再是福音了。

#### 2. 基督中保

说明替代性救赎一个格外重要的要点是基督中保,并且包括正反两个方向。

#### 1) 从消极的角度说: 离开中保耶稣,神和人不能进入有效的关系。

因为**离开中保耶稣,人直接面对神,人就是该受刑罚的罪人。**有人说,人其实不是罪人,而是可怜的病人,人需要的不单单是赦罪,而是首先需要医治。但在圣经里,**人最根本的身份是罪人,并得罪了神,理应遭受神的愤怒。**因此人一旦面对神就意味着有祸了。当先知以赛亚看见神的荣耀,还不是看到神的本体时,他哀号了一声:祸哉,我灭亡了!之所以他没有发出"哎呀,我见到神的荣耀了",就是因为神的荣耀真显出来时,人的罪就立即完全地显出来,人在这位神面前全然地冒犯得罪神、理应被毁灭也完全显出来。连以赛亚仅仅面对神显现的荣光都是如此,那么我们这些远远不如先知以赛亚圣洁的罪人,直接面对神,就只有死亡。所以基督教最基本的原则就是:人不能到神面前。这拒绝了任何宗教努力的合法性。

#### 2) 从积极的角度说:人只有通过基督才能到神面前来。

人不能到神面前,是因为神是通过耶稣基督以他的恩惠慈爱领导人,人是通过耶稣基督得赦免、被称义、与神和好、到神面前。这是,若不通过中保人断无可能直接到神面前的一个积极的含义。

#### 3) 基督是完全的神和完全的人

基督作为人与神之间的中保,一方面他必须是临到人的神,是**完全的神**,所以他临到我们,他爱我们,他宣告赦免我们,就是神宣告赦免我们,神爱我们,神临到我们。但另一方面他是作为人的代表,是**完全的人**,有一样的性情、一样的身体、一样的生命的软弱,但不是和我们一样有罪,所以他能够代表我们,而且代替我们。可以说,**基督向着我们他是神,基督向着神是我们的代表。** 

神和人之间需要一个中保。这个中保必须向着我们,他是神,但却临到我们;向着神,他是我们的代表,他却到神面前。也不是指,他是神的时候不是人,他是人的时候不是神,而是指,他任何时候都是完全的神、完全的人。

## 3. 他替我们死在十字架上

基督作为中保临到我们,替我们死在十字架上。圣经里非常重要的概念就是"**替**",在中文有时翻译成"为我们",但意思总是一样的,即**基督作为我们的代表,站在我们的立场,为了我们的益处,尽我们当尽的本分,受我们当受的责罚。**如此,他受刑罚是作为我们的代表,替我们而受;他顺服神是作为我们的代表,替我们来顺服神,所以他顺服算为我们顺服,他受罚算为我们受罚——我们能够到神面前的唯一原因。替代性救赎的核心概念就是"替"。

因此,在十字架上发生了两件事:**第一,基督顺服到死;第二,基督替我们承受我们当受的刑罚到死,承担神终极性的愤怒和刑罚。**但这两件事就基督的反应来说是同一件事,因为父对基督的命令就是他要作为神百姓的代表,替他们而死,基督顺服这个命令,果真这

样死。如此发生了两件事:第一,神将他的愤怒和刑罚实施在基督身上;第二,基督把他足以使神喜悦的、彻底顺服的供物奉献给神,因此成就了代赎。

## 4. 代赎的模型

## 1) 赎



在我们今天的生活中,与"赎"所对应的场景可能是当铺。我因为缺钱,把家里的传家宝送到当铺,当出来三万元,之后我想要回我家的传家宝,那么我就拿三万五去赎,我交了三万五,把传家宝取回来。把当的东西赎回来,就是付代价把一个东西从另一个主人的管辖之下带出来。这个就是神通过基督为我们做的。

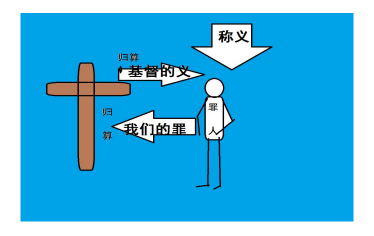
我们就好比那个传家宝。因为我们犯了罪,神罚我们,把我们归给罪、死亡、魔鬼。**但是想把我们从罪、死亡、魔鬼的权势下带出来的话,就有一个最大的难题,这个难题不是罪、死亡和魔鬼多么强大,而是神公义的判决。**换句话说,如果要把我们带出来,不仅是跟罪、死亡、魔鬼作战,而且是跟神反抗。这是任何人都不能的,除了神自己。

人犯罪该受罪的责罚是死,神却主动让耶稣代替我们,把耶稣归到罪的责罚下,然后耶稣以自己的死为我们的罪付了当付的代价,我们就被耶稣从罪、死亡、魔鬼的辖制之下带出来,免于刑罚而归给神。赎是要付代价,神为了赎我们付了他儿子的死的代价。

很多人对获得存在感很感兴趣,但我的存在感是很高的,因为我值一个神儿子的生命,我 是神用基督的血买赎的,神实际付了这个代价得了我。有人说,神用基督的血买赎的不是 你,而是神全部的百姓,这包括两千年下来,也包括从创世以来信神的。但不管多少,我 相信就算全世界只有一个罪人,神也照样做这件事,因为这是神说的。

保罗最知道耶稣的死对于神所有的子民,也就是对于教会的含义,当他说明自己和神的关系时说:我如今在肉身活着,是因信神的儿子而活,他是爱我,为我舍己。

#### 2) 称义



称义这个字,实际是法庭意义、法律意义上的概念,就是以合法的程序做合法有效的宣告,宣告他是正当的。如果一个人没被称义,被动地说,就是他没有被以合法有效的程序、以合法的权威宣告为是正当的;积极地说,就是他被合法的权威与合法的程序宣告为是有罪的。因为称义的反面是定罪,没被称义就是被定罪。

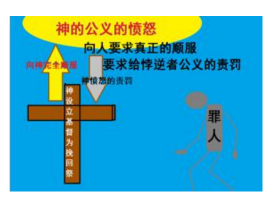
称义和定罪之类的问题,不单是基督教信仰的问题,其实是每个人活着的问题。如果有人说你凭什么活着,意思是说,你活在世上有老婆和孩子,有呼吸的空气,又有工作,这是凭什么?你这么做的合法性在哪里?没被称义的人,从根本上来说没有这个正当性,而他之所以现在还能这么活着,是因为法律要求的正义还没有临到他。当最高的法律要求的正义临到他时,他现在有的一切都会被取消,并且他也会因为非法获得这一切、享受这一切而被更加定罪,永远灭亡。

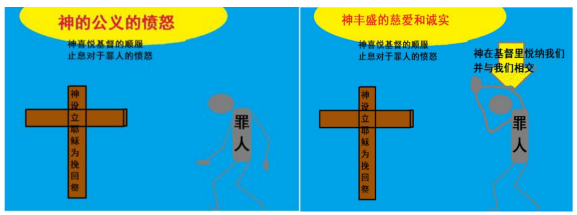
称义说的是每个人的情形,甚至人多少能意识到的情形就是他凭什么活着。**有一个客观的证据可以知道人的活最终会被取消,即人都是要死的**。无论他自己以为该不该活,但总有一天他活不了,实际上他需要一个确切的根据,但他没有,他有的正好相反,是罪的证据。

但圣经告诉我们,我们因基督的恩而被称义。实际上这是一个法庭,我作为一个实际犯了罪的被告站在法庭上,但发生一件事,基督成为我的样子来到这样,他以完全的顺服得了神的喜悦,他站在我这里并与我联合。这时,我一切的罪归给基督,而基督一切的顺服算为我的,结果基督带着我一切的罪站在神面前,被神击打责罚,而基督一切的顺服归给我,神喜悦我、接受我。我的罪归给基督,基督的顺服归给我,这叫双重归算。这样的结果就是,当他在神面前作为我的代表被击打受刑罚时,我得平安。

#### 3) 挽回祭







耶稣为我们的罪作了挽回祭,这实实在在是圣经中一个非常基本的重要的概念。当亚当夏娃犯罪时,神用皮子做衣服给亚当、夏娃穿。神悦纳亚伯的祭,而不悦纳该隐的祭。神吩咐挪亚洁净的生物要带七公七母,而一般的动物要带一公一母,原因是带一公一母是为了存留留种,带七公七母是为了要用多余的部分来献祭,所以挪亚从方舟里出来就献祭。亚伯拉罕被神召出后,走到哪都筑坛。以色列在出埃及时杀羔羊,把羔羊的血涂在门框上。神亲自为以色列设立献祭的礼仪。当以色列越过约旦河进迦南地时,耶利哥城的妓女喇合,因为按着以色列探子的要求,在自己家里的门窗上挂了朱红线绳,就得以脱离神灭命的刑罚。所有的这些不断延续的事情,都有一个共同的原则,就是代替的献祭。

**挽回祭这个字,在原文里跟赎罪祭一样,实际是指约柜上的施恩座,是献祭的核心的地方。** 圣经说,耶稣成了约柜上方献祭的施恩座,圣经很好地把它翻译成挽回祭。施恩座是指代献祭,而指代献祭使用的是另一个模型。

有一个大国以非同寻常的恩慈保护、恩待、供应一个小国,同时要求受它保护、支持的小国,向作为宗主国的大国献上自己作为藩属国的忠诚。但发生了一件事,小国做了极大的背叛的恶事,侵害了大国。经过很长时间的忍耐和交涉之后,最后大国决定讨伐这个小国忘恩负义的罪、背叛的罪。于是原来受大国保护供应的小国,和原来支持、保护、供应小国的大国之间,进入了国与国的敌对的战争状态。作为小国的国君,会在这时渴望和好,一方面小国是不自量力地与大国对抗,另一方面小国这样恶待了自己的恩主,因此小国会赶紧想办法和解,并且悔罪、认罪、为自己所做的付出罚金,也会责罚在这件事中煽动的那些恶人,也会交上足以让大国喜悦的礼物。

在这个例子中就有挽回祭的概念。以色列和神的关系表现为宗主国和藩属国的关系:神恩 待以色列,保护他、供给他,在各样的事给他无限的恩慈,对他唯一的要求是专一地信和 顺服;但以色列背叛了神,那么神就要施行责罚。以色列脱离这责罚的可能性,一是为自 己所犯的罪付出相应的代价,二是献上足以使神喜悦的礼物。事实上,以色列没有选出一 个代表作挽回祭,而是神设立耶稣作挽回祭。

通过这个挽回祭神做了两件事:第一,神在耶稣身上实施了对背叛他的百姓的刑罚,把他的愤怒倾泻在代表他的百姓受罚的耶稣,他自己的儿子身上;同时,耶稣以他完全的顺服得了神的喜悦,挽回了神的心。神的责罚实施在耶稣身上,责罚完成之后,神对于罪的愤怒,也就因为实施了责罚而止息;同时耶稣对神的顺服至死极得神的喜悦,因为耶稣是作为我们的代表这么做的,所以我们极得神的喜悦。因此在挽回祭中非常重要的概念是和好。

如果没有基督作挽回祭,神和仇敌和好就没有公平。但最惊人的事情就是,当我们犯罪反叛神,以至于神以愤怒对待我们时,发生了一件事,使神的心意向我们转回。

其实,世界上最伟大的逆转不是一个大会议中一个国家的转向,而是一个背叛神的罪人竟然能向神转回。但这也不是最伟大的逆转!因为,第一,这是人的转回;第二,这是人应该有的转回;第三,人在这个逆转中实际是被动的转回。有一个逆转比这个更伟大,就是神的转回。因为,**首先,这是神的转回;第二,这是神应该发出他的愤怒时的转回,应该愤怒时却以慈爱对待。**人通过向神背叛而成为"非人",那么人必须向神转回才是人。但神在人犯罪时,神必须责罚才是神,而一旦不责罚,神就等于自己放弃了自己是神。神应该责罚犯罪的人,但却没有责罚,这是因为神通过他儿子为挽回祭责罚了神百姓的代表。

## 总结

其实仔细查找圣经的话,替代性救赎不止这三个模型,但这三个模型可以说是最典范的、 根本的、常见的,也是最直接的、易懂的,更是我们应该明白的。

究竟我们的指望在哪里?究竟神通过耶稣做了什么?为什么他做的这些事我们必须依靠?这是区别基督徒的知识和外邦人的宗教性的知识的根本点。有很多人说他是基督徒,但他跟外邦人的区别,仅仅在于他是有神论者。真正能使你跟外邦人区别的,其实是你确切地、客观地、具体地了解替代性救赎,因为只有在这里有真正对于圣经真理的完整的整合,也有它和一般的宗教学说、理论的本质的差别。我们信的是神的作为,但不够,我们还要具体地说明那个作为、那个作为的原理、圣经怎么说明那个作为。那时你就能区别于异教,区别于不信的人,区别于教会中的宗教信徒,而且你开始进入到真理面前,你开始面对。

## 5. 替代性救赎的果效

替代性救赎的果效是:一次、永远、所有、所有,也就是一次而且永远地洁除了所有神的百姓的所有的罪。"救赎"这个词在英语里是 ATONEMENT。献祭是一次又一次,但耶稣的赎罪祭是一次的,而且是在一个很短的时间中完成了永远赎罪的事,一次且永远。每个人都犯了罪,连大祭司也要为自己的罪先献祭,但耶稣一次为所有百姓所有的罪完成了献祭。

有人说你必须认罪才能被赦罪。要是那样的话,只有记忆力好的人才能被赦罪,因为大多数人会忘掉大多数的罪,那将来就不是因信称义,而是因记忆力称义。那时有一个罪你没有还清,你就不能从那里出来,但没有人能保证自己一个罪不落地在神面前认罪,那就都没有救恩了。

为了对付罪要认罪,但是就赦免来说,不是你认了罪才得赦免,也不是你根本不认罪还得赦免。**认罪是根本上地认罪:我犯罪得罪了你,我以恶待你、攻击你,不以你为主,我错了。但是赦罪的缘由却不在乎认罪,而在于基督的血。** 

## 6. 替代性救赎的实施

替代性救赎怎么成为我的?就客观的功效说,借着福音之道和圣灵在教会中的工作,神使蒙拣选的百姓认罪、悔改、信靠基督、以基督为主,使他们以基督的救赎白白地称义,与神和好,免去永远的刑罚。就主观来说,神使他重生,而且接纳他为神的儿女,然后借着耶稣的代赎、道和圣灵在他们里面的工作,人就得以享受神给的永远的自由、荣耀和美福。

## 7. 基督徒的生活

基督徒的生活是被福音支配的。圣经的逻辑不是说:原来我是外邦人,不在神的国中,也不听神的律法,现在我既然通过耶稣就归入了神的国,所以我现在的生活原则就是按神的律法做。这个说法实际是错的,**圣经中说明基督徒生活的支配的原则不是律法,而是福音。** 

也就是说,各各他山上发生的耶稣的死和复活,借着道和圣灵的工作成就在我的身上。就 我而言,在这个道和圣灵的工作中,我与基督联合,联合于他的死,联合于他的埋葬,联 合于他的复活。如此,这件事的工作使我成为新造的人,而且这件事继续工作,不断地更 新我,使我作为新造的人,在信心里面活在神面前。

你们行事为人与基督的福音相称;原来基督的爱激励我们,因为所赐给我们的圣灵将神的爱浇灌在我们心里;惟有基督在我们还作罪人的时候为我们死,神的爱就在此向我们显明了;我怎样爱你们,你们也要怎样相爱。

这些都有一个共同点:以福音为基础,激励人在基督的爱里行。加拉太书中,保罗质问加拉太的信徒说:你们既靠圣灵入门,如今还靠肉身成全吗?靠圣灵入门的人,要成全是不能靠肉身的,因福音入门的人也不能靠律法成全。我们说的福音的行动,不单是在各各他,也不单是在我们原来不信现在信的瞬间,而是信了之后持续的仍然是福音的支配。

加拉太书讲的是:不信的人要通过信来称义?还是讲信的人要通过信维持在和神的关系中?这一点却是很多人模糊的,很多人以为加拉太书讲的是因信称义,而因信称义是从不信到信的时候的事,因此那个肯定是讲不信的人要通过信来称义到神面前。但是加拉太书讨论的是已经信的人如何活在神面前,在信心里、在福音里、在圣灵里,而不是在行为里、不是在律法里、不是在肉体里,是做这个区分的。那就是还是福音。

所以福音不单是从不信到信的事,福音也不单是信的最初那一个瞬间的事,福音也不是初 信的时候建立根基的事,福音是一生的事。

## 五、圣经和福音

我们须以整本圣经启示的所有的经文和主题接受和遵行这福音, 也须以这福音接受和遵行所有的圣经经文和主题所启示的真理。

这是个非常重要的点。你读所有的经文时,都要在这里面读出耶稣的死和复活、十字架、 替代性救赎和福音,因为所有的经文都在说明这福音;反过来,你也必须以这个福音去理 解所有的这些主题。

## 六、福音的概括性的说明

整体来说,我们要说明福音的要点时,其内容可能涵盖圣经中所有重大的主题,但它是以不同的方式被说明。我们把它分成了 ABCDEF 六个重要的要点:福音的前提,十字架和代赎,代赎的实施,福音的命令要求并引起我们回应,福音里的确据、盼望、持守,真假福音的认信。

对福音最简单的定义就是: 福音是神在基督里向其子民实施的拯救行动。简化后就是: 福音是神的行动。再简化就是: 福音是行动、拯救作为。使我们知道这福音的是圣经,神在圣经里面记录并向我们启示这福音。

福音是神的福音。也就是说福音关心的要点不是在我,也不是在我和自我的关系,也不是在我和我的妻子、我的家庭成员、我的同学、我的老师、我的上级、我的伙伴的关系,也不是我和我的教会的组长、组员的关系。福音最根本的是神人关系。福音是关于神的,关于神和人的关系的,也就是福音是约中的。福音根本上不是人的行动和行动的原则,乃是神自己的行动,也是神的应许和保证。

福音相关的内容,不是在有限的历史和人类经验的比较中更好的问题。换句话说,福音不是经验的、相对的意义,而是终末论的。终末论是终极性的意思。一是,福音关系的对象是终极性的、绝对的,因为福音是关于神的,因此福音区分了人在神面前的处境是永生永死,还是定罪称义;二是,福音涉及到时间意义上的终点,福音的意义的真正的展现不完全在今生,而在永恒中,是在永恒中在天国与神同在——有福音,还是在永恒中要灭亡、永远地经历神的愤怒——没有福音、拒绝福音的结果。因此福音是关乎终极结局的。

福音不是直接的神人关系,而是在基督里的神人关系。基督作中保,基督的十字架,基督的替代性救赎,以及与基督联合,这一切都是在基督里。离开基督没有有效的神人关系。中保原则是基督教最核心的原则,也是区别于一般的宗教性和异教的原则。在教会中有些人不真知道基督,就是因为他无论在理性上,还是在实际的经验中,还是在他一般的宗教感觉中,都缺乏中保原则,所以他会离开对基督的了解,随便地谈论神、神圣、敬虔。

接受福音和基督徒在福音中生活的要点是信心,也就是悔改、归信、以基督为主。这样的信心生活的外在体现,就必然表现为在教会里。

## 七、福音的前提

正确地说明福音的前提,才能正确地理解福音。

## 1. 福音是行动

福音是神的真实的、大能的行动,这是在说福音的可靠。

#### 1) 福音是神的: 超越的、终极性的

福音是神的,这是一种超越性,与宗教哲学意义上的超越性有极为重大的区别。

人生活的世界,是在我们的眼睛能看得见的范围,是我们的内心能感受的范围,是我们直接能发生关联的范围,并且直接经历它的后果的范围。在这个世界里,我和他人共同处于一个生活场中、共同处于一个内在的状态中,并且我在这个互动中生活。但这个世界里没有什么东西是绝对对的,只有相对更好和更不好的东西,因此我们会判断和取舍。但这个不是超验的、超越的,而是我们当下的生活常理。如果一种信仰的体系整个的关切是在这里面,而没有对于看不见的部分的真正的觉察,那么这个信仰的体系是缺乏超越性的。

因为社保出现了问题,就去给土地爷上供,寻求解决。但他解决的仍然是经验里面的问题,没有超越性。相反,假如他关注的是,无论在世上经历什么,都要得到灵魂的终极性的超脱和安宁。比如真正的超脱,超脱生死、超脱羁绊、超脱误解、超脱欲望,然后进入一个永远的如同死一般的永恒生命的安宁中。在这个信仰中有一种超越性,他想要的果效、印证的方式、试图交往和达到超脱的途径,不同于现实生活中一般的祈求、愿望,而是超越于现实。我们一般把这种特征叫宗教意义上的超越性。

但福音里的认识,根本的指向是超越的,而不是相对的好坏的经验。福音的超越性,是因为福音关系到的是神人关系,而是生活中的具体的层面。因为神是终极性的,所以对神人关系的关注也必然是终极关切,是关乎永生永死、定罪称义的。永生永死是就自己来说的,定罪称义是就神人关系来说的。但却不是两件事,定罪也就是永死,称义也就是永生。

有些人心目中设想的永生是自己到天堂里做神,神在天堂里为自己服务。但显然不对,因为在天堂里神是神,我们是他的民。人都想去天堂,但人们想去的天堂是不用信耶稣就可以去,甚至神也不在天堂里的。人们抵挡福,是不爱神,所以人也该下地狱。甚至于人对福音的应许的态度,也能表现出人对神的根深蒂固的仇恨。圣经里说永生其实是在神人关系中、在永远的和好和爱的关系中与神同在。

## 2) 福音是真实的

福音是神的大能的、真实的行动,这是圣经所启示的。我们知道福音是真的,是因为福音 是圣经里说的;知道圣经是真的,是因为圣经自身的特征、圣经所起的作用。虽然如此, 真正使我们明白和确信圣经的是圣灵内在的工作。

**圣经里所记录的历史性的部分是在历史中实际发生的。**耶稣真实地在拿撒勒的村庄里生活,他的脚踩过拿撒勒村的地面,他真实地走在耶路撒冷的大街上,他真实地在加利利海边讲道、行走,信的人和不信的人真实地看见他并且和他交往。这不是完完全全超越于人类经验的,而是实实在在在经验中的。耶稣真实地钉在十字架上,真实地流出真实的血,而且真实地死去、埋葬、复活,这一切都是在经验中的。虽然复活的显现是向着门徒的,不是向着外人,但空坟墓和裹尸布却是任何人都能直接确认的。

**不仅如此,在信耶稣的人的生命里头,也引起福音自己所说的经验,并坚固我们的信心,**也让我们知道所信的。如果我信了三年,却从来没有感受过基督的爱激励我,我怎么能继续信下去呢?如果我从来没有经历过圣灵开启,让我开始看懂圣经,并且向我展开,这世界的真相向我是封闭的,只有平面没有深度,我感受不到罪有多么深,感受不到神的临在的威严、圣洁。假如这一切我都没有任何经验的话,我是不可能信的,即使我信,那么我的信也不可能有真实的意义,也不可能维持。

所以不单有基督自己在世上行走的经验,也有道和圣灵在教会中工作引起我们的经验,这 是福音的真实。

#### 3) 福音是大能的

福音是圣经所启示的,是历史中真实发生的,是进入人的经验中的,也因此福音是神自己的作为,是大能的、有效的,是我们可以投靠的。

## 2. 神是永恒无限之灵, 也是与人立约相交之神

福音是关于神人关系的。神是灵,是永恒的、无限的;人不是永恒无限的,人是变来变去的、有限的。永恒无限之神和我们进入真实的位格生命相交的关系,是与我们立约的神。

旧约圣经主要用两个词汇来说我们的主:一个是说他是神,Elohim,实际是"El"的复数的称呼,Elohim准确地用中文说的话是"神们";另一个称呼,我们中文圣经里写成耶和华,其实更准确的发音,学者们倾向认为是 Yahveh。因为犹太人不许直接说出神,所以就加上了希伯来语的"主"的拼音,Adonai 的元音和 Yahveh 的子音连在一起成了耶和华。Elohim 是关于神本体自身存在的,耶和华是这位神与我们交往的。

神和我们交往的名字是 Yahveh,耶和华,而他自身的名字在圣经里面用 Elohim。神自身不是向着人而存在的神。换句话说,一个人也没有造时,神仍然是神。而神造人并且进入和我们的立约的关系,在那个关系中神启示自己为 Yahveh,耶和华。神是永恒无限之灵,却是与我们同居的神。至圣、至洁、高处的神,也是与心灵痛悔、谦卑的人同居的神,所

**以他是和我们立约的神。**这位神公义、慈爱,因此他责罚罪恶,因此他恩待他的子民,因此他向着我们成为审判者和拯救者。

## 3. 人被造时有非凡的福分,也有向神的本分

**所以人是神面前的人,人的存在本身和人的处境有终极性。**但人在神面前的命运有远远超越于人类经验的终极性。这是关于超越性的问题。

人是神面前的人,所以人如果在神面前蒙福,那么就终极性来说,这福肯定是永远的;反过来说,如果人在神面前遭遇神的愤怒,就终极性来说,这个愤怒也肯定是永远的。从永恒无限之神那里来的,或者是永恒无限之神向人发出的永恒无限的喜悦,或者是永恒无限之神向人发出的永恒无限的愤怒。**人在神面前的存在有终极性,这是根本问题。**但是就具体而言,人是邪恶和悲惨的。人的根本问题是罪和死,人在自己里面毫无希望。

## 4. 对于罪的说明

对于人在神面前的处境的说明,也就是为什么我们需要福音。除了在福音里,我们没有出路。

**罪不单单是我们的道德意识中能意识到的恶**:我撒谎了,不好;我骗人家钱了,不好;我 该交的作业没交,不好;我昨天没有好好读经,打了一天游戏,不好。根本来说,人的根 本问题是人向着神存恶意,并且有恶行。对罪的说明是基于对神人关系的说明,而不单单 是在人和道德律中的说明,这是基督徒在福音里面认识罪的方法。

罪是不把神当神,得罪神,违背神的命令。我有个朋友是做文字研究的,他向我说明在汉字中"罪"这个字的时候,"器皿"的"皿"是献祭用的。那么,献祭用的器皿的"皿"下面一个"非"字,是用不正确的方式向神献祭。用不正确的方式向神献祭,所以就是用不合宜的方式对待神,这就是罪。按圣经来说,罪就是用不正确的方式对待神,用不合宜的方式对待神,包括直接对待神本身,也包括对待神的命令。

**当说我是罪人的时候,是说我是在神面前的罪人。**从这个意义来说,不单单是我的良心所知道的恶是罪,连我的良心以为善的也可能是罪。因为人最可悲的就是,在人的行为中善行寥寥可数,但连最高的善行都不是为了让神喜悦而做的。如果连最高的善行都不是为了让神喜悦向神做的,那众多的恶就更严重了。

当我说我在神面前是罪人时,这涉及到罪的不同的层面:第一,**罪是出于我的选择。**虽然 我邪恶的本性使我倾向于选择罪,但我是选择了罪。第二,**因此我在罪里面是要负责任的。** 有人说罪就是人的有限性,人再好也是有限的,所以是罪人。这是完全错误的对罪的说明。

事实上在中国传福音会遇到两种情况。一个是打死也不认罪:我这个人做人不做亏心事,夜半不怕鬼敲门,我怎么怎么好……。另一个是最容易认罪:你说罪是吧,我有,而且多着呢,人吃五谷杂粮生的七情六欲,哪有没罪的是吧。但在这个认罪的基础上,你什么都没法做,就好像再也没有比犯罪更应该的事,他对罪的邪恶和可怕没有觉察。

## 八、十字架和代赎

对十字架和代赎的说明中应当包括两件事:一个是对于耶稣的身份、位格、工作的说明,格外重要的是基督是神人二性的中保;另一个是对于基督的生、死、复活的说明,格外重要的是替代性救赎。赎、称义、挽回祭三个模型,来说明基督的代赎,这三个模型都出现在罗马书3:24-25中。同时也要了解在十字架上发生的事情是神的刑罚,而基督的代赎中有两个重要的要点:一个是他替我们受刑罚,一个是他彻底地顺服。

耶稣的复活是真实的历史事件,是旧约已经预言了的,在耶稣的时候真实地发生。耶稣复活是身体复活,是以复活的身体升天到父那里,并且将来也带着复活的身体再临。我们也要带着身体到耶稣那里,并且和父永远同在。耶稣的复活证实了耶稣的身份和工作,也是我们指望的根据:我们将来肯定会身体复活,而且将有荣耀的身体、强壮的身体、灵性的身体、自由的身体。因为圣经说,基督已经从死里复活,成为睡了之人初熟的果子。所以我们在基督里睡了的人,基督什么样,我们将来就是什么样。耶稣复活之后拿了一块生鱼片吃,这说明耶稣的身体是真实的身体,也说明将来我们到天上以后还要吃。我们将来要有的也是真实的身体,但不同于现在的身体。我们现在的身体属土,而将来的身体是灵性的身体,是真实的、但脱离了罪和死的身体,因此也是荣耀的身体。我们在地上有的时候会很愁苦,是因为我们有一个属血气的身体。这个属血气的身体对于能刺激肉体的东西永远是开放和敏感的,而对属灵的东西向来是拒绝的。这样一个人在地上想要追求灵性成长多难啊。但将来在永恒里面的是灵性的身体,那时我们不是在争战中,而是在自由里。

现在基督也与我们同在,这是通过圣灵和道在教会里。他自己带着身体在天上为我们代求,而且他也掌管世界、万有、一切,使他的救恩更完全地成就。有一天他会再来,地上的一切终究会终止,而我们属神的人都要到他那里去,那时救恩的终极性特征才会完全实现。

## 九、福音的命令要求并引起我们回应

## 1. 悔改、归信、以基督为主

救恩是神为我们做成的,神既在我们里面赐下信心,他也命令我们信并要求我们顺服,所以福音要求我们悔改、归信、以基督为主。得救的人的生活就是在福音的支配下与福音相称,被基督的爱激励,顺服圣灵。

## 2. 与基督联合

与基督联合的三个途径就是道、圣灵、教会,而且是与基督全面地发生生命的联合,包括身份、性情、使命、权柄、苦难,也就是他在地上的生命的特征成为我们的生命的特征。

## 1) 身份

我们联合于基督的身份。基督是神的儿子,我们通过他是神的儿女;基督是圣者,我们通过他也是圣的,基督是王、祭司、先知,我们在他里面也是。总之,基督在地上的身份的特征也是我们的。就像王的妻子是王后一样,我们作为基督徒,拥有基督有的身份的特征。

## 2) 性情

不止如此,基督是爱父,基督是顺服父、诚实、正直的,基督是爱他的百姓的,基督是深深地委身于道的,这就是基督的性情。在我的生命以外,基督的生命进到我里面,带来我原有的生命没有的反应。比如爱父,爱慕话,爱教会,爱灵魂,这是我里面有个新的我。

有的人以为成了新人,原来的我没有了。不是的,而是原来的我上面加上一个新人。所以你看你是不是真信的,还不是看原来的你有没有,而是看新的你是不是确切。我们和不信的人共有的是原来的属肉体的那个人,我们自己特有的是基督住在我里面的那个人。有人说,原来的那个我可活跃了。那说明你的信心软弱,你的顺服也软弱,但不等于你不信。但如果说,我里面完全没有基督,但原来的那个我也被我消灭得差不多了。那你顶多是一个比原来更好的下地狱的人,而不是不下地狱的人,因为你不是真基督徒。

## 3) 使命

我所作的事,信我的人也要作;并且要作比这更大的事。我们做更大的事,不是别的事,而是做基督做的事。基督做的事是完成父的拯救计划,那么我们在基督里做的事也是一样。

有人说: 主啊,我不知道你要我干什么,我知道的话我赴汤蹈火也要去。你不用知道你要干什么,你需要知道的是神要干什么。但神要干什么却不是猜的,而是圣经从头到尾告诉我们的一个连贯的完整浩大的计划: 神在基督里的拯救行动。那么我要做的就是进入到这里面。实际上现在教会就是在做基督所做的事: 宣讲神的国,领人悔改、归入基督,给他基督里面的、福音里面的自由和确据,使他成为神国的子民,并且训练他等等。

那人怎么可能做得比基督更大呢?其实我们现在做得就是比基督更大。基督一生就在巴勒斯坦一带传福音,现在基督通过教会,全世界都有人在传福音。基督借着现在的教会的这个身体做的,比当时借着他的那个肉身做得更大。不仅如此,基督在他的身体上受苦,所以教会也受苦。

## 4) 权柄

我们继续做基督做的事就有点惨,因为基督是神,神差他来。神差他来的意思是,基督身上发生的一切都不是他自己作为地上的肉身的,而完完全全是父的,因此他有权柄,他叫人生也叫人死。那我们怎么能做到呢?但基督说,论在哪里,有两三个人奉我的名聚会,那里就有我在他们中间;凡你们在地上所捆绑的,在天上也要捆绑。这些话是说,耶稣要以他的权柄在教会中与我们同在,所以我们在基督的权柄上,也是与他联合。换句话说,

不单是基督传"神的国近了,你们当悔改",人因这个话信了基督而归入基督,他就能进 天国,连我们传"神的国近了,你们当悔改",人因这个话信耶稣归入他,也一样能够进 天国。

基督徒是天国驻中国大使官的外交官,给人办理天国签证:我们在地上用福音宣告,来解除他在世上的这一切,那么我们释放他,基督就释放他;然而拒绝的人必要灭亡,这是基督让他灭亡;我们在福音里宣告他有永生,基督就在天上成就。

#### 5) 际遇

我们与基督联合,也联合于基督在世上的苦难。基督喝的杯是苦杯,神的愤怒的杯,我们也要喝。一粒麦子不落在地里死了,仍旧是一粒;若是死了,就结出许多子粒来,这是基督说自己。这样看来,死是在我们身上发动,生却在你们身上发动,这是保罗说自己。这是在说,我们在与基督的联合中多多地受苦,结果通过我们所受的苦,使你们对福音的信心增长并且得生命。保罗说自己的时候,跟基督用来说自己的是一样的。

保罗说,为基督的身体,就是为教会,要在我肉身上补满基督患难的缺欠。有人说,基督的患难没有缺欠,保罗要补满基督患难的缺欠,这话有点狂了。然而,保罗说得非常清楚,基督完成了他的份儿,而与基督联合的我们也有自己的份儿,而保罗自己份,保罗绝不落下,要补满。这个是说属基督的人在服侍基督时,有他必受的苦难。

## 3. 基督徒生活: 以福音为中心

当我们与基督联合的时候,我们要以基督为主,过以福音为中心的生活。以基督为主,就是以福音为中心,对基督徒具体的个人来说,**意味着以成长为中心来安排自己的生活**,包括教会的学习、查经和成长,这样神也喜悦,我们也蒙福。**以福音为中心,也意味以如何以担当使命为中心来安排自己的生活,具体说,也要以教会为中心,来安排自己的生活。** 

以福音为中心,会是把自己的工作、学习方向、居住地点的转换的方向和教会的安排连在一起,并且询问教会有怎样的计划。这其实就是把个人的成长、在教会中的事奉和教会自身的状况和计划连在一起考虑,这是以福音为中心的思考中非常重要的。

## 十、在记忆和盼望中相交于所记忆和盼望的主基督

基督徒具体的生活可以描述为,基督徒是在记忆和盼望中与所记忆和盼望者同行。

你别小瞧我,我从上高中一直到高中毕业,都是全县第一。这是他小的时候的优越感的记忆一直催促他,他活在这个记忆中。其实所有的人都活在记忆和盼望中。但我们说的记忆不是指这类,而是指我清楚地知道的一件决定性的发生过的事,这件事既在各各他山上发生,又通过道和圣灵的工作发生在我身上,就是耶稣基督并他钉十字架。我们盼望的是基督要再来,我要到他那里交账。

我们是靠着记忆记得以前的事,盼望将来的事。但如果我们现在却跟他毫不相关,没有人能只靠记忆和盼望走下去。事实上,基督徒的生命的特征确实是在记忆和盼望中,并要与所记忆和盼望的那位同行。通过道、圣灵、教会,我们是在与他的联合和相交中同行。

## 十一、真假福音认信

同样说我是基督徒、我信福音,但其实有真有假。其中格外重要的一个区别点是,真正的福音的信心和一般的有神论信念下做好人的信心不同。如果你不知道这点,其实你真不知道福音。我们也可以用四个字来说明真正的福音认信:信真福音,信福音真,真信福音。

## 1. 信真福音

信真福音对福音真正的内容和特征的了解,是关乎永生永死、定罪称义的福音,是基督的死和复活的福音,是代赎的福音。这福音是神的作为,不是人的行动;这福音要求人重生,并且以基督为主。

#### 2. 信福音真

信福音是真的,是圣经告诉我们的,是历史上发生的,而且必会按福音所说的成就,这是对福音的客观性、真实性的了解,也是我们信心的一个最基本的基础。通常我们说我们信的时候,就是指我信福音是真的。因此需要对福音真实性的根据有客观的了解:它是圣经说的吗?圣经果真是这么说吗?圣经说就对吗?它在历史和经验中真是这么发生的吗?他真的会再来而最终成就吗?你这么信的根据是什么?

当然也可以什么都没有地信,但是这样的信会遇到一些挑战,结果他会陷入混乱。但信福 音真的人不怕挑战,而且藉着挑战更加澄清。真正的信心是在乎信真的,而不是就是信, 那其实不是真正的信心,而是赌徒。基督徒的信心不能把真字去掉,只剩下赌徒的信心。

## 3. 真信福音

真信福音是指真知道、真信,并且以基督为主,与基督联合,为基督而活。格外重要的一个真信福音的要点,也意味着我对教会的价值足够了解,而且我在我的生命中拿教会当真。

会友制的真正要点就是,让我们学会在信仰生活中拿教会的权威、权柄当真,也拿彼此的 关系当真。有人说我就恋爱不结婚,但在我们教会的教导中,把只恋爱不结婚叫耍流氓。 男女交往应该有明确的、诚实的、正直的目标。如果未婚男女彼此之间愿意走得近,却不 以是不是能结婚为主要的关注,这其实是在做感情游戏,并且玩弄他人,是极糟糕的。换 句话说,即使在一般的人际关系中,真诚的交往也要求一种责任的赋予和规范。如果我在 和神的关系中,还想跟神耍流氓,这是不行的,因此我们在教会生活中,要真实地承担责 任、义务,并接受约束。

## 主题三: 重生的必要性

- 1. 我们信人必须被重生才能领受救恩。
- 2. 因为从亚当堕落以来,人就失去了其灵性生命,成为属肉体的人,虽然仍有道德意识和宗教性,却不能做任何事得神的喜悦,实际也不能行出律法的义,只能按肉体的私欲,随着肉体和心中所喜好的去行,本为可怒之子,不能对神的属灵的律法和福音做出有效回应,因而绝不能领会神属灵的事而信靠福音以致得救。
- 3. 重生是慈爱怜悯的神以福音之道和圣灵在蒙拣选的人心里工作,使一个属肉体的人从上 头重生为有圣灵内住的属灵的人,成为基督里新造的人,得以明白属灵的事,也就是明白 耶稣基督并他钉十字架的救赎,以致悔改,信福音,并且随从圣灵顺服基督而得救。
- 4. 重生是圣灵内住在人的里面,藉福音之道引起生命本体发生质的变化,不是良心发现, 也不是信念系统、行为模式和心态性情的渐变或者突变。重生的人有对于福音应许的信心、 内在的圣灵的印证和外显的顺服为记号,作为救恩的确据。

## 一、重生的必要性

对于重生的说明,的的确确在今天,甚至在保守的基督徒群体中是常被混淆的,但又意义重大的真理。重生的必要性也是当年基要派和自由派争论的五个要点之一。因为离开真正的对于神行动的说明,其实自由派试图把基督徒的归信理解成一种道德上的和宗教意识上的自觉,或者是一种道德意识的升华,以至于神圣化,所以对于重生的必要性的争论,是对于得救的一个非常必要的事,也必须有圣灵的工作和福音里的信心,才能真正地理解。

重生和人究竟怎样归信有关。重生实际上同时涉及到三个重要的方面:**第一,对人的了解**,人是分为属肉体的人和属灵的人;**第二,对神的话的了解,**神的话仅仅是被公布的信息,还是主动行动并带来结果的、活的力量;**第三,何为圣灵,圣灵怎样工作,为什么圣灵的工作在人的归信中是绝对必须的。** 

重生的真理涉及到这三方面,而人们对此又有着普遍的错误理解。同时重生对于理解救恩的实施是至关重要的,并在牧养中也极为关键,所以我们需要面对。但如果你拒绝继续面对,这是不健康的反应;如果你现在产生某种程度的混乱,这反而是健康的反应,你需要拔除、拆毁和重建。

## 二、人必须被重生才能领受救恩

我们信人必须被重生才能领受救恩。

在新约圣经耶稣和尼哥底母的谈话中,耶稣说你们必须重生,而在这里写成必须**被**重生, 这是因为在原文里"你们必须重生"是被动语态。圣经从来不假设人可以主动地自己重生 自己,而是来自你以外、向你发出的行动使你重生,所以你重生只能是**被重生**。换句话说,如果一个人没有被重生,那么即使他有机会面对救恩,他也绝不能得救。

## 1. 没有重生的人实际的灵性状况和对神的反应

因为从亚当堕落以来,人就失去了其灵性生命,成为属肉体的人,虽然仍有道德意识和宗教性,却不能做任何事得神的喜悦,实际也不能行出律法的义,只能按肉体的私欲,随着肉体和心中所喜好的去行,本为可怒之子,不能对神的属灵的律法和福音做出有效回应,因而绝不能领会神属灵的事而信靠福音以致得救。

因为从亚当堕落以来,人就失去了其灵性生命,成为属肉体的人。神对亚当说园中各样树上的果子,可以随意吃,只是分别善恶树上的果子,不可吃,因为你吃的日子必定死。何时吃,何时死。但是看经文,好像夏娃吃了没死,还是活蹦乱跳的,然后给亚当吃,亚当吃了后还活蹦乱跳地躲起来了。那么亚当到底死了吗?人之为人的本质又是什么?事实上,人是按着神的形象造的、借着神的灵能够与神相交的、属灵的、位格性的生命体。因此,亚当吃了分辨善恶树上的果子后,他不再能够与神相交,失去了其属灵功能。就亚当人之为人的本质而言,他是死的,而活蹦乱跳的生命是和动物一样的肉体的生命。所以,死是指灵性的死。当灵性的死发生的时候,人整个生命的存在本身中就失去了有效的、活动的灵性的功能,也就不能够发生有效的、属灵的反应。

我认识一个很出色的弟兄,他是一个出色的画家。他有一段时间教年轻的学生画画很艰难,因为他教的这两个学生,虽然都考进了最好的美术学校,但却是色盲。他们学素描可以,但完全不可能凭内在的感觉建立起正确的色彩关系。换句话说,作为存在来说,他是一个不能够对色彩做正确反应的人,这不是由于他的思想有问题,也不是因为他的审美情趣有问题,而是他对色彩反应的能力作为存在机能来说有问题。但现在,人存在本身有的灵性的生命毁坏了,就不能够对属灵的事做反应。这不是信念体系的问题,不是行为模式的问题,不是意志上决断的问题,而是他没有能这样反应的能力。

我们有很多人传福音时觉得特别为难,我们把心里特别确切的说给他,可是他还是误解。明明我们讲的是,神的审判将来必要来临,你作为一个在神面前的存在,如果不悔改、信耶稣,必要灭亡!而他对你跟他谈话的印象就是:有一个宗教狂热分子试图劝我入教。因为属灵的人能够对属灵的事做反应,没有这个反应的时候,他不会热心地信。有人会离开福音的核心说,我们教会有关于婚姻的培训,也教导父母应该怎样带孩子,也教导怎样对待金钱,也教导怎样跟人建立负责任的、积极的关系。这时,他能听懂,也不会理解为想劝他入教,而是想要借鉴一下。这虽然可以吸引不信的人进入教会,但却存在根本性问题:没有正确地面对信心产生的机制,反而以为人得以信是被忽悠来的。

我们可以发现,纯正的福音之道讲出来时,往往对不信的人来说变成毫无意义的空话,这 不是因为语言体系的不同,而是他的生命本身不能对你说出来的这些内容起反应,他是灵 性死亡的人。

对肉体死亡的人来说,你骂他,他也不生气,你夸他,他也不高兴,这是因为他整个的生命已经死了,不能对一般人能够起反应的事做反应。但是,当我不在基督里时,即使我仍有道德意识和宗教性,我却是一个灵性死亡了的生命,不能对属神的事做正确的反应。

"神的事情,人所能知道的,原显明在人心里,因为神已经给他们显明。自从造天地以来,神的永能和神性是明明可知的,虽是眼不能见,但藉着所造之物就可以晓得,叫人无可推诿。"(罗1:19-20)

不信的人也有对于神的某种程度的认识,但这个认识不是使他趋向神,而是使他躲避这个认识,并且另外造偶像来代替神,这是**宗教性带来的认识**。另外即使没有得到成文律法的人,他也通过良心的功能对事情有判断,这说明他们的良心有知道神律法的功能,这是**人的道德性。**不信的人当他不信时,他仍然有不真有效、但也有实际作用的,能够多少支配人的宗教性和道德性。

但问题是,即使通过宗教性和道德性,他不能够做任何事得神的喜悦,实际也不能行出律 法的义,因为他灵性的功能丧失了。就他的归属来说,他在撒但的权下,他随从今世的风 俗,只能按肉体的私欲,随着肉体和心中所喜好的去行。他不能对神的属灵的律法和福音 做出有效的回应,因而绝不能领会神属灵的事,从而信靠福音以致得救。换句话说,不是 一个不信的人通过信耶稣就可以得救,而是不信的人就他自身有的一切的能力、善意、聪 明都加在一起,他也不能够信耶稣,不能以信心来做反应。这不是说他不信不怨他,他是 因为里面的败坏而不信,所以他不信正怨他;这不是说神拦住他使他看不见,而是向他完 全打开,他也不可能真去看,因为他是一个在灵性上已经死了的人。圣经说那些随从异端 的人是像没有灵性的畜类一样,实际就在说明人的状态。

当十字架上的福音宣告出来时,人不能够领会它,反而以为是愚拙的。而且属肉体的人,不能行出神所喜悦的义,因为他不服神的律法。律法虽然是针对人的肉体的,但它自身却是属灵的、良善的、从神来的。而且属肉体的生命绝不可能对神的属灵的律法做出两个反应: 喜悦律法,并且立志顺从;不能够顺服律法,以至于对自己绝望,并转而寻求神的怜悯。这两个反应本来都是律法的功能,但是对属肉体的人来说也都不起作用。他甚至会夺过神的律法,把它变成自己的律法,然后通过行律法建立自己的义,来对抗神的义;或者他干脆逃避和质疑神的律法。

属肉体的人对于福音也是这样的反应,即使你讲的是最正确的教义,但在他看来除了感受 到你情绪的狂热之外,你所说的全是空话,绝对是外语。所以人必须从这个属肉体的状态 成为另外一个人,获得有效的属灵的生命,因此产生有效的属灵的功能,他才能够对福音 做出有意义的反应。

## 2. 重生的人 VS 未重生的人

| 属圣灵的人          | 属肉体的人               |
|----------------|---------------------|
| 体贴属灵的事:        | 体贴属肉体的事:            |
| 永生,福音,教会,灵魂,圣经 | 今生的荣华和骄傲、肉体,人的作为,   |
| 道德意识中以神为中心     | 道德意识中以人为中心,不理解爱神的命令 |
| 心思意念专注于永生      | 心思意念专注于今生           |
| 神的荣耀           | 人的荣耀                |
| 行事为人凭对神的话语的信心  | 行事为人凭眼见             |
| 看重灵魂           | 看重肉体、感觉             |
| 行动的动力是救恩的喜乐和感激 | 行动的动力是伪善或放纵         |

| 以基督为主,谦卑却勇敢    | 试图自己为主,却畏惧世上的强权    |
|----------------|--------------------|
| 爱主             | 不爱主,甚至不知道什么叫爱主     |
| 爱神的话           | 无知于神的话,热衷于人的话      |
| 爱慕神的命令         | 恨恶神的命令,尤其恨恶关于爱神的命令 |
| 得神的喜悦          | 不得神的喜悦             |
| 结局是一生的果效和永远的生命 | 结局是今生的虚空和永远的灭亡     |

## 1) 属灵的人体贴属灵的事,属肉体的人体贴属肉体的事。

体贴是以什么为念的意思。属肉体不单单是指肉体欲望、感官的快感,也是指关于今生的自己的虚荣、力量等等。属肉体的人和属灵的人体贴的事情不一样:属灵的人会理解、感受、试图关注与永生、福音、教会、灵魂、圣经相关的事;而属肉体的人,就算他寻求良善时,他也只对今生的荣华和骄傲、肉体、人的作为起反应。

## 2) 属灵的人的道德意识以神为中心,属肉体的人的道德意识以人为中心。

属肉体的人有时也多少能理解一些神的诫命,比如不可杀人、不可偷盗、不可奸淫,但是他完全不能理解爱神的命令。对他来说,爱神的命令必须换算为他能理解的别的,比如爱弟兄就是爱神,这是因为他以为自己明白爱弟兄是怎么回事。但当我们说爱弟兄就是爱神的时候,爱神仍然指的是爱那位耶稣基督的父,而不是换算完了之后,爱神就没了,只爱弟兄了,事实上,我们是出于基督里的福音之信和爱而去爱弟兄。因此,爱神是他的道德意识里完全不能理解的命令,因为神在他那里没有任何实在感,本来在他的世界中、在他的一切的关注能达到的地方,作为一个灵里已经死的人,神是不在他的世界里的。

对于一个彻底的盲人而言,色彩和谐的美感不在他的世界里。但大体来说,盲人生活在其他人的眼睛都睁开的世界里,所以在他的信念中人都说有的那个东西可能有,虽然他毫无反应,但他能够相信。假设有一个从小到老都是盲人的世界,已经十多代了,你跟他说太阳是没办法说清的。你告诉他,太阳就是在你的上面亮亮的发出热的东西,但是他把那个感觉叫热,于是他就以为太阳是对于热的感觉的另一个说法,但他的世界里仍然没有太阳。

再假设,通过某种医疗,使完全没有视觉的人恢复了视觉,于是他回到这个村子里,他会很麻烦。因为他从一个无日论者变成有日论者之后,当他跟别人试图讲太阳的时候,他们会觉得这个人完了,他接受了岛外的有日论的异端错误思想,他居然把我们伸出手感觉到热的那个东西叫太阳。但看见太阳的人直接知道那不是指热,这不是因为他们不信,而是因为在他们的世界里面没有这回事。所以,因为属肉体的人的世界里没有属灵的反应,所以不能够领会跟神相关的事。

## 3) 属灵的人的心思意念专注于永生,属肉体的人专注的只有今生。

属灵的人的心思意念专注于永生,他被人在肉眼和今生的经验中不能直接看见、却被在信心里知道的永生抓住,而且永生也成为他评估有限的、相对的今生事物和经验的一个标准。 大家都认为去英国挺好,但因此属灵生命不成长就不值得去。不信的人会觉得,这是有了 宗教的追求,就放弃了人人都知道非常好的一件事。这样的理解是某些信念体系中的反应, 而不是神人关系中的反应,这样理解的人的关注点还是今生。

如果一定要跟他说基督真理有没有价值,他也未必会完全否认。比如,西方科学的起源在于基督教提供的一些神论的理性和秩序的世界观:因为世界是一个智慧之神创造和掌管的,所以我们可以相信在其中有固定的规则可言,而这个规则是我们多少能够探求的。但他懂的不是基督,也不是基督的父神,而是某一个地上的信念系统和地上的信念系统的互动作用中发生的作用。

#### 4) 属灵的人追求神的荣耀, 属肉体的人专注于人的荣耀。

跟属肉体的人讲基督怎样、神怎样的时候,他听得茫然。但若是换一个角度来讲德雷莎修 女怎样起来帮助人,他会很受感动。因为他感受到一种人的道德的升华和力量。但你要是 说特蕾莎修女也是个罪人,不信耶稣也照样下地狱,他立即又很震惊和茫然。因为人的荣 耀他多少知道,但他不能够真正理解属灵的事,即使他理解教会中的某些事,甚至称赞, 但也是已经换算为今生经验中的价值,而不是本身。

#### 5) 属灵的人行事为人是凭对神的话语的信心,属肉体的人是凭眼见。

属肉体的人,有时觉得能理解永生,因为在他的概念中永生跟长生不老差不多,即使他理解的永生意味着人类的一种对于永恒的追求,但他不是把永生当成一个客观的、由神为人设立并赐给人的礼物。他理解宗教其实挺伟大的,社会改革都是追求暂时的,而宗教追求的是永恒的。这正表明其实他一无所知。

耶稣明确地告诉尼哥底母,以色列的宗教导师,天上的事临到地上已经表现出来了,你都 不真明白,直接说天上的事,他怎么能明白。这正是属肉体的人的一个特点。

#### 6) 属灵的人关注灵魂,属肉体的人关注肉体和感觉。

属灵的人为了灵魂的救恩,建立宣教点而奉献;但属肉体的人会认为,有的是宗教团体在做这样的事,我们不需要去做。但如果我们要在一个贫困区建立一个捐助点,让失学的孩子都拿到文具、教科书,受到最好的教育,他会愿意捐钱。这是因为对于灵魂的益处,他不仅不反应,反而多少有点反感,心中想的是:教会就是这样搜罗钱,再把一个人变成基督徒,扩展自己的势力;教会就不能做一个不这么功利的、仅仅为了帮助人的而事吗?比如只是把文具发给你,然后给你派老师辅导你。这是因为他的灵是死的。

#### 7) 属灵的人的行动的动力是救恩的喜乐和感激,属肉体的人的行动的动力是伪善和放纵。

"原来基督的爱激励我们。因我们想,一人既替众人死,众人就都死了;并且他替众人死, 是叫那些活着的人不再为自己活.乃为替他们死而复活的主活。"(林后 5:14-15) 基督的爱的激励构成一个强有力的动力,交账也构成强有力的动力。但是属肉体的人的行动的动力只是伪善和放纵。这里说的伪善,主要不是指就主观的态度而言。虽然人整体上是邪恶的,但这邪恶的人有时在某一个时间段中会表现出非常崇高的品格来。比如他深深地渴慕良善的价值,即使良善的价值不给他带来公开的名声、财富或者隐形的效益,而只是为了善本身而行善。就人的真实来说,没有人能长久地在这种状态中,即使有人短暂地在这种状态中也很罕见。但伪善也包括这个,人行最高的善都不是为了让神满意,而是为了让自己满意,即自己是自己的神。只有作为向善良之神的反应才真的是善。

事实上,连行假冒的善的人也很少。人装好也装不到底,但比较幸运的是,坏人也坏不到底。人恨也没有多大力量,善也没有多大力量。整体来说,人是又软弱又邪恶又悲惨。一个彻底放纵的人,也试图借助偶尔的善行,满足自己的良心来赋予自己的价值;同时,一个极力追求善的人,实际也在背地里常常行放纵的恶,使他成为表里不一的伪君子,这是肉体的本性。

但这样一个人,却可以为了得神的喜悦而行动,这是因为救恩的感激和喜乐,但却完全不是出自他原来的肉体本性,而是出自一个重生的生命特有的反应。所以,归信绝不是道德意识的升华达到神圣化的地步,而是一个新的生命进入他里面的反应。

## 8) 属灵的人以基督为主,谦卑却勇敢;属肉体的人试图以自己为主,却畏惧世上的强权。

属灵的人内心中有敬畏的主人,以基督为主,因此他自居为仆人而谦卑,但却因为有所敬畏而勇敢无畏。但是一个属肉体的人试图以自己为主,经常放肆地亵渎神、攻击神和毁谤真正的属灵的事物,因为他不觉得这些有任何实在的意义和力量,却对于现实中的威权极度地容易屈服。

## 9) 属灵的人内心中爱慕神的命令、神的话: 但属肉体的人无知于神的话, 热衷于人的话。

属肉体的人就算是待在教会中听圣经的时候,其实他也听不懂。即使他通过讲的例子能得到一些帮助,但却想歪了。这是因为他们不能对神的话起反应,却对其中人的话起反应。

# 10) 属灵的人的结局是一生的果效和永远的生命,属肉体的人结局是今生的虚空和永远的灭亡。

就结局而言,属灵的人和属肉体的人的结局是根本的差别,这不是程度的问题,而是生命的反应的问题。设想一下:有一只鸡蛋不知道什么原因被放在了鸭蛋窝里面,后来鸭妈妈殷勤地把蛋都孵化出来,也把小鸡蛋也孵出来。鸭妈妈发现它在小鸭子群里面不一样,就决心要好好待它,给它找虫子,给它找鱼虾,而且带它下水。即使鸭妈妈如何告诉它鸭子最喜欢水了,水是好东西,但它就是不肯。这不是因为它受了错误的教育,也不是因为它的信息来源不够、知识不够,而是因为它是鸡,它只能起鸡对水的反应。即使我们在它的脚上穿上胶皮手套,让它变成有蹼的脚,我们把它的嘴弄成扁扁的嘴,它也不肯下水,因为它是鸡,它不会因为外形的某些变化就改变它的本性。

# 三、重生的实质

重生是慈爱怜悯的神以福音之道和圣灵在蒙拣选的人心里工作,使一个属肉体的人从上头 重生为有圣灵内住的属灵的人,成为基督里新造的人,得以明白属灵的事,也就是明白耶 稣基督并他钉十字架的救赎,以致悔改,信福音,并且随从圣灵顺服基督而得救。

属灵的人能够对属灵的事起反应,属肉体的人不能对属灵的事起反应,这就是问题的根本点。因此如果原来是属肉体的人,要想对属灵的事情反应,必须发生的一件事情:属灵的生命进入到原来没有属灵生命的属肉体的人里面,并且使他因此成为一个有属灵生命的人,对属灵的事起反应,这个就叫重生。重生是从人的外面进入人,在人里面创造一个新的生命实体,如此展现出新的生命功能。重生不是信念体系的变化,不是反应模式的变化,而是存在本身的变化。

## 1. 对重生的错误认识

如果我们用电脑来打比方的话,大体上说信和不信的差别不在于资料不同,也不在于处理 软件不同,而在于硬件不同。换句话说,不是它的运作模式不同,不是它的运行原理不同, 不是使用的计算机语言不同,而是硬件本身不同。但是其实今天很多人不这么理解,这就 如:

原来我活在中国很封闭,从小都说没有神,人都是猴子变的,人要想获得幸福和得到解放全靠我们自己,从来就没有什么救世主。这些就是我的数据。后来有很多新的数据来了,西方人说美国总统是按着圣经起誓来当总统的,美国的五权分立、三权分立的法律等等的根源跟基督教有关,现在科学发展跟基督教有关,宋美龄等都是宣教士家庭出身,等等。而这一切都是因为这本伟大的书,圣经里面讲了很多的智慧,于是我看圣经有道理,我也重新发现人挺软弱的,人需要依靠自己以外的力量。结果我的想法变了,我有一个瞬间忽然信了,我处理事都以信的方式处理。这么一看,我的处理系统不一样了,我里面的数据排列方式不一样了,我里面的数据构成不一样了,于是我就从一个不信的电脑变成一个信的电脑,但我的硬件没有发生改变。

但这种理解没有从根本上说归信,而且圣经里告诉我们的信的原则也不是这个。

#### 2. 重生的实质

重生是圣灵内住在人的里面,藉福音之道引起生命本体发生质的变化,不是良心发现,也 不是信念系统、行为模式和心态性情的渐变或者突变。重生的人有对于福音应许的信心、 内在的圣灵的印证和外显的顺服为记号,作为救恩的确据。

重生是一个存在的变化,这个变化是神主动地在一个属肉体的人里面为他造成的,而且是通过道和圣灵的工作。

使徒行传 16:14 记录了一个妇人归主。她是一般意义上的敬虔人,在相当于犹太的敬拜组织里聚会,她试图敬畏耶和华神。从一般的情景来说,她可能是犹太人,也可能是归信犹太教的外邦人。当保罗讲道时发生了两件事:一是大有能力的福音之道从外面向她宣告,二是神的灵在她里面引导她,这两件事从外面和里面都大有能力地行动使她归信。

在教会的传统中,把福音从外面向人的宣告叫作外在呼召,把圣灵在里面工作来引导人叫作内在呼召。圣经里说到人的归信时,强调的要点就是这两个:一是,信道是从听道来的,这是指外在呼召;二是,若不是被圣灵感动的,也没有能说耶稣是主的,这是指内在呼召。**圣经不是把神的话理解成死的信息,而是活的行动,并且是带来果效的神的行动。** 

耶稣对他的门徒说:叫人活的乃是灵,肉体是无益的。我对你们所说的话就是灵,就是生命。话就是生命,而且这个话就是叫人活的灵。话不是一个死去的、说出来就静止待着的一个命题,而是行动并且带来结果的神的行动。神通过天使对马利亚说,出于神的话,没有一句不带能力的,意思也是说,因为我向你宣告的是神的话,所以它必会成就。因为话本身带着能力也带来结果,所以外在的大有能力的话地宣讲和内在的大有能力的圣灵地行动,在人里面发生着原来的肉体不能发生的反应。

如果没有道,就没有这反应;如果没有圣灵在人里面的工作,人也不能对神的话做有效的反应,不能够产生信心。但现在是神的话从外面,神的灵在里面一起向人行动,于是属肉体的人产生了属肉体的人不能产生的反应。同时,一个新的属灵的生命就住在他里面,使他重生为属灵的人、有圣灵内住的人。所以信心的发生和重生,就事件来说是同一件事,但就逻辑来说,圣灵内在的工作和道的宣讲在先,信心的回应在后。但真正这样信的人,同时发生的是圣灵内住在他里面,并且道运行在他里面。

重生的实质是存在本体的变化,而不是信念体系和行动模式的变化。若是这样,即使有人给他讲福音,他只靠自己也不能信,必须靠神的灵在他里面工作他才能信;若是这样,从根本上来说信心不是他自己的,而是神在他里面引起的。这样我们也就能很容易理解,当同样的道宣告出来时,有的人以为他能信,结果却没信,有人以为他不会信,结果却信了。因此,人的归信虽然是人的反应,并且通过人的决断,但这个反应得以发生,不单单在于人,而是人的生命本质在神的工作中发生变化引起的反应。

重生不是信念体系和行为模式的变化,而是从存在本身的变化,即我拥有了原来没有的生命实体,而且是基督通过圣灵内住在我里面发生的,所以按字面来说,重生同时有两个意思:一是再生一次,而且是从上头生的;二是重生不是我原来生命的延续,重生也不是原来的生命能引起的反应,而是从我原本的生命以外进入我的一个行动。

# 四、重生的人有救恩的确据

重生的人有对于福音应许的信心、圣灵内在的印证和外显的顺服为记号,作为救恩的确据。

就本质而言,真正重生的人可以获得得救确据;但就实际生命经验来说,不总是这样。因 为一个重生的人,也可能在某个阶段的软弱中,自觉地意识到自己的整个生命,不是体现 为顺服,而是体现为悖逆。甚至圣灵的工作在这个时刻也仿佛向他隐藏,他如同被弃绝的 人一样,在罪恶中深深地把他压入至绝望中,使他恨恶自己,并再也无法依靠自己,他觉得连悔改转向神的能力他都没有,其实这些也是神用来建造真正属他的人的方式。

但就本质而言,重生的人顺服圣经里有的以基督的死和复活而发出的悔改、归信、以基督为主的命令。同时,他也把得救的应许、平安的应许、赦罪的应许、和好的应许、做儿女的应许,看为是属自己的。也就是说,他相信福音的应许,他也借着圣经里的话知道神命令自己,他也相信神应许他在这个命令中有永远的生命,而且他会开始经历圣灵在他里面给他的内在的印证,他里面有新的性情改变他,使他意识到福音应许的真实,使他经历到如今自己的确是新造的人。

圣经的应许是外在的、客观的,圣灵的应许是内在的、主观的,基督徒是生命中有外在的、客观的确据和内在主观的确据的人。外显的确据不单单是给自己的,也是向别人显明的,就是顺从圣灵而行。

反过来说,无论一个人觉得自己多么有外在内在的确据,但他当下的生命是处于自己意识到的不顺服中、并且没有最终悔改时,他应该有的不是天国的盼望,而是临近他的地狱之火的恐怖。因为不顺服不是得救之人的特征,而是灭亡之人的特征。这不是说客观上他果真会灭亡,而是他此时的生命特征不是得救者的状态,所以他应该为之恐惧,他应该惧怕地狱的火。而且这也实实在在是很多真正的圣徒的经验。

# 主题四:教会:基督的身体

我们信圣而公之合一的使徒性的教会。

使教会成为教会的是基督的福音,教会是因着福音、在福音里并为了福音而存在的;通过教会,神以外在的可见的方式吸引其百姓与基督联合,并藉此保守我们在这个联合中。

教会是所有因基督的福音蒙救赎的子民的聚集,作为基督的身体连接于元首基督,有份于基督的身份、性情、使命和权柄,并在世之苦难及永远的荣耀。

基督在教会中借着道和圣灵的工作实施其对子民的拯救、眷顾和统治。所以地上的有形教会以对神之子主耶稣基督的正确认信,领人归信且成长以担当使命的有效的牧养,以及保证正确认信和有效牧养的合理的治理来彰显和实现真教会的本质。

全教会一同在与基督的联合中从神领受了福音的权柄和使命,我们相信最能实现这一原则的合理的教会秩序应该是由众长老共同治理,和众同工一道教导、牧养和服事,以成全圣徒,各尽其职,使全会众行事为人与基督的福音相称,为所信的福音齐心努力。

# 一、教会的四个特征

我们信圣而公之合一的使徒性的教会。

圣而公之、合一、使徒性教会,是教会最古老的信仰告白中的内容。它作为正式的告白, 最早出现在尼西亚信经里面,说到的是教会的四个极为本质性的特征。

#### 1. 教会是一的

第一,这是一教会。虽然世界上的教会有很多,但教会不是多个教会的汇集,而是单一的。 所以无论是哪个真教会,在本质上是完全一样的。教会在世界上总共有多少个,你无法统 计,但你可以简单地说,只有一间真正的教会。任何在地上的教会有真教会的性质和特征, 它就是属于这一间教会。

## 2. 教会是圣的

在中国人的感受中,"圣"往往与某种比一般要更好的完美有关;但在圣经的概念中, "圣"的基本的意思是分别、区别。就这个意义来说,事实上所有的一切中实际只有神自己是圣的,因为只有神自己绝对、完全、彻底地区别于他以外的一切。除了神以外,别的事情总是彼此牵扯、区别不大,而且是因别的事情而存在。

世界上有那么多书,只有圣经被称为圣经,因为它不同于别的书,它里面的每一句话、每一个字都是神自己默示的;世界上有那么多地方,只有耶路撒冷被称为圣地,因为它是神

建立他的教会、耶稣在世行走的地方;世界上有那么多人,只有基督徒被称为圣徒,因为基督徒不是属于世界,而是直接通过基督属于神。所以圣的意思是分别出来、单单归给神。

一个人在福音里,如果真有信心,他就能够发现一件事,那就是**福音的异质性**,即福音在本质上不同于福音以外的任何事,而且绝对不同、非常不同。没有认出福音的异质性其实就是不懂福音,就是认不出福音跟世界上的任何说法都绝对不一样。但真认出福音的异质性的人,就会打开对教会的看法:教会极为神圣、不可冒犯,而且教会里所有的事都是极为重大的事,即使最小的事也是重大的事,甚至能够从卑微的教会中感受教会的神圣。

如果一个人不知道福音很特别,还觉得教会很神圣,那么使他这么想的,既不是圣经的启示,也不是真知灼见,而是一种基于宗教和错觉而有的迷信。一旦教会露出一些卑微的样子时,他就立即瞧不起教会、论断教会、攻击教会,甚至觉得这不是教会。

教会在福音里面是神立约的子民,**使教会神圣的不是这些子民的特征,不是教会里有一些有头有脸的人,而是神,是神居住在其中。**神跟这些人立了盟约,神单单以这些人为自己的子民,神把自己的秘密托付给他们,神把他的权柄托付给他们,神要做的事通过他们做,并且唯独通过他们做。

## 3. 教会是大公的

每一个单一的教会并不属于自己,而是属于比它更大、更广泛的教会。从我们在北京的生活经验看,在北京的基督徒的人数应该不超过 5%。这样看来,教会是少数。其实不是,因为只有教会是将来的完整的世界。将来在地上一切有形质的都要灭掉,能存到永远的、能够进到永远的新的世界的是教会,所以教会是现在在地上有的、将来永远世界的全部。我们不单是这世界众多的一小部分,相反,我们是整个神新创造的开始。所以**教会是普遍性的、整体性的。** 

教会是一,是指教会排除了教会以外的,除了教会都不是教会;教会是大公的,是指真正有的一切都是在教会里的。

## 4. 教会是使徒性的

使徒的根基、使徒的信息和使徒的职份、事工、权柄,都是由教会整体来延续的,也是教会是大公的、一体的、圣洁的基础。教会的规定性的特征是使徒性的;教会的合法性的根据在教会自身,也就是教会是使徒性的,这不是基于政府的批准。相反,假如有一个教会得到了批准,又拿到了证书,但它违背使徒的教训,它就是非法的、假的,那么神也不会通过这个假教会施恩。

**真正的使徒性就是圣经性。**圣经记录了神托付给使徒的福音的教训,而且不同的使徒记录的福音教训是彼此合一、互相印证的,如此构成基督教真理的规模和规范。当我们说我们是使徒性的时候,是说我们因为延续了使徒的教训事工,所以使徒的教训和事工也通过我们来延伸,使徒建立的纪律和规范也在我们的教会中实施,所以我们是使徒性的,我们是真正的教会。

今天的教会有使徒职分,但不是设立一个使徒性的使徒职分,而是**整个教会被授权成为向世界见证福音的群体,并且按使徒所树立的规范来见证基督的福音**,这就是使徒职分。使徒的这种医治等等的能力,即使在使徒那里,也是基于神要通过他行动,他才能医治,并不总是能按他想的成就。这样的权柄是给教会的,但不是由教会自己支配,而是神通过教会行这样的权柄来见证福音、建立圣徒。在今天的教会中也仍然如此,当福音宣告时,实际上会有外在的神迹奇事的证据。虽然这个证据不是由教会自己支配,但是是有的。圣经也这样应许,历史经验也这样告诉我们。

在教会中,常常有一些人在祷告中经历神特别的施恩,使原来不可能的事成就、疾病得医治、难处得以解决等等。但也不是任何时候你想就能成。那样的话,属灵的权柄就不是神用来见证他福音的一个证据,而是人可以随便使用的超然的能力,这就是异教中的神通,与圣经里说的神迹奇事不一样。

归结起来,教会是一体的、圣洁的、大公的,都归在教会是使徒性的。

# 二、教会与福音

使教会成为教会的是基督的福音,教会是因着福音、在福音里并为了福音而存在的。通过教会,神以外在的可见的方式吸引其百姓与基督联合,并藉此保守我们在这个联合中。

教会是因着福音而存在的,教会是在福音里存在的,教会是为了福音存在的,因此对福音的客观的认识、准确的认识和真正的献身是非常必要的。

真正的福音认信,就是信真福音、信福音真、真信福音。首先,我们信福音真:我知道福音的内容,知道福音真的、客观的,甚至无论有多少人不信,福音也是真的,跟福音不合的是假的。但有些人认为,福音是基督徒选择的一套信念体系,不是客观的内容。其次,我们真信福音:我知道真福音,我也有真实的委身。

本来我们是外邦人,不是神的子民,在神的永恒的判决中显明为有罪,并且该永远灭亡。但我们改变了,我们获得了新的地位,我们有永生,我们是神的百姓,我们是神所爱的。这是福音导致了这个变化。

我们因着福音而存在,这不单是存在的那个瞬间,福音能使教会继续是教会。不单如此,教会是在福音里,也就是说福音之道和圣灵使我们连结于基督。教会是为了福音而存在,教会是基督福音的承载者和见证者,世界因教会而得知福音。如果教会不能使世界得知福音,教会实际上就失去了作为教会的一个重要的特征;如果教会不是持续地在福音里,教会也失去了教会的本质;如果教会不是因福音而组成的,那它就根本不是教会。

在教会中不直接有基督,而是在教会的宣讲中有基督;在教会中不直接有基督和百姓的盟约、基督钉十字架,而是在教会的宣讲中有。除了福音的宣讲之外,教会还以可见的方式有,比如教会的圣礼,有基督的统治,即教会中基于道和合理的秩序而产生和实施的治理,实际是基督的统治。如果在一间教会里一个人无论怎么犯罪,无论教会中有多少人知道,却没有任何人约束他、告诫他、责罚他,那么他在教会中就没有任何的安全感,事实上他不安全。教会中有基督的统治和掌管,这在教会的治理中,也在教会的秩序中。

# 三、教会是基督的身体

教会是所有因基督的福音蒙救赎的子民的聚集。教会作为基督的身体连接于元首基督,有份于基督的身份、性情、使命和权柄,并在世之苦难及永远的荣耀。

## 1. 教会是蒙救赎的子民的聚集

就教会本质来说,教会是蒙救赎的子民的聚集;就教会的外在而言,教会是正确地认信基督的人的聚集。

教会作为基督的身体,以至于基督在世上是怎样的,教会就因着是基督的身体就是怎样的。

福音书展现了在身体里的基督,展现了基督的身体是怎样的:基督怎样进入世界,基督做什么,基督在世界中遭遇什么,基督在世界中担当什么,基督在世界中完成什么。当然,关于基督的百姓要怎样生活,不单是新约,就连旧约也提过,给我们提供了很多的教训。但我认为最基本的、本质的应当是在福音书里,基督在身体里怎样的。

因为教会作为基督的身体联合于基督,所以教会连接于基督的身份、性情、使命、权柄和他在世的际遇和后来的荣耀。基督是先知、祭司、君王,教会也是;基督是神所爱的儿子,教会也是;基督在世上有软弱的肉身,教会也是;基督在身体中有神国的大能,教会也是;基督在身体里所行的一切都是忠于父并爱他的子民,教会也是;基督在世上向不信的世界宣告神国的福音,教会也是;基督在世界上被世界恨恶,过得非常艰难劳苦,最后又受难,教会也是;基督死而复活,升到高处有极重的荣耀,教会也是。

#### 2. 教会是神设立的

世界上有书店,是为了人需要看书而设的;世界上有粮店、米店,是为了人需要吃饭有的;世界上有法院,是为了人有时会遇到不公正的事,需要有权威的人来调解和判决;世界上有学校,是为了受教育的需要而设的;世界上有医院,是为了维护身体的健康而设的。但教会不是为了人类灵魂的需要而设的,这是教会区别于人间任何设置的根本特征。教会是因神在地上有要做的事而设的。

其实世界上如果有一些人想要一个为了人类的灵魂的需要而设的教会,那么那个教会肯定 是最糟糕的教会,甚至不是教会,即使是一群非常出色、又有善良意愿的人聚在一起。因 为教会不是人的设置,教会也不是人类寄托自己的理想、梦想的地方,教会是神的。

教会是软弱的,刚强就不是教会了;教会是承受痛苦的,不承受痛苦就不是教会了;教会是争战的,不争战就不是教会了;教会是曾经软弱无能的人的,因为基督是这样的。所以只有完美的、好的人就不是教会了。

有人以为一间教会里没有素质低的,都是素质特别高的,那才是真正的教会,那么他其实 看错了那间教会,或者他不知道好教会的标准。**教会在成为好教会之前,是要成为教会**, 因此要有基督在地上的样式。使教会成为教会的不是人类自己的理想,也不是教会的一些有影响力的人聚在一起把教会建成怎样的。且不说他们能不能做成,因为人类想要建造巴别塔的努力从来没有停止过,这个努力也从来没有成功过,但就算他们的努力真的成功了,建立的也绝不是最好的教会,甚至有可能不是教会,而是人的一个圈子。教会有的时候发生的事,甚至教会做的事,会违背一些人的善良意愿,这是因为教会的王不是人。

## 四、教会如何彰显和实现教会的本质

基督在教会中借着道和圣灵的工作实施其对子民的拯救、眷顾和统治。所以地上的有形教会以对神之子主耶稣基督的正确认信,领人归信且成长以担当使命的有效的牧养,以及保证正确认信和有效牧养的合理的治理来彰显和实现真教会的本质。

如何能体现整个教会是一起领受了基督的权柄和使命?具体使教会成为教会的是什么?基督是通过道和圣灵的工作统治他的百姓、拯救他的百姓、眷顾他的百姓,**在地上的有形教会要成为教会,是以对于神之子主耶稣基督的正确的认信。** 

当正确的认信向着神,就会成为敬拜、赞美;当正确的认信向着世界,就会成为布道、宣教;当正确的认信向着教会内,就会成为教会中的教导、训练、牧养;当正确的认信在彼此间,就会成为交通、见证、劝勉。因此,好的信仰告白是发生在敬拜中,发生在传福音中,也发生在圣徒相交中。圣徒聚在一起,不好意思认真地讲福音,总觉得这样有点假大空、有点不实在,实际上是以属灵为耻。

除了通过认信彰显和实现真教会的本质以外,还通过领人归信且成长以担当使命的有效的 牧养,也彰显和实现真教会的本质。只有牧养好了圣徒,圣徒的信仰告白才能成为圣徒实 际生活中的敬拜、实际生活中的个人布道和实际生活中的彼此交通中的信仰告白。

# 五、教会秩序

全教会一同在与基督的联合中从神领受了福音的权柄和使命。我们相信最能实现这一原则 的合理的教会秩序应该是由众长老共同治理,和众同工一道教导、牧养和服事,以成全圣 徒,各尽其职,使全会众行事为人与基督的福音相称,为所信的福音齐心努力。

教会要保证正确认信和有效牧养,就要有某种强制力的秩序、治理,来遏制错误的认信、错误的教导、错误的牧养,来遏制破坏共同体的力量,并且来保证正确的认信和牧养得以实施。所以**真正的教会的本质是通过认信、牧养和治理来实现的**,而实现教会权威的形成和实施是关于教会秩序的问题。

目前我们教会的治理秩序是临时的。此后以会友制为前提,来形成更明确的教会治理制度、教会的章程等等,这当然要不断修订使它更完善,然后再以合法、有效的途径产生领袖的候选人,也就是长老的候选人,再正式确认一些人为长老,长老代表教会,受教会的授权治理教会。这样的制度最合理地体现整个教会接受了福音的权柄和使命。所以长老领袖们和众同工一同教导、牧养和服事,以成全圣徒各尽其职,使全会众行事为人与基督的福音相称,为所信的福音齐心努力。

第一,教会不是由所有的人治理、管理。在摩西的时代,以色列的会众中就有人起来说: 我们都是神的百姓,凭什么只有你们来管我们,我们每个人都自己管理自己。对于人少的 教会,这种设置能直接把我们说的原理实施出来,就是神的福音和权柄不是给某一个人而 是给教会的。但是人很多的时候,整个教会事务的知情能力就有限,很多事他没法知道。

第二,教会不是由一个领袖治理。这种设置的决策和行动会很有力量,特别是面对异端、面对重大危机的时候,这样的教会会很稳固。但当领袖不对的时候,他的一个小错会使全教会就跟着错,使教会受危害。

长老制,是由教会把治理教会的权柄委托给经甄选的多个人。当多个人在决策时,每个人 权威的有效性是一样的。这样设置的好处是综合的,既体现了教会的权柄是在教会而不在 领袖,也体现了教会的权柄是通过选举而产生的人来实施的。所以这里有两个重要的概念: 委托行使权柄和多人共同行使的概念。

# 主题五:基督徒生活

我们相信基督徒生活的动力和原则不是律法的控告和辖制,而是以大能行事的福音之道和 圣灵,这道和圣灵带来信心里的自由,使我们得以与基督联合且有份于基督的身份、性情、 使命和权柄,并在世之苦难及永远的荣耀。

神藉圣灵以基督之爱激励我们背起十字架跟随基督为他而活,在争战中弃绝罪、私欲、不信,还有今生的贪恋和恐惧,使我们在与基督的相交中不断心意更新而变化,以致能以基督之爱彼此相爱,在患难中也是欢欢喜喜地盼望神的荣耀,在福音之信里坦然无惧地以圣洁公义事奉神,以生活也以工作,以传讲也以祷告,以规劝也以服事,向教会内也向教会外作基督的见证。

所以我们信不仅我们悔改归信在乎基督福音之道的工作,基督徒的成长和成全也一样唯独 在于福音的恩典和大能,甚至我们的软弱失败以及律法的要求和控告,也被神用以保守我 们在福音的信心里,使我们顺从圣灵结出仁爱良善的果子。

## 前言

作为重生的、有福音的基督徒,在世怎样度日,和怎样理解教会、认识基督徒生活、理解历史及其结局有关,这些对于基督徒正确地过信仰生活是决定性的。但有相当多的教会成员,其实不真了解福音,尤其表现为:

第一,对于福音的终极性缺乏清楚的认识,也就是福音是关乎永生永死的,关乎人在神面前是定罪还是称义的地位。所以他宁肯谈信基督教的国家都很发达,谈基督教有一套关于生活的理解,谈基督徒通过圣经学习怎样爱,谈在今生是不是过得更合理和更有意义。事实上,今生生活的意义和价值原则,是不能通过今生本身获得理解的,而是由对终点的认识来理解的。一般情况下,长跑运动员和短跑运动员在跑到第80米时,他们的知识不一样,动作不一样,因为这取决于他理解的终点是哪个。人在世生活是不能单单就在世的生活来判断其价值的,其实是你往哪去、到哪如何的问题。就人的肉体看来,往地狱跑的人都跑得挺帅的,但跑得帅的人,实际上是在往地狱跑,同时也认不出来。

第二,缺乏对于耶稣基督钉十字架这件事本身的了解,这与终极性是相关的。为什么耶稣基督钉十字架如此必要?在耶稣的死中发生了什么?为什么耶稣的死使他成就救恩?为什么我们的指望单单在这?耶稣的复活是真的吗?耶稣复活了又怎么样了?耶稣是带着身体复活,还是灵魂复活?复活的耶稣现在在哪?这意味着什么?这些事圣经怎么说明?耶稣给你带来什么保证?为什么这保证能够达成?

当一个人真正认识福音,他实际需要在福音的支配下生活,因此他需要了解神以教会使他连接于基督,在基督里活着,并最后进入到基督为他预备的荣耀里。在我个人在世度日时,在我里面神怎样工作、带领、保守,以及历史和我个人生活的特征、结局,这些都在福音里才能认识,并且如此才能在福音里生活。通过教会,神以外在的可见的方式,使我被吸引进入与基督的联合,并以这外在的可见的方式保守我在联合中。所以教会是因着福音,在福音里,为了福音。

## 一、基督徒生活的动力和原则

我们相信基督徒生活的动力和原则不是律法的控告和辖制,而是以大能行事的福音之道和 圣灵,这道和圣灵带来信心里的自由,使我们得以与基督联合且有份于基督的身份、性情、 使命和权柄.并在世之苦难及永远的荣耀。

## 1. 错误的动力和原则

有些人宣称基督徒得救之后生活的要点是遵循律法,他理解的模型为: 我原来是朝鲜人,后来到了中国,也获得了中国国籍,原来我在朝鲜不用服从中国的法律,但现在既然到了中国,也接受了中国的国籍,那么现在开始我就要接受中国的法律。同样的,原来我不是神的百姓,我在神直接的统治之外,我不服神的律法,也不能服,但现在我做了神国的百姓,我就要服神的律法。

这个模型听起来看似很有道理,但是要点不对。加拉太书主要讨论的就是,一个得救的基督徒生活的原则是不是律法,这是因为加拉太信徒已经领受了福音,而且在福音里大发热心的时候,有教师进入教会让他们开始遵循律法。保罗在信中回复,你们得救,因行律法呢?还是因听信福音呢?你们既靠圣灵入门,如今还靠肉身成全吗?一个人信主之后试图行律法,是违背了他得以信主的缘由:信主是因为信福音,而不是行律法。保罗把信主之后试图通过行律法来达到完全的情况称为靠肉身成全。罗马书 6-8 章也是谈同样的问题。

另外有一些人宣称,基督徒信主之后完全不受律法的限制,就该干什么干什么,因为你里面自由了,可以行贿受贿,可以说假话,可以报假账,可以按世界的方式搞一些人际关系。只要你信就行,我们是因信称义而不是因行为。

这样一来,他实际上在讲,信主之后不受律法的约束,却有了放纵肉体的自由。基督徒信主之后得以成全,不是靠遵行律法,其实是说不是靠律法行事,而是是随从圣灵行事,在福音里行事。

这两种宣称其实是一回事,因为一个不信的生命里就只有两个因素:一是属肉体的、有罪的生命,二是对这个有罪的生命发出定罪、约束、控告的律法。只要有肉体在,就有律法在,只要有律法发动,就是对肉体发动,肉体跟着发动;只要在肉体中,我就面对律法,只要面对律法,我就在肉体中。在这样的困境中,人们提出的方案:一是,你不能再寻求肉体,一定要行律法,但律法不能使人不随从肉体,反而更有力地激发肉体的反抗;二是,你不用管律法,你就随从肉体,但你真随从肉体,律法肯定要定你的罪,宣告你的灭亡。第一种方案是以一种非常微妙的方式取消了福音,第二种方案好像在某些地方跟福音站在一起,但根本上是彻底公然地离经叛道。

#### 2. 圣灵里的自由

基督徒真正的动力和原则不是律法,而是福音,不是肉体,而是圣灵。福音固然不要求我们在律法之下,但福音也禁止我们随从肉体,所以基督徒生活的动力和原则不是律法的控告和辖制,而是在福音的信心中的圣灵里的自由。

**圣灵里的自由就是随从圣灵而行的自由。**圣灵会在我们里面显明基督,增加福音里的信心,带领我们顺服基督,说到底**归结为以基督为主。** 

客观上,基督是我的主,因为他创造我。但当我卖给罪时,他以自己为赎价买了我,又以他的道和圣灵新造了我,因此基督是我的主。一个东西是谁造的,谁就管它,一个东西是谁买的,它就属谁。你是神造的,又是神用宝血买的,所以你不属于自己,乃属于基督。

实际上,基督也用他的全能管理万物,但基督管理我们的方式与管理万物的方式不一样,基督是藉着道和圣灵在我们里面管理我们。基督以福音之道向我们显明神的救恩计划、神在基督里的爱、神救恩的确据和保证,以此来安慰我们、坚固我们、激励我们。但福音之道不是单独起作用,而是和圣灵一起起作用。道好像在我们的理智中给我们带来一些明确的认识,但圣灵使这个认识活过来。

我们很多人有这样的经验:有时候一说耶稣基督并他钉十字架,心里就火热得不行;但也有的时候听完了耶稣基督并他钉十字架之后竟然没感觉。心里火热得不行,其实那是圣灵大大地工作,使耶稣基督并他钉十字架这件事格外有力地显明,那个时候我们里面就真的视世上的一切如粪土。但当那个劲过去的时候,又会不知怎么办!

其实使我们生命中经常被激励、带着大能的、使道显明的是圣灵。圣灵和福音之道一起在我们里面工作来激励我们。

## 3. 基督做我的主人

以基督为主就是与福音相称、弃绝罪、真正地认识和领受福音,并且竭力地效法基督、顺服基督、事奉基督。在基督徒的抉择中,是**以福音为中心**,意味着**以成长为中心**,怎样选择更有利于我在福音里信心的成长;也意味着**以使命为中心**,怎样生活更有利于我来事奉基督的福音;实际也意味着**以教会为中心**。教会不是外在于基督徒的设置,教会是基督徒的存在方式本身。也就是说,你要是基督徒,你实际上**只能是以教会的身份才是基督徒。** 

有的人一直以为教会占自己生活中的 1/21,他以为一天中的有效时段可以分为三个,而教会聚会只是礼拜天的上午或者下午,而一周其他的时间他都不在教会,因此教会不能成为他生活的主体。他也觉得以教会为主体是传道人的事,是传道人的正业,而他的正业是上班挣钱、养家糊口。然而,基督徒没有业余的。跟业余相对的,不是专业的或者职业的,而是全时间的。基督徒不是指正业之余你是基督徒,而是所有的时间你都是基督徒,也因此所有的时间中你都是教会成员。

基督实际进到我们里面、带领我们,并让我们以基督为主。而且基督是以道和圣灵在教会中来带领我们。基督徒生活的动力和真正的原则,是道和圣灵在教会中活泼有力的工作,福音之道和圣灵都以大能行事,使我们与基督联合,有份于他的身份、性情、使命、权柄,在世之苦难及永远的荣耀。

## 二、默想神在基督里爱我

神藉圣灵以基督之爱激励我们背起十字架跟随基督为他而活,在争战中弃绝罪、私欲、不信,还有今生的贪恋和恐惧,使我们在与基督的相交中不断心意更新而变化,以致能以基督之爱彼此相爱,在患难中也是欢欢喜喜地盼望神的荣耀,在福音之信里坦然无惧地以圣洁公义事奉神,以生活也以工作,以传讲也以祷告,以规劝也以服事,向教会内也向教会外作基督的见证。

那么基督怎样管我?怎样在我里面行动,来使我与他联合,并且活在他的掌管中?其实就是,**福音之道显明的地方会在我们里面显出基督的爱。整个基督徒的生活和真理的认识,就是一件简简单单的事:神在基督里爱我。**在默想所信的福音时,默想的就是神在基督里爱我,那么你要去思想:

## 1. 谁爱了我?

他是怎样的一位永恒无限不变之神;他是创造天地海和其中万物之主;他以权能的命令托住万有,万有从他而出,也在他的护理中,一切受他的评估和判断;他叫人活,也叫人死;他以无限的恩慈对待他的百姓。这些是在谈关于神的真理。在神学中有一个内容叫神论,主要谈神的性情、属性,神跟世界的关系等等,这其实都是在说明爱我的那一位是谁。

## 2. 他爱了怎样的我?

默想神爱了怎样的我,这是基督徒的自我认识。我是被照顾的,我生命中的一切都是依靠我以外的,并且他是以奇妙的方式在供应和保护我;但我却犯了无数的罪,以整个的生命对抗供应我的恩主;我渺小软弱无力,却又极端的忘恩负义;我是本性邪恶的存在;就我本身而言,我理应遭受地狱的火。这个是你的自我认识吗?好多基督徒活不到福音里,无论教会怎么教导,但他内心里面就是不试图这样看自己。但那样一位完美的、良善的、正义的、大能的、永恒无限不变之神,竟然爱这样一个你。

对基督徒来说,有时面对不信之人的尴尬就在此:我们在人面前宣称,那样一位永恒无限不变之神,以他无限的慈爱特别地爱我,永远爱我,以远远超过任何人类情爱的强烈的爱来爱我。这在别人看来我们肯定有毛病。就如同他长得极丑,却以为自己走到哪都极为被人关注,别人看他一眼是因为他好看。如果有人是这样的,我们一定会觉得他脑子烧坏了。不信的人看基督徒就是这样,因为基督徒不仅说人爱他,还说神爱他。在不信的人看来,在世上没有谁能比自己的母亲更爱自己,但就连自己的母亲也会有真受不了我们的时候,而你竟然说神爱你。

真知道福音的人会知道神爱我们是一件极端不合理的事,因为极为圣洁、荣耀、全知、全能的神,却爱他真不应该爱的一个人,而且在这个爱中,他几乎没有得到任何好处,却负了极重的代价,把儿子舍了。

## 3. 他怎样爱我?

神让他的儿子为我舍命,降卑为人在世度日,宣讲福音,被人误解,被人攻击冒犯,最后被人钉死。在这件事上,他却替我承受神的愤怒和责罚,是为了爱我。这件极不合理的事是真的,我们把它叫作奇异恩典、测不透的慈爱、不合理的爱。这个爱一旦在我们里面显明就激励我们。各各他山上的爱藉着道和圣灵临到我,并且持续地与我同在保护我。

## 4. 这个爱带来怎样的结果?

这个爱使我脱离罪的咒诅和责罚,保证我将来进入天堂的荣耀,并使我面对面见到神、得神的慈爱。

## 5. 怎样回应这个爱?

这个爱在你里面显明时就是福音。这个爱在你里面工作的时候,福音自身也会要求: 你要以我为主,跟从我; 你要爱我,把你的全部给我。我们愿意回应,不完全是因为神的命令,而是这个爱在激励我们,是**福音显明时在我们里面激发出我们愿意的反应**,而且是圣灵使福音显明,并在我们里面激发愿意的反应。

如此,神藉圣灵以基督之爱激励我们,让我们背起十字架,甘愿为基督付实际的代价,跟随基督为他而活;并且在争战中因为福音的缘故,弃绝罪、私欲和不信,还有今生的贪恋和恐惧,使我们在与基督的相交中不断心意更新而变化。

#### 1) 轻看今生和抵挡肉体和私欲

对基督徒来说,在世上有两个事情需要抵挡的,一个是肉体,一个是今生。肉体和今生是相关联的。因为我们的指望是在永远,当这个指望在我们身上显明,尤其表现为我轻看今生。基督徒奋力地与罪争战,奋力地献身,奋力地拿出一切试图来服事神。若天堂是假的、永生是假的,基督徒就是世上最傻、最愚蠢、最不合理的存在。如同保罗所说,我们若靠基督只在今生有指望,就算比众人更可怜。但我们不是,因为我们有永远,因此我们轻看今生。

这也是真基督徒和没有正确认信的基督徒的区别。有些人在教会中,其实他的心在今生, 关注的也是今生,甚至对福音的认识也停留在今生。"我有福音,我有盼望,所以我不怕 死,所以我在世上就可以过得很有希望;而且因为我有爱,我就能够把今生很多事情调整 得比原来好。"他内心中不把那永远的结局当成真的,他的心也不在永远的国,一旦要他 付代价使他今生要受亏损时,他就没有力量。

基督徒一直随身带着的身体,但不单是身体,因为这身体有自己的欲望、冲动、反应模式,它们跟我们有罪的本性结合起来,攻击我们,引导我们犯罪,因此我们要弃绝肉体里的冲动、私欲,这是在争战之中才能做到的。

#### 2)活在记忆和盼望中

在这样的争战中,我们一直处于与基督的相交中。一方面我们不断思想各各他山上基督十字架的爱,另一方面我们不断盼望他再来,所以基督徒跟所有人一样是**活在记忆和盼望中**。记忆和盼望在基督徒这里是起决定性的作用。记忆的是各各他的十字架,耶稣的死和复活;盼望的是基督再来。

**基督现在跟我交往,这使我的记忆和盼望始终是鲜活的**,而且各各他山上死而复活的、将 要再来的耶稣,现在在教会中藉着道和圣灵与我交往,所以我现在就活在与基督的相交中, 并且不断因为他在我们里面发动,就心意更新变化,于是我里面有了基督的爱所激发的爱。

#### 3) 彼此相爱

基督徒相爱不是因为神命令要相爱,而是因为基督爱了我!如果一个人没有感受到基督的爱,然后又要爱,那么他会越爱越恨。因为人的本性总是忍不住纪念自己的贡献,所以他越爱就越觉得在吃亏,他就越期待别人更大的回报,因为人倾向于夸大自己的付出,也倾向于弱化别人的付出,就算别人真对他好,他也不满足,甚至就算别人给他的比他给的还多,他也不会满足。何况他深深地感到是人家给的少,自己付出的多,所以他越爱越恨。在世上的好人非常律己,绝不贪污腐败,但他个人的倾向会比较恶毒,当他看见他贪污腐败的同僚被判了20年,他里面会很高兴,这不是因为某种正义感,而是因为多年的不平得以纾解。

没有福音之爱却又试图爱人的人是恶毒的,他在教会中也常常会释放出苦毒的东西,他会高举自己,贬低别人,释放恨。但爱是靠着基督的爱来爱的,是在基督的爱里相爱。

因为有与基督的相交,所以基督各各他的十字架和他的再来也很显明,所以在患难中也欢欢喜喜地盼望神的荣耀。真正使我们的生命有力量的,不是在律法的逼迫下,也不是在外部的命令下(其实软弱的我们需要律法,也需要外部的命令),而是在福音的信心里面。

#### 4) 以圣洁公义事奉神

在哪里以圣洁公义事奉神?其实就是以我们的生活事奉神,也以我们的工作事奉神,这是通过传讲来事奉,也通过向神祷告来事奉。其中,当向别人做的时候,是用规劝来做,也是以服事他来做,而且不仅要向教会内做,也要向教会外做,都是要做基督的见证。事奉神就是做基督的见证,但不单单是用口,也不单单是在教会中,而是以生活的一切的领域为基督做见证。

# 三、神保守我们在福音的信心里

所以我们信不仅我们悔改归信在乎基督福音之道的工作,基督徒的成长和成全也一样唯独 在于福音的思典和大能,甚至我们的软弱失败以及律法的要求和控告,也被神用以保守我 们在福音的信心里,使我们顺从圣灵结出仁爱良善的果子。 我们被基督的爱激烈的时候是刚强的,但有时候我们也会很软弱。不过,在我们软弱的时候,福音在我们里面发动,软弱最终也会带来美善。没有人会那么倾向于自己否定自己,但人有时会借助一些外在的失败觉察到自己的无能和毁坏,其实神也会借助于人的绝望,使人更完全地认识自己,从而投靠福音。

有时,我们会因为不随从圣灵受到律法的控告:你违背了神的命令,违背神的命令的人是 当死的;你这不是上天堂的人的状态,而是下地狱的人的状态。那个时候我们不爱主,我 们爱自己,而因为我们爱自己,我们不想下地狱。结果,律法在我不愿意随从圣灵的时候 逼迫我们,使我们去行与福音相称的事,于是祷告、悔改、走向信心。

其实有很多人主日是不想来聚会的,因为周六没休息好,主日早晨起不来,但是想到自己信主3年多了,如果连主日都不去就太不像话。那么他去主日聚会,不是因为爱主,也不是因为想念组长。如果不去组长还会打来电话询问,这也麻烦。结果,他去了也不后悔,反而知道自己做的是对的事,而且在聚会中一起敬拜神的时候觉得神真伟大,听讲道的时候觉得神真向我做了这些事,然后感激神。但问题是,他不是愿意来聚会也来聚会的,他不是被福音的爱激励来聚会,而是被律法催促去聚会,但真顺服时,他的信心却在增长。

福音不断地激励我们,给我们带来不一样的成长。所以在那时我们的软弱和律法外在的催迫、控告、定罪,也帮助我们被保守在福音的信心里。神是在福音里和我们相见,而当我们试图不在福音里时,神就用律法来攻击我们。所以,律法对基督徒来说有点像牧羊犬。牧羊犬是不给羊草吃的,甚至是羊想吃草的时候,牧羊犬不让它吃,而且牧羊犬长得跟狼似的。一旦你掉队,牧羊犬就过来,让你去跟着牧人,所以牧羊犬不讨羊喜欢。

因此,没有基督徒真心地喜欢律法,因为他只是在里面没有力量顺服时,才直接遇见律法,但律法对他是凶恶的,也因为烦它就得躲开它,最终神保守我们在福音里。牧养我们的不是牧羊犬,而是福音;使羊得生命的也不是牧羊犬,而是牧人;使我们得生命的也不是律法,而是福音。但是律法也被用来保守我们在福音里面。

# 主题六: 末世

我们相信我们现在身处末世,因为耶稣基督通过其肉身在世所行的工作,并继续通过福音之道和圣灵在教会中的工作,已经把永远和终极的神国的统治带到了在时间中暂存的世界。末世就是从基督道成肉身到他再临的期间,而且越接近基督的再临,就越表现出末世的特征。

我们现在就在这末世进程中。这期间,这世界自然的和社会的秩序都会越发混乱和瓦解,人们的生活也会越发邪恶和毁坏;教会在其中也因面临由世界发起的逼迫和引诱,以及在教会中生发的腐败和进入教会的假教师假先知的欺骗和引诱而有离道反教的危险。但真信徒会蒙保守而不至失落救恩。同时,福音会在持守和争战中传开,在万国万民中得着神所拣选的百姓。

在最后的争战中,那个敌基督会出现,高举人的名和荣耀吸引世人跟从他而反抗神,有形教会面临整体背道的危险,真信徒会特别蒙保守。

最后,基督会以万民可见的荣耀同众天使在最后的号角声中以大能降临,一切有形质的都要被烈火销化,死人要复活,活人要改变,基督要审判一切活人死人,基督里的子民要因基督的名进入新天新地得永远的荣耀和美福,不信和背道的罪人要被定罪受永远的刑罚。

我们信基督必会快来,但无人能预知其时候日期,唯有警醒分辨,远离罪恶,竭力多作主工来等候他再来。

# 一、末世

我们相信我们现在身处末世,因为耶稣基督通过其肉身在世所行的工作,并继续通过福音之道和圣灵在教会中的工作,已经把永远和终极的神国的统治带到了在时间中暂存的世界。 末世就是从基督道成肉身到他再临的期间,而且越接近基督的再临,就越表现出末世的特征。

基督徒生活中极为重要的属灵见识就是末世论意识。整体来说,末世有两个含义:时间上的和本质上的。时间上的末世,是指历史和时间的终端;本质上的末世,是指万有的、绝对的结局,也就是终极性的神本身。当我们面对神的时候,我们的生命就是在面对终极性的结局,这表现在我们具体的生活中也表现为时间上的,即神已经把永恒的统治和审判带入到地上,并且在基督再来的时间点上将完全地成就,由此我们面对每天的生活。神对我们的判决已经下、正在下,也将要下。已经下是在基督的福音里,正在下是每个人每天的生活都是在神的鉴察和判断之下,将要下是在基督再来时,万民都要在神的宝座前受审判,在基督里的人要被称义,得永远的生命和荣耀,不在基督里的人要按所行的受报应和永远的刑罚。

末世既是本质上的,即判决已经下、正在下、将要下;末世也是时间上的,**我们现在的一切和那个时刻紧密相连,我们为那个时刻活,也面对那个时刻活。**有的基督徒只在今生生活的往来中活,那么他不是向着永远而活,也活不出真基督徒的样子来,因为基督徒是向着永远而活,是活在福音里。

我们现在就处于这末世性的进程当中,主要再来,世界正在走向它的结局,每个人都要在这个期间以他的决定来显明他是属基督的还是抵挡基督的,而这个显明最终也会按所显明的发生果效。

每一个自觉地传福音的基督徒都有一个困难,即当我们宣告:这世界有一位伟大的鉴察者、掌管者、审判者,而你过往一切的生活都是蔑视他、拒绝他、抵挡他、不顾他的命令和要求、任由自己的心而行。所以你的存在和你的作为已经重重地得罪了他,但他不会放任,而是要来到他创造的世界中施行审判,叫一切犯罪的都被定罪而灭亡。可是神在这之前通过他儿子耶稣预备了救恩,所以你要通过信耶稣来接受神永远的统治,成为神统治中的百姓,到他来时你就不被定罪,反而作为他国的国民得到他的喜悦,被保守到永远。

即使我们多么努力地去澄清不是让他们入教,而是在说关于神永远的统治的事情,但是听到的人,最后都会翻译成一句话:想让我信教,是吧?而且也没有任何一个人会平白无故地觉得信教是世界上最值得做的事。

但正是在世上的这期间,人要面对福音,并且做选择。所以基督进入世界,也就把永远的国带到了在时间中进展的世界里,并且使世人在这个期间面对福音做一个选择。将来有很多人,不仅因为他们的罪,也因为他们在神要求顺服他的统治时拒绝他的统治而被定罪。因为福音被宣告时,就是呼召人接受耶稣进入神国的统治。

## 二、末世进程

这期间,这世界自然的和社会的秩序都会越发混乱和瓦解,人们的生活也会越发邪恶和毁坏;教会在其中也因面临由世界发起的逼迫和引诱,以及在教会中生发的腐败和进入教会的假教师假先知的欺骗和引诱而有离道反教的危险。但真信徒会蒙保守而不至失落救恩,同时,福音会在持守和争战中传开,在万国万民中得着神所拣选的百姓。

耶稣出了圣殿,正走的时候,门徒进前来,把殿宇指给他看。耶稣对他们说: "你们不是看见这殿宇吗? 我实在告诉你们:将来在这里,没有一块石头留在石头上不被拆毁了。"耶稣在橄榄山上坐着,门徒暗暗地来说: "请告诉我们,什么时候有这些事?你降临和世界的末了,有什么预兆呢? (太 24:1-3)

耶稣和门徒在他受难前从圣殿里出来时,门徒给耶稣看圣殿的宏伟。圣殿本来是敬拜神的,但当人把圣殿指给耶稣看的时候,是让耶稣看我们为神做的。很多人面对着为了敬拜神而有的建筑物时都产生同样的反应,产生很大的宗教热情,以为宗教是比艺术、政治、哲学和道德都高得多的东西,并且很满意人为神做的。然后耶稣告诉他们,圣殿的每块石头都要被搬开,圣殿要遭到严重的破坏。耶稣不单单是在说历史中将要有的事,也是在说神忿怒责罚的日子将要临到,而且耶稣承认圣殿的被毁和他的再来有直接的关系。

耶稣回答说: "你们要谨慎,免得有人迷惑你们。因为将来有好些人冒我的名来,说:'我是基督',并且要迷惑许多人。你们也要听见打仗和打仗的风声,总不要惊慌,因为这些事是必须有的,只是末期还没有到。民要攻打民,国要攻打国,多处必有饥荒、地震。这都是灾难的起头。那时,人要把你们陷在患难里,也要杀害你们;你们又要为我的名被万民恨恶。那时,必有许多人跌倒,也要彼此陷害,彼此恨恶,且有好些假先知起来,迷

惑多人。只因不法的事增多,许多人的爱心才渐渐冷淡了。惟有忍耐到底的必然得救。这 天国的福音要传遍天下,对万民作见证,然后末期才来到。(太 24:4-14)

24:4-8,基督再来之前必须先有这些事,但这些事发生时不直接就是基督再来,而是起头。这些事包括严重的、集团性的、普遍的、逐渐加深的、大规模的社会冲突;也包括自然灾害,近一百年来,地震的强度和频率,比过去一千年要频繁得多、危害也严重得多;也包括整个世界极严厉地逼迫神的百姓。24:9-14,在重大的压力中很多人会背叛,教会内也会产生致命的冲突。假先知迷惑神的百姓,不是神的百姓也不会理睬假先知。换句话说,这种情形是会发生在整个世界中基督教化比较普遍的情况下。整个世界越来越有不法的事情,人们的关系和其中的道德的状况也越发严重地毁坏。即使教会面临逼迫和背道的危险,真信徒也会蒙保守而不至失落救恩,福音在争战中传开,在万国万民中得着神所拣选的百姓。

## 三、基督的再临

最后,基督会以万民可见的荣耀同众天使在最后的号角声中以大能降临,一切有形质的都要被烈火销化。死人要复活,活人要改变,基督要审判一切活人死人。基督里的子民要因基督的名进入新天新地得永远的荣耀和美福,不信和背道的罪人要被定罪受永远的刑罚。

我们信基督必会快来,但无人能预知其时候日期,唯有警醒分辨,远离罪恶,竭力多作主 工来等候他再来。

"你们看见先知但以理所说的'那行毁坏可憎的'站在圣地。那时,在犹太的,应当逃到山上;在房上的,不要下来拿家里的东西;在田里的,也不要回去取衣裳。当那些日子,怀孕的和奶孩子的有祸了!你们应当祈求,叫你们逃走的时候,不遇见冬天或是安息日。因为那时必有大灾难,从世界的起头直到如今,没有这样的灾难,后来也必没有。若不减少那日子,凡有血气的,总没有一个得救的;只是为选民,那日子必减少了。那时,若有人对你们说'基督在这里',或说'基督在那里',你们不要信。因为假基督、假先知将要起来,显大神迹、大奇事。倘若能行,连选民也就迷惑了。看哪,我预先告诉你们了。若有人对你们说,'看哪,基督在旷野里',你们不要出去;或说,'看哪,基督在内屋中',你们不要信。闪电从东边发出,直照到西边。人子降临,也要这样。尸首在哪里,鹰也必聚在那里。"(太 24:15-25)

当情形到一个极致的时候,连选民都迷惑,并且有极大的灾难。这个灾难从创世到如今都没有,之后也必没有。但经文说到的具体的情形,是比圣殿被毁期间的规模还大得多。这是试图在犹太情境中,描述大灾难来时会怎么样以及人要怎么样。

24:15-22, 在历史中, 外邦人占领过犹太地, 并且亵渎了犹太人的圣殿。虽然这是一个被人们接受的情形, 但却是基督徒感受到不对的严重事件, 就是大灾难将要来了。"在房上的, 不要下来拿家里的东西, 在田里的, 也不要回去取衣裳", 这是来不及了、要赶快跑、没有时间了; 怀孕的和奶孩子的有祸了, 是因为逃跑不便; 不遇见冬天或是安息日, 是因以色列的冬天是雨季, 道路泥泞、行走不便, 不便于逃跑。这些都是就着赶紧逃脱灾难来说的, 但神特别保守了那个日子。

24:23-25,那时,不仅有外在的越发严重的灾难,也有严重的引诱,因为假基督、假先知将要起来,显大神迹、大奇事,倘若能行,连选民也就被迷惑了。选民不单单是指教会的成员,而是指教会中真正信的人。连选民都面临被迷惑的可能性,因此千万不要太放心,引导我们要担心的。闪电从东边发出,照到西边,指的是基督来的时候,不是有些人知道,有些人不知道,而是**所有的人都同时知道**。因此任何被宣称是来了的、再来的基督,实际都不是基督。将来如果你们遇见有人说基督已经来了,有一个简单的理由确信基督没来,即你没看见。万一连你亲眼看见了基督来了,但只要有人没看见,基督就没来。有人以为是人的不信让人瞎了眼而看不见基督来了,但圣经说基督再来的时候连扎他的人,也就是不信他的人都要看见他,而且哀哭。

"那些日子的灾难一过去,日头就变黑了,月亮也不放光,众星要从天上坠落,天势都要震动。那时,人子的兆头要显在天上,地上的万族都要哀哭。他们要看见人子有能力,有大荣耀,驾着天上的云降临。他要差遣使者,用号筒的大声,将他的选民从四方,从天这边到天那边,都招聚了来。"(太 24:29-31)

这是基督再来的景象。在今天有一些人试图教导:我们今天生活的这个世界将要在基督再来时被升华,然后被带到永恒中,所以你做那些事情不是没有意义的,而是你要把它做好,因为到天上它继续以更荣美的方式存在,来荣耀神。但这与圣经中一些重要的教导不符。

但现在的天地还是凭着那命存留,直留到不敬虔之人受审判遭沉沦的日子,用火焚烧。亲爱的弟兄啊,有一件事你们不可忘记,就是主看一日如千年,千年如一日。主所应许的尚未成就,有人以为他是耽延,其实不是耽延,乃是宽容你们,不愿有一人沉沦,乃愿人人都悔改。但主的日子要像贼来到一样,那日,天必大有响声废去,有形质的都要被烈火销化,地和其上的物都要烧尽了。这一切既然都要如此销化,你们为人该当怎样圣洁、怎样敬虔,切切仰望神的日子来到。在那日,天被火烧就销化了,有形质的都要被烈火熔化。但我们照他的应许,盼望新天新地,有义居在其中。亲爱的弟兄啊,你们既盼望这些事,就当殷勤,使自己没有玷污,无可指摘,安然见主。(彼后 3:7-14)

基督再来时,现在的天地将要被火焚烧。神所选择的百姓中还有人没悔改,所以那日子其实是等候,而不是耽延,但却不会一直拖下去。"主的日子要像贼来到一样",不是说主要像贼那样来,好像主已经偷偷地来了;而是说主来的日子在人预想之外临到,就像贼不是在人等着的时候来,而且主要以人人都看得见的方式来。

3:10-12,说得很清楚,不可能有别的解释,但有的人试图解释现在的生活有永恒的意义时,认为现在的世界跟将来的世界有连贯性,并重新解释"销化"未必是指烧没了,因为"销化"在原文中是相当于解,即解开了。耶稣对着耳聋舌结的人说开了吧,希腊文用的也是这个词,是把捆绑的打开的意思,所以"销化"不是指天地烧没了,而是指天地从咒诅的捆绑之下解开了,就成为应该有的样子了。

确定一个解释对不对,第一步就是把这个解释带入到经文中看通不通,通不一定对,但不 通肯定不对。

现在的天地还是凭着那命存留,直留到不敬虔之人受审判遭沉沦的日子,被火解放而得成全。但主的日子要像贼来到一样,那时天必大有响声废去,有形质的都要被烈火解放而得成全。这一切既然都要如此得成全,你们为人该当怎样圣洁怎样敬虔。

解,在这里怎么也不能理解为解放和成全,只能说,它原来有某种结构,现在那个结构崩溃瓦解了,而不是被成全。

神将来在永世中给我们的不是旧天地的升华,而是旧天地将要被火焚烧消灭,神给我们新天新地。将来我们的身体跟现在的身体有连续性,但我们的身体跟地上其他的物质有一个很大的区别:身体是我们人格的载体。除了神的道和遵行主道的百姓,圣经里再也没有说到别的东西能够带到新天新地,而是都要废去。

所以圣经并不主张,今天的一切在将来被成全,正好相反,今天的一切在将来都要废掉,被神为我们造的代替。有人说,在天上也有肯德基,而且味道更美;在天上莫扎特还在作曲,而且有一次新曲演奏会;在天上你可以写完没写完的信,做没做完的化学实验,但这些都不是圣经里真正有的事。现在的生活有永恒的意义,不是因为现在的一切会永远存留,而是因为这些事是在永存的神面前做的,所以有永远的意义;我们在地上的生活有没有意义,不是由我们做的是不是能存到永远,而是在于每时每刻我们是向着永生神而做。因此基督徒要彻底地衡量,凡你眼所见的,无论在人面前是多么的尊荣,都是会过去的。

基督再来的确定日子我们不知道,因此任何人也不可以猜测。因此**我们应该把每天过成他今天来,把每个时刻当成他来的时候,**也要认识和体验到基督再来的时候被认为是没有价值的事,现在就没有价值。

主必要来,要不断地说。但主已经来了,却不要去说,因为一旦说什么时候,就是异端了。 某些事在主再来之前是必须发生的,同时,主必快来又是随时可能发生的。

基督再来时,所有的地上的一切有形质的都要被火销化,然后所有活人死人都要复活,在神面前受审判。信主的复活得永生,罪人要自己承担自己的罪进入永远的灭亡,神的愤怒不断且永远地加在他身上。同时,我们在天上的神的祝福会不断且永远地赐给我们。