# 中國區域發展的差異: 南嶼北

#### ◎ 孫隆基

中國近現代思想史上一個熱門的題目是對「國民性」的討論。這個討論,較為一般人熟知的是從文化與國民心理的角度出發,少為人注意的是生理與地理的角度。前一角度多半離不了對儒家性質的研究,對專制主義或權威主義人格的批判,導致「全盤西化」或「中西文化整合」的結論。這些無疑是自由主義知識分子慣常的論述。後一角度,則會將批儒、崇儒問題變成無關宏旨。

白魯恂 (Lucian Pye)在其近著 Asian Power and Politics, The Cultural Dimensions of Authority (1985)中提出一個命題:日本、韓國的儒家文化對現代化的作用是正面的,中國、越南的儒家文化對現代化卻產生反作用。這個命題無疑地是建築在一種價值判斷之上,反映出反共的偏見。不過,在另一方面,認為批判或者振興儒教就可以為中國前途找到一條出路的論點,也有「想當然耳」的嫌疑。

從清末至「五四」時代,在西方單線進化的觀念傳入中國之同時,「種族退化」(racial degeneration)的學說也跟着傳入。如果從人種的角度看問題,如果把中國幾千年演變到了現在的種族看成是一種退化了的人種,那末,不論實行的是儒教,還是社會主義,都會朝着不良的方向變質。種族理論在二次大戰以前曾經在中國流行過。這類理論的漏洞很多,而且因納粹德國的失敗而失去信譽,成為自由主義學者忌談的禁區。

然而,中國近現代史上出現過的種族理論,作為歷史,仍有研究的價值。 在20、30年代,還出現過種族理論與南北地理觀結合的學說。至於用南與北的 角度談中國命運的,近年又重現於《河殤》電視片集裏。因此,有作一篇「南北 論源流考」的必要。我們從產生學說的歷史現實背景開始談。 中國原本係一統「天下」,因此各地域性之間的差別就特別顯著,尤其是華南與華北,簡直有點像南北兩半球的對比。到了近代,南北之間的歧視仍然很強烈。

#### 近代以來的南北對抗

在建立現代「國家」之前,中國原本係一統「天下」,因此各地域性之間的差別就特別顯著,尤其是華南與華北,簡直有點像南北兩半球的對比。到了近代,雖然出現了一致對外的要求,南北之間的歧視仍然很強烈。

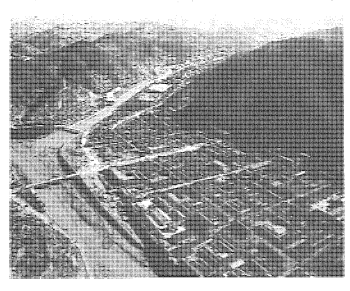
在1904年,一位政治評論員認為「成為千古未有之奇禍者,則莫如今日所謂南北之見是已。」他把當時朝野的所有爭執溯源至光緒初年朝庭南北兩派重臣之爭,「而南北之分一變而為滿漢之分,再變而為帝后之分,於是推之於外交,而有〔親〕俄〔親〕日之分,措之於政見,而有新〔政〕舊〔政〕之分。」南北仇視又因近日的「中央集權論」進一步惡化①。

該論者把當時隱伏的危機看得很透徹。庚子之亂後,滿清政府的現代化措施是朝着「中央集權」的方向,如統一軍權、鐵路收歸國有等等,引起南方諸省的不滿。慈禧太后去世(1908)以後出現的皇族內閣,在漢人眼中又變成排漢的滿人反動。反滿運動很自然起於南方。早於1903年,陳獨秀在安徽即擬成立一國民同盟會,以「聯絡東南各省志士,……庶幾南方可望獨立。」②,1905年孫中山在東京成立的革命同盟會,事實上也頂多只包括東南數省的革命組織。

1911年的辛亥革命結果採取的是南方各省向北京宣告「獨立」的形式。中國之南北形同敵國,日人桑原騭藏也作如下評論:「中國的北方人民,對於異族,不很排斥, .....元末所起的反亂,清末所起的革命, 都是從南方爆發, 以南方成功的。③

南方雖然成功地發動了革命,其果實卻被北方保守的北洋系勢力篡奪。後來南方的革命勢力必須進行「北伐」(1926-27)。名義上統一中國的南方政權奠都南京。

雖然中國南方的 文化,愈往後便愈勝 於北方,但中共卻在 延安站穩陣腳,征服 全國。圖為延安鳥瞰 和中國南方海島, 1870年的香港。





在民國初年,北方的政治勢力雖然保守,北京卻是新文化運動的中心。這是由於北京是首都,又是北大的所在地,全國精英雲集的緣故。即使過了「五四」時代,北方背景的知識分子仍有歧視南方文化之傾向。周作人說上海的文化是「買辦流氓與妓女的文化,壓根兒沒有一點理性與風致。」④周作人的大哥魯迅也視上海文人為「才子十流氓」⑤。周氏兄弟其實是浙江人,但在北方住久了,而且還是新文化運動的健將。周作人是源起於北京的文學研究會的會員。魯迅的「才子十流氓」則是暗指成立於上海的創造社。

當魯迅挖苦上海文人的時候,他本人其實已經遷居上海。在1933年,由上海的蘇汶和天津的沈從文發難,又爆發了一場南北文人相輕的「京派」和「海派」之爭⑥。

北伐以後,國家雖然名義上統一,政治與文化中心都有南移的傾向,南北的敵對卻依然尖鋭如故。北方在南人眼中已變成了落後與混亂的同義詞。極端的南方沙文主義可以廣州中山大學歷史教授朱謙之為代表。他在1932年發起「南方文化運動」,認為北方文化已經衰老,「要使中華民族不亡,唯一的希望,無疑乎只有南方,只在南方,即珠江流域。」⑦

從另一方面看,南京政府從未有效地控制北方。青年黨的李璜在1929-31 北上考察,覺得除東三省外,北方的生活程度大大不如南方®:

更可憂者,是在精神方面,北人對於南人,在此次國民革命之後,懷着一種嫉視心理,革命而既以主義相號召,而要稱作「北伐」,這足使北人感到南宋之對金人,把北人當着異族看待,何況更將北京要改成「北平」呢!

李璜指出,北方對南方的離心很易為日、俄兩強鄰所乘。

日本侵略者確實把華北當作是一個特區,認為它將落入自己掌中的可能性 大於歸向南京。中、日雙方之爭奪華北,終於導致1937年的蘆溝橋事件。但爭 奪華北者不限於南京與東京。中國共產黨在華南失敗以後,也輾轉「長征」至華 北。最後,中共以落後的華北為新基地,重建農民軍,待日本勢力在華北崩 潰,蘇聯填補入東三省的勢力真空時,遂掌握了各種有利因素,由華北出發征 服全國。

# 近代以來的「南北論」學説

有了以上的歷史背景,當利於了解近代以來學術性的南北論之興起。這個論述,非始於近代,實源於傳統的經世學派。梁啟超在1902年的〈中國地理大勢論〉,仍有經世學派談「形勢」之餘味。但除此之外,觀點卻是全新的。他以中國大河流域皆東西向,因此造成南北的劃分,各異其風俗,甚至造成不同的哲學、經學、佛學、詞章、美術音樂傳統。中國歷史發展的重心是由北而南,黃河流域是古代中國之重心,自宋以後重心則移至長江流域,「江浙固今世文明之中心點也。」身為廣東人之梁卻看好嶺南:「自今以往,而西江流域之發達,

中共以落後的華北為 新基地,重建農民 軍,待日本勢力在華 北崩潰,蘇聯填補入 東三省的勢力真空 時,遂掌握了各種有 利因素,由華北出發 征服全國。 日以益進, ……此又以進化自然之運推測之, 而可以知其概者也。」⑨

在1905年,與梁啟超打對台的反清派之《國粹學報》亦連載劉光漢論南北思想文化自古不同的長文⑩。劉對中國愈到近代,愈南盛北衰的看法,卻基本與梁相同。劉認為南北地位之轉移開始於五胡亂華時代,而長江之水利便於黃河流域,也利於南方之逐漸發達,超趕過北方。

把中國化整為零為多元文明的作法,在近代實起源於梁啟超,殆無疑問。 梁把中國分作黃河、長江、珠江三個地區文明,酷似他在另一文中把歐洲也整 整齊齊地分作三個分支:「拉丁民族,其全盛時代在過去:條頓民族,其全盛 時代在現在:斯拉夫民族,其全盛時代在將來。」①力主中國文化起源一元論的 唐君毅搖頭嘆息地說:「近人因受西方文化之來源為多元觀念之暗示,亦有論 其為多元者。如梁任公先生極早即有中國南北二支文化思想之論……。」②視其 為始作俑者。

南北二支文化論確實可以推衍至極端的地步。茅盾在其神話研究中,仿照 西方的希臘神話與北歐神話兩大系統,把中國神話亦分作南北兩系,並且連內 容也去比附希臘與北歐的神話⑬。林語堂在其名著《吾國與吾民》中則説:「華 南人與華北人在氣質、體質、習慣上之差別,其程度可能與歐洲的地中海民族 與北歐民族之差異相同。⑭

林語堂的《吾國與吾民》之首章即曰〈北與南〉,可見這個論點在當時的流行性。在40年代,一部研究古代史的著作也把古代中國分為「古典的」周文化與「浪漫的」楚文化⑮。「古典的」與「浪漫的」本來是曹聚仁用來形容現代文學中「京派」與「海派」的用語。由此可見南北論之貫串古今。現代文學中的南北論,在40年代仍有人提起⑯。夏志清在60年代用英文著述的《中國現代小説史》中,還見用南北派別的角度來看問題。夏氏用老舍代表北派,其特色為「個人主義的、率直的、幽默的」,用茅盾代表「比較女性化的南方,浪漫的、感官性的、抑鬱的」⑪。

南北論曾流行於一時,現在則不流行,也說不上對錯,可當作一種論述 (discourse)處理。甚至把南北二支文化比附作地中海與北歐文化的極端例子,其出問題的地方,也不在中國文化的源頭應該是一元的,而是在於比擬之不當。西洋史自文藝復興以後,地中海區即逐漸被阿爾卑斯山北的地區之發展所壓倒。中國歷史的發展卻正好相反:最近一千年是一部南方興起、北方沒落的歷史。

這一點乃民國時代學者之共識。較著名的是丁文江的研究。他拿了二十四 史上有傳的「歷史人物」,作了一個各省人才分佈的統計,求證宋代以前中國文 化的重心在北方,而「江蘇、浙江兩省在南宋以後,變成為中國文化的中心」®, 做同類人才之地域分佈的研究者還有朱君毅、張耀翔、潘光旦®,結論大致上 與丁文江相同。

傅斯年曾指出丁文江的統計有問題,因為他把民國的省份作為單位,統計歷代的人物分佈,誤差很大。不過,傅指正的是丁的方法不够嚴謹,卻並沒有推翻南盛北衰論。傅本人則提出「永嘉南渡前為『第一中國』」,隋唐以後是「第二中國」的理論,並認為「中國歷史與中國人種之關係是很可研究的」②。

南北論曾流行於一時,現在則不流行,也說不上對錯,可當作一種論述 (discourse) 處理。

## 外國人的「南北中國」論

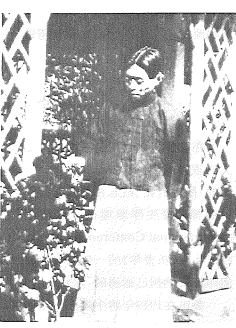
在當時,南北中國論是國際學術界的共同看法。日本的桑原鷺藏也認為:「魏晉以前,中國文化的中樞在北方:在南宋以後,中國文化的中樞,完全移於南方。」他也利用科舉「登科者的多少」,作為一個地區昇降的「總風雨表」。他復指出:「中國北區野蠻的夷狄之侵入,和中國南區優秀的漢族之移住,……足以解釋南北盛衰的原因,……。」桑原的着眼點是為日本的大陸政策服務的,因此,別有用心地指出:「北方人的血,混雜了許多異族人的血,……所以中國的北方人民,對於異族,不很排斥。」至於南方,則「成為被夷狄侵劫所脅迫的漢族的避難場。……所以在南方攘夷保種的風氣很強。②

德國漢學家李察·威廉(Richard Wilhelm)亦云:「舊的中國文化充分發展為一種北方的形態,和一種南方的形態, ……北方的文化形態配合於黃河流域。黃河的下流不能航行。愈近海濱,便愈加困難。所以這種文化似乎起源於大陸。要到後來, 才達到東方和海。」②

美國的中國近代史研究之泰斗費正清(John K. Fairbank),在其著述的中國史教科書《美國與中國》裏,也是以〈北與南的對比〉開始②。這一章主要談地理,例如說華北比華南乾旱,水的供應也比較不確定。

在其較近期為《劍橋中國史》寫的章節中,費正清發展出兩個中國論:「大陸中國」與「海洋中國」。他認為:中國自有史以來,都有一些邊沿文化與華北的核心地區並存着。在未與西方接觸之前,中國之西北邊疆,因造成蠻族入主中國的威脅,乃最重要的邊沿文化。來自這個地區的因素,往往加強核心地區的「農耕——官僚體制」之勢力。然而,自新石器時代起,一個「海洋中國」已





至 60 年代,夏 志清依然用「南北論」 來看待問題,以茅盾 (右)代表女性方的南 方,以老舍(左)為北 派。

經開始發展,但「直至現代」,它都是「大陸中國的一個臣屬甚或邊沿性的附肢」。這個「海洋中國」指的是東南沿海地區及其延伸——東南亞的華僑。華北雖然也有海岸線,但黃河與淮河的出海口乃沼澤,既不宜航行,也不宜沿海居住,因此其文化是大陸性質的。費氏視滿清之入主為「內亞洲部落遊牧與半遊牧民族強化中國核心地區的反航海傳統」。但自從西方侵入以後,中國這個歷史形態已開始變動卻。

威廉與費正清有關中國地理方面的論述,到了今天看起來是常識。其實,用現代地理的角度對中國作出一個全局的看法,在前清同治年間才形成,奠基者是德國人李希霍芬男爵 (Freiherr Ferdinand von Richthofen 1833–1905)。他從1868年開始,在華作七次旅行考察,行蹤過各省,替民國時代丁文江的地質研究所的工作打下了基礎②。

李希霍芬學派對中國地理、人種全局的看法是②:中國南北的地質史,是完全不一樣的,南方的地形比較新造,因此北方是風成的黃土大平原,南方則為山地及其間的谷地,和長江一帶的堆積平原:北方少宜於航業的海岸線,南方海岸線凹凸曲折,實為世界上最美麗的多灣海岸:北方大平原鄰接中亞,受其沙漠風沙之吹襲,形成黃土,也造成河流中有大量的砂礫,冬季則因酷寒的西北風,造成寒冷與乾燥的氣候,南方的地形則是西藏大山脈的延伸,全無中亞的影響,由於來自西方的空氣很濕潤及雪水的關係,所以華南有全年水量充足的大小河川,便利航行。除了地理差別之外,南方的人種也較北方的純正。北方同化了許多塞北民族,南方開發較遲,從北方來的移民未及把先居民吸收同化,因此雙方面都保持其純正的血液。南方的言語也沒有北方那樣統一。四川方面,因早有由陝西移民過去,而雲貴一帶的漢族,都是從四川移過去的,所以北方語的勢力一直達到西南。但東南沿海多山的地帶就不同了,吳、越、閩、粵各有自己的言語,與中原語系不通,也互不相通。

費氏視滿清之入主為 「內亞洲部落遊牧與 半遊牧民族強化中國 核心地區的反航海傳 統」。

北方人的血統比較不純,前述的桑原鷺藏有提及。丁文江也認為「經過南北朝人種混雜之後,北方的民族,決不是純粹的漢人」②。這類種族理論在當時很流行,與優生學説也頗有關係。

## 優生學與人文地理學的結合

在20年代末,興起一派把南北論與優生學結合的學說。優生學創始於達爾文的表弟戈爾登(Francis Galton),在十九世紀末期開始盛行。與優生思想有關的「種族退化」觀念在清末已經傳入中國,變成報章雜誌上鞭撻國人不長進的口頭禪。優生學原理在中國獲得大量介紹,則在第一次國際人種改良大會(International Conference on Race Betterment)於1912年在倫敦舉行之後。在1916年,《新青年》的一位編輯李亦民介紹了這一次大會,並高度推薦美國加州與印地安納州已通過的「閥割法」,認為這是「防遏惡質子孫」的良方@。

魯迅在1919年將中國文化比作祖傳的「先天梅毒性病」,並警告不長進的中國人父母:「將來學問發達,社會改造時,他們僥倖留下的苗裔,恐怕總不免

要受善種學(eugenics)者的處置。」②同年,丁文江有介紹優生學——他稱為「哲嗣學」——原理的文章。從1920年開始,魯迅的二弟周建人大量地發表「善種學」的文章,並成為這方面的專業人士。1930年,他發表了一本有關這方面的文集《進化與退化》,魯迅為其作序③。

周建人的「善種學」,是廣義而且折衷的。他並沒有強調戈爾登派的優生學與孟德爾(Gregor Mendel)的遺傳理論之間的歧異。前者是建築在衛斯曼(August Weismann)的胚種細胞(germ plasm)説之上的,有泛遺傳論——亦即是認為智力、天才、愚劣、犯罪傾向、品格德性都可以遺傳——的傾向。孟德爾的定律只能説明單基因——某一簡單特徵——的遺傳法則。此外,衛斯曼一戈爾登一派的學說是完全否定拉馬克(Jean-Baptiste Lamarck)的有機體從環境獲得的特質可以遺傳的觀點,他們把環境的作用只限於「選擇」某些先天的特質,讓其可以生存並傳後,至於不能適應環境的另一些特質則不讓生存而遭淘汰。周建人的「善種學」則有濃厚的新拉馬克主義色彩,也強調後天因素。

「五四」時代的優生學思潮,除了折衷性之外,也不成為一種幫派,而被各路人士引用。周建人的長兄魯迅自不待說。搞古史與民俗研究的顧頡剛也喜歡談優生學,連陳獨秀在1920年轉向馬克斯主義的當兒,還認為「優種論」有一定的進步性③。

但是,到了20年代末,隨着馬克思主義的運動化與教條化,優生學也朝同一方向發展。它一方面受到前者的批判,影響已不像早期那麼廣被,另一方面亦凝聚成派別運動。這個運動的代表人物就是潘光旦。

潘光旦是主張遺傳乃全屬先天因素,把環境的作用只限於「選擇」與「淘汰」的正統派優生學家。他對中國的地理與歷史對人種的塑造之看法,基本上追隨美國的亨庭頓(Ellsworth Huntington)。亨氏是耶魯大學的地理學教授。當時,西方的地理學潮流也是由自然地理趨向人文地理,提倡環境勢力說,以及用地理去解釋歷史與政治②。亨庭頓一派的人文地理學,則是與優生學結合的。亨氏於1934至1938年甚至身任美國優生學會(American Eugenics Society)會長③。

美國優生學會自從1926年成立以來,即從事限制非白人移民入境的運動,在白人之中,又從事限制南歐地中海民族之配額。這種偏見,與當時流行的北歐種(the Nordics)優越論有直接的關係。在觀念的家譜學中,文明產生於「北温帶」的理論,可上溯至亞里士多德與約翰·洛克,在1902年梁啟超的一篇文章已有提及圖。這個「北温帶論」,到了近代德國思想家赫爾特(J.G. von Herder)手裏,就開始出現歐洲中心的種族主義色彩。不過,「北温帶論」不一定一直對白種人有利。在英國,戈爾登在優生學上的繼承人皮耳遜(Karl Pearson)悲觀地認為:既然「高級種族」只能居住於北温帶,就不可能很有效地殖民於熱帶與亞熱帶,因此,到了最後,世界其他部分就可能被中國人、印度人、黑種人所侵佔圖。

認為北歐種的雅里安人(the Aryans)是文明的唯一創造者,南歐人是「退化」的種族,早期有英國人張伯倫 (Houston Stewart Chamberlain),後來有美國人格蘭特(Madison Grant)。後者是亨庭頓的同路人。亨氏倒沒有特別強調雅里安種族,他的北方優勝論乃認為是拜地理與氣候所賜。他認為:無論對工

鲁迅警告不長進的中國人父母:「將來學問發達,社會改造時,他們僥倖留下的苗裔,恐怕總不免要受善種學(eugenics)者的處置。」

皮耳遜認為: 既然「高級種族」只能居住於北温帶,就不強死,就不可以地殖民於熱帶,因此,到了最後,世界其他部分就可能被中國人、印度人、黑種人所侵佔。

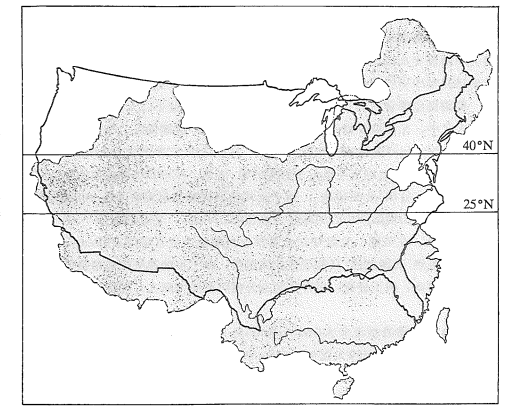
似乎任何大理論,應 用到中國身上,都會 造成「例外論」。 從清 末至「五四」時代提倡 的達爾文進化論,結 果變成去論證中國幾 千年是一部「退化」的 歷史。後來用唯物史 觀去解釋中國歷史, 也變成了「遲滯」了兩 千多年的封建社會 論。亨庭頓學派的北 勝於南的通例,應用 到中國身上,反而變 成了去解釋在中國為 何南方壓倒北方。

作或健康來說,最佳的氣候是「主要温度很少降於最適宜「人類」心理的華氏三十八度之下,或高出最適宜「人類」體質的華氏六十四度之上」。因此,最理想的狀態存在於年平均氣温五十度左右的地方,例如:倫敦、巴黎、紐約,以及北京鄉。

#### 南北地理觀的「種族退化」論

似乎任何大理論,應用到中國身上,都會造成「例外論」(exceptionalism)。從清末至「五四」時代提倡的達爾文進化論,結果變成去論證中國幾千年是一部「退化」的歷史。後來用唯物史觀去解釋中國歷史,也變成了「遲滯」了兩千多年的封建社會論。亨庭頓學派的北勝於南的通例,應用到中國身上,反而變成了去解釋在中國為何南方壓倒北方。亨氏說③:

……但是中國的「南北情況」恰恰和普通所見的相反。通常同一地域之內, 大抵緯度數目低一些的部分的人文進步要比高一些部分的稍遜一籌。換言 之,就是離開赤道較遠的要比較近的佔便宜。……這種緯度數目的大小和 人文進步的遲速的關係,在歐洲、亞洲西部,印度,和北美洲都可以看出 來。其在南半球,也是如此,……但是中國的人文狀況,卻是進步在南, 而比較不進步在北。除了西洋人新近移殖的若干地段外,其他在赤道南北 二十五度以內各地的人文進步,似乎沒有一處可以比得上南中國的。只此



亨庭頓認為,從 北緯25 度以北、尤 其是在35 度至40 度 之間,是人文凋敝的 地區。中國的情況一 反世界其他地區的情 況。圖為中國與美國 的地圖比較。

一端,便足以證明中華民族確是世界上最有能力的一個民族了。但是從北 緯二十五度以北,尤其是在三十五度至四十度之間,那種人文凋敝的情 形,除了亞細亞洲的中部以外,恐怕在全世界上也尋不出一個敵手來。

亨氏以華北鄰近歐亞大草原之故,後者的乾旱韻律週期性地驅使遊牧民族 侵入華北。每一次大的蠻族入侵都造成漢族大量往南移民。華北的氣候又特別 乾燥、缺水,常造成荒年。很不幸,黃河又是世界災情最重的河流,華北平原 的地勢又特別平坦,易造成大水災。因此,華北是一個天災加上人禍的大災 區。

每當中國歷史經歷一次這類災難週期,就產生一次「自然淘汰」過程。不能 適應華北這種環境的無能分子先被消滅掉,剩下來的都是很能節省、吃苦耐 勞,但也很自私很保守很短視的「消極的品性」。這個過程又「淘汰」掉身心兩方 面發育最健全的女子。遇到荒年,她們總是最先被賣掉。如果賣入城市大户人 家,農村就損失掉這些因子;如果賣入妓院,整個民族就損失掉這些「做母親 的最好的原料」。種種原因加起來,「中國北方人一天比一天鑫:中國北方很少 好看的女人,……。」

然而,具有積極進取品性的人,則索性離開這個環境,他們往南跑。到了 近代,另一個出路是往東三省跑。這類長途跋涉的移民旅程,也形成一種「淘 汰」,能抵目的地者自然是體質最堅強,人最機智者。到了今日,南方比北方 先進,而在北方,東三省也是比較先進的地區。

北方入侵的外族對於中國人的血統雖然也有貢獻,但是良性選擇作用一旦停止,或者征服者與自然選擇下來的消極品性之血統婚配,「退化的現象,退歸平庸的現象,就立刻可以發生」圖。相對北方來說,「華族南遷的歷程中,比較的沒有和土人發生血統上的結合,卻遲早往往把他們殲滅了。」⑩南方的華族不只是最古老的,也是最經「挑選」的。亨氏認為「中國南方的特點,似乎是最純正的華人所造成的」⑪:他特別看好經歷過幾次移民考驗的客家人,認為他們是華人中的精英。

亨庭頓與歷史學家端納(Frederick J. Turner)和湯恩比(Arnold J. Toynbee)都有交往。他的觀點有點似端納的「邊疆説」(frontier theory),即美國民族性在開拓邊疆的過程中形成的理論。湯恩比在亨庭頓影響下,提出環境作出「挑戰」,文化作出「回應」的論點:他尤其強調「民族大遷徙」(Völkerwanderung)在文明起源中的作用。湯氏與亨氏的學說都有一點《舊約》中「選民」(the Chosen People)出埃及記的味道。例如,亨氏把華南的客家人聚落比作北美開發早期的清教徒聚落。亨氏對客家人歷史的敍述,也很像他筆下的猶太人的故事:今日猶太人來自猶達(Judah)與本傑明(Benjamin)二族,他們就是因為不像「失去的十族」(the lost ten tribes)一般與週圍其他民族混同,保持血統的純正,因此也維繫了「選民」的存在⑩。

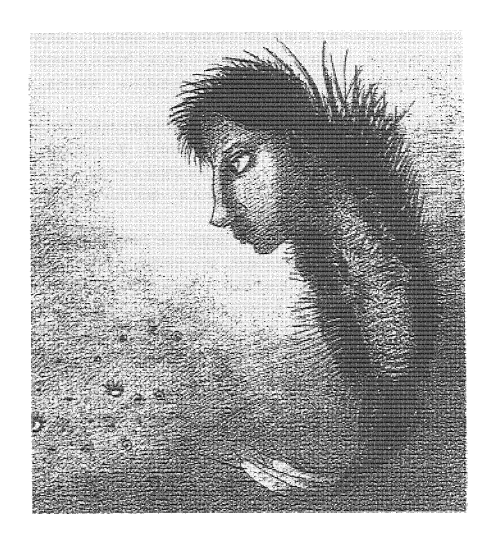
亨庭頓在中國的信徒,除了潘光旦之外,還有張君俊。張與潘一樣是美國 哥倫比亞大學的畢業生。張歸國後任中國防癆協會的總幹事。他認為中國人是 一個退化了的民族⑬: 

圖 中國的種族論者 認為,南方人與北方 人的特質無法結合在 一起,結果降低了整 個民族的素質。中國 民族是一個退化了的 民族。

中國民族很少勇氣,全國男女皆呈一種虚弱的膽怯樣子,男子十有九皆帶幾分女性,故少雄赳赳的氣概。這種膽怯退縮的神氣,在在象徵衰老與病態。

張氏根據教育部對12,955名大學生的體格調查結果,發現即使這些民族精英,體格完全發育的「不到全數的二分之一」,不過,總的來說,北方的體格勝於南方⑩,身高方面的統計數字也指出:華南不及華北⑭。用壽命長短去衡量「生命力」(vitality),其結果亦類此:南方的嬰兒死亡率高於北方⑩。寄生蟲與疾病的繁衍,也是華南盛於華北。

另一方面,張氏根據丁文江、朱君毅等人的歷史人物地域分佈之研究,指出「長江流域七省的人物,超過南北中國[指嶺南與華北]一倍有多」,主要還是明代以後的劇烈增加⑪。張氏的論點是:北方人有體格、缺智力,南方人反是,但兩者總無法結合到一起去,結果是降低了整個民族的質素。張氏諉過於黃河圖:

北方民族質量之退化, 黄河應負最大部分的責任。中國民族之不振, 亦是 黄河之所賜, ……須知北來之侵略, 中國無法制止, 實因黄河年年爲炎,

北方民族之南渡,以 為脱虎口歸慈母,其 實他們是脱虎口投獅 口,他們逃入北緯三 十三度以南的長江流 域,在這帶住久了, 他們必流為饒具女性 的民族。 摧殘了民族之體力與智力,故敵人可以乘虚而入的緣故。……現在請討論 南方的衰老原因罷。北方民族之南渡,以爲脫虎口歸慈母,其實他們是脫 虎口投獅口,……他們逃入北緯三十三度以南的長江流域,這便是自投羅 網了,這個次熱帶的氣候,確不利於民族之生機與健康,任何體魄充實的 民族,在這帶住久了,他們必流爲饒具女性的民族。

#### 黃與藍:大陸中國與海洋中國

70年代末期以來,馬列主義官學的勢力在中國減退,因此,重新出現對中國歷史不同的解釋。有些所謂新觀點,其實也是從前有人講過的。在1986年,復旦大學的譚其驤又提出該注意中國之內「不同地域,民族的文化」,藉以打破中西文化、或者封建文化與資本主義文化對比壟斷之局面⑩。

對國內不同地域文化的注重,也是引起爭論的《河殤》電視片集之着眼點。它以色譜中的「黄」與「藍」,把費正清的「大陸中國」與「海洋中國」改了裝登場。它將中國的千年停滯怪罪於黃河,因為黃河文化是大陸性的、封閉於陸地的,落後的華北文化。藍色則象徵有一股與世界海洋匯合之衝動的東南沿海文化。

除了費正清的影響之外,《河殤》勢不可免地帶有後馬克思主義史學的色彩。它雖然揚棄了官方教條,却指涉及異端馬克思主義者普列漢諾夫、布哈林,以及維特福格爾(Karl Wittfogel),換而言之,也混入了一點「亞細亞生產方式」論與水利專制主義論的貨色。

《河殤》在很大程度上援用湯恩比的「挑戰與回應」說。這個公式其實也被費 正清用來解釋中國近現代史,說西方作出「挑戰」,中國作出「回應」。《河殤》則 直接引用湯恩比對中國文明起源的解釋⑩:

環境愈困難,刺激文明生長的積極力量就愈強烈,這是西方史學界的一個著名觀點。他們認為,黄河流域之所以成為古代中國的搖籃,可能就是由於人類在這裏所要應付的自然環境的挑戰,比中國的南方,例如長江流域,要嚴重的多。人們潛伏的創造才能被挑戰刺激起來了。

在這裏,也反映出《河殤》製作者對自己的判斷力失去信心,反而要在自己的文明起源問題上,去信一個基本上不是研究中國的西方學者。已經有人指出: 湯恩比的觀點「與地理事實不符」,因為在古代「長江流域是沼澤地帶,又為濃密的森林所掩蓋,但黃河盆地却提供肥沃的黃土,水利方便,樹木不多,冬季的氣温也比今日宜人得多」。⑤

《河殤》的兩個中國論也類似湯恩比的「第二中國」論。湯氏將中國歷史攔腰 斬成兩截,前一截曰「中土文明」(the Sinic Civilization),後一截起自隋唐,曰 「遠東文明」(the Far Eastern Civilization):中土文明的地盤是黃河流域,遠東 文明則也包括長江流域愈。其實,湯氏的「遠東文明」也是西太平洋區的,因其 旁支還包括高麗、日本、越南。按照湯恩比的説法,中土文明死亡,「生」下了 70 年代末期以來, 馬列主義官學的勢力 在中國減退,因此, 重新出現對中國歷史 不同的解釋。有些所 謂新觀點,其實也是 從前有人講過的。

《河殤》製作者對自己 的判斷力失去信心, 反而要在自己的文明 起源問題上,去信一 個基本上不是研究中 國的西方學者。



圖 最落後最保守的 華北民族性,與專制 國家結合,互相加 強,使整個中國變成 一個龐大的「反淘汰」 區。

遠東文明,正如同希臘文明死亡,「生」下了西方文明一般。但前一例案與後者有很不同的地方:在西方,古代的羅馬帝國瓦解了不能再復生,中國之遠東文明在其誕生期——即隋唐帝國——即被中土文明的「大一統國家」的「幽靈」所佔據圖。

歸根到底,《河殤》的說法也與亨庭頓學派的說法異曲同工。後者強調先天性的遺傳因素,認為黃河流域長期以來是一個「反淘汰」地區,將優質品性消滅,或趕向南方,由華南再趕到南洋,以及世界其他地方。《河殤》則試圖用後天的文化因素去解釋中國的現代困局。從這個觀點出發,也可以得出同樣的結論:中國東南海岸雖然有積極進取的文化創造力,但被由巴比倫時代遺留下來的專制國家所負累,沒法獲得發展。在共產黨奪得政權後,這個專制國家不只獲得加強,而且還與最落後最保守的華北民族性——亦即是從前以大寨、紅旗渠作為代表予以歌頌,近來則在《黃土地》、《老井》等作品中遭到批判者——結合,互相加強,使整個中國變成一個龐大的「反淘汰」區。

但是,《河殇》與亨庭頓、湯恩比等人的筆法頗為不同。它嘆息道:為甚麼 我們的封建時代如此漫長,漫長得猶如那永無休止的黃河洪水。這是一個更大 的噩夢。它從驪山那座大墳裏不斷瀰散出來,充塞着兩千年的歷史空間。」它復 悲嘆黃河從「孕育變成了肆虐,母親變成了暴君」每。按照中國人的德性,即使 「母親」變成了自己成長過程中的枯枝,也無法將它鋸掉的。亨氏與湯氏筆下的思想感情則有一點《舊約》〈出埃及記〉的味道:離鄉背井者將獲得新生,留下來守着故土者則受到阻滯之詛咒。

#### 註釋

- ① 錄光緒三十年七月三十日至八月初六日《時報》,〈論南北之成見所起〉,《東方雜誌》(10期,1904年12月1日),頁233-40。
- ② 引自陳萬雄:《新文化運動前的陳獨秀(1879-1915年)》(香港:中文大學出版社, 1979, 1982), 頁29。
- ③② 桑原鷺藏,楊筠如譯:〈由歷史上觀察的中國南北文化〉,《國立武漢大學文哲季刊》(卷1,2號,1930,4-6月),頁301-2:頁293,300,301。
- ④ 周作人:〈上海氣〉,《談龍集》(上海: 開明書店,1927), 頁159。
- ⑤ 魯迅:〈上海文藝之一瞥〉、《魯迅全集》(北京:人民文學出版社,1982)、卷4, 頁296。
- ⑥ 湯逸中:〈「京派」和「海派」之爭〉;朱正:《魯迅研究百題》(長沙:湖南人民出版 社,1981),頁448-55。
- ① 朱謙之:〈世界觀的轉變——七十自述(二)〉,《中國哲學》(4期. 1980年10月), 頁492-3。
- ⑧ 李璜:《學鈍室回憶錄》(台北: 傳記文學出版社, 1973), 頁165。
- ② 梁啟超:〈中國地理大勢論〉、《飲冰室合集》(北京:中華書局,1989),冊2,《飲冰室文集》之十,頁77-101。
- ⑩ 劉光漢:〈南北學派不同論〉,《國粹學報》, 2, 6, 7, 9期(1905年3月25日, 7月22日, 8月20日, 10月18日)。
- ① 梁啟超:〈歐洲地理大勢論〉,《合集》,冊2.《飲冰室文集》之十,頁101-6。
- ⑫ 唐君毅:《中國文化之精神價值》、台修訂四版(台北:正中書局、1982)、頁2。
- ③ 玄珠(茅盾):《中國神話研究ABC》(上海:世界書局,1929)。
- Lin Yutang: My Country and My People (New York: The John Day Company, 1935, revised in 1937), p. 17.
- ⑤ 李長之:《司馬遷之人格與風格》(香港:三聯書店,1984,重印1946年版), 頁4。
- ⑥ 胡蘭成:〈隨筆六則〉,上海《天地》月刊(10期,1944年7月),收於唐文標編:《張愛玲卷》(台北:遠景出版事業公司,1982),頁173-5。
- ① C.T. Hsia: A History of Modern Chinese Fiction, 2nd ed. (New Haven: Yale University Press, 1971), p. 165.
- ⑩② 丁文江:〈歷史人物與地理的關係〉,原載《努力週報》,摘錄載於《東方雜誌》 (卷20,5期,1923年3月10日),頁129:頁133。
- ⑩ 朱君毅的〈現代中國人物之地理教育與職業的分佈〉及張耀翔的〈清代進士之地理的分佈〉,皆載於《心理》(卷4,1期,1925)。潘光旦之〈武林遊覽與人文地理學〉在他的《優生概論》下篇(出版時地不詳)。
- ② 傅斯年:〈評丁文江的「歷史人物與地理的關係」〉(1924)《傅孟真先生集》(台北:國立台灣大學,1952),卷1,頁96-102。
- ② 悟生譯:〈東方與西方(德國理查威廉Richard Wilhelm所著《中國的精神》一書最後的一章)〉《學術界》(上海,卷1,3期,1943年10月5日),頁14。
- ❷ John King Fairbank: *The United States and China* (Cambridge, MA.: Harvard University Press, 1948, 1958, 1971, 1983)。該書之1948年版的第一章是政策性的導論,〈我們的中國問題〉,在第三版後刪去,因此原本開始進入正題的第二章"The Contrast of North and South"正式變成首章。

- (i) John K. Fairbank: "Introduction: Maritime and continental in China's history," in K. Fairbank, ed., The Cambridge History of China, vol. 12, part I (Cambridge: Cambridge University Press, 1983), pp. 9–20.
- (8) Charlotte Furth: Ting Wen-chiang: Science and China's New Culture (Cambridge, MA.: Harvard University Press, 1970), pp. 39–40.
- ② 下文的終括本於忻傲三:(我國南北方之地理觀點以方志肖刊於南京、總8,7-8 合期、1935年8月)、頁55-9。忻文沒有註出處。因此有些地方是李希霍芬以後的新 發展、也可能有折氏自己的看法,故云/李希霍芬學派。
- ② 李亦民:(歐美人種改良問題)。(新青年》(卷2,4年,1916年12月1日)。 膏1-4。
- 《参纸》(我們現在怎樣做父親)。《全集》(参1,1919年10月)。頁134。
- ② 陳獨秀:(馬爾墨斯人口倫與中國人口問題)。(新青年)(卷7、4期、1920年4月)、頁7。
- ② 胡換曆:(西洋人文地理學晚近之發展)。(地理雜誌》(南京、卷2、3期、1929年 5月)、百1-8。
- Geoffrey J. Martin: Elsworth Huntington: His Life and Thought (Hamden, Connecticut: Archon Books, 1973), p. 184.
- ② 采散超:(地理與文明之關係)。(合集),冊2、(數冰室文集)之十、頁106-7。
- 65 Richard Hofstadter: Social Darwinism in American Thought (Philadelphia: University of Pennsylvannia Press, 1945), p. 160.
- (5 Ellsworth Huntington: Ovilization and Climate (New Haven: Yale University Press, 1915), p. 220.
- ② Ellsworth Huntington: The Character of Races, As Influenced by Physical Environment, Natural Selection and Historical Development (New York: Charles Scribner's Sons, 1927), pp. 130-4. 還及比類似的觀點, 譯Arnold J. Toynbee: A Study of History, vol. 2 (London: Oxford University Press, 1934), p. 55.
- 參 調其聯:《中國文化的時代蓋翼和地區蓋異》,復旦大學歷史系譜:《中國傳統文化再檢討》,上載(譽港:周務印書館、1987),夏27-8。
- 動函数 蘇曉康、王書湘: (河州)(香港: 三等書店, 1988)。頁14-5: 頁37: 頁 79-80。
- 6) Raymond Dawson: The Chinese Chameleon: An Analysis of European Conceptions of Chinese Civilization (London: Oxford University Press, 1967), pp. 86–7.
- \$\text{\text{\text{B}}}\ \text{Toynbee, op. cit., vol. 1, p. 90; vol. 2, p. 120.

孫隆基 浙江人,生於重慶,在香港長大,國立台灣大學歷史系畢業後赴美, 先後獲明尼蘇達大學及史丹福大學之碩士及博士學位,曾任教於坎薩斯大學、 聖路易市華盛頓大學和加拿大阿爾拔塔大學,現任職於田納西州孟菲斯州立大 學。著有《中國文化的深層結構》一書,備受學術界及社會注意。