# 毁滅與新生 I

## 奧圖曼帝國的現代化歷程

### • 陳方正

在土耳其主義與起之前,我們的關家有兩種對立的文化——(代表伊 新蘭的)宗教文化和(代表革新的)西化文化,兩者之間的門爭分聚了土耳 其知識分子的意味。

1826年6月14日傍晚,伊斯坦堡 的「近衛軍團」(Janissary Corps)又開 始騷動了。像以往數百年慣常的那 樣,他們先推翻了營房裏的大湯鍋, 然後浩浩蕩蕩地帶領亂民搶掠大市 集, 搗毀「政務院」, 闖進托卡比皇宮 (Topkapi Palace)外院, 對國君蘇丹 (Sultan)提出傲慢的要求。然而這趟 回答他們的,不是温言好語,卻是宮 牆上猛烈的炮火。早有準備的馬穆二 世(Mahmut II, 1808-39)②召集了王 公大臣和忠心衛隊,親手展開先知模 罕默德的大纛,宣佈對叛徒發動聖 戰。叛軍被逼步步後退,返回營房固 守,然而馬穆毫不容情,逕直召來大 炮發動轟擊,短短一小時後就令四千 餘叛亂分子灰飛煙滅了。他跟着以迅雷不及掩耳的行動宣佈取銷軍團組織,清除各地軍團分部,解散它的精神支柱伯塔示民間教派(Bektaşi dervishes)。這樣,在一個月內,曾經威懾歐洲凡四個半世紀之久的近衛軍團,竟被奧圖曼人自己收拾得乾乾淨淨了。

這著名的「吉祥事變」(Auspicious Event)是與圖曼歷史的轉捩點: 隨着凝聚帝國傳統精神的一個核心體制的消滅,延綿五個半世紀之久的舊時代宣告結束,已醖釀了一個世紀的大改革終於得以展開。然而,滿懷希望和雄心勃勃的馬穆不可能想到,他種種努力的意義並不在於振興帝國,

本文原為今年2月間在夏威夷東西方中心舉行的「文化與社會:二十世紀中國的歷史反思」國際研討會上提出的論文,現經補充和改寫,分I、II兩部分在本刊發表。

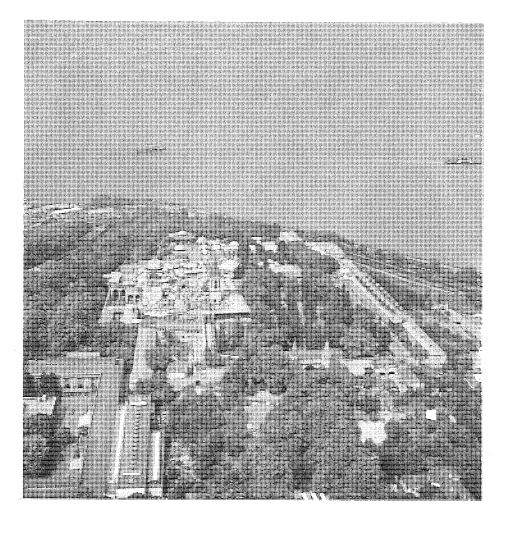


圖 模型 (1453)後 主伊斯坦堡(1453)後 用世界 (Golden Horn, 所知 (Golden Horn, 斯拉拉 (Golden 所上)中上上 一种 (中本 (大海) 一种 (大海) 一种

卻在於啟動帝國的毀滅(這不但是由 外力造成的領土分崩,政權瓦解,更 是從內部發生,自行選擇的帝國精 神、文化、制度之消解)和蜕變過程。 這和一百年前馬穆的叔祖,帝國第一 位改革蘇丹馬穆一世起用法國軍官訓 練新式炮兵的時候,絕不可能預見他 所推行的改革最後竟導致近衛軍團的 消滅,是一樣的。

與圖曼帝國、俄國和中國這三個 西方所曾猛烈震撼的龐大帝國在本世 紀初同時發生鉅變: 與圖曼帝國蛻變 為接受西方思想和制度的共和國,然 後逐步和「現代」取得協調: 至於俄國 和中國,則有不同的選擇: 它們接受 了對西方採取激烈批判態度的社會主 義,在意識形態和民族主義二者的刺 激下,急速發展成軍事強國,和西方 形成長期對峙。然而抗衡局面如今已 經破裂。在西方經濟和思想的強大壓 力下,蘇聯瀕於解體,再一次走向不 可逆轉的蜕變。中國雖然似乎未為所 動,但顯然也面臨重大轉折關頭,正 尋找在可控狀況下自動變革之途。然 則這兩個仍然舉足輕重的大國,終將 不免步土耳其後塵嗎?抑或它們會再 一次出現獨特的,出人意表的變化 呢?

顯然,土耳其的命運是當今激蕩 風雲的大問題中不可忽略的一環。因此,何以長達三百年的奧圖曼現代化 歷程迥異於俄國和中國,何以它的真 正改革必須從消滅近衛軍團開始,何 以它必須通過毀滅才能獲得新生,這





圖 近衞軍團將官 (左)和守衞(右)

些歷史性問題至今還是需要思索和反 省的。本文所要嘗試的,便是為這一 段帝國改革過程勾勒出一個輪廓,對 上述問題提出一些看法來。

## 一 軍事神權國的精神

奥圖曼、俄羅斯和明帝國都是大蒙古帝國衰落後乘時崛起的產物,它們的出現,大致上可以以1380年為參照點。這一年莫斯科大公季米特里首次打敗金帳部蒙古軍,開俄羅斯建國先聲;開國已12年的明太祖剛剛殺掉胡維庸並且廢相,進一步加強大一統皇朝的中央集權:與圖曼第三代蘇丹穆拉一世(Murat I, 1360-89)則攻克巴爾幹半島西南端重鎮門納斯狄(Monastir),打開了進軍阿爾巴尼亞的大門。這時上距穆拉的祖父奥斯曼(Osman I,「奧圖曼」Ottoman便是

奥斯曼族人之意)領導塞耳柱土耳其 (Seljuk Turk)部族聯盟崛起才八十年,然而它已佔地二十萬平方公里,行將擴展成為跨越歐亞非三洲的龐大伊斯蘭帝國了。

奥圖曼人之所以能够威脅歐洲文明凡四個世紀之久,是靠強大軍事力量,這力量的核心是「近衛軍團」,軍團所反映的,則是帝國的立國精神。這精神共有三種不同成分。

它最原始的,就是源自強悍草原 遊牧民族血統、氣質、習性的征服慾 望和衝動。在開頭,這種衝動表現於 對拜占庭鄉鎮的不定期侵擾擄掠;到 後來,則發展成長期維持大規模征伐 和有計劃地向四鄰擴張這麼一個立國 方針。

第二種成分是宗教。奧斯曼這一 族大約從他本人開始信奉伊斯蘭教, 這有兩個重要後果:第一,前述擴張 衝動獲得宗教根據,成為伊斯蘭與基

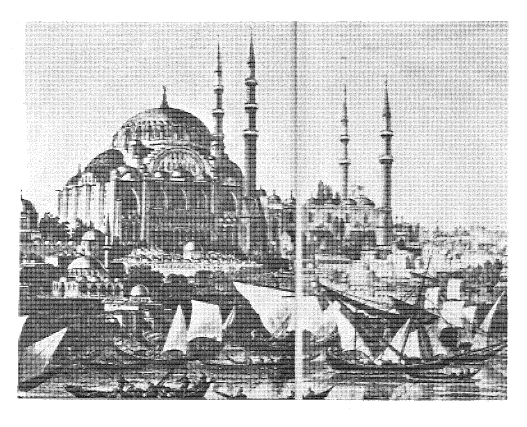


圖 金角河畔的蘇里 曼大清真寺

督教歷史性抗爭的一部分, 勇悍的擄 掠者變成帶有使命感的ghazi,即「信 仰的聖戰者」,擴張本身也蒙上ghaza 即聖戰色彩。第二, 奥斯曼部族得以 順利吸收伊斯蘭高級文化和種種社 會、教育、司法制度,在短短兩三代 之內成長為一個有堅強信仰和複雜社 會組織的戰士—農民社會。同時,伊 斯蘭的虔敬和樸素平等思想自然地滲 透了這個社會,使它在觀念和實際上 獲得相當程度的自主性(autonomy), 甚至可以説構成一個有類於近代意義 的民間社會(civil society)③。這一點 的重要性在於: 反抗「不義」政權(例 如在它偏離群眾所認同的伊斯蘭理想 的時候)被認為合理,而且實際上往 往成功④。

第三種成分是忠誠、能幹,它 表現於極特殊的「奴官制」(ghulam system)。作為部落聯盟領袖的蘇丹, 要在平等的伊斯蘭社會之上建立帝

國,必須先建立由他直接指揮的「國 家機器」。他採用的是源自九世紀伊 斯蘭帝國的辦法,即大量使用屬於他 個人的「奴隸」。所謂「奴隸」是通過 「人貢制」(devsirme)從歐洲征服地優 秀少年中挑選出來進貢給蘇丹的「戰 利品」,他們經過長期系統培養、訓 練後,各就才能、氣質分配職位。隨 着部落集團擴大為帝國,這些出生於 外鄉,被切斷親緣、社會關係,而成 長於蘇丹宮學的「奴隸」, 就變成了蘇 丹的侍衛、總管、各級中央和地方政 府官員(包括位置相當於首相的「大總 管」[grand vezir]),和各級軍隊將士。 事實上,整個蘇丹政府基本上就是由 擇優選拔的「奴隸」所組成的。

「近衛軍團」則是由穆拉一世的奴 隸親軍擴充而成的勁旅。在精神上, 他們是擄掠者——聖戰士;在宗教 上,他們和輕視儀體,着重啟發個人 熱誠的伯塔士教派緊密結合; 在身份

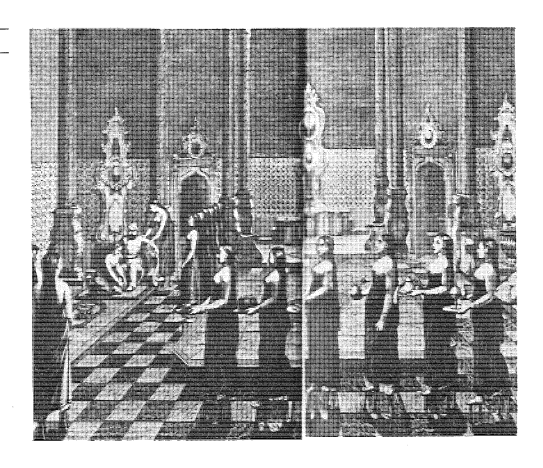


圖 蘇丹御沐圖

上,他們是蘇丹精心培訓,優渥豢養的忠誠爪牙兵。這三者的特殊組合使軍國成為有強大凝聚力和戰鬥力的軍事一宗教結合體,在平時擔任蘇丹親軍和京師衛戍部隊,在戰時則變成由與圖曼部族組成的大軍的核心和精鋭先鋒隊;這組合的性質使得它同時受社會、宗教和國家三者影響,因此不復單純是國家機器的一部分了。

伊斯蘭文化構築了民間社會,奴官制提供了「國家機器」,至於征服和聖戰的慾望、雄心則把這似乎矛盾的兩者巧妙地結合起來,使它成為一個有共同目標的有機體,這就是堅羅斯(Lord Kinross)稱之為「軍事神權國」(military theocracy)⑤的奥圖曼帝國:集合了奥圖曼人族長、宗教領袖和帝國君主三重角色於一身的蘇丹一加里發(sultan-caliph),則是它的最高首領。但這卻沒有形成一統和穩固的皇

權:經常性的大模軍事活動和社會的全面宗教化使得蘇丹必須通過「軍團一教士」結合體的認同才能獲得合法性。這可以說是由於長期高度軍事動員所造成的(不自覺的)廣泛民眾政治參與。

相比之下,中、俄兩個大一統帝國,結構簡單多了。在中國,皇帝通過擇優產生的龐大官僚系統統治「天下」,至高目標在於維持長治久安,因此,由文官節制的軍隊只需有簡單的防禦、彈壓功能;在官僚、軍隊、民眾或維持文化倫理的儒生之間,都不可能產生足以抗衡或牽制君主的有組織力量。在十七世紀形成的俄羅斯帝國也相類似:經過伊凡四世(「可怖的」)和彼得大帝的鎮壓,貴族屈服了,成為「服役貴族」,充當將領和行政官僚;東正教會放棄了自主地位,成為附從沙皇的宗教、文化、民事、

儀體運作者。在俄羅斯廣大土地上飽經分裂、戰亂、外族入侵之苦的各階層人民,接受了一個高度專制、完全不受制衡的沙皇的必要。這可以說是霍布斯式(Hobbesian)的選擇。

在十七世紀中葉,奧圖曼、俄國和中國的人口和版圖雖然不同,但數量級一樣,都是1.5-7千萬人,4-9百萬平方公里的龐大帝國⑥,人民都在專制世襲君主統治之下,表面上三者十分相似。實際上奧圖曼帝國卻完全不一樣:不但它的蘇丹受到社會有力制衡,並不同於中、俄的皇帝,而且第一,它是一個由征服者與許多不同「被征服者」組成的極其複雜的帝國;第二,它與歐洲在宗教、文化上形成很深的鴻溝。這些本質上的分別根源於它特異的歷史和立國精神,而後果則是它迥然不同的改革道路。

## 二 中衰與復古

#### (甲)歐洲軍事革命

在十四世紀穆拉莫定的基礎上, 十五世紀的「征服者」模罕默德二世 (Mehmet II, the Conqueror)攻陷君士但丁堡,建立名符其實的帝國,十六世紀的蘇里曼大帝(Süleyman II, the Magnificent)征服匈牙利、黑海北部、中東、北非和地中海東部,把帝國版圖、聲威帶到高峰,精鋭勇悍的「近衛軍團」所至,是令當時已跨越大西洋的西班牙一哈斯堡帝國也要感到震撼的。然而,在這三個輝煌的世紀結束時,歐洲西北隅發生了一件似乎無足輕重的事,它在下一世紀扭轉了奧圖曼帝國和歐洲之間的軍事力量對比,遏止了帝國的歷史性擴張。

這就是信奉新教的小國荷蘭聯邦 為了保持獨立和宗教自由,委任18 歲的毛里斯親王(Prince Maurice of Nassau)為聯軍統帥(1685)抵抗西班 牙入侵。面對數目龐大的腓力二世大 軍,好學深思的毛里斯發動了一場軍 事革命。這革命的核心不是新武器, 而是新思想:是嚴格和全面地把理性 原則運用到戰爭每一個層面,特別是 以火器為主的步兵操練、組織和戰 術,由是創造出具有前所不能夢見的 高度服從性、準確性和應變性的新式 軍隊。用麥尼爾(William McNeill)的 話來說,它已變成「服從神經中樞控

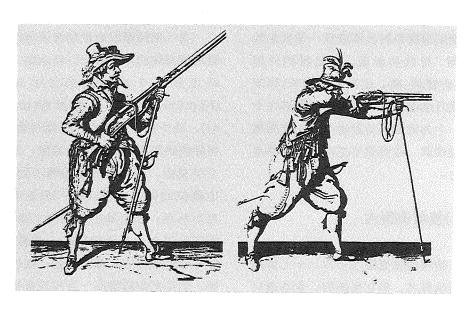


圖 毛里斯親王訓練 步兵用火繩槍時所用 的43個詳細圖解中 的兩個

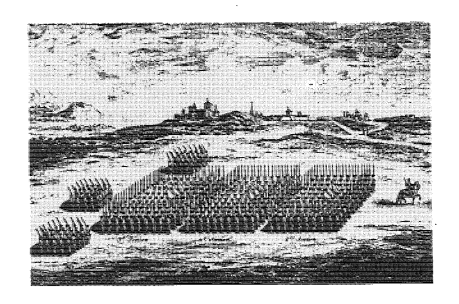


圖 經過嚴格訓練的 士兵形成整齊的攻擊 縱隊向前操進

制的有機體, ......不再復依賴個別步 兵的勇氣和技巧了。」⑦

這一套軍事思想在三十年戰爭 (1618-48)期間首先傳到瑞典,然後 逐漸傳遍整個歐洲,包括遙遠的俄 國。到十七世紀中葉,它已根本改變 了歐洲的軍事實力。然而,近衛軍團 雖然樂意採用從歐洲傳入的火器,要 他們放棄以信仰和勇氣為動力的衝鋒 陷陣,轉而學習西方那種極端理性和 非人化(impersonal)的作戰方式,卻 是不可能的。這「不可能」其始表現於 他們要經歷七十年挫敗才能明白問題 癥結所在, 這是我們所謂「復古」期; 其後則演變為對改革整整一個世紀的 抵制、反抗和暴亂, 這是我們所謂 「革新嘗試」期。這前後加起來170年 的歲月蹉砣多少就是俄羅斯能够在十 八、十九世紀輕易趕過本來先進的奥 圖曼帝國,並且幾乎把它瓜分的基本 理由。

### (乙)挫折與復古

帝國擴張受阻在十六、十七世紀 末出現徵兆,但它反映的,也許還只 是蘇丹繼承問題所造成的紛爭、腐化;軍事挫折成為長期明確趨勢,是在十七世紀中葉之後。對這種趨勢,帝國的本能反應是「復古」,即以恢復傳統紀律、道德、統治方法為振興途徑。這反應是教士和軍隊結合成的保守勢力所認同的,因此可以產生短期振奮作用:但長期來說,則藥不對症。所以,它造成的模式是一條反覆下降的折線:

挫折一復古一初步成功一更大挫折 從1648到1718的七十年間,帝國一共 經歷了兩個這樣的循環。

第一個循環以威尼斯海軍封鎖韃 韃尼爾海峽的地中海出口為起點。當 時已屆八十高齡的老臣居普魯 (Köprülü) 受命為全權首相(1656— 61),放手推行嚴懲貪污、厲行節約、 保障農民等等傳統政策。這樣,果然 立竿見影,幾乎立即就扭轉了頹勢: 他繼位的兒子亞默(1611—76)更攻下 克里特島,結束威尼斯的海上霸權, 並東征西討,為帝國開拓了新疆土。 居普魯思想保守,厭惡創新:他的目 標,就是把帝國帶回一百年前蘇里曼 大帝的光輝時代:他的思想,和帝國着名的大歷史學家卡帖·遮勒比 (Katib Celebi)所着的《革弊指要》 (The Guide to Practice for the Rectification of Defects, 1653)是一致的:即 弊病完全來自帝國的內部失調和腐 敗,和外敵沒有基本關係。

然而到了十七世紀最後四十年, 帝國大軍卻四度遭受沉重打擊。其中 1683 年 首 相 卡 拉·穆斯 塔 法(Kara Mustafa)率領二十萬大軍進圍維也 納, 結果被歐洲聯軍以少勝多, 一舉 擊潰,這歷史上公認是奧圖曼力量已 達極限的標誌: 至於1697年蘇丹穆 斯塔發 (Mustafa II) 親征, 在山塔 (Zenta)被奥國的尤金親王(Prince Eugen)屠殺了三萬軍隊,則是憑藉 勇武和人數的與圖曼軍隊,不復能抵 擋以紀律、火力和準確性取勝的歐洲 軍的確證。其後的卡勞維兹和約 (Karlowitz Treaty, 1699)和近一個半 世紀之後的南京和約有相同意義,都 是歐洲以軍力打開外交關係的里程 碑。

這連串災難沒有令與圖曼人清 醒,反而啟動了第二個循環。太史官 奈馬(Mustafa Naima)繼承十四世 紀 史 家、哲 學 家 伊 本・卡 敦(Ibn Kaldun)的史觀寫了一篇著名的「帝 國史序」,基本上重覆了卡帖的改革 方案®;首相佐魯魯·阿里(Corlulu Ali)則推行休生養息的政策,令帝國 軍隊得以在著名的普魯河(Pruth River)之役(1711)打敗(並幾乎俘虜) 剛剛興起的彼得大帝, 暫時阻擋了北 方巨人的南下。 弔詭地, 奈馬和阿里 的成功消減了危機意識, 推遲了真正 的改革, 反而令帝國問題更趨嚴重。 1716年在卡勞維支(Karlowitz)尤金親 王再次徹底擊潰帝國大軍, 隨後訂定 的 巴 沙 洛 維 支 和 約(Passarowitz Treaty, 1718)完全確立了歐洲的軍事和外交優勢。這樣,才結束了第二個循環,令帝國有識之士從睡夢中驚醒過來。

帝國雖然已經遭遇了五次可怕的軍事災難,但在十八世紀20年代「革新」還只不過是掙扎着要從牢固難以變更的奧圖曼意識中浮現出來的微弱聲音而已。相對來說,俄國從十六世紀中葉「可怖依凡」的時代開始,就已經有計劃地輸入西方「專家」和打通西方通商航道:文化上和西方源流迥異的中國,從鴉片戰爭到「洋務運動」也只有不足三十年時間。對西方態度的這種差異,若非從奧圖曼帝國十四至十六這三個世紀中建立起來的牢固自信和優越感,是難以解釋的。

## 三 革新和反動

在「卡勞維支」之後,帝國少數首 腦人物終於意識到輸入西方事物和技 術的必要。然而革新是違背伊斯蘭傳 統的。據説先知模罕默德有這樣的格 言:「最壞的事物莫過於新奇事物。 每件新奇事物都是一種革新,每種革 新都是個錯誤,每個錯誤都可以導向 地獄之火」⑨:革新也是侵犯教士、 將領、士兵的習俗和既得利益的: 例 如傳統的頭巾和寬鬆長袍是伊斯蘭教 徒的服裝標誌,要改易為便於操練的 緊身軍服往往被視同向基督徒投降; 又例如近衛軍團的士兵懶散慣了,往 往兼營副業,並且將他們的糧票轉 售,若加緊操練、裁汰冗員那就等於 盡絕他們的財源。所以, 革新引起消 極抵制、言論對抗乃至公開叛亂等各 種形式的反動(reaction),可說是必

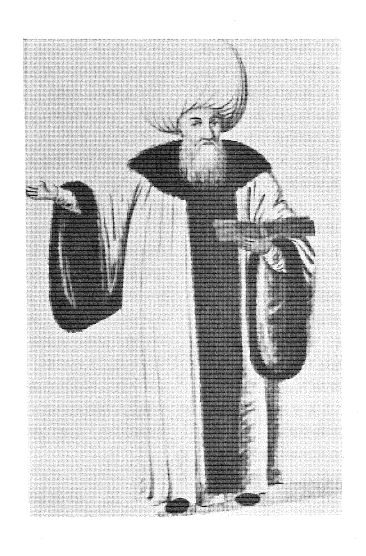


圖 在民眾和士兵間 有極大影響力的伊斯 蘭教士: 這是一個 Mufti, 法典官。

然的事。

反動力量幾乎每一次都獲得勝 利,這一方面是由於作為京師衛戍部 隊的近衛軍團本來就有長遠的叛亂和 弑逆傳統⑩,而且他們近在腋肘,難 以防範;另一方面則是由於思想保守 的教士對政府官員、軍團、和民眾有 廣泛和巨大影響力。蘇丹雖然好像握 有至高無上的權力,其實,他可以說 是由一個有自我意識、組織(雖然是 極鬆散的組織)和反抗力量的社會有 機體擁戴的君主。在他或他的代理人 觸犯到這個有機體的深層意識或基本 權利的時候,就會被無情地推翻: 洛 克對推翻的方式可能稍嫌野蠻,但對 其原則應該是贊同的。所以,對帝國 有深切認識的英國海軍顧問斯萊德 (Aldophus Slade) 説:「君士但丁堡 的近衛兵好比(英國的)下議院」①, 這雖似荒誕不經,其實是包含真知灼 見的。

革新有實際必要,反動力量卻又 必然獲勝,由是形成的模式便是

危機-革新-反動-革新/危機

那麼一條在新舊之間反覆擺動的折線。從十八至十九世紀,帝國經歷了大約總共五次這樣的循環。

#### (甲)前期革新嘗試1718-49

第一個循環以卡勞維支造成的危機為開端,以首相依伯拉欣(Damat Ibrahim, 1718-30)為革新首腦,最後

以教士挑動「近衛軍團」叛亂,脅迫蘇 丹將他賜絞結束。依伯拉欣是一個極 謹慎而有遠見的人,他一方面寢息干 戈,造成十餘年和平局面,另一方面 遣使歐洲,鼓勵他們開拓見聞,報導 新知;支持原籍匈牙利的密特費力加 (Müterferrika)開設印刷廠、編譯西 方著作、出版地圖;同時,開始推動 軍事改革。然而,他的開放作風終究 不容於保守勢力,他的謹慎也無助於 他的命運。

第二個循環以蘇丹馬穆一世 (Mahmut I, 1730-54)恢復印刷廠並 起用原藉法國的邦尼華伯爵(Count Bonneval)訓練新式炮兵和建立工程 學院開始。這些嘗試雖然缺乏系統和 長遠計劃, 但也暫時改進了龐大帝國 的力量, 使它在1736-39對奥、俄的 激烈戰爭中最後一次嘗到甜頭,獲得 近三十年(1749-68)的和平與喘息。 結束這一個循環的,不是叛亂,而是 由麻木、惰性、消極抵制造成的巨大 無形阻力。密特費力加和邦尼華的事 業在他們生前即不斷遭遇阻撓,他們 一死(1745-47之間),就煙消雲散了。 此後,帝國就進入了二十年(1749-68) 昏沉無為的時代。

諷刺的是,1750-80年正是歐洲(基本上在法國)發生第二次軍事革命,即炮術革命的時代。1750年小馬里兹(Jean Maritz)改善了以車床削磨炮管的方法,從而可以製造更輕便、準確和猛烈的大炮,十年後這種新式大炮傳到俄國;從1763年起格里寶華(Jean Gribeauval)改良了炮架、炮彈、瞄準鏡等等附件,並且重新設計炮兵的組織和訓練,使大炮從笨重、簡單的防守和攻城武器變成有高度活動能力的野戰武器。自此以後,戰爭進一步依賴軍事工業與及不同兵種間

的配合,變成了治煉、製造、管理、 組織、指揮的高度綜合科學⑫。而奧 圖曼改革的最後成功機會也許就是在 這個時候失去的。

#### (乙)後期革新嘗試1768-1807

到十八世紀下半期,帝國形勢更 形嚴峻:第一,它的主要敵人從奧國 變為接壤的巨人俄國:第二它雖不再 尋求開啟戰端,但卻被逼應戰;第 三,戰爭發生之後往往須第三者(特 別是英、法)從中斡旋,帝國才能免 於被肢解的命運。這形勢可以說主要 是由彼得大帝的德裔外孫媳婦,有滿 腔才略和無限野心的加德鄰大帝 (Catherine the Great, 1762–96)造成 的。使帝國失去大量領土的1768–74 和1787–92兩次激烈的土俄戰爭是促 成這一時期內三次革新嘗試的基本動 力,但由於反動力量強大,這些嘗試 仍然依循以往模式,一一歸於失敗。

促成第一次革新的危機是1768—74的土俄戰爭,革新工作以法國軍官 托特男爵(Baron de Tott)協助帝國改 良炮兵為主,在近衛軍團抵制下,這 工作只進行數年(約1774—77)就停頓 了。第二次革新由當時看來已不可避 免的第二次土俄之戰促成:果敢的首 相哈利哈密(Halil Hamit, 1782—85)不 但恢復托特的炮兵團和學校,而且毅 然大量裁減近衛軍團冗員,並且以新 式武器和戰術訓練軍隊。然而,如往 常一樣,反動力量再次巧妙地運用宮 廷鬥爭使哈利哈密被免職和處決,從 而結束這次野心勃勃的改革。

第三次革新則以悲劇性的蘇丹舍 林三世(Selim III, 1789–1807)為主 角。他青年時代已經對改革和歐洲大 勢有相當認識,38歲登基時又正值第



圖 悲劇蘇丹舍林三 世

二次對俄戰爭,必須立即收拾嚴重的 失敗局面。因此,和平來臨之後,立 即全力推行整體軍事改革,發展軍事 工業;並且,由於傳統軍團積重難 返,又招募樸實鄉村子弟,在京師遠 郊另外創設「新軍」(Nizami Cedit), 施以嚴格的西式訓練。這一次大規模 革新持續了足足十五年之久,但仍然 不能跳出以前的循環模式:教士和軍 團乘虛聯合發動叛變,蘇丹被廢黜, 其後更在他親信的士兵發動「反政變」 (1808)時混亂中被絞死。

舍林功敗垂成,是由於對保守勢力的戒心鬆懈,並且,在緊急關頭沒有召集苦心經營了十餘年的兩萬多新軍入京平亂的決心。這慘痛的經驗,成為曾經和他一同被幽禁宮(1807-08)的馬穆二世永誌不忘的教訓。所以馬穆登基之後,表面不動聲色,暗

中則借故放逐異己,提拔親信分據要 津。這樣處心積慮地策劃了整整十八 年之後,他才蓄意挑起軍團叛亂,然 後以雷霆一擊消滅整個軍團制度,解 除了懸在帝國之上的魔咒。

#### (丙)革新嘗試的意義

十八、十九世紀五次革新嘗試都被反動力量「否決」了,但它們並不是沒有留下痕迹。其實,每次嘗試的真正意義是在於為下次作墊腳石。例如馬穆一世思想頗受密特費力加影響,即位後首先就恢復了他的印刷廠;邦尼華、托特、舍林這三代的炮兵團和軍事學院在人員、器械、圖書、甚至部分建築上,是相承的;馬穆二世消滅「近衛軍團」、鏟除舊勢力乃至建立新制的整套計劃,也可以說是從前五

次(特別是舍林的)失敗中總結出來的經驗。所以「革新——反動—— 革新/危機」這個循環模式,其實應該以一條平均上升的擺動折線來代表,當它上升到足够水平的時候,就

足以產生結構性突變。

這五次革新嘗試表面上都是以輸入新炮術為目的的軍事改革,實際上從依伯拉欣所營造的所謂鬱金香時期(The Tulip Era, 1718-30)開始,革新就帶來文化影響。學技術必須先學語文,學語文又不可避免地會接觸到文學、思想、習俗。這些是終十八世紀之世教士和民眾深惡痛絕的所謂"Frankish ways",但對革新來說,這「法蘭克風」之逐漸滲透帝國上層,其重要性恐怕並不下於技術的傳授,它也是使那擺動的折線上升的力量。

1718-1826這整一世紀,是革新思想緩慢成長和以蘇丹為首的極少數領導者反覆嘗試以温和漸進方式克服整個社會對革新的巨大阻力的痛苦時期。他們經過多次失敗後得到的結論是:「近衛軍團」所代表的,是整個奧圖曼社會,摧毀這個社會的反抗力量,鏟除它的舊有體制,是革新的先決條件。馬穆是把這結論付諸實施的人,而「吉祥事變」還只不過是實施的第一步而已。

回過頭來看自始就是大一統皇朝 的俄羅斯和中國,他們幸運多了:它 們的歷史中是沒有皇權與社會因為改 革而長期對峙、反覆激烈鬥爭的時期 的。

## 四 突破之後

「吉祥事變」之後,帝國的漫漫長 夜似乎終於露出曙光。然而,改革的 明顯障礙雖然消除了,它的成功卻並 非像蘇丹想像那樣,可以憑少數人的 指令完成。改革牽涉整個社會的改 變,因此有賴於新意識、新思想的萌 芽、生長;但新思想形成後卻又免不 了會回過頭來,衝擊整個原有政治體 制。這便是十九世紀奧圖曼改革家所 要逐漸從另一種痛苦經驗中發現的道 理。

#### (甲)奧圖曼的彼得大帝

藉事變建立了絕對個人權威之 後,馬穆雷厲風行地在制度上破舊立 新:已沒落的Sipahi常備騎兵團、舊 地方軍以及「地俸」(timar)供養制都廢 除;往往成為保守和反對勢力領袖的 「教長」(şeyhulislam)被剝奪了大權, 本人收編為蘇丹屬下官員; 教士分別 編入新設立的教育、司法等部門:作 為各種社會、宗教事業獨立資源的 「慈善基金」(Vakif)則收歸財政部管 理。這樣,通過新設立的中央官僚部 門和諮議機構,一切大權都集中到馬 穆本人手裏。換而言之,傳統軍事體 制和以伊斯蘭教士為骨幹的舊社會體 制一概摧毀,由國家官僚機構取代, 「軍事神權國」被改造成類似俄國和中 國的大一統皇朝。

馬穆是一位果斷和極有雄心的君主,常常以早一個世紀的彼得大帝自況。他藉新的國家機構,推行了和「洋務運動」極相似的一系列新政:設翻譯局、派留學生、建新式陸軍、海軍、辦報、辦郵政、開設新式學校,等等;它甚至還包括有高度象徵意義的改易服飾:以「費茲帽」(fez)代替頭巾,以西服代替阿伯長袍,等等。

然而,新政沒有收到預期效果。 其原因和「洋務運動」的失敗也有不少



圖 雄心勃勃的馬穆 二世

相似:領導圈子太狹窄,而且本身缺乏對西方文物、制度、精神的深切了解,所以無從發揮強大推動作用;新的國家機器仍然受傳統政治格局更重要仍然受傳統政事之會制度,社會傳統思想,不能符合理性的行政要求會制度,社會傳統思力實際上仍然極其強大:「海軍國」,但並沒國軍人的人類,這種情緒淵源於反抗不過或時期,這種情緒淵源於反抗不過或是不過之後短三十三年,在「吉祥事變」之後短三十三年

間,同情「軍團」的暴亂就有四次之多。

對馬穆更不利的,是嚴峻的國際 形勢。十八世紀末期,在列強衝擊、 挑撥下,帝國屬土已開始脱離中央控 制:1815年後,法國大革命的自由、 民主思潮開始影響帝國內的弱小民 族,同時歐洲大局已定,如何在均勢 下瓜分奧圖曼,成為列強注目的課 題。所以馬穆治內最後二十年,幾乎 全在驚濤駭浪中度過:1820年希臘叛 變:1827年英、法、俄聯合艦隊毀滅 帝國海軍;1829年俄軍從東、西兩路 揚長直入,迫訂城下之盟;跟着法佔 亞爾及爾,希臘獨立,埃及總督阿里 (Muhammad Ali)叛變,一再戰勝帝國軍隊,甚至從小亞細亞直趨京師。 最後,馬穆由於無法制服阿里,在憤恨中病逝。

舍林的悲劇是受制於國內社會, 馬穆的悲劇則是受制於列強和屬土, 但他們最少還能够朝帝國本身的目標 努力前進。在他們之後,則帝國的意 志和目標也一併受到強大外力影響, 不復完全是自己的了。

#### (乙)新秩序運動

繼承馬穆的,是仁惠、和平、缺乏個性的新君阿都默節(Abdülmecit I, 1839-61),在他治下,帝國的政治和改革進入了一個似乎充滿希望的新時代。這時代的來臨是在1839年11月3日,一個星期天。

當天帝國政要、各界代表和外交 使節團被召到托卡比皇宮正門外居赫 (Gülhane)公園一間大廳裏, 恭聽外 交部長勒雪(Mustafa Reşit, 1800-1858) 宣讀他為新君所擬定的御詔 (Hatt-i Hümayun)。這份當時認為可 以比擬「大憲章」和「法國人權宣言」的 文件目的是要把改革從軍事推向政 治、法律、人權等更基本的層面:它 宣佈人民在法律面前不問種族、信 仰,地位一律平等;人民的生命、財 產、自由受法律保障; 政府必須依照 法定程序和公平原則行使徵税、徵兵 和其他權力; 法律由「最高法制會議」 以多數議決制定,蘇丹不加干涉,等 等重大原則,並且敕令成立貫徹這些 原則和推行其他具體改革的各種機 構。

這樣,在深受英國自由主義影響的政治家勒雪引導和推動下,改革進入了「新秩序運動」(Tanzimat)時代。

「新秩序」在改革的觀念和層次上比馬 穆新政顯得較為進步,就推行的力量 和環境而言,也有基本分別。 第一,革新動力由蘇丹下移到

「國務院」(The Sublime Porte)的主要 官員。他們基本上是出身於中等家 庭,在傳統的medrese宗教學院成長, 經過「翻譯局」洗禮,並且由於外交工 作或其他接觸而對西方語言、文化獲 得直接、深切認識的一批青年人。他 們大都通過勒雪進入政治領導圈: 其 中勒雪本人、亞里(Mehmet Ali)和富 亞(Keçecizade Fuat)三人掌握首相和 外相職位凡三十年; 謝夫達(Ahmet Cevdet)精研法律,長期主持司法、 教育和宗教改革工作,後來更完成 「新法典」(Mecelle)的編纂(1876); 至 於辛納西 (Ibrahim Şinasi) 和齊雅 (Ziya Paşa)兩人,則因為政壇失意, 成為新一代知識分子的前導。假如 説,十八世紀革新的成果是馬穆,那 麼馬穆新政的成果就是這一批在1850 年剛二、三十歲, 充滿活力和才華的 改革家了。

第二,經過1829,1833年俄國兩 次出兵小亞細亞, 列強對陰鷙的尼古 拉斯一世的戒心大大增加。這時英相 柏默斯敦的政策便是協助帝國改革自 強,希望借助它阻擋北方巨人從黑海 突入地中海, 而富有魄力和手腕的英 國駐土大使簡寧(Stratford Canning) 則得到阿都默節充分信賴, 成為執行 英國政策的有力工具。另一方面,致 力於維持歐洲均勢的奥相梅特涅也通 過土耳其駐奥大使里伐(Sadik Rifat) 發揮影響力。因此,「居赫御韶」所表 現的驚人強烈的自由主義與法治精 神,是必須考慮到國外政治家與革新 首腦的融洽關係與影響,才能充分解 釋的(4)。

「新秩序運動」具備了一個穩健改革家所能希望的幾乎所有條件——長期安定和友善的國際環境,累積了一個世紀以上的改革經驗和基礎,開明仁惠的君主,年青、有為的領導圈子——,但仍然沒有為國家帶來決定和突破性進步。這其中最根本的原因是社會上舊觀念仍然牢不可破,而改革家本身也有很大的局限。

例如運動推行之初,勒雪在「最 高法制委員會 上提出依循普遍平等 原則訂定「商務法典」,結果法典被教 士代表指為違反「聖法」(Şeriat)而遭 擱置,他本人也因此失去外長職 位仍。至於「法制委員會」本身,也屢 屢改組,功能和組織始終不確定,直 到60年代末期才由改革和保守派妥協 分權。再一個例子是教育改革。1846 年商務部成立,它提出建立全面的新 式教育系統,但由於教士階層一致堅 決反對,關鍵的初級國民教育拖延了 二、三十年才展開; 至於馬穆時代已 經創辦的Rüsdiye新式中學,則發展 十年之後也還只不過有三千學生而 己。

而且,所謂舊觀念並不限於頑固、保守的教士:它所反映的,毋寧是民間意見,包括相當開明、進步的民間學者的意見。例如在1860年代出現的新知識分子就認為「居赫御韶」和「商務法典」都不符合帝國實情和真正需要,只是為取悦外國言論而對少數民族和外國商人所作的讓步而已。這些意見,當時不少歐洲觀察家也都是贊同的⑱。

另一個根本原因則是改革仍然維 繫於蘇丹個人意念,所以缺乏真正穩 固政治基礎。像十九年間六度拜相的 勒雪,當時公認是最有魄力的維新元 老,然而他每次執政卻只有一年、幾 個月光景,這樣自然不可能認真推行 長遠政策。他門下的亞里和富亞在隨 後的阿都拉節(Abdulaziz 1861-76)朝 最初十年間牢牢掌握了大權,局面算 是比較穩定。然而相權擴張不但使被 排斥在政權以外的知識分子生反感, 而且,這兩位首相一旦相繼辭世 (1869-71),阿都拉節就縱窓揮霍, 濫施暴政,把許多改革成果一筆勾銷 了。

為了帝國的生存,馬穆把「軍事 神權國」的軍事體制摧毀,把宗教一 社會體制鎮壓下去,然而,他以蘇丹 專權推行改革的企圖卻是失敗的。因 此,繼任蘇丹被逼進一步改變體制, 即把權力下放給大臣,以及調整人民 與政府之間的關係。這就是「居赫御 詔」和1856年相類的「御詔」的意義。 這種改革雖然有必要,但卻是完全沒 有文化和社會基礎,並且未曾考慮到 社會後果的, 所以再一次失敗。況 且,「御詔」始終只是君主的政綱,並 沒有憲法效力: 所以70年代中期君主 立憲呼聲日高, 政治制度的根本改革 成為國人注意的焦點。然而, 宮廷政 治運作並不能改變權力基礎, 阿都 拉節雖然被廢立,但幾經轉折之後, 蘇丹阿都哈密二世(Abdülhamit II, 1876-1909)終於又放逐大臣,解散國 會,回到專制的老路上去。這樣,經 過五十年(1826-76)內三次失敗嘗試, 大一統皇朝下的改革也將近走到盡頭 了。

自然,近四十年的「新秩序運動」 (1839-76)並沒有白費:它立下了人權 和法治觀念,改進了中央政府結構, 在教育和司法領域建立了宗教、俗世 (secular)體制並行的混合制,在軍事 上通過德國協助而大大加速現代 化——甚至令帝國軍隊在克里米亞戰 爭中有使人驚喜的表現。不過,這些 大部分也許都只是短暫的事,真正重 要的反而是改革的「副產品」:報紙、 印刷廠、新式中學、新語法等新生事 物,以及它們為帝國孕育的新一代知 識分子。土耳其民族的覺醒,是從這 一批知識分子開始的。

1865年夏天,在伊斯坦堡以北約 二十來公里,一個稱為布爾格萊德林 子(Forest of Belgrade)的山谷裏,有 六個青年人聚會野餐, 商議成立「愛 國聯盟」來挽救瓦解中的帝國。他們 其中一位同年患病去世, 兩位隨後牽 涉政變陰謀,其餘三位則寫文章、辦 報、辦雜誌,成為活躍知識分子⑰。 這其中一位就是深受辛納西影響的那 覓·凱末爾(Namik Kemal), 奥圖曼 民間第一位政治思想家、評論家,二 十世紀初土耳其青年(Young Turk) 革命思想的前驅。從毀滅舊秩序的 「吉祥事變」到這標誌文化誕生的第一 次「奥圖曼青年」(Young Ottomans) 聚會前後只不過四十年, 然而帝國改 革的主動已靜悄悄地從宮中移到城 郊,從君主移到大臣,又再移到知識 青年身上,改革的重心也從軍事、政 治領域轉到思想、文化領域了。這從 個體到群體,從制度到文化的轉變, 就是行將來臨的革命的朕兆。

#### 參考資料

Niyazi Berkes: *The Development of Secularism in Turkey* (Montreal: McGill UP 1964).

Roderic H. Davison: *Turkey* (New Jersey: Prentice-Hall 1968).

Marshall Hodgson: *The Venture of Islam*, 3 vols. (Chicago UP1974).

Norman Itzkowitz: Ottoman Empire and Islamic Tradition (Chicago UP 1972).

Lord Kinross: *The Ottoman Centuries* (New York: Morrow 1977).

Bernard Lewis: *The Emergence of Modern Turkey* (London & NewYork 1968); 范中廉譯《現代土耳其的興起》 (北京商務 1982)。

Serif Mardin: *The Genesis of Young Ottoman Thought* (Princeton UP 1962).

William McNeill: The Pursuit of Power (Chicago UP 1982).

Stanford Shaw: *Between Old and New* (Harvard UP 1971).

Stanford J. Shaw and Ezel K. Shaw: History of the Ottoman Empire and Modern Turkey, 2 vols. (Cambridge UP 1976).

#### 註釋

有關與圖曼帝國和伊斯蘭教的一般史 實見上列參考資料,除有特殊必要, 以下不再徵引: 徵引上述資料時,以 作者姓氏為指標。

① Ziya Gökalp (Niyazi Berkes, transl. & ed.): Turkish Nationalism and Western Civilisation: Selected Essays by Ziya Gökalp (Connecticut: Greenwood Press, 1981), p. 285. 在原文中,「文化」一詞都用方括號標出,此處略去;引語弧括號中的詞語為作者所加。

- ② 括號中年份指蘇丹或首相在位年份,下同。
- ③ 比較確切的説法是:蘇丹的君主 一軍事體制和由教士層(ulema)建立 的公共體制(包括教育、司法、社會 福利、宗教等各種功能)在帝國內結 成聯盟,這聯盟以伊斯蘭聖法(Şeriat) 為共同基礎,但它又尊重「先例」 ('Uri),從而為蘇丹的君權和他頒佈的 帝國法令(kanun)留下餘地。因此, 此處所謂「民間社會」是指上述由教士 領導,而且包括不少現代國家功能的 「公共體制」。見Hodgson, vol 3, pp. 105—111; Shaw and Shaw, vol 1, pp. 134—9, 164—5。
- Mardin, p. 205.
- ⑤ Kinross, p. 139.
- ⑥ 各帝國面積可大致從有關地圖估計,但俄國僅以歐洲已開發部分為限,不包括西伯利亞。中國人口約七千萬,見Kang Chao: Man and Land in Chinese History (Stanford UP, 1986), p. 41; 奥圖曼人口估計約三至四千萬,見Itzkowitz, p. 38; 俄羅斯人口約一千五百萬,見 Nicholas Riasanovsky: A History of Russia (Oxford 1977), p. 307; 並見 Fernand Braudel: The Structure of Everyday Life (New York: Harper & Row, 1981), vol 1, p. 48, 54。
- ⑦ McNeill, p. 130.
- (8) Itzkowitz, pp. 99-102.
- ⑨ 轉引自范譯Lewis, 頁115, 此處 文字略有修飾。

- ⑩ 筆者承安卡拉中東科技大學歷史 系Akgün教授指出:這傳統極可能淵 源於自幼被割離於家庭和原有社區的 軍團士兵深層意識中的報復衝動,但 確切證明很困難。
- ① 范譯Lewis, 頁133。
- McNeill, pp. 166–75.
- (3) Mardin, p. 205.
- ② 關於簡寧對帝國政策的深刻影響,特別是他在克里米亞戰爭中所扮演的重要角色,見Kinross, pp. 476, 480-2, 487-93; 至於柏默斯敦和梅特涅的影響則見Mardin, Ch. VI。
- ⑩ 范譯Lewis, 頁117。
- (6) Mardin, pp. 163-8.
- ① Mardin, pp. 10-14.

1991年9月於用廬

陳方正 50年代末赴美攻讀物理學, 60年代中期返港擔任香港中文大學物 理系教職,並從事理論物理及高分子 物理學研究工作;在1980-86年間負 責大學行政,至1986年出任中國文化 研究所所長。陳博士近年研究興趣, 經已轉向受西方衝擊各亞洲帝國之現 代化過程。