# 從《紅高粱》到《菊豆》

#### • 馬軍驤

當張藝謀這個名字越來越被商業 化時(作為第五代創業期的攝影風格 締造者,作為《老井》的主角,作為一 個西柏林電影節金熊獎獲得者, 他已 日趨被這些命名固定在資本主義電影 秩序中權利與交換的價值位置上), 作為一個創作主體被批評體系、商業 體系神話化時, 他身上的商業光環使 他越來越世界化,已使人們多少淡忘 了他的「寫作」基礎, 他寫作的語境 (context)——他所處的第三世界中國 的政治、文化狀況,正是這種寫作背 景作為一種壓力,使他的「寫作」不可 避免地成為一種「民族的政治和歷史 的寓言」。杰姆遜(Fredric Jameson) 認為,「第三世界的本文,甚至那些 看起來好像是關於個人和利比多趨力 的本文,總是以民族寓言的形式來投 射一種政治: 關於個人命運的故事包 含着第三世界的大衆文化和社會受到 衝擊的寓言。」本文的目的, 就是要 剝離資本主義電影體制給張藝謀 的《紅高粱》和《菊豆》——尤其是後 者 ——身上的「世界色彩」, 還之以

其意識形態的本來面目。

這個本來面目,便是以對禁忌的 違反,來透射一種意識形態無意識。 而這一意識形態的衝陷,是以一個最 原始、最本初的禁忌的違亂——對 「父親的女人」的佔有為表現和靠貼 的。子與父、子對父親的女人的佔 有,這一「利比多」方式,在中國這一 第三世界大語境中,是被用來衍繹一 種權力關係的爭奪、一種權力壓制與 臣服、一種權威的確立與顛覆來處理 的。正如杰姆遜在讀魯迅時所指出 的,一個個人體驗被置換成了語義學 上同構的政治範疇——「第三世界的 民族寓言是有意識的與公開的」。這 就是,在喻體與被喻體之間,存在着 一種不是偶然、類比的關係, 而是一 種意義上的互指,一種互相涵蓋、互 相表述的對偶意指單位。這樣,從 《紅高粱》到《菊豆》,我們所看到的, 就不僅是對中國從1987-89年意識形 態氛圍的捎掠, 而是一個對這個時期 意識形態的發展的擬演與直示。這一 種擬演,不是一種反映,而是與中國

政治、歷史發展同步,而這一同步, 又映示出第三世界的中國裏,電影作 為一種大眾傳播媒介,是如何地直接 參與意識形態的運作。

#### 主流歷史寫作方式

從《紅高粱》到《菊豆》,張藝謀電影的取材有一種一致性,這種一致性便是從文學中取材,而其所選擇的,又多是其時正為走紅的作品,而這種作品又往往從官方或知識界來說,都不是一種「代表性」的,亦即主流的「話語」(discourse),我們可以稱之為一種中心邊緣話語。如莫言的《紅高梁》,如劉恆的《伏羲伏羲》(改編成電影後,幾改其名,方定《菊豆》)。這種中心邊緣話語的特點是在寫作態度上,既依賴主流話語,同時又在某種意、其個維度上偏離這一主流話語。其偏離方式,或反諷,或滑稽傾仿,或在敍事軸線上予以偏離。但無

論如何,這種既依賴、又偏離的關係 都具有一種德里達(Jacque Derrida) 意義上的「解構」作用。換而言之,也 就是具有一種非神秘化的意義,而這 種過程的意識形態效果是不言自明 的。莫言的《紅高粱》便是這一類中較 為典型的一個。《紅高粱》不同於阿城 的「三王」以表面上遠避政治而追求一 種純然的歷史感。相反,它是以一種 全新的方式來處理一個老掉牙的歷史 題材。這一題材在古代,演繹出無數 《水滸》、《楊家將》之類的故事。而在 近代大陸,作為「革命戰爭」題材,作 為中國共產黨以農村包圍城市最終奪 取城市的歷史書寫, 描寫中國共產黨 在農村,從農民的自發鬥爭,轉化成 一種政治力量,一直是1949年以來大 陸文藝確立的幾個主體話語中較為重 要的一部分。作為一種「想像的歷史」 (福柯)的書寫,它成為意識形態國家 機器的主流部分,一直起着「鼓舞人 民、教育人民」及使「人民牢記光榮歷 史」的作用。這類「起義」戰爭題材的

圖 作為《老井》的演 員、《黃土地》的攝影 師、西柏林影節金熊 獎獲得者,張藝謀這 名字越來越被商業 化。



125

共同點,是寫有組織的農民與地主、 與外國勢力、與國民黨政府的武裝門 爭。在這類故事中,個人的慾望動機 被抹煞,而代之以一種集體動機。慾 望被置換成一種階級對壘。對峙被理 解為階級集團的理性對抗。也就是 説,在這類故事中,對革命者的動機 描寫,要與對科學共產主義的解釋互 相吻合,形成一種歷史目的論的循 環。在這類本文(text)中,即或一個 極偏僻鄉村中的革命者, 在進行革命 鬥爭中, 也能將自己的行為與整個中 國的未來共產主義前景聯繫起來,即 用「歷史的動機」來取代、混淆、掩飾 個人的慾望、利益動機。革命者成了 被歷史「詢喚」的無條件順從的主體。 於是,革命就以一種統馭性主體的地 位, 使它的法則成為衆法之法, 使它 的每一個聲音都成為刻在石板上的十 誡,成為聖者傳播的福音。只有放棄 個人慾望、利益, 你才能够分享一種 「集體的歷史」, 成為主流社會的一 員。否則,你的任何表述都將不被主 流社會接受, 而作為一個不能分享 「集體的歷史」的個體, 也將被放逐於 主流社會之外,成為一個「抹去歷史 記憶的人,,成為一個流浪者,一個 無法將歷史化為一種道德體驗的人。

# 革命鬥爭話語的解構

《紅高粱》——尤其是由張藝謀 拍成電影的《紅高粱》,是對上述的主 流歷史寫作方式的一種反動。在《紅 高粱》中,首先,歷史,不再是一種 階級的歷史,一種利益集團的個人被 抹煞的集體目的的體現。換句話說, 主流歷史書寫所宣稱的科學共產主義 理想對個人的壓制性詢喚被解除了。

在《紅高粱》中, 敍事動機被解釋成個 人慾望。與歷史的迎合被闡釋成一種 慾望,利比多的昇華。影片一開始, 就一反常態地將女性作為一個慾望客 體呈現在觀眾面前。絞臉、蒙紅紗, 鞏俐的女性性徵被盡情突出。這種慾 望態度使主人翁的行為動機直接被描 述為一種利比多方式,而這個方式本 身, 使主人翁所承載的敍事動機從革 命歷史目的重負之下解脱了出來,而 回歸自我、個體。顛轎的一場,則通 過正反打關係,使一種性的意味在上 下顛動中體現了出來。從轎裏向外望 的轎夫汗水淋漓的脊背。從轎夫視角 看到的女性的身體部分,在這個段落 中,建立起一種純然的男女的性的角 逐關係。在這種關係中,不是傳統的 風流浪子逐蝶, 而是男女雙方慾望的 撞擊, 慾望的共求。在這種慾望的交 流中,「我爺爺」余占鰲開始以一種粗 暴的態度試探着想佔有「我奶奶」九兒 (顛轎歌之戲謔成為其中之強烈的性 暗示)。下面的暴力段落結束了顛轎 的狂亂。土匪截住了這支迎親隊伍。 土匪很明顯地要搶奪九兒。這時候, 余占鰲受了九兒目光的感召,也是被 自己的慾望驅動,衝上去奪了土匪的 槍,殺死了土匪。《紅高粱》中的這第 一槍具有的特別意義,在於它是中國 影壇自1949年以來,為個人的慾 望——直接展示為一種性慾望—— 為性對象所開的第一槍。余占鰲,作 為傳統歷史書寫中的「正面主人翁」、 「革命者」、「農民起義英雄」,為爭奪 一個女人開了一槍,從而開始了他革 命的暴力生涯。個人、個人的慾望與 革命的歷史由此既互為聯繫, 又相分 離, 而成為一種相互間的利用, 相互 間的尋找。這一對敍事動機的再解 釋,離革命的歷史目的論遠了一步,

在「想像的歷史」裏, 「起義」戰爭題材的共 同點,是寫有組織的 農民與地主、與外國 勢力、與國民黨政府 的武裝鬥爭。在這類 故事中, 個人的慾望 動機被抹煞,而代之 以一種集體動機。慾 望被置換成一種階級 對壘。

而向俄狄浦斯近了一步。而這一步, 成為解構革命鬥爭話語的起點。接 着,余占鰲殺了十八里坡生產資料的 所有者, 九兒的佔有者, 父親形象的 代表李大頭,然後理所當然地佔據了 「父」的位置, 並佔有了「父」的女人。 他主持了荒原十八里坡的酒業生產, 使十八里坡成了一個商業中心。作為 一個「新父」,余占鰲既有極強的生產 能力(連他的排洩物也成了生產中的 神奇力量),使我們認同於他,並承 認他的,是不同於敍事中並未直接出 現李大頭的那種慾望方式和慾望能 力。他使他的女人得到快樂,生下了 兒子豆倌,使夥計們都以一種不由自 主的方式,「快樂」地服從他的領導。 這一切都與李大頭的老衰、無能、缺 乏生產、組織能力形成鮮明對比。

弑父的狂歡與資本主義

於是,我們發現,呈現在我們面 前的「新父」,是一位典型的資本主義 原始積累時期理想的「新人」。這不僅 是因為他像那些第一批資本家一樣, 是以對老衰、沒落、但掌握權力的封 建之父的「弑殺」開始的。他也同那些 資本家一樣,並不是虛無主義者或平 均主義者。他在荒原上制訂新法,而 這新法的唯一突出之處便是生產猛 進。 畫面中巨大的酒缸,被神話了的 快樂勞動人群,火紅的爐火與勞動的 舞蹈化,這一切為這個豆倌的'爹」、 十八里坡的「新父」,創造了一個完美 的早期資本主義發展的典型環境。 「強力」、「適者生存」,這種社會達爾 文主義的觀點令我們想起了1987年開 放時期的那些新事物、新口號。對商 業能力的推崇,對金錢意義的社會 化,這些資本主義早期發展的「不道 德\_部分,在那時的中國被鼓吹為一 種美德。「落後就要挨打」, 在那個時 代,連這種全民的憂患意識,國家的 基本宣傳基調,也滲透了這麼濃厚的 社會達爾文主義的色彩。這實則宣稱 了:在實力原則前,青壯殺奪老衰的 舉動是合理的、道德的。兩代子與父 之間,只有實力為唯一準繩。一旦子 羽翼豐滿,就可以毫不猶豫地「弒殺」 衰父而成為「新父」。而同時,這種弒 殺也被道德化、美化而成為一種新倫 理的標尺。由此,我們可以感到87年 那種開放中既殘暴又甜蜜,既務實又 浪漫, 既拜物又唯心的奇特的意識形 態氛圍, 以及新生代的毫不掩飾的權 力慾望及拜物迷狂。也正是因為余占 鰲這個誕生在80年代末開放中的社會 主義中國的「資本主義原始積累新 人,,《紅高粱》在大陸上引起了那種 衝突性的反映:一派人稱讚其「鮮活 的生命力,,一派人貶斥其非道德新 人,就連一位負笈英倫歸來的學人, 也從其中揪出了若干「法西斯主義成 分」。不管怎麼說,余占鰲是一個未 來的新人,一個新的權威,一個可以 接受、寬容而温厚的新父, 最關鍵的 是,新父創立了一種更鮮活、更人性 的新法。聯繫到其時的意識形態氛 圍,我們可以看到弒父的狂想以及那 種不加掩飾的欣喜之情。「弒父」及 「新父」的誕生,張藝謀的社會達爾文 主義對未來充滿信心。弑父,成了一 次狂歡,一次歷史性的凱旋。

## 由狂喜到絕望和宿命

從1987年到89年,隨着時光的流變,大的意識形態氛圍的變化,在

呈現在我們面前的 「新父」余占鰲,是一 位典型的資本主義原 始積累時期理想的 「新人」。這不僅是因 為他像那些第一批資 本家一樣,是以對老 衰、沒落、但掌握權 力的封建之父的'弑 殺」開始的。他也同 那些資本家一樣,並 不是虛無主義者或平 均主義者。他在荒原 上制訂新法,而這新 法的唯一突出之處便 是生產猛進。

《菊豆》中,張藝謀更加直接地寫作「弑父」這一主題。但同時,對這一主題的處理,卻是驚人的悲觀絕望,逼人的冷峻,也完全脱去了《紅高粱》中那種過於樂觀欣狂的社會達爾文主義色彩。在《菊豆》中,劉恆那種陰森的、突出的宿命色彩變得更加突出。影片依舊講的是「在別人地上種地」的故事,準確地說,是奪取「父親的女人」的故事。又是一個純得不能再純的「弑父」故事。「弑父」在影片中兩度發生,並且是影片敍事中的主幹事件。

影片一開始,「父」與「子」(叔叔、 侄子之間)的關係就讓我們感到一種 異常的緊張。楊金山冷冷地對待辛苦 歸來的楊天青。與《紅高粱》出場中 「子」的生猛與「父」的老衰相比,影片 中的楊金山作為一個「父」的形象是非 常健壯和能幹的, 遠不像李大頭那樣 衰弱甚至於失去了在本文中露面的權 利。「子」的萎縮與無能,是再進一步 解構了新中國電影的「反封建」主題。 在這裏,一種嚴酷的現實關係的映 射,取代了浪漫的「物競天擇」的樂觀 情調。對於楊天青這個「子」來說, 「父」不僅是難「弑」的,而且,他具有 極強的閹割力,這種閹割力使他唯唯 諾諾喪失了男性性徵。當中年女人對 楊金山説:「天青小子也是個人了, 也該給他娶個女人了。」楊金山卻冷冷 地回答:「他小子吃了我三十多年了, 再添一個啊?」楊金山在四合封閉那 個元社會的模型中,不僅擁有生產資 料的發配權。在性的問題上,他也非 常像弗洛伊德在《圖騰與禁忌》中所寫 的那樣,是一個同時擁有安排女性的 交換的權利的人。在性上,他們對 「子」造成一種去勢威脅,而這種威脅 是產生「父」一「子」之間尖鋭矛盾的仇 恨根源之一。

這樣, 開始的段落中, 楊天青向 染池內倒紅顏料時,場面調度與攝影 角度突出了楊天青那種仇視的目光與 翻着紅沫的血水似的紅水。這種鏡語 安排已經很明確地在喻示楊天青對楊 金山的「弒殺」心理。但與《紅高粱》的 弑殺不一樣, 楊天青的地位使他幾次 都下不了決心,難以動手。 鞏俐的出 場也與《紅高粱》形成鮮明的對比。在 《紅高粱》中,九兒從一開始就被從敍 事中被剝離出來,作為一個純粹的慾 望客體被呈現在銀幕上。而隨着顛 轎, 觀眾觀淫的目光又被余占鰲承 擔。尤其是李大頭的「不在場」, 又使 主人翁的慾望成為不可壓制的敍事動 力。而在《菊豆》中,菊豆的出場,從 一開始就作為一個快感禁止的命令,

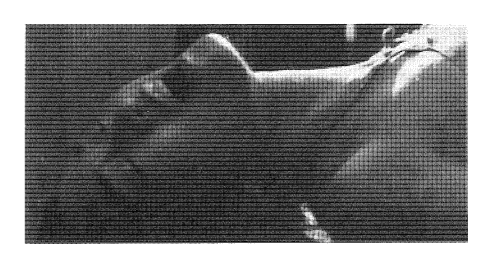


圖 當菊豆挑起了楊 天青的慾火,楊天青 撲倒菊豆,菊豆陶醉 在性愛的快樂之中 時,楊天青卻很有意 思地被排斥在畫外。 而不是一個可佔有的慾望客體而出現的。夥計的調侃:「你就支起耳朵聽吧,你新嬸子的那個調調。已使菊豆成為一個天青慾望無可指染的目標。影片中的天青的「弑殺」動機,故意被淡化掉其爭奪女人的色彩,這就是開始在菊豆未出現之前的那段雙方的緊張的描寫。非慾望客體和無力佔有客體的男性主體,這使《菊豆》在這裏呈現出一種異常蒼涼的感覺。

## 偷竊式的反抗

窺視使我們想起了《紅高粱》中顛 轎一場。但這種處理在《菊豆》中,卻 呈現了拉康(J. Lacan) 所説的那種 「退化」狀態。即個體無法進入象徵界 正常地佔有女人而退入想像界中,在 想像中以慾念虛幻地包圍、佔有女性 **慾望客體,楊天青的斧子砍在了樓梯** 上。而在楊金山出門未歸之時,楊天 青不但不敢像《紅高粱》中的余占鰲那 樣,抱起女人堂皇入室,相反,他卻 躲躲閃閃, 使菊豆半挑逗半奚落地數 落他:「你看你嬸子像狼不,怕我吃 了你。」在《紅高粱》中,對「父親的女 人」的佔有是輝輝煌煌的。而在《菊 豆》中, 當菊豆挑起了楊天青的慾火, 楊天青撲倒菊豆, 菊豆陶醉在性愛的 快樂之中時, 楊天青卻很有意思地被 排斥在畫面外。這樣, 慾望在此被框 定為菊豆的慾望, 視淫快感也不通過 楊天青的目光承載,而變得虛惶無 主。楊天青作為「子」而佔有了「父親 的女人」,但由於其慾望在鏡語安排 上被排斥,被否定,這種佔有也就從 奪取變成一種「偷情」。 聯繫到影片生 產的語境關係, 我們從中感到新生代 在那個時期從盲目樂觀走向低沉但又

在《菊豆》裏,「弒殺」 被置換成「僭越」,仇 恨只有以順從的外表 為面具遮掩下,以一 種取悦敵人的方式得 到發泄。反抗已不是 一次轟轟烈烈的 旋,而是一次偷竊。

務實的心態。 墮落的紅布, 使整個造 爱場面憑添了一種《紅高粱》中絕找不 出的那種負罪感。與余占鰲不一樣, 楊天青滿足於共享這個「父親的女 人」。因為從他佔有了菊豆之後,他 甚至放棄了弑殺的衝動。子一代的慾 望,表現為一種偷偷的與「父」的權利 與慾望的分享而不是獨佔。「子」甚至 將這種分享作為一種理想的與父共存 狀態而感到欣喜。「老傢伙還以為是 他的呢。」菊豆、天青二人從這種欺騙 中得到快感,使我們感到了子一代的 扭曲和他們的無力狀態。宣佈菊豆懷 孕一場是影片處理得最為精彩的場面 之一。楊金山快樂地宣稱他有後了, 而楊天青卻不能表現出快樂來,不像 余占鰲那樣使自己的慾望成為一種法 則堂而皇之地讓九兒生下非婚子。楊 天青卻不得不幫助楊金山獲得「父」的 地位。换句話説,雖然楊天青播了 種,但這種子的生存、發育,卻必須 借助元社會承認的「父」楊金山的名 義。如果說,保住這個孩子是子對 「父」的一種反抗的話,則其反抗又必 須以對父的法的表面上的遵從與臣服 為前提。「弑殺」被置換成「僭越」, 仇 恨只有以順從的外表為面具遮掩下, 以一種取悦敵人的方式得到發泄。反 抗已不是一次轟轟烈烈的凱旋,而是 一次偷竊。

## 權力傳統: 祖宗的規矩

為新生兒命名更具有一種福柯式 意味。在這個命名中,實際上是通過 命名,對父、子的秩序的重新排定。 按照中國傳統的命名式,「字輩」意味 着一種位置安排,一種主流意識形態 谁行的權力分配。在這種分配中,由



圖 楊天青向元社會 做孝子態。

子的命名,新生兒以元社會的名義剝 奪了楊天青對於他的「父」的位置,縱 使這被名為「天白」的新生兒是楊天青 的骨血。由於這種「按祖宗規矩」的命 名,在譜系中位置,楊天白反而比楊 天青在社會權力分配中佔據着一個對 楊天青來說絕對是統馭性的位置。雖 然菊豆安慰楊天青「這是你的兒」, 但 楊天青的位置隨着新生兒的出現卻更 加惡化了。「祖宗的規矩」,這種表述 最典型地指稱着一種中國社會權力傳 統的特有的歷史感。他將元社會對 父、子名位的排定,變成一種歷史的 規律發展,一種被主流社會接納的基 本條件。而楊天青也就臣服於這種歷 史感,或者説做出一副接受這種歷史 感, 並以在表面上的臣服作為一種反 抗姿態。「天白,我的好兄弟」這一特 殊的「臣服一反抗」的命題在楊金山癱 痪之後的幾場戲中表現得更為明顯。 驢子跑回家門,楊天青瘋了似地叫着 「叔」在曠野中尋找。黑暗中,楊天青

終於找到了楊金山並把他揹在背上。 這時候,聲帶上響起巨石滚落的隆隆 聲, 畫面上則是楊天青怔怔的表情。 我們很容易讀解出楊天青的心理活 動: 將老傢伙扔到山谷裏去。但這一 次「弑父」的狂想又未變成現實。楊天 青揹起了楊金山,向家裏走去。下面 的段落解釋了楊天青這次對「弑殺」的 遏止:他們先是滿足於一種「公開的 偷情」, 而後, 在楊金山試圖殺子天 白之後,二人又以一種奇特的方式來 報復已往衰朽的「父」。他們對元社會 做出一副極其恭順、極其孝敬的姿 態,以使老頭子打掉牙往肚裏咽。由 此,元社會的誤解及老頭子懼怕丢失 面子的恥辱感使一種爭鬥中的平衡得 以維繫。「父」與「子」的仇恨使雙方得 以共享一個空間。楊金山佔有「父」及 「夫」的名, 而楊天青佔有菊豆的肉

影片的關鍵段落是楊天白「認 父」。先是楊天青與菊豆發愁「咱天白 這麼大了, 也不會叫個人。他真肯叫 了你,你肯答應?」名與實的分離, 也是權利與名位的剝離(這是新生代 困境的典型寫照)。這實際上在喻顯 着這樣一種社會現實,即任何一種權 利關係都不能自然取得, 只有依從 「父」所承載的「祖宗的規矩」,個體才 能佔有其權力位置,任何從「父」法之 外的篡奪都是被禁止的。法不是自然 的,而是為「父」而製作的,一代代的 父將這法一代代的傳下去。於是,楊 天白好像神啟般地, 受了元社會的啟 誘一樣,第一次張口,便叫了楊金山 這個元社會、「祖宗的規矩」規定下的 「父」。在街巷中,發瘋似地尋找天白 的楊天青、菊豆與推着楊金山的楊天 白狹路相逢。楊金山以元社會規定的 「父」的名義為楊天白指認「這是你娘, 這是你哥。」楊天白順從地叫了「娘, 哥。至此,楊金山在這場「父」的名與 實的爭奪中獲得了勝利。與《紅高粱》 不同的是,在《紅高粱》中,余占鰲面對的是一片「自然」但又封閉的莽原,所以,一種法的命令便由余占鰲輕鬆地建立了起來。但在《菊豆》中,封閉的「父」「子」的空間被元社會的大空間包圍着。「祖宗的規矩」不斷通過一個白鬍子老頭侵入敍事,並最終決定敍事。

## 永恆的「父」之法

隨着楊天白的長大,他日益佔據 着敍事的主導地位。對楊金山的弒 殺,是影片中令人着迷的一筆。新的 子在確立了自己的地位及「名」之後, 便在有意與無意間讓楊金山淹死在了 染池內。看着楊金山的掙扎狀,楊天 白臉上露出了殘忍的微笑。於是, 「父」的位置空缺了出來,衰朽的、創 業的舊「父」已死亡,而楊天青由於其

圖 楊金山以元社 會、「祖宗的規矩」規 定下的「父」的名義為 楊天白指認「這是你哥。」 展 大白順從了此稱 至此,楊金山在 「父」的名與實的 中獲得了勝利。



「不是楊家的人」,非嫡出身,使他在 元社會規定的譜系中無法獲取「父」的 位置。於是,一個命名式、一次慶典 和一個葬禮便同時開始了。在楊金山 的出殯行列中,楊天白手持「先父楊 金山」的牌位,高高地坐在棺頭上。 這就使他以「孝子」的名義承襲了楊金 山的名位而成為新的「父」,大仰拍的 鏡頭及在造型上對牌位的突出, 使楊 天白在視覺上具有一種權威的閹割 力,雖則他還是個孩子。棺材從「擋 關」的菊豆與楊天青頭上一次一次地 掠過。於是,一個新「父」手持舊父的 靈牌誕生了。這個「新」父比舊父更危 險,更無所顧忌,因為他既是名義上 的「父」,楊天青的「兄弟」,卻又是楊 天青的「子」。 張藝謀又一次拋棄了

「物競天擇」的樂觀信念。在「父」與 「子」的爭鬥中,父和子都沒有勝利、 只有「父」的法以及「父」的「命名」才是 永恆的。依據這種「父」的法,一個無 行為能力的幼童便成了一個新的父, 對自己的「母」及親父施行比舊父更嚴 酷的壓制。而楊天青在父的法之下, 永遠沒有機會成為像余占鰲那樣一個 充滿活力的資本積累時期的慾望英 雄。在元社會的強控制下,一代代的 父可能衰朽,但一代代的新父,卻不 斷將它的壓制貫徹下去。新父在視覺 上的優越使楊天青與菊豆面臨着比在 舊父之下更悲慘的境地。兩個偷偷摸 摸的談情段落被發現之後,有一場新 「父」與親生父母的對峙。掌握着封閉 社會生產資料的楊天白高踞在樓梯頂

在「父」與「子」的爭鬥中,父和子都沒有勝利,只有「父」的「命名」才是,於恆的。在元社會的強控制下,一代代一代的新發,卻不大的壓制實徹下去。



圖 楊天青的去勢恐 懼。 端,這個視覺角度與高踞棺木上的鏡 頭一樣,再次指稱楊天白的閹割力和 權威。紅紅的光從背後打過來,而菊 豆、楊天青在梯下向上仰視。此時, 電影藝術系統將一種赤裸裸的敵視關 係表述得明明白白。

在下面的段落裏, 楊天青想將真 相告訴楊天白。但菊豆的恐慌説明了 他們的處境已不可改變:「說給他是 要他死,不説給他.....那是要逼死你 和我哪。」如此,我們可以感到,在這 「父」、「子」、「弟」混淆的關係,只有 被「父」的法命名的關係才是唯一的可 以依賴的法。我們有關情感、血緣親 情的一切幻想都將破滅而無法贖救。 在「新父」主持的社會裏, 楊天青被擠 出了原來還得以苟且的空間。楊天白 兩次關上大門將楊天青關在門外,宣 佈了楊天白對楊天青的僭越的毫不掩 飾的憤怒。菊豆在此又被指示為「父 親的女人」,「夫死從子」,而楊天青 則又一次被放逐。

遊戲的終結

上。於是,這種身份使「弒父」最終被 置換成了對僭越者的謀殺。這謀殺恢 復了「父」的命名式所帶來的神聖的法 而否定了任你個人的、非歷史的、慾 望的力量。由此,《菊豆》告訴我們 「弑父」的情結是永恆的,而永恆的結 局是「殺子」,是「父法」的最終勝利。 被「祖宗的法」規定的「父」與「子」將無 視並粉碎血緣的「父」與「子」的關係。 這樣,由《紅高粱》開始的那種浪漫化 的社會達爾文主義的弑父狂想終結 了。永遠是「父」與「子」的鬥爭,永遠 是「父」與「子」的仇視敵對。余占鰲的 那種慾望英雄在《菊豆》中成了一個可 憐的被謀殺者。張藝謀在《菊豆》中, 終於重歸第五代行列,將歷史感作為 影片的敍事根軸,而放棄了早期從五 代營中突出時那種獨特的神話主人 翁,神化的浪漫情調,以及他的獨特 的那種蔑視歷史、輕視既成寫作法則 的獨到之處。

我們看到的是張藝謀幾乎放棄了 很多他在《紅高粱》中所做的探索,而 最關鍵的是,他放棄了他的弑父狂想 ——遊戲終結了。

馬軍驤 1963年生於遼寧。1985年畢業於中國人民大學文學系後,獲北京電影學院碩士學位。現為北京電影學院講師。曾發表有〈結構與意義——謝晉電影分析〉、〈中國電影傾斜的起跑綫〉、〈《上海姑娘》:革命女性及「觀看」問題〉等三十多篇論文。