## 當代大陸新潮美術

#### ●高名潞

# 新潮美術在中國當代 美術格局中的地位

1985年在中國大陸狂颷般興起的 新潮美術是80年代後半期最引人注目 的新美術運動。1989年2月在北京舉 辦的《中國現代藝術展》是這一新美術 運動的總結,展覽中的兩聲槍響宣告 新潮美術完成了它在這一階段內的最 後一個高潮。

目前,新潮美術的沉寂,一方面 是政治原因造成的,另一方面這也是 其自身發展的必然階段,從喧囂到冷 靜是它自身完善的必要一步。此後, 無論畫家是否更新,畫派是否交替, 在這個基礎上,進一步完善與確立中 國現代藝術體系已是不可動搖的方向 和必然要發生的現實。

正是新潮美術的出現,改變了中國當代美術的格局,爲中國現代藝術 爭得了一席之地。從而使當代美術形 成鮮明的三個方面:

一、傳統美術 它包括舊傳統和 新傳統。舊傳統即源遠流長的文人畫 等本土傳統。新傳統就是「革命的現 實主義」美術。從50年代(甚至可以 説從30、40年代開始)到70年代末, 這兩種傳統在共處有時也相斥的狀態 中並存發展,成爲這一時期的主流, 當然舊傳統經常處於被壓抑的狀態, 比如在文革時期。但自80年代初以 來, 傳統文人畫復興, 其間雖然革新 中國畫口號及其派別幾次更迭(如時 下即有呼聲很高的「新文人畫」),但 終未逾越舊傳統的園囿。而新傳統則 自80年代初逐漸衰竭,但「現實主義」 的創作手法仍被沿用, 並抽掉了革命 內容,轉變爲自然主義或溫情主義的 繪畫,成爲學院主義的支脈;同時也 是當今大陸商品畫的主要來源。

二、學院美術 目前的中國學院 美術不同於西方十九世紀古典主義規 範的學院主義,不專指古典寫實主義,同時也不專指我們現今美術學院

的教育體系或與之相符的教學觀念, 它主要是指一種崇尚風格主義的純藝 術派別。其主要畫家大多爲美術學院 的教師或畫院的畫師, 並以中年畫家 爲主。學院美術在外觀形式上是混雜 的,既有西方古典寫實風格,也有西 方印象派或表現主義風格, 甚至是較 爲抽象的形式。在精神意蘊和情趣格 調上,學院美術迴避社會性與文化思 潮,講究技巧和形式,强調安逸、高 雅甚至貴族氣派的格調。嚴格講,中 國的學院美術成熟於80年代,在80年 代前期,它表現爲明顯的唯美主義傾 向,形式美、抽象美、自然美是其早 期反文革美術的主旨。學院美術的中 性特徵, 使它與傳統美術和新潮美術 都保持着若即若離的關係。

三、新潮美術 現代主義是新潮 美術的核心,儘管在新潮美術內部, 對現代主義的理解也不盡相同。中國 現代主義美術的萌芽可上溯本世紀30 年代,但它無力與舊傳統和新傳統抗 衡, 所以, 只能是曇花一現。80年代 初,雖有「星星畫會」和少數畫家致力 於現代藝術的探索,但未釀成潮流。 80年代前期,中國美術以兩大潮流爲 主,一是以「傷痕」繪畫、鄉土寫實繪 畫爲代表的關注社會與現實的潮流, 一是强調純藝術的唯美主義潮流。至 1985年前後,現代藝術羣體蜂湧而 起,各種展覽、宣言、論文呼嘯而 至, '85美術運動狂颷驟興, 新潮美術 於是以其强烈的社會性和文化功能意 識並裹挾着各種西方現代派的形式躍 上畫壇。它對傳統美術具有强烈的反 叛意識, 對學院美術也持批判態度。 它在同傳統美術和學院美術的對抗 中,在意識形態和政治的排斥和壓抑 下,自强不息,形成了自己的格局。 或許新潮美術只是中國現代藝術的實 驗和啟蒙運動。但它完成了這初步的 使命,奠定了中國現代藝術進一步發 展的基礎,也就奠定了它在中國當代 美術中的重要地位。

## 新潮美術的發展階段 及其內涵

(1) 1985-1986 「理性繪畫」與「生 命之流」——理性表現階段。

就精神內涵而言,新潮美術與80 年代前半期的「傷痕」「鄉土寫實」繪畫 有着淵源關係。「傷痕」與「鄉土寫實」 繪畫無疑具有批判現實的意味,它關 注社會與人生,出於直接對文革的逆 反,這些作品從暴露現實到描摹現 質,內中體現了畫家對人性進行了 愛的理解,這是理想的然而也是傷感 的人道主義,未免有烏托邦的意味。 新潮美術更直接、更明確地張揚人性 主題,但對人性則從文化的、宗教 的、生命的、社會的各種角度進行了 解釋。這種解釋不僅通過作品,也通 過宣言、論辯等形式表達出來。

## 理性繪畫

「理性繪畫」這一概念本身即存在 着語義矛盾,但它也非常準確地概括 了新潮畫家在藝術價值與文化價值的 選擇方面的衝突與矛盾。新潮藝術家 一開始就想將作品成爲負載他們的文 化意識、精神內涵的工具,對文化與 社會人生的極大關注導致他們關注自 己的思想遠於關注其作品的表現方

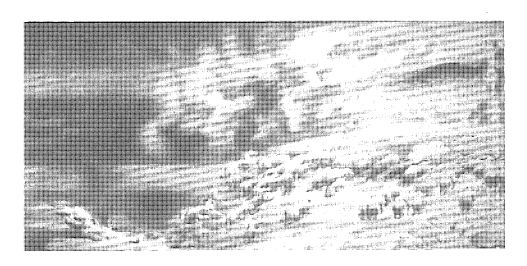


圖 任戳:《元化》

式。所以説,從創作觀念方面看,它 是理性表現主義的美術。另一方面, 從他們的思想和作品內涵本身看,也 有强烈的人文理性色彩。這在新潮美 術興起的最初兩年中最爲明顯。

其中最突出的是張揚宗教精神。 比如1985年興起的「北方藝術羣體」 (以王廣義、舒羣、任戩、劉彦爲 主)、以江蘇的丁方、楊志麟、沈 勤、徐累等爲主的「紅色旅」羣體、以 及上海的李山、張健軍、浙江的谷文 達等。儘管對宗教的理解各異, 但他 們都視藝術爲弘揚人類的崇高向上的 永恒精神的途徑與手段。藝術作品應 表現「神聖的皈依原則」,「使徒精神」 「犧牲精神」等。這種文化指向很 明確:因爲中國傳統文化中沒有嚴格 的真正意義的宗教, 因此拯救其墮 落,必得倡導宗教意識。但他們的永 恒原則又很難說是某個上帝或神旨, 也很難用某派哲學原理夫解釋。或許 內中既有康德實踐理性中的信仰, 也 有黑格爾的絕對理念, 甚至尼采的 「全能意志」,但是尼采的「酒神藝 術的永恒現象」似乎與他們更貼切 些。他們試圖用感性的圖式(經驗 的)去表現永恒精神(超驗的),或 者説用永恒的精神指引自己的感知來 整合視覺感官中的現象界,將雜多組 織爲秩序,從而使永恒精神在現象世 界中對象化。這些作品不僅題材有宗 教意味, 畫面的氣氛也大都莊嚴、冷 峻、肅穆甚而悲愴。如果說,在基督 教那裏, 耶穌被釘上十字架是代人類 贖罪,在佛教中,釋伽牟尼的苦行和 捨身是以楷模引導人們超凡脱俗、寂 於空界, 這都是自甘其苦、毫無怨言 的。然而,在這些「理性繪畫」中,到 處蘊含着被壓抑的痛苦、被扭曲的沉 寂、挣扎前的默然以及那蓄之既久、 其發也速的强力。因此, 這裏的宗教 也就並非超世的宗教,而是擺脱不了 自身生存狀態並尋求解脱現實、拯救 現世的入世宗教。這裏的沉默,不是 懺悔和自責, 而是吶喊與批判。

另有一類「理性繪畫」更關注東西 方文化的比較和認識,並在作品中表 現認識的結果。也有的新潮畫家將作 品做爲解釋宇宙和人類發生發展過程 的圖式,比如任戩創作的《元化》。

張健軍的《人類和他們的鐘》表現 了人類不斷超越迷惘的認識狀態。在 一些新潮山水畫中,東方的有無相生 的哲學觀與宇宙的鴻濛氣象相對應, 畫面中的水墨團塊和不勾勒具體形象 的線條組成一種細蘊的宇宙秩序。這 類繪畫可稱之爲「宇宙流」繪畫。

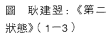
如果說,以上的理性繪畫「形而上」意味濃厚,似乎顯得過於超然的話,那麽另一些繪畫則直接建立在對人生荒誕的理解之上。從一些作品的題目就可看出這種意味:《最終的追究=虚妄》(姜竹松)、《人是魚的進化——人喜食魚》(楊志麟)、《魔方》(楊迎生)等等。這種心態與文革後的一代人的經歷有關。他們有强烈的宿命論意識,但這是基於正視現質和追求人生的實在之上,應該抹去上一代人盲目的樂觀精神。只有打破現實,才能重建現實。只有承認存在,方能設計未來。

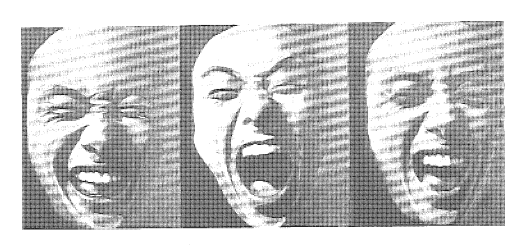
大多數「理性繪畫」都更多地關注 自己的思想和要表現的意圖,但也有 一些「理性繪畫」並不關注藝術家要表 現的思想應該是甚麽的問題(即哲學 本體問題),而更關注藝術本體自 身。1985年由張培力、耿建翌、宋陵 等舉辦的《'85新空間》展覽以及後來他 們創作的作品即帶有强烈的反主觀、 反浪漫的「客觀主義」傾向。這裏的「客觀」不是唯物主義本體論意義的客觀,而是指認識論意義上的觀照態度。只有排斥先入爲主的經驗成分(包括情感的、生活事件的和視覺形式的),才能獲得藝術的純粹性和獨立性。因此,他們的繪畫將城市中的習以爲常的事件(如理髮、游泳、音樂會等)的思想內容抽空,只描繪其無生氣的動作和形象,從而凝固並「懸止」了其可被隨時觀照的形象。

但這些毫無生氣的無運動感的形 象卻能使人更能直觀其本質,並從社 會的、人生的、文化的各種角度去聯 想和解釋。意味是灰色幽默的,感受 是荒誕的。

持類似藝術觀的還有浙江的吳山 專等人。他們的作品以裝置爲主,先 後搞過幾組《紅色幽默》系列。用黑、 白、紅三種基調書寫許多詩詞、市井 俚語、禪語、廣告等,看似信手拈 來,不經意地拼合在一起。

但是,我們還是從其作品最終體 現的涵義判斷他們的意圖,結果從中 看出了許多與前面談到的「理性繪畫」 一樣的文化意味和社會哲理,故通常 人們也將他們歸入理性繪畫之中。





#### 生命之流

與「理性繪畫」幾乎同時, 在西 北、西南、湖北、湖南等地也出現了 强調非理性的美術羣體。他們的作品 主要關注生命的體驗,故稱爲「生命 之流」繪畫。「生命之流」的畫家不像 「理性繪畫」的畫家那樣把人性的本質 推到玄念的彼岸世界, 也不想超越生 命現實, 而是力圖進入人的深層結構 之中,體驗生命的實在。因此,可以 説兩者都是通過繪畫對人性進行探 究,但「理性繪畫」强調超越,「生命 之流」的畫家則强調體驗。

實際上,「生命之流」的書家在藝 , 術本體觀念上與「理性繪畫」是相同 的。他們都將繪畫作爲藝術家表現意 圖的載體,故關注的中心主要在甚麼 是「人性」「生命」這類哲學本體問題。 他們對生命和人性的理解有如下幾 種:

一 生命即本能。如「西南藝術 羣體」的毛旭輝、張曉剛等畫家一度 即認爲,生命是運動循環之力,是內 心深層那個黑暗而混沌的「內象」世 界, 這世界的支撑是一個原動力, 這 力是循環的。這有點像柏格森的「綿 延説」。這些畫家還將人性歸爲不受 後天理智控制的那部分意識和心理 (相當於弗洛伊德的本我)。所以, 這些畫家的作品多以原始的樸野形 象、夢境和神秘的幻想爲母題。

二 另一些畫家認爲藝術表現的 生命應當是「人的社會性因素與生物 性因素的協調」。但這協調不是指人 對社會的順化, 而是反抗。因此畫面 的外觀不是柔和溫情的,而充滿了强 烈的對抗性、發泄性,躁動不安是其 基調。

三 生命本質的實現最終要超越 個體。當「生命之流」畫家從自身體驗 開始,不斷尋找生命的依托和歸宿之 後,往往皈依自然。遂產生强烈的 「本土意識」和「自然意識」。在西南、 西北、湖南等地, 畫家將地域獨特的 景觀與虛構的象徵生命的形象合爲一 體,應該說,這種自然意識是中國特 有的,它似乎是傳統「天人合一」觀念 的延續。而在西方繪畫中, 這種與自 然親和的意蘊就很少見。無論是西方 古典風景畫, 還是西方現代生命繪 畫。所以,這一時期的「生命之流」繪 畫並不是單純生命本能的發泄,它們 對生命的渴求中時時透露出對文化、 社會與人生的思索和焦慮。

「理性繪畫」和「生命之流」是1985 年至1986年新潮美術發展第一階段的 主流。但是,就影響和實力而言, 「生命之流」不及「理性繪畫」,儘 管「生命之流」畫家的人數並不比後者 少,分佈的區域也較後者廣。

要言之,1985年至1986年的新潮 美術顯示了一代人對文化、哲學、人 生的真誠執著的探究精神, 對藝術自 由的環境的强烈憧憬, 對釋放久被壓 抑的生命活力的渴望……, 這些都是 那麽真實感人,生動自然,儘管它顯 得粗糙甚而有些淺薄,許多作品也有 言不盡意的幼稚之處。但它那恨不得 將滿腔的社會激情、生命的渴望、文 化的焦慮和哲學的衝動完全傾瀉到那 容量有限的藝術作品中的真摯感情, 至今令人難以忘懷。這真是一個浪漫 表現的然而又充滿理性熱情的時代。

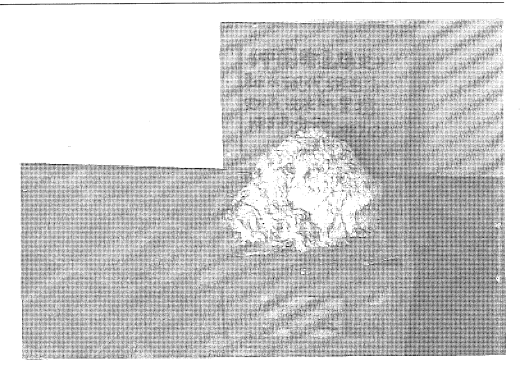


圖 黃永砅:《中國 繪畫史》與《現代繪畫 簡史》

(2) 1987-1989 走向觀念和行爲的藝術,改良主義——非理性與理性的對抗、多元相持階段。

新潮美術第一階段向後發展的邏 輯趨勢應當是完善自身的語言, 以克 服言不盡意的苦惱。在完善語言的同 時, 更爲深刻地反省、清理並發展既 有的精神內涵。然而, 任何藝術運動 都不是在真空中封閉靜止地發展的。 從1987年(實際從1986年末就已開 始)新潮美術受到了來自外部的干擾 和內部的衝撞。在外部, 政治上的反 資產階級自由化運動壓抑並遏止了新 潮美術正常發展的進程,於1987年7 月成立的、由全國各地的中青年理論 家組成的「中國現代藝術研究會」和基 本就緒的各地新潮美術羣體的交流展 覽被迫流產;此外,商品畫的潮流也 衝擊着新潮美術的陣腳。同時,在新 潮美術自身也出現了新的變化和趨

#### 前衛與超前衛

從1986年下半年開始,觀念藝術 形式和行爲表演藝術形式越來越多, 成爲試圖「超越′85」的一種趨勢。從 藝術本體的角度看,這是一種藝術擴 張的趨勢,旨在批判舊的繪畫觀念, 尋求新的藝術樣式。在觀念藝術中, 以黃永砅爲首的「廈門達達」羣體首當 其衝, 晚來風急。黃永砅的觀念藝術 的哲學支柱是維特根斯坦和中國的禪 宗,其藝術本體觀念則是「方法即本 體」、「語言即一切」。黃永砅和「廈門 達達」確實以其自足的邏輯和相符的 手段完成了他們的「前衛」之舉。而他 們提出的「後現代主義」的口號以及各 地不斷出現的行爲藝術、觀念藝術潮 流也善質衝擊了上一時期的主流「理 性繪畫」的陣腳。從1988年到1989年2 月《中國現代藝術展》期間,一些頗有 影響的「理性繪畫」的畫家放棄了已初 具規模的架上繪畫的天地,去搞觀念 藝術和行爲藝術,但由於財力不濟以 及自身不具備這方面素質等原因,均 未獲明顯成功。

#### 非理性與理性的對抗

不斷探索是必須的,新潮美術整 體走向「前衛」也是必然。這裏的「前 衛」是指對新文化價值的認定,對藝 術本體觀念的拓寬和豐富, 對藝術語 言的創造和發展。然而,外觀的「前 衛」以及某個體藝術家的驚人之舉都 並非是衡量中國現代藝術的發展水平 的標準。可是在不少新潮藝術家那裏 擔心自己不「前衛」和急於「超前衛」的 心態愈來愈强。二十世紀中國文化人 的急功近利和淺嘗輒止的舊病似乎又 在復發。

針對上一階段理性繪畫的「理性」 傾向,一種非理性的呼聲漸高,一方 面, 這導致了較之「生命之流」更爲直 觀的生命繪畫——性美術的出現。其

中的一些作品確實喻隱地揭示了現實 對性意識的壓抑,但多數作品流於發 泄和躁動,反而缺少了「生命之流」繪 畫的「形而上」意味。另一方面,這種 非理性傾向又將未經現代文明洗禮的 原始民間的野性罩上現代生命主義的 光環,同時又將其標舉爲民族的陽剛 之氣,將此視之爲大生命。這並不能 根本拯救民族的命運,雖然這種非理 性熱情導致的騷動發泄的情緒有可能 轉化爲積極的社會性因素, 但長遠地 看,卻不利於冷靜地分析批判現實並 建樹新的文化體系和理想社會。

#### 改良主義

早在1987年就已有不少新潮藝術 家意識到要想完善自身, 必須在發展 嚴密自己的藝術觀的同時, 更要尋找 符合表述自己觀念的獨特語言,腳踏 實地地實現「獨創性」。

1988年10月徐冰和呂勝中的展覽



圖 顧德鑫:《無題》

顯示了這種趨勢。徐冰的《析世鑒》自 創「漢字」幾千個,用活字木板印刷的 方法製成近百米長的長卷和一些線裝 書,人們稱之爲「天書」。這件母題取 自東方傳統的觀念性裝置作品引起人 們的極大關注。人們一方面關注其作 品,另方面注意到徐冰嫁接了「新潮」 與「學院」,這種「退一步」式的改良形 式反而獲得了前衛的效果。

與此同時,也有一批新潮畫家致 力於將學院美術的語言修養與新潮美 術的藝術觀念相結合的嘗試,遂出現 了一種新潮美術自身中的「改良主義」 現象。儘管從外觀看,似乎其「革命」 色彩不强烈,但這不激越的基調或許 更能蘊含深刻而豐富的哲理。1989年 《中國現代藝術展》結束後,一些主 要的新潮美術家仍在沿着這一趨勢進 行創作。嚴峻的現實使他們更深邃地 透視現實,也使他們的語言更爲系統 和完善。

### 結語:新潮美術的困惑

總之,1989年初,新潮美術在樣式上和藝術觀念上都呈現出更爲多樣的局面,《中國現代藝術展》即是這一現象的集中展示。理性與非理性的不同精神內涵,架上繪畫與裝置藝術、行爲藝術等諸種樣式的强烈對比都表明新潮美術將中國的美術範圍撑寬到了極限。

新潮美術作爲一個歷史時期內的 中國現代藝術的探索實驗運動,不僅 僅承擔善藝術革命的使命,同時也承 受着社會、文化、政治等各方面給予 它的重負,這也是藝術家自願承負的 歷史使命。所以,新潮美術也集中了各種具有時代意義的矛盾。有時這些矛盾使它困惑,甚至無所適從。比如,在藝術價值和文化價值的關係方面,它即要尊重藝術專科的自律性,又要關切這特定文化時空中的文化價值取向,但往往二者會發生衝撞,衝撞的原因在於文化價值在一個專門學科中的確立往往要由整個文化系統個體甚至專門學科自身也是無能爲力的。然而,藝術家和專門學科又必得承擔改造全部文化系統的使命,否則系統也不會坐享其成。

其次,不論對藝術價值還是文化 價值都應該有終極關切,不確立終極 價值的信仰以及對其堅持不懈地追求 即不能完成現代藝術的建樹。然而, 藝術家又必須面對現實,正視自身的 生存狀態,那麽政治的變革和經濟的 改善就是當務之急,而一旦藝術家投 入改造現實的工作中去,奔向終極價 值的超然心態就顯得多少有些不切實 際甚而荒唐可笑。於是長期建樹即被 「急功近利」所取代。這種困惑、憂 患和無可奈何也正是一個世紀來中國 知識分子所擺脱不了的命運。

高名潞 1949年生。1984年畢業於中國藝術研究院研究生部、獲碩士學位。致力於中國古代美術史和當代美術的研究工作。發表有關論文多篇,並與人合作撰寫了《中國當代美術史,1985-1986》一書。