# 自由與深淵: 德里達的兩難

#### ●鄭 敏

《書寫與歧異》(Writing and Difference, trans. by Alan Bass. The University of Chicago Press, 1978)。

《繪畫中的真理》( The Truth in Painting. The University of Chicago Press, 1987)。

德里達(Jacques Derrida),法 國哲學家,在70、80年代,以他的解 構主義理論,震撼了西方理論界, 改變了西方文學批評的面貌。解構 主義的最大功效是對已存在多年的 哲學、美學、語言學、文藝理論等 體系進行了解構,顯示了它們的虚 幻性,但在玄學體系被解構之後, 是否仍需要通過重建,爲人類追求 自由和真理的本能願望找到新的寓 所,新的途徑?從解構的原則上, 德里達否認任何被認爲穩定的意志 結構或體系能逃脱被解構的命運。 但從他的著作中讀者可以感受到德 里達也和所有以往的玄學家、哲學家同樣受到追求自由、真理的本性的衝動,但他比他的前行者都更清楚意識到那横在人們願望與實現願望之間的深淵,因此德里達無可避免地面對那古老的疑難:要否跨越這深淵?有否可能達到深淵之彼岸,自由之鄉?本文主要分析德里達早期與近期兩本具有重要代表性的著作的有關章節,提出自己的看法。

#### 一 在深淵之緣

「深淵」是德里達所喜歡用的 暗喻。這指的是橫在人們理解力與 其邊界外的神秘領域之間的一個深 淵。它象徵着當人們在流浪中尋找 智慧的聖杯時,所遭遇到的難以超 越的困難,智慧的聖杯將帶給人類 最完整、最終極、超出人類天生一 切局限的自由。只有完全的知識, 能帶給人們完全的自由。但是,這 裏横着一個深淵。這種對完全自由 的嚮往是普遍性的,從唯理念主義 的柏拉圖到唯物主義的馬克思,所 有的哲學家都有意識無意識地爲對 自由的渴求所驅使。甚至恩格斯也 渴望從必然的王國走向自由的王 國。哲學家們也意識到深淵的存 在,它纏繞了他們的夢魂達數十世 紀之久。有些哲學家認爲哲學家的 責任是架一座橋,跨過這深淵。而 後引起的激烈的辯論是:要不要跨 過?如何跨過?柏拉圖將深淵的此 岸看成現象的世界,是彼岸理念世 界的一個影子; 爲了跨過這隔開兩 個世界的深淵, 柏拉圖正如康德所 説:「……在理念的翅膀上,冒險 飛向理解邊界之外方」。莊子、佛 家和柏拉圖似乎讓靈魂或「神思」承 擔這跨越深淵的任務, 肉體則仍留 在深淵之此岸。郭象在《莊子・養 生主》註中説「知天人之所爲者、皆 自然也、則內放其身、而外冥於 物、與眾玄同、任之而無不至也」。 至於佛家,則强調通過頓悟,能使 人越過深淵, 所謂放下屠刀立地成 佛。但對於啟蒙時代以後的哲學 家,人的理性似爲人類所能建築, 用以跨過深淵的橋樑,因爲人的理 性是創造者在這泥灶中所留下的神 聖火種,因此它能成爲天與地、有 朽與不朽之間的觸媒。在那些深信 理性者的眾多哲人中, 康德是最佳 的橋樑設計者, 他意識到人們理性 的局限,因此創造了理性的一種特 殊功能, 使它成爲這座玄學橋樑的 主體,這就是他所命各的「先驗純 理性」(pure reason apriori),當 它和綜合批判 (synthetic judgment) 結合時,就凝結成一座玄學橋樑,

横跨那可怖的深淵。這種先驗純理 性是自明的, 無需自身之外的證 明。但甚至像康德這樣高明的橋樑 建築師, 也並不總是充滿自信。他 也時時流露對「物自身」的懸念。對 於那個神秘的世界, 他似乎滿有把 握能在那裏建下橋頭堡。這之後, 現象學的胡塞爾很想用他那現象玄 學括號,將本質世界給括起來,而 僅在現象世界中進行着他的還原的 操作, 並希望能建立一個地下通 道,穿過那深峽。總之,跨越深淵 是各時代的哲學家共有的願望。但 如何跨越, 則仍是一個問題。康德 的藥方「先驗純理性」本身就暴露了 他對人的理性的局限性所感到的不 安,他從沒有絕對的把握認爲有了 這個先驗純理性的設想, 就能把橋 頭伸入那濃霧籠罩的「物自身」的領 域中。康德指出在心靈的願望和認 知的理性的協作下,可以將「終極 目的」這一超驗的原則用於尋找自 由上。他首先肯定這種知識的價 值:「正是通過後一種類型的知 識,即在感覺世界之外,那裏先驗 既無法指導, 也無從矯正, 我們的 理性進行這類探討, 由於它的重要 性, 我們認爲它比一切我們的知 性,能在現象領域所能學到的,要 遠遠優越得多,而它們的目的也要 崇高得多」①。但他接着又説:「誠 然,我們寧可冒着犯錯誤的危險, 也不願終止這個緊迫的探討,僅由 於它的可疑性質,或出於對它的嫌 棄及冷漠。那些由純理性本身樹立 起的無法迴避的問題是: 『上帝、 自由、與不朽』。」由此可看出那無 情的深淵所引起的困難,和哲學家 們强烈要跨越深淵,到達彼岸,獲

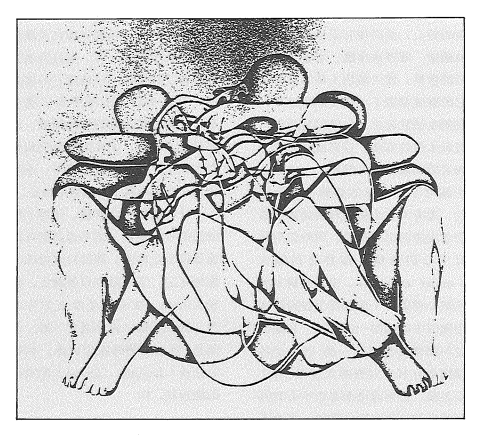


圖 對自由的嚮往是 德里達提出其岐異、 蹤迹等解構理論的重 要動力。

得最完全的自由的願望,同時也從 康德的聲音裏聽出對純理性所暗含 的缺乏信心。

### 二 來自解構主義的打擊

從啟蒙時期到二戰,西方的懷疑主義逐漸上升到令人驚駭的高峰。時間終於成熟了,現在輪到70年代興起的解構主義給予玄學、人文主義及它們所推崇的玄學真理以最重的一擊。范森特·李區(Vincent B. Leitch)在他的精彩的著作《解構主義批評》中爲人文主義的「人」和解構主義的「人」畫了兩張對比强烈的肖像②:

德里達,作爲一個預言家,爲我們 描繪了一個解構主義的人——他帶 着歡快和肯定的心情,接受世界 的、遊戲的、變知的天真,他肯定 符號的世界和闡釋活動,他既不纏 着世界要求真理,也不放縱關於起 源的夢想,他圍繞着中心,追蹤那 能指的自由嬉戲,和結構的傾向 主義,他取消了人和人文主義, 否定了古老的邏各斯中心的亞義, 而歡快地邁向前去。淡漠又無悔 恨,解構主義者襲擊古老的感情, 破壞傳統的根基,邏各斯中心時 的最新組裝符號學,也受到沉重的 挫傷。解構給了我們一個歡快和肯 定的冒犯。

這段清晰、精關的話總結了解構主 義和玄學及人文主義之間的論戰。

玄學和人文主義首先被攻擊的 部分就是他們的邏各斯中心主義。 玄學在尋找超越真理時全力仗賴聖

言,即邏各斯。他讓邏各斯成爲運 動的核心,從而使它成爲來自彼岸 的權威,即神或本體、本質,那不 朽的世界,使之統治人類的世界。 它的慈愛保證了一個和諧的世界, 我們生活於其中,並能跨越深淵, 得到永恒的真理, 這形成了人文主 義者對回歸淵源的夢想。一旦中心 主義垮了, 古老的邏輯秩序及穩 定, 還有人文主義及其對真與美的 信念也將隨之而流失。同時任何擁 有中心的結構,卻將受到擦抹 (under erasure), 這是解構主義 的核心理論。下面是德里達對結構 主義的中心論的一次批判。在論述 任何結構必然要有一個「能允許各 種因素在其系統整體內嬉戲」的中 心之後, 德里達進而指出中心和其 所掌管的結構之間的關係, 存在着 無法解決的矛盾, 因此結構主義的 有中心論無法成立③:

「作為中心,就是說在那一點不可 能進行內容、因素或條件等方面的 替换。」「因此人們總是認為其有 特殊性的中心在成為結構中那掌管 結構的東西的同時,其本身却又 受結構性的影響。因此關於結構的 支結構性的影響。因此關於結構的 力典說法是:它的中心,很結構之 外。中心應處於整體的中心的 看,但由於它本身不屬於那整體 的中心必然在其體外的別的地 方。」

上面的論證顯示了典型的解構主義 戰術,即自對方的腹部,自內而外 地將其擊垮。但解構主義認爲任何 曾存在過的都不能被完全抹去,但它可以被解構,以釋放那在兩極對立中,受壓制的一方,也就是說强者應當受到擦抹,以消除它的權威性,任何事物,包括解構主義本身,一朝成爲壓制對方的權威,就應當受到擦抹,但在擦抹後仍依稀存在如下: 漢,業質,等等;不過失去了在兩極對立中的權威地位。

社會能指自由嬉戲,是爲了釋 放能指中的能量,德里達對僵死的 能指持否定態度,認爲只有當死的 能指死去,活的語言方能誕生。能 量(force)被認爲是語言的生命 力。因此解構主義不接受一對一的 能指/所指之間的固定關係,而吸 收拉康(Jacques Lacan)的滑動 的能指說,即

> 能指· 意識 所指· 無意識

無意識被視爲語言的結構。解構主 義也接受了弗洛伊德關於「心靈書 寫」(psychic writing)的説法。認 爲無意識有如一個蠟製的書寫板, 上面蒙着一層蠟紙和另一層極薄的 保護膜,生活遭遇有如一隻刻寫 筆,在書寫板上刻寫,蠟紙上即出 現語言,當板上寫滿時,可將蠟紙 揭開,字痕於是消失,又可寫新 的,但舊的字迹已留在板上,存爲 記憶,留在無意識中,且在適當的 角度下, 仍能被讀到。薄膜則能緩 和生活遭遇的刺激, 使心靈不受 傷。這樣就完成解構主義關於書寫 的設想:一、沉澱在無意識中的舊 痕迹不消失,在適當時候能以「痕 迹」的形式進入書寫。二、隨寫隨 抹,無不變之文本,痕迹疊痕迹,



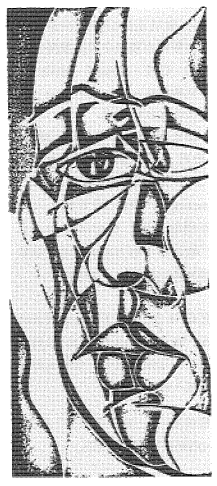


圖 橫在人們理解力 與其邊界外的神秘領 域之間的一個深淵, 象徵着當人們在流浪 中尋找智慧的聖杯 時,所遭遇到的難以 超越的困難。

在閱讀時需承認痕迹的自由來去, 能指的滑動, 打破文字表面的穩 定,去尋找深層隱藏的其他文本, 於是產生了閱讀無定論, 只有對文 本間現象的闡釋,沒有權威性的所 謂「如實」的理解。「蹤迹」(trace) 既非概念也非字, 其本身恆變, 無 形,造成「歧異」(difference),因 此每一種閱讀都必然有誤讀。考慮 到蹤迹的來去飄忽, 滑動能指的諸 多歧異,及文本間的相互投射,一 個文本不是一個封閉的網絡, 而是 開放的, 常變的蹤迹網, 有定解的 闡釋學和符號學的結構理論都必然 是解構主義批評所無法接受的。但 這中間的斷裂並非絶對的, 如拉康 的語言心理分析和弗洛伊德對於夢 的闡釋都部分爲解構主義所吸收。 但拉康關於法勒斯能指(The phallic signifier)的權威的理論, 自然是違反解構原則的,對索緒爾 (Ferdinand de Saussure)的固定 的能指/所指關係,德里達這樣評 論④:

只有當書寫下的東西作為符號標記 死亡時,它才能作為語言而誕生; 因為那時它才說出自己的本色…… 而不再被利用為從能指到所指的過 渡。

他主張給書寫最大的自由,這樣它就能「有詩的能力,換言之,有能

力使説話從作爲符號的沉睡中醒來」⑤。從以上的引語可以看出德里達的解構主義概念與索緒爾,甚至羅蘭·巴特(Roland Barthes)和克里斯特娃(Julia Kristeva)的符號學書寫多麽不同。

德里達的無形、常變的「蹤迹」和「歧異」說必然使他的解構熱情轉向「不在」(absence)而背棄「現在」(presence)。「現在」受本體——神學玄學的崇尚,被認爲是神、永在、權威等不朽力量的表象,自然受到解構主義批判,德里達說:

只有純「不在」——不僅此物彼物的 不在,而是每一承認「現在」之物的 不在——能啟發我們,它能工作, 而後讓人去工作⑥。

純粹的書……必須是關於「無有」 (nothing)的那本書⑦。

顯然這裏德里達頗接近莊子,由於兩人都對「無有」抱有信念。德里達 說③:

是從關於「無有」的意識中,一些事物的全部意識獲得其自身的豐富,發生了意義,取得了形狀,並在這種基礎上才能引出全部語言。

「不在」是那種能產生豐富事物的 真空和空虛,它是對萌發的許諾, 是將誕生者的潛在,又是已退入過 去時刻的消逝者的重訪的可能性。 這種萬物始於無有的思想,令人想 到莊子在〈天地篇〉所説:

泰初有無、無有無名、一之所起、 有一而未形。 對於德里達和莊子這兩位尋找無待 的自由者,「無」意味着無限,無限 寬廣,無限容納,可以擁涵萬物。

解構主義關於蹤迹的理論、無 定論的說法對70、80年代的文學評 論的影響極大,拉康的滑動能指, 和認爲位於無意識(所指)和意識 (能指)之間的横槓無法完全滲透 之說,以及弗洛伊德的心靈書寫理 論,首次被完全運用在書寫與閱讀 上,動搖了對單一文本的闡釋和符 號性的閱讀的信心,因爲必須跳出 文本的單一,而進入文本間的閱 讀,這就必須允許存在無定數量的 閱讀,從新批評式的閱讀走向解構 閱讀,文學批評經歷了一次化學變 化。

## 三 走向深淵:德里達 著作中未熄滅的玄 學火種

德里達的解構主義使得他認識 到深深滲透語言的玄學蹤迹是不可 完全被擦抹乾淨的,雖然他和他的 同伙們,包括萊維·斯特勞斯 (Lévi-strauss)都努力清洗自己 語言中的玄學情調和痕迹。當我讀 德里達的《書寫與歧異》及他的晚期 著作《繪畫中的真理》,我遇到一些 章節,在它的解構主義表層下能看 到玄學情緒的火種仍在燃燒,雖然 那亮光是飄忽而猶豫的。德里達曾 認爲在閱讀時人們應當像用X光尋 找潛存在一張畫的下面的另一張被 遮蓋住了的畫。現在如果我們運用 類似的方法閱讀德里達的著作,我 們就發現那理性的哲學家德里達在 寫作中沒有完全遮蓋住那另一個不 能完全攞脱玄學情緒的詩人德里 達。所謂的玄學情緒這裏專指那對 超驗的嚮往。這種情緒在他的後期 著作《繪畫中的真理》流露得更明 顯,他在轉述康德對純粹的美,其 無實利目的,無覊絆,超然於一切 世間糾葛之外的超驗自在時, 是如 此的情不自禁,心嚮往之,以至無 法分辨康德的聲音和德里達的聲 音,即使在他早期的重要著作《書 寫與歧異》中也有過這樣一段對「哲 學」的描述,其中玄學的情調相當 濃厚⑨:

分開考慮,它是力量的微光,這是 説,它是陽光耀眼的清晨,在其中 各種形象、形式和現象競相發言, 它是意念和受崇拜的人的清晨,此 時力量的發放已近安息, 它的深處 被光芒照平, 當它伸向天邊時。

暗喻從來都是帶有情感色調的,這 裏「哲學」顯然從晨曦伸向天邊,意 念、受崇拜者的聲音,以及力量走 向安息等暗喻獲得超越、先驗的色 彩。這段描述更多是詩意的,而不 是理論的,它流露了德里達作爲詩 人的嚮往和趣味(決定於喜愛), 在其中玄學對於崇高感情的嚮往和 審美顯然壓倒了解構的冷漠心態和 審美。德里達曾説:「哲學在其歷 史中已被決定爲詩歌的開端的反 射」⑩,無怪乎哲學家的德里達不 能完全淹沒詩人德里達的聲音。讓 我們再看一段充滿詩意的描述。這 是關於康德所謂的純粹、無實利、 自由無覊之美,他將其比爲野鬱金 香,根被切斷,成爲沒有目的地的

目的性 (purposiveness or finality)。 德里達在闡釋這個「自由的美」時, 有意無意地注入他自己關於「蹤迹」 的無覊的理解和感情, 因而增强 了,而不是批判了康德的美的玄 學。他採這種玄學之美發揮爲含混 的美和飄流的美,他說⑪:

自由, 在作為概念與美相聯繫時, 意味着無羈絆,不附屬於決定其對 象目的性的任何概念,我們很理解 「自由」與「含混」(vague)相 等同, 含混是不固定的東西, 没有 决定、没有去向、没有目的地、没 有目標、没有範圍。……含混是一 種没有其目標的運動。

他又進一步將含混(自由)説成被 從它的根部切斷的野鬱金香, 有如 一次達不到目的地的飄流, 一次沒 有擊中靶子的射擊。雖然德里達力 圖批判康德一方面將審美置於非理 性活動的個人賞悦範圍, 一方面又 以先驗理性賦予審美經驗以普遍性 的矛盾説法,但在論述和闡釋康德 的審美玄學時,情不自禁地爲之大 加渲染,並引進了類似他自已的 「縱迹」説的自由自在的特點,結 果並沒有達到自內部攻破康德美學 的目的,反而爲其增添了光彩。

對自由的嚮往是德里達提出其 歧異、縱迹等解構理論的重要動 力,因此與康德的自在、自由之美 一拍即合, 然而康德充滿對能飛越 深淵達到彼岸的信心, 德里達卻痛 苦地徘徊於深淵傍, 既明確玄學的 翅膀是伊克拉斯的蠟製品,卻又抑 不住對彼岸的自由的嚮往, 他的痛 苦是深重的,因此他說⑫:

**64** 讀書: 評論與思考

鬱金香的香氣,它該是鲜紅的,也 許由於羞恥,但仍然不確定—— 「那花是一種典型的人類精神的 熱情。是它的設計中的一個齒輪。 它的一個常用的隱喻。它的羁絆之 一。那種精神的典型的執着。爲了 解放我們自己,讓我們解放這朵 花。讓我們改變對它的看法」…… (黑體字爲筆者所擬)

〈詩人德里達的悲哀〉

德里達、哲學家、詩人 在玄學的高峰上降落 如一隻飛倦的山鷹 對着那永恆的深淵沉思 誠然,那哲學的他 拆毀了玄學家們的橋樑 滾滾的黑水仍在淵中翻騰 鷹的翅膀不是天使的白羽

然而飛越的欲望同樣燃燒 德里達,悲哀的詩人聽見美人 魚的歌聲 扼不住的嚮往,那「不可能的 可能」<sup>③</sup>

仍在彼岸, 仍在向他召唤

1990年12月11日 於香港中文大學

#### 註釋

- ① 康德:《哲學及倫理政治論著》. 卡爾·J·弗德里奇編譯,紐約。
- ② 范森特·李區:《解構主義批評》 頁38. 哥倫比亞大學出版社。
- ③④⑤⑥⑦⑧⑨⑩③ 德里達:《書寫與歧異》分別見頁279, 12, 12, 8, 8, 8-9, 28, 28, 10。芝加哥大學出版社, 1978年。
- ⑪⑫ J·德里達:《繪畫中的真理》, 頁92-93, 103。

鄭 敏 1920年生,1943年畢業於 西南聯大哲學系,1952年獲美布朗 大學英國文學碩士後回國參加英美 文學科研教學工作。現爲北師大外 語系英美文學教授。著作有:詩歌: 《詩集:1942-47》、《尋覓集》、《心 象集》;理論專著:《英美詩歌戲劇 研究》及關於中外詩歌理論、文藝 理論等論文十餘篇。