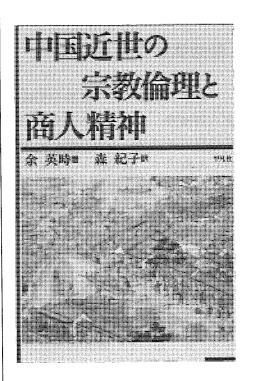
## 「士魂商才」——

《中國近世宗教倫理與商人精神》日譯本自序

● 余英時



《中國近世の宗教倫理と商人精神》, 森紀子譯。日本東京:平凡社, 1991年4月。 平凡社接受了島田虔次先生的 建議,決定把《中國近世宗教倫理 與商人精神》譯成日文出版。這件 事給予我意外的喜悦和榮幸。我研 究中國文化史和思想史已經三十多 年了。這三十多年中,我一直受到 日本漢學家著作的教益。讀者不學 在本書中發現,如果沒有日本學者 的豐富業績,這本小書是無法寫成 的。所以我特別高興這部日譯本能 呈現於日本學界之前,算作我的一 種回報。

這本書主要是討論明清時代儒 家思想和商人階層的興起之間的交 互影響。這是以前研究中國思想史 或社會史的人所不很注意的一個方 面。但是這個問題太大,不是這部 小書所能講得清楚的。我的希望是 在這一新的史學園地中做一點拓荒 的工作,因此我期待着更多的史學 家,特別是日本學者,來共同耕 耘。我深信將來的收穫一定是豐碩 的。 **108** 讀書: 評論與思考

## 中國近世宗教倫理

我在本書中雖然強調了儒家倫 理的重要作用,但是我所説的儒家 是宋明以下的新儒家,其中已吸收 了佛教的成分,特別是新禪宗的影 響。宋明儒學建立了比較完整的心 性論,因此也具有明顯的內傾性 格。宋明心性論的最後根據當然是 原始儒家的經典,特別是《論語》、 《孟子》、《大學》和《中庸》。這部宋 以後所謂「四書」都是在佛教進入中 國以前撰成的,代表了中國本土的 智慧。然而不可否認的, 這一原始 智慧的再發現和新發展是由新禪宗 促成的。韓愈(768-824)受了新禪 宗的啟示, 因此才致力於重建儒家 的道統。他和李翱(774-836)兩人 共同提倡儒家關於心、性的學說。 雖然他們(尤其是李翱)並沒有能 够完全擺脱掉佛教的觀點, 但是他 們的終極目的是要從佛教手中奪回 儒家久已失去的陣地。因為從南北 朝到隋唐這一長時期中,中國知識 人大體上都相信儒家是只管「治身」 的,也就是「世間」的學問:而佛教 則是「治心」的,也就是「出世」的學 問。「出世」比「世間」更為根本。

但是韓、李兩人的努力在當時並沒有發生重要的影響。在他們死後不久,張彥遠在咸通二年(861)所撰的〈三祖大師碑陰記〉中説(《全唐文》卷七九〇):

夫稟儒道以理身理人,奉釋氏以修 心修性,其揆一也。

可見「身」屬儒家、「心、性」屬釋家的兩分觀念還是很流行的。而且一

直到北宋初期,情況依然未變,所以智圓(976-1022)説(《閑居編》卷一九〈中庸子傳〉):

儒者飾身之教,故謂之外典;釋者 修心之教,故謂之内典也。

這是宋代新儒家轉向內傾的思想背景。明白了這一層關係,我們便不難看出,新儒家一方面固然成功地取代了新禪宗,另一方面也融會了新禪宗的精神,和漢代以前的舊儒家不盡相同了。本書泛稱「近世宗教倫理」,而不用「儒家倫理」的專名,其道理便在這裏。

## 「棄儒就賈」和「士魂商才」

其次,本書的另一重點是討論 商人的精神。中國的商人階層早在 春秋戰國時代便已出現在歷史的舞 台。秦漢以下,商人也一直都在社 會上活躍。那麼,我們為甚麼要特 別重視明清的商人呢?這主要是因 為一方面商和士之間的互相流動開 始變得非常密切了,而另一方面商 人階層又明確地形成了自己的意識 形態(ideology)。換句話説,商人 在中國的社會價值系統中正式地上 升了。士、農、工、商的傳統秩序 漸漸轉變為士、商、農、工的新秩 序了。更值得注意的是: 十五、六 世紀以來,許多「士」竟成為「商」的 代言人: 所謂商人的意識形態其實 是通過「士」的筆或舌而建立起來 的。甚至像王陽明這樣的大哲學 家、像李夢陽這樣的大文學家也開 始給商人寫墓誌銘,並且說:「四

中國本土原始智慧的 再發現和新發展是由 新禪宗促成的。

十五、六世紀以來, 許多「士」竟成為「商」 的代言人;所謂商人 的意識形態其實是通 過「士」的筆或舌而建 立起來的。 民異業而同道」或「士商異術而同心」了。王陽明以後,明清的重要文集中,常常可以找到有關商人的記載:中國的社會結構在不知不覺中已發生了一個很基本的變化。我在本書中曾列舉了許多例證。但是我願意借這個機會再補充一條極重要的資料。唐順之(1507-1560)在〈答王遵巖〉中説(《荊川先生文集》卷六):

僕居閒偶然想起,宇宙問有一二事,人人見慣而絕可笑者。其屠 沽細人有一碗飯喫,其死後則必有 一篇墓誌。……如生而飯食、死而 棺槨之不可缺。此事非特三代以上 所無,雖唐、漢以前亦絕無此事。

「屠沽細人」是小商人, 但人人死後 都有一篇墓誌。這一普遍的現象最 可以説明當時商人階層的心理:他 們不但已不再自慚形穢, 而且相信 自己和立功、立德、立言的大人物 一樣,也可以「不朽」了。 唐順之明 説這是以前所絕無之事, 更證明商 人墓誌銘的大量出現確是明代中期 以後的新發展。唐順之既對商人這 樣輕視, 照理説他自己是不會給商 人寫墓誌的了。可是有趣得很,他 的文集中至少便有兩篇商人的傳 記: 一篇是為新安商人程楷 (1469-1524) 所寫的〈程少君行狀〉 (《文集》卷十五),另一篇是為揚 州鹽商葛欽之的妻子所寫的〈葛母 傳〉(卷十六)。不用説,這兩篇 傳記都是很恭維他們的。在〈葛母 傳〉中,作者更告訴我們一個重要 的事實: 葛母不但送她的兒子到南 京去向湛若水問學,而且還出了數 百金為湛若水在揚州建修了甘泉書

院。這件事是我們以前所不知道 的:它為商人和儒學的關係提供了 新證據。唐順之的《文集》更證實了 本書基本論點。

十五世紀以來,「棄儒就賈」是中國社會史上普遍的新現象。不但商人多從士人中來,而且士人也往往出身商賈家庭。所以十九世紀的沈垚說:「天下之士多出於商。」最近讀到漢譯本:澁澤榮一《論語與算盤》,我十分欣賞他所創造的「士魂商才」的觀念。明清的中國也可以說是一個「士魂商才」的時代,不過中國的「士」不是「武士」而國的「士」不是「武士」而國的「士」不是「武士」而國的「士」不是「武士」而國的重大課題,值得歷史家共同研究和互相印證。

懷着對於中、日史學攜手並進 的熱烈願望,我謹以此書獻給日本 的讀者。

余英時 安徽潛山人,香港新亞書 院文史系第一屆畢業生,美國哈佛 大學歷史學博士,歷任哈佛大學中 國史教授、耶魯大學歷史系講座教 授、香港新亞書院校長等職。余教 授自1987年起任普林斯頓大學東亞 研究講座教授,當代著名的中國文 化史與思想史學者。著述宏富,影 響巨大,包括《後漢的生死觀》、 《方以智晚節考》、《論戴震與章學 誠》、《歷史與思想》、《史學與傳 統》、《中國思想傳統的現代詮釋》、 《陳寅恪晚年詩文釋證》、《中國近 代思想史上的胡適》等多種專著與 論文。余教授於1974年被選為中央 研究院院士。

明清的中國也可以説 是一個「士魂商才」的 時代,不過中國的 「士」不是「武士」而是 「儒士」罷了。