# 與林毓生先生商榷

#### ● 孫降基

我在本刊第二期刊載的〈歷史學家的經線〉一文,引起林毓生先生在第三期的答辯。這類討論很有意思,但恐《二十一世紀》之篇幅有限,因此在此不引經據典,只列重點。

我對不該只注重歷史變遷,也該 留意「傳承」這點,看法基本上與林先 生相同。〈經線〉一文的主旨即是: 中國人歷史學者似乎有一些固定的敍 事方式,即使定居美國,用英文著 述,也無改於這個事實。

歷史之動感與社會學化

但是,承認歷史中有持續、少變化的因素是一回事,作為專業的歷史研究,其成果必須有「歷史味道」,否則易流於宏觀的歷史哲學,或歷史之社會學化。我在〈經線〉一文中曾比較李文遜(Joseph Levenson)與林先生二人的傳統中國之圖像。現在進一步闡述。

李文遜把「儒教中國」內部看成一系列的「緊張」,先是君權與士大夫結盟對抗貴族,然後是君權與貴族結盟對抗士大夫,與此並行的則是儒家內部漢、宋之學,今文、古文派別之間的「緊張」。西方侵入以後,中國內部這些差別都被矮化,身不由己地聯成一氣,共同對外,所謂「一體化」的「中國傳統」才形成,而「緊張」也被轉移到「傳統主義」與「西化」對立的層次上。因此,在李氏的處理下,中國傳統之「一體化」是一種在歷史變動中、內外形勢調整時出現的「關係」,不是從古到今都擺在那裏的一塊鐵板。

李氏提出的只是一個公式,現代之前的那部分沒有用多少史料去論證、也沒能照顧到非儒家的、民間的文化因素。談傳統中國政教混同體內部的矛盾、也不一定要訴諸他那種過分戲劇化(melodramatic)的方式。但是,不論採取何種敍事方法,總得照顧到存在的各種異質因素,以及他們之間「既團結、又鬥爭」的關係。

在李文遜的處理下, 中國傳統之「一體化」 是一種在歷史變動中、 內外形勢調整時出現 的「關係」,不是從古 到今都擺在那裏的一 塊鐵板。

此外, 李氏的敍事格式有「動 感」,其啟示來自音樂中的對位法 (counterpoint)以及遁走旋律(fugue), 其不自覺的靈感可能還包括西方人的 人格成長觀(詳下)。固然,製造「動 感」可以有其他的方式,但不論何種 方式,總比沒有動感的敍事更有歷史 味道。

林先生關心的不是李文遜的問 題,而是中國自古到今持續的「普遍 王權」。過分強調「傳承」、犧牲了動 感也説不定。林先生治史學是有一點 社會學化。歷史學者原不該心胸狹 窄,對社會學者用歷史資料去建構社 會學理論該多多包涵。像艾森斯達特 (S.N. Eisenstadt)的歷史社會學,對 歷史學者應該是有啟發性的。

問題不在歷史的社會學化,而是 有些做法毫無益處。大陸馬列主義史 學就是患了不治的絕症,它可以從孔 子言論中引幾句,再從王陽明著作中 摘出一段, 論證上下幾千年中國都是 「封建社會」。一旦「宏觀」到如此地 步, 我們對它既無法論證, 也無法推 翻,只是浪費了時間而已。林先生論 證中國傳統文化上下幾千年是「整體 主義」的,亦宜避免這個陷阱。

林先生《中國意識的危機》是談現 代史的, 因此, 對傳統文化上下幾千 年高度概括,一筆帶過,我們實不宜 過分挑剔。但林先生給我的印象 是:即使在搞現代史的個案研究,也 似乎先有了社會學範疇,才將一些歷 史現象歸納於其下。

林先生引基爾兹 (Clifford Geertz)的話:「當一個社會產生了社 會與政治危機,加上文化因迷失方向 而產生了文化危機的時候, 那是最需 要意識形態的時候。」(第三期,頁 141) 將這樣一個推之四海皆準的對

「意識形態」的定義,套在批判權威主 義、糾正社會上不合理現象、將語言 大衆化、抨擊舊道德、解剖國民性之 劣點的陳獨秀、胡適、魯迅三人身 上,是對號入座呢?不對號強令入座 呢? 還是不用對號隨便入座?

林先生又引席爾思 (Edward Shils) 的「強勢意締牢結」的定義,來 否定「五四」時期的整體主義的反傳統 主義:「它往往是一個封閉系 統,對外界不同意見採排斥態度。從 內部來看,它一方面拒絕自我革新, 另一方面,則要求追隨者絕對服從, 並使追隨者覺得絕對服從是具有道德 情操的表現。意識形態的形成與傳播 則要靠『奇理斯瑪』(charismatic)型 人物的出現與領導。」(同上頁)像這 類應用於後來的毛澤東主義身上更為 適切的説辭, 硬把它套在陳獨秀、胡 谪、魯迅頭上,那就不只是不對號強 令入座, 簡直是「殺錯良民」!

把應用於後來的毛澤 東主義身上更為適切 的説辭, 硬把它套在 陳獨秀、胡適、魯迅 頭上,那就不只是不 對號強令入座, 簡直 是「殺錯良民」!

# 為甚麼對陳獨秀、胡適、 魯迅「情有獨鍾」?

林先生「傳統中國的文化秩序乃 高度整合於政治秩序之內,因此帝政 崩潰遂引發知識分子作整體式的反傳 統主義」之命題,本來沒有甚麼不 好,問題是如何具體操作化 (operationalized).

林先生説我把他對傳統文化整合 形式的分析, 誤作「文化內容」去批 判。我的習慣是從不把這二者像他那 般分開。例如說:文化秩序與政治秩 序二位一體, 勢必反映在一個把天 道、人倫、君權、制度、器物通通整 合為一體的有機體宇宙觀中。這個宇 宙觀在康有為、梁啟超等過渡型知識 148 批評與回應

分子早期思想中仍健在,後來,我們 又可以很清晰地按年份觀察這個一體 化宇宙觀逐步解體的過程。因此,要 落實林先生的命題,最有利的方向應 該是去找這些過渡型知識分子。

然而,《危機》一書中涉及這些 人,則是為了論證中國文化中思想意 識掛帥這個不變傾向。如果我們代林 先生去具體操作化,卻並不能證實前 面所列舉的命題。康、梁等人似乎能 將皇權的命運與文化傳統的命運分開 處理。康有為在帝制覆亡前後,都致 力於把孔教定為國教的運動,至於能 否拯救帝制倒變成了比較次要的問 題。梁啟超的方向則迥異。他在1902 年寫的《新民説》的那幾個分節裏,已 開始批孔,但在政治上卻是保皇黨。 後來他完全放棄支持帝制, 亦不支持 康的國教運動,但對中國國民性的批 判卻漸趨温和,到了民國時代,基本 上採半肯定的態度。因此,在這裏, 我們根本看不到林先生的那種牽一髮 動全身、一子錯滿盤皆落索的「整體 主義」文化危機。



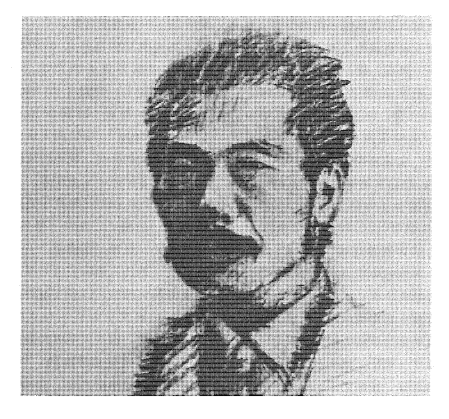


至於第二代的陳獨秀、胡適、魯 迅等人,那就更隔了一層,林先生的 命題更難在具體史料中落實。試問: 這三人有哪些著作、日記、信札、言 論顯示出他們曾因帝制瓦解,感到天 崩地裂的震撼,認為文化命脈斷裂, 一切得從頭草創?因此,林先生所謂 的「文化總危機」云云,頂多是泛泛地 指他們對自身文化採取很負面的態 度,但三人各自有其具體之原因。

陳獨秀的反孔,是針對很具體的問題——康有為的定孔教為國教的運動——而起的。他批判中國人專制主義的國民心理,則圍繞着袁世凱稱帝的問題。換而言之,不是帝制瓦解,反而是防止帝制復辟,使他對中國人作出無情的鞭撻。孔教與帝制在這裏互相有一點關連,但卻不是二位一體的高度整合。袁世凱也祭孔,只是以履行傳統天子的義務來粉飾他的帝制復辟,他的政府對康有為的國教遊說團態度卻冷淡得很。

胡適開頭是從事白話文革命,後 來就與陳獨秀互相呼應,把彼此關心 的問題聯成一氣。到後來批判的問題





越來越廣——例如:家庭、婦女、 貞操、自殺、教育,等等——則是 受美國「進步時代」(The Progressive Era) 實驗主義杜威一派的社會改良思 想的影響,談的是社會問題多於文化 問題。在文化方面,胡適反孔,卻肯 定中國的民間文化,並且是「民間文 學」運動發起人之一。胡適的態度基 本上是實驗主義的「一點一滴的改 革」, 硬要把他論證成「整體主義者」, 唯有變語意學的戲法。

魯迅是全然另一回事。他主要不 是批孔,而是挖國民劣根性。因此, 在他身上,就更看不到「傳統有機式 一元論思想模式」的「深刻影響」(第 三期,頁144)。我們看到更多的是 達爾文派國民心理學「種族退化」 (degeneration)論,以及歐洲「世紀 末」(fin-de-siècle)思潮中的「非理性主 義」(irrationalism)等因素的影響,因 此不用説把中國國民性看得特別悲 觀,連普遍人性都看得很黑。 他的

過分悲觀就迹近全盤否定。但這個 「全盤」與林先生的「一元論」是怎樣扯 都不搭界的。在這裏,只造成一些語 意混淆。

事實上, 我們到了現在, 仍然不 知道林先生是憑甚麼標準選了陳獨秀 等三人作樣本。下面有一個意見,本 人不敢掠美,必須指出是一位大陸學 生提出的。他讀了《危機》一書後發出 疑問:為甚麼林先生所說的「文化總 危機」,不在受傳統濡染較深的王國 維、陳寅恪等人身上體現,反而是爆 發在一些長期居留外國,或對國學造 詣比較不深的人(相對王、陳等人而 説)身上?換而言之,林先生的「整體 主義」傳統文化的「內在理路」的化身 反而是一些身受其害較淺的人。

我也有從另一角度出發的對《危 機》一書選材的意見。林先生選的三 人雖然不一定彼此配搭得上,他也承 認有差異性,但終歸是把他們歸為一 類。我總覺得,寫一個時代,最好是 為甚麼「文化總危機」, 不在受傳統濡染較深 的人身上體現,反而 是爆發在一些長期居 留外國,或對國學造 詣比較不深的人身 上?

150 批評與回應

「一體化」的傳統文化 觀之慣性,帶到了現

代的頭上,就變成了

搞清一式化。

寫同一情況引發幾種不同的反應,造 成幾種互相對照的立場。

舉一例說:蕭士奇(Carl Schorske)的《世紀末之維也納》(Fin-de-siècle Vienna)一書,也是處理文化解體情況——奧匈帝國瓦解、古典自由主義沒落、文化意識裏和社會上「非理性主義」的因素抬頭,等等。他將筆下的知識分子分為三類: (1)在新情況前退縮者; (2)對新情況過度反應,造成自我毀滅者; (3)創造性地駕馭非理性的解體因素,用理性建立個人之新秩序者。

像蕭士奇這種做法,也已遭到詬病,說他是用歷史去附會一組超時間性的態度分類學,甚至是去套人格心理學的理論。相形之下,林先生的歷史樣本是清一式的,對歷史「剪裁」的程度只有更甚。

如果説,李文遜將傳統中國的對 位法譜曲推展到與西方接觸後的時 代,結果限定了現代中國的格局也只 能是「傳統主義」與「西化」的二重協 奏,那末,林先生「一體化」的傳統文 化觀之慣性,帶到了現代的頭上,則 變成了搞清一式化。江青時代的文 藝,就有這個特色:「一個時代,一 個典型,一類正面(或反面)人物。」

美國自 60 年代初至70 年代中期的「對着幹的文化」,在時間上比中國的新文化運動還要長、波及的校園的數目比當年的中國多得多。

# 其他國家的全盤否定 傳統現象

林先生認為「五四」時代中國的「整體主義的反傳統主義」乃世界上的獨特現象。我們對許多國家的歷史並不清楚,不宜遽下結論。以比較為人所知的俄國史來說,自彼得大帝以後,「西化派」(Westeners)與「斯拉夫本位主義者」(Slavophiles)的對立,

就持續了一個世紀有餘。

林先生又認為我之「親眼看到有 美國人全盤否定美國文化」乃一句 戲言。事實上,美國自60年代初至 70年代中期的「對着幹的文化」 (counterculture),在時間上比中國的 新文化運動還要長、波及的校園的數 目自然比當年的中國多得多。

「對着幹」就是反對代表美國的一切東西:白種人、英裔、基督新教、男性中心、長輩、當權派。上一代是反共的,這些人偏偏去當左派。一般社會是基督教的,這些人則去信東方宗教。主流文化歧視有色人種、婦女、同性戀,這些人則專為他們打抱不平,美國文化是理性的、科技的,這些人卻去搞神秘主義、星相學、為經、老莊哲學。美國人強調母、老莊哲學。美國人強調母、大空十分,其一人。 是世人,是理性的、科技的,其一人。 是世人則專為他們打抱不平,美國文化是理性的、科技的,這些人則專為他們打的,這些人則專為他們打的,這些人卻去搞神秘主義、星相學、調合、為經、老莊哲學。美國人強調母、大空制環境,這些人便要去吸毒、雜交、瓦解理性疆界與自我意志,與大宇宙一起涅槃。更極端的是把「美國」寫成Amerika或南非式的Amerikaan,暗示它是納粹國家。

中國「五四」時代頂多批國民性,卻無人恨自己國家到如此咬牙切齒的地步。美國這個現象,自然與「普遍王權」、「一體化的文化」無關。但其原因無法在此細述。

### 「邏輯謬誤」的問題

林先生堅持要指出陳獨秀等三人的「邏輯謬誤」,原無不可。不過,如 採取「歷史」的態度,也可以有另一種 做法。下面舉一個本人研究的例子。

在「五四」時代,胡適可能是「一個時代有一個時代的文學」這一句 措詞的始作俑者。這句話留傳開來, 變成可以代入任何事項的「一個時代

有一個時代的××」口頭禪。但這麼 簡單的一句話,居然有雙重話音。其 潛台詞是:「一個時代應有一個時代的 文學。」從這個前題出發,在「現代」 才有擺脱文言文,提倡白話文革命的 必要。這句口號說清楚了無疑是想表 達:「每一個時代都有該時代的人在日 常生活中應用的話,因此也應該有反 映生活實況的白話文學。 但是, 白 話文學在歷代都開不了花、登不上大 雅之堂。於是,從上述口號出發的人 又說: 不幸, 中國歷代都出現因襲、 仿古的「文妖」,如揚雄、韓愈之流, 將每一代的白話文學的生機都窒息 了。結果,這句口頭禪用到後來反而 變成去論證:「沒有一個時代曾經有 過該時代的文學。」

如果我們是採取歷史的角度,不 妨追蹤該話中之意義的歷史生命,看 它如何開展,如何惡作劇,到後來又 在哪一個歷史的場合中自己把自己 「解構」掉。如果我們是編邏輯教科書 的,則不妨將它摘錄下來,作為語意 混淆的例證。

要挑「邏輯謬誤」的話,歷代多的 是,豈獨「五四」時代!簡直可以從 《聖經》、《論語》、《可蘭經》逐個清算 起。然而,唯獨「邏輯謬誤」的東西, 才有在歷史中之生命過程。否則,去 指正的話,真正一次就將它「解決」掉 了。

問題在於:如此「解決」法,也不 過是指正者在自己主觀意識中作出一 個超歷史的結論。

林先生或許是急於證實:全盤反傳統主義是行不通的,它已經為中國帶來太多的禍害,遂急於在歷史中找「反面教員」。亦即是:為了啟蒙,不是為了研究歷史的目的,去寫歷史。但是,中國人有太多的向歷史乞求

「正確路線」的史學,亦即是「文以載道」的功利主義史學,太缺乏的是純粹為了研究而去研究的歷史。

#### 「緊張」之解決

在這裏, 必須談談引起起這場計 論的「緊張」問題。在〈經線〉英文稿 中,我有談到幾種不同的「抉擇」造成 的緊張: (1) 弗洛伊德學派的人格 成長論——生命是一連串必須由個 人自己去面對、去「解決」的內心衝 突; (2) 存在主義齊克果式的 (Kierkegaardian)「非此即彼」(either/ or)——不如此,整個人生就根本一 團爛污,不會得救;(3)杜威 (John Dewey)的人生開展路程上, 不斷為了制勝環境而作出的「合理選 擇」( reasonable choice ) ——亦即是 根據自己的本性、價值觀,去衡量情 況,計算風險,策劃出最有利的途 徑,作出決定,採取行動。

〈經線〉一文説李文遜、舒衡哲 筆下的中國人,基於「認同」、「信念」 作出的抉擇或「解決」方案近似存在主 義的抉擇(信念與認同這一類東西不 見得能「最合理地」應付已經變化了的 環境)。文中被刪去了的施乃德筆下 的傅斯年,在某一個場合中,作出調 整舊學説、適應新環境的「合理的選 擇」。

存在主義與精神分析學都是50、60年代的東西。杜威式的「合理選擇」則已經是美國健康的個人之生活常識。目前新興的則是符號學中的一篇文章內含幾種不同的話音、充滿「緊張」的理論——這仍然是將衝突、對話當作是理想當然的常態。

存在主義反映的是猶太基督教的

中國人有太多的向歷 史乞求「正確路線」的 史學,亦即是「文以載 道」的功利主義史學, 太缺乏的是純粹為了 研究而去研究的歷史。

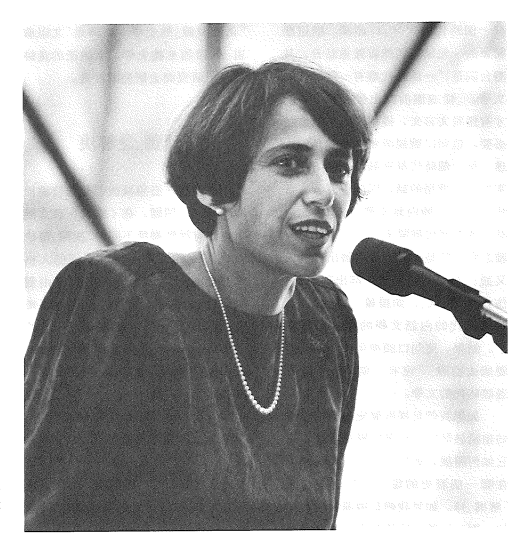


圖 林毓生把李文遜 與舒衡哲(圖)歷史 敍事裏的「緊張」降到 最低級的弗洛伊德式 的心理衝突,並指責 他們搞歷史的方式是 「自我放縱」。

> 個人必須憑自力得救的焦慮感。這個 良知系統到了精神分析學者手裏就變 成「衝突型人格模式」(the conflict model of personality)。這些東西, 我說中國人即使定居美國也不欣賞。 試想想:中國人的人格理想是內在和 諧,對環境也保持和諧,誰會去將一 個個的人構想成一團團的「衝突」(a bundle of conflicts),並且還把它當 作理想?

> 林先生卻把李文遜與舒衡哲歷史 敍事裏的「緊張」降到最低級的弗洛伊 德式的心理衝突,並指責他們搞歷史 的方式是「自我放縱」。的確,中國人 常有「心理」是「最低級」事物的成見, 因此,好像唯有「不正常」的人才需要

去談談他的「心理」,像自己這樣「在 社會眼中正常」的人,是不需要「心 理」的。

的確,我最近才聽過一位大陸學者、一位加拿大華人教授不約而同地說:「精神分析法是可以用於歷史研究的。中國歷代帝王心理變態的很多,把他們拿去分析分析也好!」

事實上,每一個人都有心理過程。只不過,西方人的態度是:一個人必須由自己去面對——亦即是承認——內心的不同要求之間的衝突,逐次地把它們解決掉,每一次解決會使理性控制的範圍擴張一分、自我力量(ego-strength)也增強一分,人格內容也翻新一番,去面對更新的情況之

中國人常有「心理」是「最低級」事物的成見,因此,好像唯有「不正常」的人才需要去談談他的「心理」。

信心也深一度。這種「成長」觀,好像 心理在練舉重。

#### 史華慈與林先生之異同

林先生在答辯中稱許「另一位美 籍猶太學者」史華慈(Benjamin I. Schwartz)及其《中國古代的思想界》 (The World of Thought in Ancient China)一書。我想, 史華慈是對林先 生有影響的人之一。林先生《危機》一 書即由史氏作序, 而書中也引用史氏 有關傳統中國的「世界秩序」與「普遍 王權 的觀點。

史氏確如林先生所說,具有「對 人的尊重」(第三期,頁139),因此, 在《思想界》一書中研究先秦諸子, 就去看這些思想家説的話本身之內 在價值。他認爲大可不必用心理 學、社會學、語言決論,福柯 (Michel Foucault)的思想家受論述 (discourse)宰制的學說,把他們說的 話當作只具表面的假象,而去挖掘它 們背後代表何種「利益」,或者是認為 他們被某種籠罩性的結構所支配而不 自知。史氏説: 為甚麼不把這些個人 本身的求真理意向與研究他們的社會 科學家的求真意向同樣認真對待呢? (《思想界》, 頁4)

我與史華慈教授不是一路,因此 對他的方法之有效性不置可否。必須 指出的是: 林先生的方法卻是與史氏 大相逕庭的。林先生顯然不把他的研 究對象——陳獨秀、胡適、魯迅— 説的話本身當作一回事,在《危機》一 書中多次地說:必須把這些人「形式 上宣稱的主張」(formally stated claims)與其「實質」(substance)分開處 理。因此,在這些人並沒有「全盤地」

孫隆基 浙江人,生於重慶,在香港 長大,國立台灣大學歷史系畢業後赴 美,先後獲明尼蘇達大學及史丹福大 學之碩士及博士學位, 曾任教於坎薩 斯大學、聖路易市華盛頓大學和加拿 大阿爾拔塔大學, 現任職於田納西州 孟菲斯州立大學。著有《中國文化的 深層結構》一書, 備受學術界及社會 注意。

反傳統的地方, 林先生也看出其犯了

「整體主義」的錯誤。最極端的例子莫

如把胡適在「五四」時代的全部立場打 為「僞改良主義」(pseudo-reformism)。