## 戲劇・社會・人生 —— 再論哈維爾

## ● 李歐梵

V. Havel, Disturbing the Peace (New York: Alfred A. Knopf, Inc., 1990).

V. Havel, Temptation, Largo Desolato and The Memorandum (New York: Grove Weidenfeld, 1989).

捷克總統哈維爾(Václav Havel)原是一位劇作家,從事戲劇工作將近有三十年,出版了十餘種劇本。他目前雖然從政,然而仍然念念不忘文學和戲劇,並在一本訪問他的書——《干擾和平》(Disturbing the Peace)——中對於自己的舞台生涯敍述甚詳(見該書第二章),我讀後十分敬佩。然而,哈維爾的劇本有英譯的書我只讀過三本:即早期的《備忘錄》(The Memorandum,初寫於1960年,1965年首演)和近期的《憂鬱的慢板》(Largo Desolato,寫於

1984年)與《誘惑》(Temptation, 寫於1985年)。從學術立場而言, 我沒有資格作專題討論,不過讀後 仍有不少感想,從中得到另外一種 啟示(與〈哈維爾的啟示〉一文中 的論點不盡相同,但互有關聯), 所以不揣冒昧,草草書成這一篇泛 論,就教於專家,並希望引起有心 讀者的共鳴。

初讀哈維爾的劇本,從一個「純文學」的角度來審視,我並不覺得它如何偉大,至少,它無法和貝克特(Samuel Beckett)的荒謬劇相提並論。哈維爾顯然是師承貝克特的荒謬傳統,不過他的作品似乎缺少了貝克特的荒謬世界中所隱現的個人孤寂和無助感。哈維爾認爲「荒謬劇」代表二十世紀人類的危

**74** 讀書: 評論與思考



圖 捷克總統哈維爾 原是一位劇作家,從 事戲劇工作近三十 年,出版了十餘種劇 本。

> 機——一種失去了絕對價值和永恆 意義後的困惑, 它敲響了警鐘, 提 出人生是否有意義的問題。在這些 論點上, 哈維爾皆和他所景仰的幾 位西方荒謬劇的大師——貝克特、 依奥耐斯古、平特——相通,不 過,我認爲哈維爾的荒謬劇並不那 麼「徹底」,它並沒有帶給我們一種 絶望感,也沒有提出人生毫無意義 這個大前題。它描繪的是一種窘 態,一種人際關係的不協調,甚至 是一種「群體性」的荒謬。而這種窘 迫的荒謬感,他一方面認爲是二十· 世紀人的常態,另一方面(至少從 他的戲劇效果而言),則顯然是後 期集權社會中群體生活的象徵。所 以,從哲學的層次而言,他在提出 危機的同時則强調「人的個體」意 義; 而就社會和政治層次而言, 他

所批評的是群體生活的虛僞和理想的喪失(所以在他的劇本中常常有許多無意義的小動作——譬如上班時輪流向女秘書要咖啡)。然而他對於這些人物仍有一份憐憫之情,所以他所揭示的並不是對人生絕望的悲劇,而是一種特有的幽默感。

對於這種幽默感,我認爲是當 代所有捷克作家的特色,幾乎可以 說是捷克人的「國民性」。記得十多 年前在印地安那任教時,一位原籍 東歐的同事介紹我看昆德拉的作 品,當時他就提出一個觀點:反抗 性的文學是否一定要慷慨激昂或涕 淚交集?爲甚麼不可以幽默?而哈 維爾劇作的主要特色就是荒謬的和 知識性的幽默。它呈現的文學形 式,並不完全是諷刺,更不是鬧 劇,因爲諷刺和鬧劇是把真實的人

反抗性的文學是 否一定要慷慨激昂或 涕淚交集?為甚麼不 可以幽默? 故意扭曲或變形,而幽默卻來自一種對於人性情境的反諷(irony)和顛倒,它保持了距離感,也造成一種間離效果,把劇中的人生和真實的人生暫時隔開,因而促使觀眾在對照——或關照——這兩個世界的同時得到一些啟示。

作爲一種捷克的人生觀,幽默的意義更爲重大,哈維爾對此曾作過精闢的解釋(見《干擾和平》一書頁112-113),大意如下:

我們被迫在最困苦的歷史環境 下生活, 我們竭盡自己的能力, 而 所付的代價是别國的人無法理解 的,而這種歷史命運下的挣扎,不 是恰好和我們文化傳統中的反諷、 自嘲、荒謬感、和自動自發的黑色 幽默聯結在一起?這兩種心態,不 正是相輔相成而又互相制約嗎?如 果我們無法對於我們的處境和我們 自己保持一點距離, 那麽我們又如 何能够貫徹歷史的使命和作出必要 的犧牲?……外國人有時候對我們 感到驚異:一方面我們願意如此受 苦受難; 而另一方面我們仍然可以 嘲笑許多事物, 這很難解釋, 事實 上, 我們没有笑就簡直無法作嚴肅 性的事,如果一個人必須在考慮他 所要面對的問題的嚴肅性的時候再 加强他面部表情的戲劇嚴肅性,他 這個人恐怕早已僵硬爲化石或變成 他自己的雕像了, 而這個雕像又怎 能寫出另一篇宣言和完成另一件人 的任務?如果你不願意溶化在自我. 嚴肅之中以至於在每一個人眼中變 得十分滑稽,那麽你勢必具備一種 自覺——對於自己的可笑和無足輕 重的自覺心。事實上,你做的事越

嚴肅,越不能够失掉這個自覺心,如果失掉了,你的行為反而也失去了它的嚴肅性,一個人的行為真正變得很重要,正因為他清醒地自覺到所有人的行為都是有時限的、稍縱即逝的,只有這種自覺心可以使一個行為顯得偉大,而真正的意義輪瘁,只有從荒謬的底點才窥測得出來,其他的一切都是浮面的…。

我特別引了上面一段話,因爲 我覺得哈維爾實在語重心長, 也爲 自己的政治和藝術生涯做了一個最 恰當的註腳。這使我不禁想到另一 位劇作家,德國的布萊希特。布氏 的所謂「史詩劇場」所表現的也是一 種間離效果,也强調一種演員對於 本身所扮演的角色的自覺性,不 過, 布萊希特的戲劇仍然有説教 性, 角色和演員之間的隔離, 就是 爲了説教。而哈維爾是反對説教 的,他認爲「荒謬劇」作家並沒有資 格解釋人生,他並不認爲自己較觀 眾高明許多,他的「黑色幽默」和美 國的不同, 他的目的是在極荒謬的 情境下保持一點人性, 而不是把人 性諷刺得荒謬不像人形。所以我認 爲哈維爾畢竟還是一個人道主義 者,他用荒謬劇的形式和荒謬性的 幽默來探討人生。

如果我們無法對 於我們的處境和我們 自己保持一點距離, 那麼我們又如何能夠 實徹歷史的使命和作 出必要的犧牲?



圖 哈維爾畢竟還是 一個人道主義者,他 用荒謬劇的形式和荒 謬性的幽默來探討人 生。

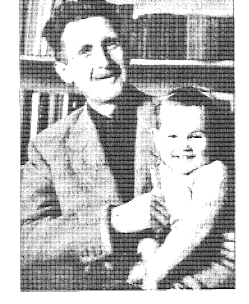


圖 西方文學作品中表現集權意識統治人的思想和行為的,最 突出的當然是奧威爾的《一九八四》。

我所讀過的三個劇本中,《備 忘錄》是哈維爾60年代初的作品, 他當時尚沒有被捷克當局排斥在外 而變成「持不同政見者」, 所以他自 稱這個劇本的內容仍然屬於體制內 的,它所描寫的主題是:「社會機 器和那些被這種機器所壓扁了的人 的情境」(《干擾和平》頁65)。這 些人都在一個官僚機構工作, 過着 百無聊賴的生活。突然這個機構接 到一個通知:爲了增加行政效率, 每個工作人員都要學習一種新的語 言,叫作"Ptydepe"(哈維爾曾 向他學數學的弟弟請教過),據説 可以使字義更爲精確,減除不必要 的重複和嚕嗦。整個機構中只有一 個人反對,所以他備受排擠,被免 除職位,罰在閣樓上專任「偷看」和 打小報告的監視工作,這當然是一 個極荒謬的角色。他曾上了一個簽 早,力陳這個新語言的不當,最後 證明他是對的,新語言被取消,他 也復職。不過另一位專家又發明了 另一種語言。這個劇本的意旨極爲 明顯, 它諷刺的是官僚機構對人的 「異化」,這似乎是一個二十世紀社 會共同的現象。除了異化之外,哈 維爾在劇中提出另一個更重要的主 題:語言的統治,這是一個普通人 不太注意的現象, 任何集權機構都 有一套語言,其目的不在於增加工 作效率,而是統治人的思想和行 爲,而使人不知不覺地陷入它的語 義圈套。在西方文學作品中表現最 突出的當然是奥威爾的小説《一九 八四》。哈維爾的這個劇本,事實 上並沒有突出集權意識,他反而用 喜劇的形式對語言的危險性提出一 個警告。劇本中的其他人物,每天 只談吃喝, 甚至對於學習新的官僚 語言也不甚熱衷。我認爲這就是作 者的「幽默」,他把一件極危險的事 用極平凡的手法來處理, 使得每個 人物在日常工作的懶散中顯示其人 性和人情, 否則人豈不真的變成新 語言的工具和官僚機器的一環?

哈維爾在二十年以後寫的劇本《誘惑》,表面上和《備忘錄》相似, 舞台的背景也是一個科學研究機構,不過在內容上深厚多了。這是哈維爾在1977年入獄後幾經思索的作品。當時他困擾於心的是浮士德和魔鬼的主題。他覺得自己的入獄就是中了一個魔鬼的圈套,當時控訴他的和爲他辯護的人都欺騙了他,使他覺得罪孽深重,因爲「七七憲章」簽名的事,使他感到傷害了許多人;而且最妙的是:他在獄中竟然看到兩本書——歌德的原著和湯瑪斯曼重寫的《浮士德》(Doctor Foustus)。所以他更是 惡夢連牀,覺得自己真的受到魔鬼的誘惑。當時他曾寫了一封請求釋放的信,內中一句普通的話被當局故意曲解,公佈後使他名譽受損。這種種因緣偶合,使他得到一個結論:「真理並非你所認爲的就是真理,而是說話時的環境,對誰說、爲甚麼說、怎麼說」——這些都是界定真理的條件。哈維爾出獄後,在1985年10月終於想出一個劇本的概念,以十天的功夫寫出《誘惑》。

這個劇本的主角是一位名叫浮 士德卡的科學家,他熱衷於神秘幻 術,而他所服務的科學研究機構的 領導,卻要調查他的「反科學」行 爲。哈維爾大膽之處,是把魔鬼描 寫成一個跛腳的告密者, 他屢次到 浮士德卡的公寓大談玄術, 引誘他 上釣, 而浮士德卡卻設法爲自己辯 解, 在領導面前故意說是爲了證明 科學的真理才深入「敵陣」, 在劇終 前一場化裝舞會中(領導穿的正是 魔鬼的服裝),告密者及時出現, 原來他一直是受命於領導而被派去 調查浮士德卡的人。全劇的故事似 平並不複雜,但哈維爾借用了浮士 德的原型所探討的卻是與浮士德原 來的故事正相反的主題: 魔鬼不是 爲幻術——卻爲科學服務,而浮士 德卡所不能忍受的恰是這種科學的 霸權, 他在全劇終結時, 終於講了 真話:他想控訴的正是假借科學之 名義、用科學爲武器來消滅一切持 不同意見者的那種霸權機構,而這 也正是當年東歐馬列主義的政權所 慣用的手腕, 一切以科學和真理爲 名,排除異己。更妙的是:中古捷 克的文化和宗教歷史卻充滿了巴洛 克式的魔幻色彩;换言之,劇中人 浮士德卡所以熱衷幻術,就象徵意 義來說,正是想回歸捷克本地的文 化!

我認爲《誘惑》是哈維爾較成功的劇本,目爲它內涵豐富,不過, 哲理性的內容不見得保證演出的成功。哈氏的作品演出最成功的,可能是他以瓦涅克這個人物爲主角的三部獨幕劇(我沒有讀過)和另一部近作《憂鬱的慢板》,此劇的英譯本曾在美國教育電台演出過,我錯過良機,沒有看到,這可能是他在美國最轟動的作品。

《憂鬱的慢板》的主角是一個知 名的哲學家和異議分子, 許多批評 家都認爲此劇是哈維爾的自傳,然 而這個人物卻是一個膽怯如鼠而毫 無氣節的人, 他處處擔心被捕, 卻 又不得不敷衍幾個來訪的青年工人 對他的仰慕, 哈維爾把這個虛有其 表的名人的懦弱感刻劃得淋漓盡 致。我在另一篇短文中曾提到, 這 也許是一種自我鞭策的方式,其實 並不盡然,因爲這個人物基本上所 反映的並不是他本人的性格,劇中 自傳部分僅僅表現了他出獄後惴惴 不安的一種情緒的低潮, 他自己曾 經說過:如果他真的和劇中人一 樣,也絕不會寫出任何東西來,所 以此劇得以寫出, 恰足證明它不是 自傳(見《干擾和平》頁65)。哈氏 認爲此劇寧可作爲一個人生寓言來 看,重要的是它讓人們體會到自己 的真正潛能和局限性。事實上,作 任何領袖都是在扮演一個角色,不 能自我欺騙,而應在自我和角色之 間保持一定的距離, 中國所謂名利 本是空的銘言——包括作知名的持 不同政見者這個「名」也應該是「空」

「 真 理 並 非 你 所認為的就是真理, 而是説話時的環境, 對誰說、為甚麼說、 怎麼說」—— 這些都 是界定真理的條件。



圖 哈維爾師承貝克 特的荒謬傳統

我想即使總統這個名位,對哈維爾而言可能也只不過是一個歷史命運所賜給他的角色而已。

的——在這位捷克劇作家的作品中 得到印證, 所以我想即使總統這個 名位, 對哈維爾而言可能也只不過 是一個歷史命運所賜給他的角色而 已。這不禁使我想到哈維爾對於作 家的看法:他認爲捷克作家所背負 的責任太重了——他不僅要寫出可 讀的書,而且又是爲民請命的社會 良心、國家語言和文化的維護者、 重整家園的核心人物、民族意願的 詮釋者等等,其中有不少都是作家 代替政治家所幹的事, 所以哈維爾 有時候真想大叫:「我扮演這個創 業者的角色實在厭倦了, 我只想做 每一個作家所應該做的事: 説真 話!」(《干擾和平》頁72)。中國 的作家有這種覺悟的可能不多,因 爲總覺得作家就是知識分子, 而憂 國憂民是自從范仲庵以來的傳統職 責,殊不知這何嘗也不是一個歷史 角色?如果用哈維爾的話來說,一 個人有了自知之明——甚至能夠自 我幽默——之後才有資格扮演這種 嚴肅的角色。他曾引用了一位捷克 知名的哲學家帕多斯卡的話 (Jan Patočka, 他在1977年警察審訊他 「七七憲章」發言人的「罪名」後 逝世):「作爲一個人的真正考 驗,不在於他把自我塑造的角色演 得怎麼好,而在於他如何演好命運 所交付給他的角色。」

但願哈維爾演好捷克總統這個 角色。

 $\equiv$ 

哈維爾的戲劇生涯最值得一提的是他早年積極參與的「小劇場」活動。他自從1960年退伍後就在布拉格的「迴廊劇場」做事,從搬道具的零工做起,到燈光技師、秘書、劇本審查員、一直到劇作家,計八年之久,有時候他同時做幾件工作,每天從早到晚:上午帶人參觀劇場,晚上在演出時打燈光,演完後自己在夜間改寫劇本。當時他們演出的名劇就有貝克特的《等待果陀》、依奥耐斯古的獨幕劇、賈萊的《巫布王》(Ubu Roi)、根據卡夫卡原作改編的《審判》,和哈維爾自己的《備忘錄》、《遊園會》等劇。

由這個戲碼看來,這個小劇場仍然 具有知識性的色彩,其他同時的幾 個小劇場——如Semafor——則更 接近生活。據哈維爾的回憶:這些 小劇場的演出往往沒有任何劇本, 只有一連串的歌曲,一個接一個, 而歌曲的內容並沒有特別的主題或 對象,這些演出代表了「第一代非 政治性的年青人基本情緒的自然表 現」(《干擾和平》頁49);正因爲 這一代年青人無拘無束的自然表 現,它反而使得當時的官方意識形 態和理論看起來論爭毫無意義,與 真實的生活無關。小劇場和正統劇 場所不同的也正是前者的「非意識 形態性」, 小劇場的演員對於嚴肅 的論題沒有興趣, 他們演出的「幽 默」是純真的幽默,與當時的「燃眉 之急」的國家大事毫不相關, 也正 因爲如此, 小劇場才更能表現出比 國家大事更重要的事——人的真 實,這是哈維爾再三强調的一點。 换一句話說, 戲劇並不一定要反映 社會生活浮面的現實, 在捷克當年 的環境中,這種「現實」並不足以令 人探討更深一層的人性; 唯有在幾 個大膽的「離經叛道」的小劇場中, 才使人感到生命真正的脈搏和社會 基層的情緒, 所以哈維爾説:「劇 場是一個時代最敏感的『地震測量 器』,它又像一塊海綿布,把周圍 環境氣氛中的重要因素都吸取了進 來」(頁50),所以,60年代捷克 小劇場所顯露的「非意識形態化」的 現象, 是和當時文化界其他領域相 通的:例如電影界的「新潮派」、作 曲家創出的「新音樂」和搖滾樂團的 興起、繪畫界背叛官方藝術的傾 向、和文學界「具體詩」的嘗試、學

術界開始反對教條主義——這一切 欣欣向榮的文化氣息終於導致1968 年的「布拉格之春」和蘇聯坦克車的 入侵。從1969年到去年的「天鵝絨」 革命,又是整整20年,當年在小劇 場打零工的人,如今竟然當了總 統,這也可以說是一個奇迹。然而 哈維爾對這種看法一定不以爲然, 因爲戲劇就是一種「公眾藝術」,在 過去的二三十年間, 它事實上已在 捷克社會的基層開創了一個文化空 間,並因而促使社會的覺醒。我們 甚至可以説:哈維爾的劇場經驗, 恰好變成了他的「政治教育」, 也印 證了他「做小事」、注重「人的本 體」、和開創「公民社會」的「反政治 的政治」哲學。

所以,我恍然大悟,哈維爾的 戲劇是不能從「純文學」的角度作 「文本」解讀的,因爲它的文本所 展開的就是社會和人生。

1991年元旦於洛杉機

李歐梵 1961年國立台灣大學外文 系畢業,獲哈佛大學博士。曾任教 於達特茅斯學院、香港中文大學、 普林斯頓大學、印第安那大學, 並 出任芝加哥大學東亞研究中心主 任, 現任加州大學洛杉磯分校教 授。多年致力於魯迅研究,著有 Voices from the Iron House: A Study of Lu Xun. 《中西文學的 徊想》等,編著包括Lu Xun and His Legacy, Modern Chinese Stories and Novellas 1919-1949 .

正因為這一代年 青人無拘無束的自然 表現,它反而使得當 時的官方意識形態和 理論看起來論爭毫無 意義,與真實的生活 無關。