# 關於《中國意識的危機》—— 答孫隆基

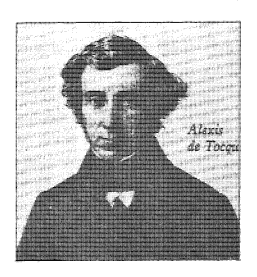
# ● 林毓生

孫隆基君在《二十一世紀》第二期 發表的《歷史學家的經線:編織中國 現代思想史的一些問題》對他所了解 的幾位美籍猶太學者在研究中國現代 思想史的時候,以「中國史作爲媒體 來『解決』他們本人內心兩極分化的要 求」, 作了相當扼要的説明。(引號 中所引爲孫君原文,以下不再註 明。) 孫君認爲這種研究思想史的方 式能夠使歷史變得「情節化」 (emplotment),能夠營造出「戲 劇效果」來。不過,孫君除了評論他 們的著作以外,卻又明顯地對他們那 樣治學的方式表示欣賞, 並以之衡量 拙著《中國意識的危機》(以下簡稱 《危機》) ——認爲筆者「無法在歷史 寫作中營造戲劇效果。」

筆者的立場與孫君恰恰相反。筆者認爲思想史研究的最主要任務是: 對思想性質(思想本身的複雜性)的 認識以及對它在歷史脈絡中的成因與 涵義(implications)的探究與分析。 换句話説,思想史是一種綜合思想與 歷史的研究,用美國通行的名詞來 説, 它採用「科際整合的途徑」 (interdisciplinary approach)。筆者 一向不欣賞李文遜(我原譯作「賴文 孫」,本文暫從孫譯)把中國思想史 當作表達他自己內心抉擇的媒介物的 作風,同時認爲他書中論旨的許多實 質謬誤乃與他對客觀史實不夠尊重、 不夠嚴肅的態度有關。筆者在撰寫 《危機》的時候壓根兒從未想要「營 造戲劇效果」或使之「情節化」。我與 孫君既然道不同,自然可以不相爲 謀。在這個層次上,本無需對他的癖 好做出任何回應。然而,他對拙著的 批評含有許多誤解以及因牽强附會而 造成的曲解。考慮的結果, 覺得還是 應該對本刊的讀者做一些釐清。

歷史的「變」和「傳承」

不過,在釐清《危機》所使用的方 法以及它的主要論旨之前,還有三點 意見先要交代一下。第一,晚近一些 歷史工作者與孫君一樣,特別强調歷 史就是時間中的「變」, 歷史研究就是 記載與敍述這一「變」的現象。在一些 人的心目中,任何討論歷史中的「傳 承」(continuity)都是禁忌,認爲那 是超歷史的, 甚至是反歷史的。我不 同意這一看法。我認爲那是把歷史研 究狹窄化了, 教條化了。歷史中有 「變」也有「傳承」。有時「傳承」是構成 「變」的條件,兩者有辯證的關係。在 一個時期之中,究竟哪些是「變」,哪 些是「傳承」——「傳承」並非「同一」 (identification)——需要在具體的 研究中探討, 不是任何先驗的看法可 以决定的。事實上,某些歷史中的巨 變可能是具有持續力的過去成分在新 時代裏與新的成分相互結合的結果; 如韋伯在《新教倫理及資本主義精神》 所分析的, 舊約對喀爾文教義的影 響、貝克爾(Carl L. Becker)在《十 八世紀哲學家們的天國城市》(The Heavenly City of the Eighteenth-Century Philosophers ) 所分析的,中 古神學對於啟蒙運動哲學家們的影 響、以及托克維爾(Alexis de Tocqueville) 在《舊政體與法國革命 (L'Ancien Régime et la Révolution)所分析的,路易十四許多中央 集權的措施在法國的持續對於法國大



革命之興起的結構性影響。如果一味 耽迷於歷史便是追逐時間之流中的 「變」的信念,那麼歷史工作者多半 只能從事隨波逐流式的敍述,或在隨 波逐流中把自己內心的困惑與衝突投 射到研究的題材上去,使之「情節化」 或產生「戲劇效果」。因此,「變」與 「傳承」在時間中的辯證過程反而不易 注意到了。筆者覺得「變」與「傳承」在 時間中的辯證過程才是歷史研究的主 流。如要對這一類題目做結構性或觀 念性分析的話,一種許多史學工作者 使用過,覺得相當有用的方法是韋伯 所謂「理念型或理想型分析」 (ideal-typical analysis)。從事「理 念型分析」,必然需要將歷史現象在 時間之流中暫時「凍結」, 否則無法進 行。這樣的「凍結」——這樣的靜態分 析——主要是爲了對歷史中重大變遷 的原因與涵義進行觀念性與結構性分 析與闡釋而做的。(關於「理念型分 析」在下文中將稍做説明。)

至於已故李文遜教授在他的著作 中所特別强調的中國傳統思想與文化 已經在時間上完全斷裂的看法——在 二十世紀中國,任何肯定傳統思想與 文化的意見都不是純正的 (authentic)持續,那只是中國知識 分子在面對他們所接受的西方價值的 時候的歷史負擔與內心自卑感的呈現 ——乃是把中國傳統文化與中國現代 文化,在價值與觀念層次上,看成兩 個不相連、完全不同的有機體的結果 (故只能在情緒層次上,要求「相 連」)。這倒是——正如史華慈 (Benjamin I. Schwartz) 先生所説 (見下引史文)——真正渾然一體的 文化觀(cultural holism)。當然, 李文遜的著作並不是毫無所見。不 過,他那「歷史」對(versus)「價值」 歷史中有「變」也有「傳承」。有時「傳承」。有時「傳承」 是構成「變」的條件,兩者有辯證的關係。「變」與「傳承」在時間中的辯證過程才是歷史研究的主流。 **138** 批評與回應

把自己內心衝突所引 起的「緊張」投射到他 們研究題材上去的行 徑是否直接來自猶太 教「意志自由」的概念 是很難說的。

舒衡哲與李文遜內心 「緊張」的投射來自 心理分析學所指謂的 心理因素之間的衝突 的可能性,看來似乎 要大得多。 有機式歷史斷裂觀,基本上是他的心 理化約主義 (psychological reductionism·)的表現。其中的根本問 題, 史先生在"History and Culture in the Thought of Joseph Levenson" ① 對之有精要的評析, 而拙著魯迅章也 曾提出了具體的例證來説明在比較深 刻的中國知識分子心靈之中, 對一些 傳統文化成分的肯定,並不是心理上 自卑感的反映, 而必須在理知與道德 領域之內去了解。另外, 史華慈先生 在他的《中國古代的思想世界》(The World of Thought in Ancient China) 2 中曾對中國文化中的基本導向 (cultural orientations) ——中國思 想史中曲折的「傳承」的思想資源—— 的性質與源流作了甚有見地的分析, 讀者可以參看。

「意志自由」與「抉擇難局」

第二,孫君在欣賞他所了解的, 猶太學者在他們內心化歷史著作中營 造出來的「戲劇效果」與「情節化」之 餘,認爲「舒衡哲或李文遜那種兩股



內心要求之間的緊張,必須具備屬於個體化良知系統的語言與符號,特別是猶太教的『意志自由』的概念及與之相連的『抉擇難局』,才能去了解與欣賞。」然而,李文遜與舒衡哲把自己內心衝突所引起的「緊張」投射到他們研究題材上去的行徑是否直接來自猶太教「意志自由」的概念是很難説的。正如孫君在「結論」中説:

李文遜將這個危機看作一系列對立性 的「緊張」之冒現、解開、轉移、以及 保留。這基本上是一種西方式的思考 方式。例如佛洛伊德的心理動力學 (psychodynamic)觀念,即視精 神病源自對立的心理衝動之間的衝 突, 這個糾結如獲成功的解決, 人格 即獲得成長,但這個衝突其實仍被保 留的,不過被轉移到一個更高的層次 上去而已。美國的文化人類學對「制 度」的看法也如是:文化「制度」是人 用來適應環境的,但既然它同時必須 塑造人之本能,因此也勢必把人類的 焦慮、心理防禦、精神病反映在其 中;换而言之,文化以符號的方式 「解決了」(resolved)環境與本能 之間的衝突,却同時把兩者之間的 「緊張」也保留, 甚至可以說, 「制度」 是「緊張」的結晶體。

因此,舒衡哲與李文遜內心「緊張」的 投射來自心理分析學所指謂的心理因 素之間的衝突的可能性,看來似乎要 大得多。尤其當他們受到瀰漫在西方 學術界一些圈子中相對主義與對「意 志自由」庸俗化的理解的感染之後, 他們內心的「緊張」來自心理因素的可 能性,更加增强。心理因素所造成的 「緊張」以及這樣的「緊張」所要求的抉 擇與「意志自由」所導致的「緊張」與抉

擇是根本不同的。心理因素是客體世 界中的勢力。它的猖獗足以克制意志 自由的落實。而在理知與道德領域中 的意志自由,必須建立在道德自律之 上。所以意志自由與道德及知識的責 任不可分。從這個觀點來看,李文遜 與舒衡哲把中國思想史的題材當作表 達他們心理因素之衝突的媒介物的作 風,是不可取的。這樣的selfindulgence(自我放縱),是反省不 夠、自制不夠的不負責任的行爲,是 以道德自律爲基礎的「意志自由」所不 能允許的。所以,孫君在「必須具備 屬於個體化良知系統的語言與符號」 那句話中使用「良知」二字,是不妥當 的。概括言之, 孫君所欣賞的內心化 思想史,格局有限。

在這個討論的脈絡中,另一位美 籍猶太學者的工作應該在這裏特別提 出來與孫君所欣賞的那些猶太學者的 工作做一比照。這位學者就是前文提 到的史華慈先生。他篤信猶太教,但 他在中國思想史領域中的宏富貢獻, 則是建立在認真研究中國思想的性質 以及它在歷史中的成因與涵義的原則 之上的。之所以如此, 主要是由於史 先生對人的尊重。因爲他尊重人, 所 以他自然尊重中國人。中國人的思想 是人類思想的一部分。中國人的思想 有與其他文化中的人共有的「通性」, 也有自己的「特殊性」。中國思想史是 「通性」與「特殊性」互動的、辯證的演 變過程,有其客觀的意義;故不可被 研究者主觀的意識所轉嫁。當然,任 何研究者都不可能完全超越他自己所 處環境的影響。然而,努力自覺地不 要使自己受文化、思想、政治、經 濟、與社會環境所造成的「偏見」所影 響——努力探求客觀的真實——乃 是以謙誠態度治學的人的首要之務。

這是一個永無休止、無法完全達到最終目的的過程。雖然無法達到最終目的,不過,以這樣態度治學的人與那些半自覺地(甚至自覺地)把自己的「偏見」轉嫁到研究題材上去的人的工作態度(以及因不同的態度所導致的不同研究成果),終有一個分際!

史華慈先生一直在與相對主義、 化約主義、及內心化思想史研究奮 戰。所以,猶太教的「意志自由」的概 念不但不一定導致內心化思想史研 究,而且還可能是對其批判的基礎。

「西方式的思考方式」

第三, 孫君在用佛洛伊德心理動 力學與他所了解的美國文化人類學的 觀念(見上面引文)解釋李文遜的研 究乃是「一種西方式的思考方式」以後 説:「令人感到意外的倒是林毓生。 他長期居美,卻一點也沒有受到上述 『緊張』觀念的影響。這裏似乎顯 示出:西方式的"緊張』觀念,中國人 不見得會欣賞。」在這裏, 孫君所作 的不是他所欣賞的西方式治學風格便 是中國式治學風格的解說,是把事情 過分簡單化了。其實,許多西方學者 與思想家們不但不欣賞孫君所欣賞的 那「一種西方式的思考方式」, 而且還 要對之嚴加駁斥。孫君對於筆者並未 受到他所指謂的那「一種西方式的思 考方式」的影響的觀察,是正確的。 但,爲甚麼會「令人感到意外」呢?難 道西方只有一種思考方式嗎?難道 「長期居美」而又未受到他所欣賞 的「西方式的思考方式」的影響,便一 定反映了中國式的思考方式了嗎?事 實上,筆者不但未受孫君所指謂的 「西方式的思考方式」的影響,而且還

努力自覺地不要使自 己受文化、思想、政 治、經濟、與社會環 境所造成的「偏見」所 影響——努力探求 客觀的真實——乃 是以謙誠態度治學的 人的首要之務。



圖 海耶克

相當多的中國知識分 子到了西方以後,動 輒以為他們所見流行 的西方思潮就是西方 文化的精華,對之欣 羨與採納唯恐不及。

整體主義的反傳統主義是不是一個強勢的「意統主法」一個強勢的其支配力強大到使得抱持這個「意統牢結」的人對上述矛盾並不有覺,或使他們覺得那樣的矛盾無關重要?

有意盡一己之力對其奮戰!而筆者奮 戰的思想資源基本上是來自西方的: 柏拉圖、康德、韋伯、與筆者從學的 博蘭尼(Michael Polanyi)、海耶克 (F.A. Hayek)、阿潤德(Hannah Arendt)、席爾思(Edward Shils)、 史華慈諸先生。這是指治學的思考方 式而言;至於在自覺的價值層次,筆 者不採一元的態度,而是在西方的自 由主義與中國文化傳統中做取捨。相 當多的中國知識分子到了西方以後, 動輒以爲他們所見流行的西方思潮就 是西方文化的精華,對之欣羨與採納 唯恐不及。這樣追趕時髦的態度,除 了反映自身的文化危機以外,是不足 取的。

孫文的根本錯誤是不了解拙著所一再强調的,其目的在於處理——從世界比較思想史的觀點來看——一項獨特的「意締牢結」(ideology)③。——即:五四整體主義的反傳統主義——的成因、內容、與涵義④。「整體主義的反傳統主義」不是孫文所謂

「全盤否定傳統」而是「要全盤地否定 傳統」, 亦即要把傳統全部否定的「意 締牢結」。這樣的「意締牢結」的訴求 不是結合理性的探索與經驗的研究而 興起的——五四時代的整體主義的反 傳統主義者並不是在對傳統中每一成 分均做了仔細研究以後,發現它們全 要不得,以致達到非全部摒棄不可的 結論。從「意締牢結」內部來看,它也 有「理性的思考」與「事實的驗證」, 而 且它的强韌性因它自認合理的理由的 增强而增强,但這些都是爲它的前提 服務的,而它的前提的形成與聚合則 不受理性的監督與經驗的驗證。一些 五四人物,如果一方面在言行之中表 示了肯定傳統成分的意見或顯示着受 到了傳統成分的影響; 但另一方面, 在他們提出救國之道的「系統性」意見 時,卻視中國傳統爲一整體,主張應 該把它全部打倒。那麼,他們肯定傳 統成分或受傳統成分影響的事實並不 妨礙他們成爲整體主義的反傳統主義 者。

换句説話,他們的整體主義的反 傳統主義並不因他們事實上受到了傳 統的影響或在意識之中肯定了傳統的 成分而動搖。在邏輯上,這當然是一 項矛盾。《危機》所要探討的則是:爲 甚麼這樣的矛盾,對他們而言並不自 覺,或者即使自覺其存在,卻覺得無 關重要?在這裏, 邏輯分析之使用旨 在導出一些重要的歷史問題:整體主 義的反傳統主義是不是一個强勢的 「意締牢結」——其支配力强大到使得 抱持這個「意締牢結」的人對上述矛盾 並不自覺, 或使他們覺得那樣的矛盾 無關重要?倘若是如此的話,此一强 勢「意締牢結」在五四時代是如何形成 的?它的歷史後果(涵義)如何?

從這一思辨的理路可以知道, 孫

君對拙著使用邏輯分析的批評是建立 在曲解之上的。孫君説:

必須指出:陳獨秀、胡適、魯迅等人,只是被放入林毓生編織的上下文脈絡中,才犯了「邏輯謬誤」。不過,林氏對他們作出的評語却易讓讀者產生這樣的幻覺,似乎他們是超出任何脈絡、時空、歷史地(亦即是在絕對意義上)犯了「邏輯謬誤」。

與孫君的「理解」恰恰相反,拙著所使用的邏輯分析,正是要藉以引出歷史的闡釋。正因爲陳獨秀、胡適、與魯迅的「邏輯謬誤」不是超歷史的,而是在歷史的脈絡與時空中發生的;所以,他們才不把那些「邏輯謬誤」當一回事。

# 強勢「意締牢結」

那麼,究竟甚麼是强勢「意締牢 結」?而《危機》是如何解釋它的歷史 成因與後果的?對於「意締牢結」的意 義,筆者以爲當代社會學家席爾思先 生的界定最爲精審與完整⑤。席爾思 認爲意識形態是對人、社會、及與人 和社會有關的宇宙的認知與道德信念 的通盤形態。它與「看法」、「教義」、 與「思想系統」不同。不過,這些不同 往往是程度的不同。意識形態的特色 是:它對與它有關的各種事務都有高 度而明顯的「系統性」意見⑥,它往往 要把系統中的其他成分整合於一個或 幾個顯著的價值(如平等、解救、種 族純粹性等)之下。(按:整體主義 的反傳統主義則是把中國傳統的其他 成分整合在一個或幾個顯著的負價值 之下。)就這樣,它往往是一個封閉 系統, 對外界不同意見採排斥態度。

從內部來看,它一方面拒絕自我革新,另一方面,則要求追隨者絕對服從,並使追隨者覺得絕對服從是具有道德情操的表情。意識形態的形成與傳播則要靠「奇理斯瑪」(charismatic)型人物的出現與領導。意識形態與看法、教義、與思想系統之不同既然是程度上的不同;那麼,意識形態本身也可根據其系統性、對閉性、與依賴「奇理斯瑪」型人物的領導的程度而區分弱勢的與强勢的意識形態。

人類學家基爾茲(Clifford Geertz)正確地指出,當一個社會產生了社會與政治危機,加上文化因迷失方向而產生了文化危機的時候,那是最需要意識形態的時候⑦。

自十九世紀中葉以來, 中國社會 在西方勢力衝擊之下,開始了一個長 期而全面的解體過程。在傳統社會制 度與習俗方面,從家旅、婚姻、鄉 里、學校各種制度到風俗習慣,其中 沒有任何一部分是可以站得住的了。 傳統政治秩序也漸瓦解, 辛亥革命帶 來的是全面的崩潰(辛亥之後的軍閥 混戰可爲明證)。至於傳統中國文化 與道德秩序, 也因受到西方符號、思 想、與價值的衝擊而招架不住。因爲 傳統中國社會、政治秩序與文化、道 德秩序是高度整合着的, 所以辛亥革 命所帶來的整個政治秩序的瓦解也導 致了本來已站不穩的社會秩序與文 化、道德秩序的解體®。

## 文化秩序與政治秩序

就傳統中國文化秩序與政治秩序 兩者之間具有高度整合性而言,此一 整合性的解體促進了强勢意識形態的 興起。中國知識分子過去一向習於生 傳統中國以「內在超越」為基礎的文化秩序, 自漢以來已經極高度地整合於政治秩序之內。

活在一個秩序甚爲井然的文化世界 中, 思想與價值聯繫在那樣一個有秩 序的結構中, 在世界史上, 似未有與 之匹敵者。當然,我並不否認在傳統 文化的結構之內, 存在着許多彼此相 當衝突的因素所形成的「緊張」 (tensions),但這些「緊張」卻是在 一個大的政治秩序的籠罩之下銜接在 一起的。我們可以用許多方式來對這 一高度整合的政治與文化秩序(或結 構)加以説明。例如,無論宋明理學 中各家各派對「格物」是「致知」的手段 有多少不同的解釋⑨; 但絶大多數儒 家學派都毫不懷疑地認定, 記錄在儒 家經典中的古代聖哲所具體説明的道 德原則與政治原則實際上已蘊涵了對 「理」的最終了解——這一事實足以說 明在中國悠久的歷史中,結構完整, 統合完整的政治與文化秩序所佔勢力 之大。當然,基督教中的《聖經》也被 其教徒信奉爲最後的真理,而佛 經也都訴諸釋迦的智慧。但《聖經》的 權威來自啟示及先知傳統與教條,而 佛教各派對釋迦智慧的解釋, 其範圍 要比儒家寬得太多。另外,基督教與 人間俗世的關係,是在政教分離的原 則與結構中牽連的, 而佛教基本上是 出世的。世界其他高等文明尚無中國 式的,以人間性、人文主義的哲學方 式在社會、文化與政治活動中反而呈 現宗教性質。換句話説, 西方自第四 世紀羅馬帝國立基督教爲國教,其宗 教、文化秩序與政治秩序之間的關係 在結構上呈現二元——所謂「凱撒的 事情歸於凱撒,上帝的事情歸於上 帝 . — 現象以來, 西方政治秩序的 危機並不直接導致宗教、文化秩序的 危機, 宗教、文化秩序的危機也不直 接導致政治秩序的危機。雖然兩者之 間存有相互牽連,彼此消長的複雜關

係,但兩者都有相當高程度的相互獨 立性。中國文化和道德精神也有獨立 性;不過在中國,「文化和道德精神」 須與「文化秩序」作一區分。傳統中國 以「內在超越」爲基礎的文化秩序,自 漢以來已經極高度地整合於政治秩序 之内: 所以, 一方面它涵化了許多政 治活動,使其呈現宗教性質,另一方 面, 從分析與結構的觀點來看, 政治 秩序與文化秩序基本上是一元的。西 方「政教分離」的二元現象與中國「政 教合一」的一元現象,可由極端的例 子予以尖鋭地説明:因爲沒有教士 (祭司)階級,連「封禪」那樣的 大事,到了漢武帝時代都「莫知其儀 禮」(《史記・封禪書》) 了; 所以, 與其說那是宗教上的大事, 不如説是 廣義的政治行爲。在西方,即使君主 (如英國的亨利八世)把自己變成 教會的首腦,並頒訂宗教儀式,發行 祈禱書等,然而作爲凡俗世界一分子 的君主, 卻不能行使神職人員的功能 (如主持聖儀),同時他也要在具 體形式之內接受神職人員的教誡。之 所以如此,是因爲神職人員代表「外 在超越」的上帝, 這終究不是俗世的 君主所可僭越的。

根據以上的分析,我們知道傳統中國的文化秩序不但高度地與政治秩序整合着,而且它們整合的方式是文化秩序基本上是整合於政治秩序之內的。這樣的了解並不蘊涵一切文化成分都已與政治秩序整合了或都已整合在政治秩序之內。在《危機》之中,華者曾談到鮑敬言與柳宗元的言論,藉以提示傳統中國文化之內確有衝突或「緊張」⑩。所以,筆者對傳統中國文化之內確有衝突或化,實張」⑩。所以,筆者對傳統中國文化之內確有衝突或化,實張」⑩。所以,筆者對傳統中國文化之內確有衝突或不過,或「靜」,或「靜」,或「靜」,或「靜」,或「靜」,或「靜」,或「靜」,

讀方式, 因此他把筆者對傳統中國 「文化秩序」(cultural order)的分析 當作筆者對「傳統中國文化的內涵」 (contents of traditional Chinese culture)的理解。關鍵不在於中國傳 統文化是否是「鐵板一塊」、「渾然一 體」、或「靜止不動」——我想任何稍 有常識的人都不會有那樣幼稚的看 法,而是:(一)傳統中國文化秩序 與傳統中國政治秩序是否具有高度的 整合性?(二)傳統中國文化之內的 衝突與「緊張」以及中國政治、經濟、 社會、與文化的歷史演變,是否在中 國傳統解體之前衝破了文化秩序與政 治秩序的整合性以及那一整合的特殊 方式?《危機》所蘊涵對第一個問題的 答案是肯定的, 對第二個問題的答案 是否定的。孫君如有不同意見,當然 可以提出來討論。可惜的是,孫君只 是把自己理解上的混淆當作對別人的 批評。

#### 普遍王權

正因爲傳統中國文化秩序是高度 整合在傳統中國政治秩序之內的緣 故,政治秩序的崩潰無可避免地使得 文化秩序也完全解體了。經由「普遍 王權」(universal kingship)的符號與 制度的整合作用,中國道德、文化中 心與政治中心是定於天子的位置之 上⑪。因此,我們可以說,中國的政治 秩序與道德、文化秩序確是高度地整 合着的。「普遍王權」建基於對「天命」 的信仰上,從漢代以降,更因儒家思 想中產生了極爲精巧的有機式宇宙論 而得到增强。(這種有機式宇宙論之 興起主要是因爲陰陽五行學說已揉雜 在儒家之中的緣故)。因此,「普遍 王權」的崩潰不僅導使政治秩序瓦

解,同時也使文化秩序損壞了。這不 是説,在這種文化解體的情況下,中 國人就不再持有任何傳統的觀念或價 值,而是說經由傳統的整合秩序所形 成的價值叢聚(cluster of values)與 觀念叢聚(cluster of ideas)(一組 價值或觀念彼此相互連結日叢聚)遭 受腐蝕,或從原來接榫處脱臼了。易 言之, 傳統文化與道德之架構解體 了。那些仍要維護傳統觀念與價值的 人被迫只得尋求新的理由。因爲在中 國傳統思想內容之內, 已經沒有任何 東西可安穩地被視爲當然, 所以其中 每一方面均可能遭受懷疑與攻擊。從 分析的觀點來說, 傳統政治與文化架 構的解體,爲五四反傳統主義者提供 了一個全盤化否定傳統之「結構的可 能」(structural possibility)。

# 結構的可能

這裏所謂「結構的可能」,當然不是整體主義的反傳統主義的充分條件。因此,孫君對拙著因果分析的批評——「但我們總覺得中國文化之『一體性』與知識分子反傳統的『全盤性』之間,沒有一種因與果的必然性」——難免不是對拙著限定的(qualified)分析的附會了。筆者根本不相信甚麼歷史的必然性,《危機》全書從未使用「必然性」的字眼兒。《危機》所使用的是限定的「理念型或理想型分析」。而孫君動輒使用「必然性」這類詞語也許在無意中反映了馬列主義的分析範疇在他的意識中「深層結構」性的影響。

在結構上,整體主義的反傳統主 義的興起既已可能,真正促進許多五 四人物主動地採取全盤化否定傳統的 「意締牢結」的因素,當然仍是非常複

在結構上,整體 主義的反傳統主義的 與起既已可能,真正 促進許多五四人物主 動地採取全盤化否定 傳統的「意締牢結」的 因素,當然仍是非常 複雜。 許多五四知識分子在 面對極為複雜艱難、 亂無頭緒的救國問題 的時候,急需「快刀 斬亂麻」,謀求「系統 的」答案。

雜。但爲了分析的方便,筆者繼續使 用「理念型或理想型分析」。正在中國 傳統的思想内容因文化秩序的解體而 變得支離破碎的時候, 五四反傳統主 義者使用了一項源自中國傳統的,認 爲「思想爲一切根本的整體觀思想模 式」( holistic-intellectualistic mode of thinking)來謀求解決迫切的社會、 政治、與文化的問題。拙著曾仔細分 析爲甚麼這一「思想模式」乃是自儒家 各個不同學派所共同認定的「基礎」 ( presupposition ) ——「心的理知與 道德功能」的優先性——演變而成, 而非受西方思潮或當時中國的政經與 社會實況之影響所致⑫。在這裏「思 想內容」與預設的( assumed ) 「思想 模式」應做一區分。在傳統的「思想內 容」已經解體的時空當中,一項根深 蒂固,瀰漫於中國傳統文化之中,視 思想爲一切根本的一元式思想模式仍 有其强大的影響力。許多五四知識分 子在面對極爲複雜艱難、亂無頭緒的 救國問題的時候,急需「快刀斬亂 麻」,謀求「系統的」答案——亦即建 立他們自認可以解決他們的問題的 「意締牢結」,他們在中國文化潛移 默化之中接受的,視「思想爲一切根 本的一元式思考模式」的演變乃給他 們帶來了「答案」。

這一思想模式,在辛亥革命以後 政治與社會諸多問題所產生的必須盡 力找到根本解決方針的壓力下,演變 成爲認爲「思想爲一切根本的整體觀 思想模式」此一思想模式與當時的許 多遠因與近因相配合,乃導致五四人 物把他們看到的傳統中惡毒與腐朽的 質素,當作整個民族心靈患有病毒的 表徵。既然他們認爲這種病毒已侵蝕 了每件事物,那麼惡毒與腐朽的質素 不是單獨的、互不相涉的個案。所

以,他們認爲如要打倒傳統,就非把 它全盤而徹底地打倒不可。這個極爲 「意締牢結」( ideological ) 或意識 形態化的全盤化否定傳統運動,之所 以如此熱烈卻又僵化,主要是因爲它 自身有其「系統性」與自我肯定的「合 理性」, 而這種「系統性」與「合理 性」, 則主要是因爲五四人物在他們 深層的意識中因深受傳統有機式一元 論思想模式與「政教合一」傳統的深刻 影響而不自知,以致使他們的論式 (argument)與其他的想法「絶緣」的 關係。當然,悠久的中國傳統並非無 一是處,然而在五四反傳統者的眼 裏, 傳統中所謂仁愛之説等等, 只是 世界高等文明的公分母, 不是中國特 有的東西, 而它們因受了中國病毒心 靈的阻撓, 在中國只是無法實現的空 話而已。

根據以上的歷史闡釋,我們可以 明瞭爲甚麼作爲强勢「意締牢結」的五 四整體主義的反傳統主義有那麼强大 的支配力,以及在這樣强大的支配力 籠罩之下,爲甚麼不同類型的五四整 體主義的反傳統主義者,爲了維持這 一强勢「意締牢結」的完整性而無法對 付,他們一方面深受傳統的影響並肯 定傳統的成分,另一方面卻主張要把 傳統全部打倒所產生的矛盾了。

孫君在曲解了《危機》中邏輯分析 的歷史意義,並誤把《危機》對中國傳 統「文化秩序」歷史涵義的分析當成筆 者對中國傳統「文化內容」理解以後, 接着說:

一個文化是渾然一體的也好,多元化的也好,只要我們對它「全盤地」倒胃口,就足以造成全盤否定的態度——行不行得通是另外一回事。事實上,我就親眼看到有美國人全盤否定美國文化。

孫君這樣的評論,令人覺得啼笑皆 非,他的「了解」竟是停留在那樣粗疏 而低的層次,真是教人如何說起呢?

## 中國意識的危機

《危機》所處理的是波瀾壯闊、淵 源有自、影響深遠的二十世紀中國歷 史中「思想意識形態化」(ideologization of thought)的大運動,不是甚 麼單獨的個案,或少數人情緒或意識 問題。在《危機》第一章「導論」中,筆 者曾特別指出,五四時代中國的「整 體主義的反傳統主義」是世界史上的 獨特現象。筆者在這裏要强調的是, 這一觀察與《危機》所提出的歷史闡釋 有密切的關係。無論西方各個社會的 現代化過程或非西方——韓國、日 本、東南亞、印度、巴基斯坦、阿拉 伯、非洲、及拉丁美洲地區——的社 會的現代化過程,都未出現類似中國 五四時代整體主義的反傳統主義。之 所以如此,雖非必然,但絕非偶然。 這一歷史現象是無法純就心理學、政 治學、或社會學的通論性概念來加以 解釋的。這是一個史學的問題,必須 根據二十世紀中國政治、社會、與思 想的變遷與持續(change and continuity) ——這一辯證的、更爲廣闊 的來龍去脈——來進行考察。

美國或其他任何社會都可能有人 對他自己的文化傳統「『全盤地』倒胃 口」,但那樣的態度興起了大的「意締 牢結」運動了嗎?關鍵在於他們的態 度是否有像五四「整體主義的反傳統 主義」那樣的持久性與抵擋得住外界 批評的能力。所以,孫君所謂他「親 眼看到有美國人全盤否定美國文化」 的現象,不可與五四時代的現象同日 而語。不過,從孫君所欣賞歷史著作 「情節化」、「戲劇效果」的主觀立場而言,有些美國人對他們的文化傳統「『全盤地』倒胃口」的現象,大概足以構成孫君「內心化」美國現代史已經呈現「全盤化反傳統主義」的「了解」。那麼,我們對他那樣與客觀史實有極大出入的「了解」,也就不必覺得驚愕了。

另外,我想在解釋《危機》所使用 的「理念型分析」之前,先交待以下幾 點意見:(一)孫君認爲《危機》是使 用「由公設去推出定理的敍事方式」。 但《危機》的研究過程是先用歸納法, 以後才用演繹法與之配合,絕非「由 公設去推出定理」。例如,對儒家傳 統强調「心的理知與道德功能」優先性 的理解及其與五四人物「藉思想、文 化以解決問題的途徑」具有傳承關係 的理解, 都是研讀各家著作以後歸納 出來的結論。又例如,陳獨秀、胡 滴、魯迅的性格與思想雖然不同,但 就主張「整體主義反傳統主義」這一點 而言,他們卻持共同立場——這樣的 理解也是由歸納研究而獲得的結論。 但因《危機》强調傳統一元有機式「思 想模式」的傳承關係,而且書中分析 的論式也許比較扣緊, 所以對孫君或 其他一些讀者而言,遂產生演繹法駕 馭了《危機》闡釋架構的印象。至於筆 者在這裏的解說,是否有當?史料俱 在,讀者不難覆按。

## (二)孫君説:

「五四」時代有擁護東、西文化這兩大 陣營之間的論戰,却無人提出「全盤 西化」的口號。至1929年胡適才提出 這個口號,在1935年又把它改裝為 「充分世界化」。前一口號在30年代却 被陳序經等接收了過去,到了60年代 初期又被台灣的西化論者重提。林毓 生是後一時期的人,很可能是透過60 年代的角度,回頭去看「五四」。如果「五四」時代的陳獨秀、胡適、魯迅都不是甚麼旗幟鮮明的「全盤西化論」者,那末,林毓生的論證又不是失敗的話,就是不能全面成立。但林氏在自己心目中編織了一個理想模型之後,發覺無法令研究對象對號入座,却倒過頭來指責後者頭腦不清,思想混亂,犯了邏輯謬誤……等等。

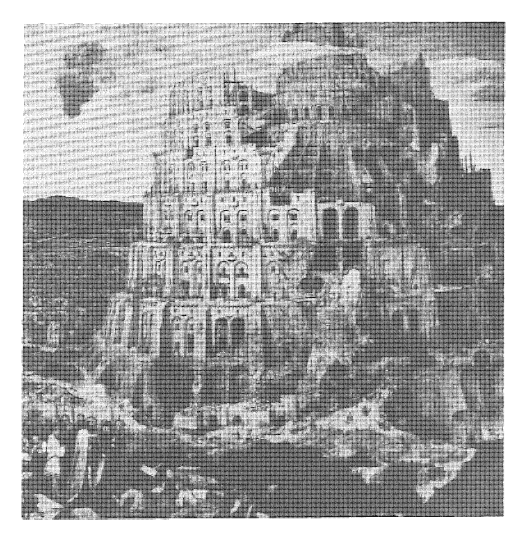
事實上,《危機》並未特別着重分析 「全盤西化論」。從《危機》的論旨 來看,「全盤西化論」是「整體主義的 反傳統主義」內在理路(inner logic) 之衍生物。的確,不是每一個五四全 盤化反傳統主義者,都主張「全盤西 化論」。例如,在魯迅思想中的理知 與道德層次,他一方面堅持整體主義 的反傳統主義,另一方面又肯定一些 傳統的道德價值。這樣深刻的「緊 張,,使他的思想「不能動彈」 (immobilized),故並未主張「全 盤西化」。所以,《危機》並未硬要「研 究對象對號入座」, 也未在這個層次 上指責研究對象「頭腦不清、思想混 亂」。恰恰相反,從五四「整體主義的 反傳統主義」立場來看,他們其中的 一些人以及後來的一些人在五四以後 主張「全盤西化」,正是他們「頭腦清 晰」地遵循在中國極具支配力的「整體 主義」的「內在理路」的表現!《危機》 所涉及到的對於「全盤西化論」的分 析,只限於説明「整體主義內在理路」 在客觀歷史中的涵義。至於爲甚麼有 的整體主義者後來主張「全盤西化」, 有的沒有呢?那牽涉到「整體主義的 反傳統主義」所使用的「內在理路」在 不同知識分子意識中與其他條件互動 的過程。爲了避免枝蔓,《危機》並未

多所討論。

## (三)孫君説:

在全書的結論部分,林一再指責三人「全盤反傳統主義」此路不通,而中國意識的危機的最終解決,則有待他所說的「多元與實質的方法」。結果,林 氏仍然掉入了他本人一直在批判的中 國式思維,以爲憑「聖賢」提出一兩個 理念就可以拯救全文化的窠臼。

然而, 孫君這樣的「理解」是不正確 的。我不同意許多五四人物所推展的 以「整體主義的反傳統主義」爲基礎的 啟蒙運動, 也不同意五四人物使用的 一元有機式整體主義「思想模式」。我 認爲「藉思想、文化以解決問題的途 徑」, 基本上, 是「一元式思想文化決 定論」(monistic-intellectualistic determinism)。不過,我並不想矯枉 過正。我雖然不同意五四人物相信思 想有那麼大的力量,知識分子能夠發 揮那麼大的功能;但,我卻不認爲思 想毫無力量或完全是政治、經濟、社 會的副產品。在這樣的理解之下,我 認爲應該以邁出五四來光大五四的態 度繼續五四的啟蒙工作。這一立場是 自覺地從蘇格蘭啟蒙運動(而非法國 啟蒙運動)傳統下西方自由主義與儒 家傳統做取捨的結果,絶未掉入我所 批判的中國式思維的窠臼。至於我在 《危機》結論中所提出的「多元而實質 方法」與對中國傳統進行「創造性轉 化」(creative transformation)的主 張, 那是我研究五四反傳統主義以 後,在另一層次上所獲得的結論;而 非先有這樣的結論,然後才開始研究 五四思潮的。「創造性轉化」必須蘊涵 非思想性、非文化性的建設,才能證 明我並非自己也在使用「藉思想、文 化以解決問題的途徑」。關於這個複 雜問題,我在其他中文著作中曾多所



論述,最近正在撰寫如何建設「民間 社會」(civil society)的長文,在這 裏就不贅述了。

韋伯的「理念型分析」

筆者在本文第二節開始時曾說, 孫君的根本錯誤是不了解《危機》所着 力處理的,乃是作爲强勢意識形態的 五四「整體主義的反傳統主義」的成 因、內容、與歷史涵義。孫君另一基 本錯誤是對《危機》所使用的「理念型 或理想型分析」的誤解。孫君説:

林氏自己在一處註解中把他的「普遍 皇權」說成是一個韋伯式的理想模型 (Weberian ideal-type),换而言 之,是存在於腦海裏的東西。這就令讀者迷糊了,不知林氏筆下的「反傳統者」所反的是不是也是他們腦中的一個思想構造呢?還是真的有一個曾「客觀存在的」普遍皇權制度——它的瓦解是「因」,造成了全盤反傳統之「果」?……至於林氏的「解體」觀原意上或者是近似本世紀中期之湯恩比之文明解體論,但不幸添了一個章伯式的蛇足。

首先,我雖敬佩湯恩比的博學,但對他那樣簡單化的比較方式與闡釋方式,並不欣賞。拙著所作的「普遍王權」(universal kingship)的解體帶來了傳統文化秩序的解體的闡釋,基本上如《危機》第二章註釋所交代的,

是受了韋伯、席爾思先生、與史華慈 先生著作的影響。這裏「理念型或理 想型分析」是指筆者在進行歷史因果 闡釋時所做的,不是指五四反傳統人 物「腦海裏的構造」。孫君因爲對「理 念型或理想型分析」的抽象意義不了 解,以致迷糊了。

筆者所做的分析,大意如下:根 據席爾思先生發展出來的新韋伯式 「奇理斯瑪」(neo-Weberian concept of charisma)的觀念,任何文化與社 會中的秩序(order),其最終源泉 是這個文化與社會中最重要的「奇理 斯瑪」。在傳統中國文化與社會中, 建基於「天命」觀念之上的「普遍王權」 是那個文化與社會中「奇理斯瑪」的核 心。「普遍王權」的崩潰代表着「奇理 斯瑪,的解體,因爲那樣的「奇理斯 瑪」是文化與政治秩序的源泉, 所以 那樣「奇理斯瑪」的崩潰導致了傳統中 國文化秩序與政治秩序的解體。孫君 如不同意席爾思先生發展出來的觀念 或認爲筆者的應用並不適當, 儘可提 出批評與討論。但,捕風捉影、牽强 附會的「理解」,則不是批評。

「理念型分析」是:為 了展示研究對象某一 方面的特性並對其成 因提出具有啟發性與 系統性的了解,而把 一些有關的因素特別 加以強調出來加以統 合的分析建構。

> 然而,究竟甚麼是「理念型分析」 呢?爲甚麼《危機》使用它呢?這當然 是複雜的問題,我在這裏只能大致談 其梗概。

> 人世間的事情,錯綜複雜。任何一件事,可說都有無限多的方面。另外,我們也可以說,它是無數遠因與近因(政治的、經濟的、社會的、文化的、思想的、心理的)千絲萬縷地連結在一起的結果。面對任何一個歷史事件的整體,我們所能看到的,必

然是一個無限龐雜,難以理清的東西。我們不可能了解此一事件的所有方面與一切原因;而且,從我們的興趣與關心的問題的觀點來看,也無此必要。

我們只能根據我們關心的問題注 意一個事件的有關方面——這些(而 不是所有的)方面之所以被我們注 意,是因爲我們覺得它們與我們關心 的問題有關。然後, 我們對這些方面 的有關因素加以不同學科的研究。因 此,我們的研究,注定是有選擇性 的。當我們要探討研究的對象之歷史 成因的時候,我們是以「從結果追溯 起源的方法(genetic method)」把有 關的因素連繫在一起的。當我們必須 給予關心的問題系統的、分析的解答 才能使我們覺得比較能夠滿意的時 候,我們便無法從史料的分類與摘要 中獲得比較滿意的解答。在這個需要 進行系統分析的時候, 我們便在有意 或無意之間或多或少地使用韋伯所謂 「理念型或理想型分析」( ideal-typical analysis)了。「理念型分析」是:爲 了展示研究對象某一方面的特性並對 其成因提出具有啟發性與系統性的了 解,而把一些有關的因素特別加以强 調出來加以統合的分析建構⑬「理 念型分析」可以使研究者從繁複龐雜 的歷史現象中整理出一套條理來。事 實上,事件愈複雜,愈需要對之予以 理念性的了解(conceptualized understanding),所以便愈需要「理 念型的分析」(4)。另外,「理念型分 析」最能彰顯歷史事件的獨特性。當 我們對於此一事件的獨特性有所掌握 以後, 才易探討它的歷史涵義或後果 (historical implications or consequences)。這是《危機》使用「理念 型分析」的基本理由。

假若有全知的上帝可知最後真理 的話,「理念型分析」從上帝的觀點看 去, 當然可能是不夠周延的, 甚至是 偏頗的。但,人不是上帝。因此,不 必也無法做此種考慮,也不必(當然 也無法)拿這個標準來衡量「理念型 分析」的有效性。從邏輯的觀點來 看,「把一些有關因素特别加以强調 出來加以統合」而成的分析建構,雖 然不能解釋此一事件的整體,卻不必 然是此一事件簡單化的解釋。關鍵在 於當初的問題,是否是針對此一事件 的特定部分而提出的, 以及這個問題 是否和針對此一事件其他部分而提出 的許多合理的問題有所衝突或矛盾。 只要某一個問題確實是針對此一事件 的某一個特定部分而提出的, 而各個 問題彼此並不混淆,沒有矛盾;那麼 爲了解釋此一事件各個特定部分而提 出的各個「理念型的分析」, 至少在原 則上應該不會比此一事件各個特定部 分之間更不相容,也不必然構成對此 一事件的特定部分簡單化的解釋⑮。

那麼,是否任何「理念型的分析」 都是有效的呢?「理念型的分析」是否 可以任意爲之呢?當然不是。它必須 滿足下列兩個條件:(一)它必須與 有關的史料沒有衝突。換句話説,它 必須照顧到可見到的一切有關史料 (對於無關的史料之所以無關,他 也必須有言之成理的解釋。)(二) 在它展示被解釋的對象的特殊性與對 其成因提出的具有啟發性與系統性的 分析的時候, 它必須能夠應付有關史 料中例外的現象。「理念型的分析」既 然是「把一些有關的因素特別加以强 調出來加以統合的分析建構」,它自 然不能把與這個分析建構有衝突的例 外也統合進來。然而,它的理論的有 效性端賴它的分析系統是否能對這些

例外給予言之成理的解釋。(在思想 史方面,使用「理念型分析」的精微而 深刻的經典之作,首推韋伯的《新教 倫理與資本主義精神》⑩。

## 註釋

- ① Maurice Meisner and Rhoads Murhpey eds., *The Mozartian Historian: Essays of the Works of Joseph R. Levenson* (Berkeley: University of California Press, 1976), pp. 100—112.
- ② Benjamin I. Schwartz, *The World of Thought in Ancient China* (Cambridge, Mass.: Harvard University Press, 1985).
- ③ 通常譯作「意識形態」,此處「牢」 字取「監牢」中「牢」字的含意,「結」字 取「死結」中「結」字的含意。
- ④ Totalistic antitraditionalism我過去譯作「全盤性或整體性反傳統主義」。這樣的譯法,並不十分貼切。也許「全盤化反傳統主義」更為合適。為了免去字面上的誤解,本文則直譯如上。關鍵在於"totalistic"與"total"的分際。
- ⑤ 最初發表在International Encyclopedia of Social Sciences. 後收入 氏著The Constitution of Society (Chicago, 1982), pp. 202—23。
- ⑥ 此處「系統性」並不蘊涵「正確性」,在強勢的意識形態中,其系統性則是僵化的系統性。
- ⑦ 見氏著The Interpretation of Cultures (New York, 1973), pp. 193—233, esp. 215—20。
- ⑧ 在這裏,「文化」和「道德」(其中包括許多成分)應與「文化秩序」、「道德秩序」作一區分。文化、道德秩序的解體並不蘊涵一切傳統文化與道德質素均已死滅。
- ⑨ 從純理論的觀點,對「理」的了解 只能是一個開放的陳述,並不預設既 定的答案。易言之,甚麼是最終的真 理,無人能夠提供一完全確切的答 案。

- ⑩ 當然還有大家耳熟能詳的許多其他的衝突或「緊張」,如道家思想與儒家思想、佛教思想與儒家思想、大傳統與小傳統、儒家思想之內程朱與陸王、左派王學與儒家正統等等衝突或「緊張」——而在這些衝突之間又有許多共同點。
- ① 雖然中國傳統中有「從道不從君」 的觀念,雖然這項觀念與天子承受 「天命」為天下政治與道德中心的觀念 之間產生了中國傳統中的一種「緊 張」, 但這一「緊張」只對作為道德與 文化秩序之中心的天子制度與符號產 生威脅, 但從未使之動搖。主要是因 為中國沒有獨立的教會, 所以沒有有 力的資源支持政治秩序與文化、道德 秩序二元化的發展。書院與寺院發生 了一點有限的獨立作用。但其精力多 消耗在盡力維持自我份內的有限的自 主或抗議方面,與西方教會在歷史中 促進「政敎分離」的作用,不可同日而 語。就整個社會而言,中國書院與寺 院的發展並未衝毀中國政治秩序與文 化秩序的高度整合。
- ② 見英文版頁38-55,特別是頁39-41及49-51;中文增訂再版頁63-89,特別是頁65-67及77-79。
- (3) Max Weber, The Methodology of the Social Sciences, tr., Edward Shils and Henry Finch (New York, 1949), p.90.
- (1) Weber, *ibid*, p. 101.
- (B) Maurice Mandelbaum, *The Anatomy of Historical Knowledge* (Baltimore: The Johns Hopkins University Press, 1977).
- Max Weber, The Protestant Ethic and the Spirit of Capitalism, tr., Talcott Parsons (New York: Scribner's, 1958).

林毓生 原籍山東黄縣(現改龍口 市)。1934年在沈陽出生,40年代就 讀北京北師附小及師大附中,1958年 台灣大學歷史系畢業後赴美,1970年 獲芝加哥大學哲學博士(主修社會思 想),並三度赴哈佛大學東亞研究中 心從事中國思想史研究。現任威斯康 辛大學麥廸遜校區歷史系教授。著有 The Crisis of Chinese Consciousness: Radical Antitraditionalism in the May Fourth Era (Madison, 1979; 中文 版:《中國意識的危機》, 貴陽, 1986; 增訂再版: 貴陽, 1988; 日文版: 東 京,1989;韓文版:漢城,1990)、 《思想與人物》(台北,第5次印行, 1990; 北京版:《中國傳統的創造性 轉化》,三聯,1988)、《政治秩序與 多元社會》(台北,1989)等。