# 文化相對主義與普遍主義

## ●康 丹

David D. Buck: "Forum on Universalism and Relativism in Asian Studies—Editor's Introduction" in Association for Asian Studies (ed.), *The Journal of Asian Studies* (Michigan: Ann Arbor), Feb., 1991.

對於亞洲學領域的西方學者,由於所研究的對象與自身文化不同,如何看待非西方文明就成了研究工作的基本出發點。有人認為世界上存在一種可以用來判斷任何文明的普遍價值,換句話說,在目前就是西方文明的價值;也有人認為各種文明有其自身價值系統,並不存在統一、普遍的價值,因而也不能用西方價值去批評非西方的文化。這是當前學術界主要的兩種意見,前者稱為文化普遍主義(cultural universalism),後者則作文化相對主義(cultural relativism)。大約在兩年前,《亞洲研究學報》

(The Journal of Asian Studies) 向 五、六個有關學者組稿, 請他們就 上述兩個亞洲研究中最常見的規範 發表意見。1991年2月號的《亞洲研 究學報》發表了雜誌編輯巴克 (David D. Buck)的文章〈亞洲研究 中的普遍主義與相對主義專輯:編 者導言〉"Forum on Universalism and Relativism in Asian Studies-Editor's Introduction"他綜合了近 年來有關文章及著述,對上述意見 作了較客觀的(這裏的客觀是述而 不作的意思)介紹。這篇介紹不僅 對西方學者有參考價值,對中國學 者也許更有意思,尤其在經歷了80 年代熱烈的「文化反思」後,了解一 下「別人」如何看自己的文化會有助 於思考。

# 文化普遍主義者的優越感

按照這篇介紹文章的説法,關於文化相對主義的權威論著之一是

哈奇(Elvin Hatch)1983年出版的 《文化與道德——人類學中的價值 相對性》(Culture and Morality— The Relativity of Values in Anthropology)。書中主要觀點否認 在不同的文化間存在一絕對價值標 準。在亞洲研究中很有影響的兩位 學者本迪特(Ruth Benedict)和格 爾茨(Clifford Geertz)曾指出個人 的理性主義是現代歐洲文明的文化 構造,但它並不適用於非西方文明 的價值體系。文化相對主義通常包 括道德、認識、感性、概念、邏輯 及語言。但文化相對主義在各個領 域的影響又很不同,如在人類學早 已被接受,並且還是相當權威的觀 點。許多學者認為任何文化體系, 如果其功能可行,便是成功的體 系。而在文學方面,文化相對主義 者將他們的理論認為,文本(text) 本身沒有甚麼固定的意思。在政治 學及倫理學方面則存在很大爭論, 到底有沒有一種跨文化的原則 (transcultural principles),如人 權, 那便是一種普遍性的價值。持 文化普遍主義觀點的人相信適用於 各種不同文化的普遍價值是存在 的。由此他們表現出對自己的文化 及價值體系的優越感。1989年阿達 斯(Michael Adas)出版了《作為人 類衡量標準的機器》(Machines as the Measure of Men), 書中主要觀 點是以西方機器工業文明為標準來 衡量人類行為及價值的情況越來越 顯然,而十九世紀是見證這一過程 的時代。通過這個過程,人們認為 一個超文化的、科學的、客觀的標 準是可能的。

文化普遍主義及客觀立場論

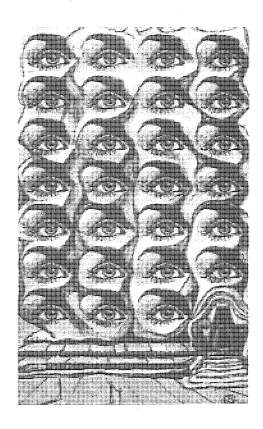
(objective position)分別出現於十 九及二十世紀, 前者強調某些道德 觀點的優越,如人類尊嚴、民主、 社會平等及公正,後者強調方法論 的普遍意義,通常表現在社會科學 或科學研究中。這兩種道德及方法 是源於西方的,但許多人認為在所 有的人類社會中存在着可類比的相 似類型。現代這個詞,已具有一定 的可以下定義,可以形容出來的價 值與技術的內容,事實上也沒有人 能真正成功地區分甚麼是現代的, 甚麼是西方的。如麥金泰(Alisdair MacIntyre) 説的, 試圖超越文化的 努力,常常成為羅列不同文化現象 的工作,除非我們對這種分門別類 的羅列給予理論上的觀點,這種羅 列一般是空洞而毫無意義的。由於 學術研究的越益規範化 (formulistic)及國際化,潛在的新 的對於普遍性的信心與對研究中不 同文化及方法的不可避免性的懷疑 增長了。許多學者認為儘管普遍主 義的根源來於西方, 現在大多數國 家的學者們使用的,參考的都是同 樣的話語(discourse)。所以不管在 不同文化之間的理解上有甚麼障 礙,至少在學術研究層次上,存在 着溝通不同文化的努力。

# 相對主義的啟發性研究

巴克在文章中說,大多數的較 領先的研究來自文化相對主義者, 至少在《亞洲研究學報》上發表的文 章是如此。他說大多數持文化相對 主義立場的學者擔心,文化普遍主 義將忽視、曲解其他文化的價值。 文化普遍主義及客觀 立場論分別出現於十 九及二十世紀,前者 強調某些道德觀點的 優越,如人類尊嚴、 民主、社會平等及公 正,後者強調方法論 的普遍意義,通常表 現在社會科學或科學 研究中。 從邏輯上講,相對主義的基礎很容易被一個顯而易見的事實所動搖,即在對事物作出任何解釋及評實有一個人必須有一種價值判斷標準,不可能完全中立。

他繼而表明自己的立場是文化相對 主義的,而這來自於他的教學生 涯。在北美、歐洲、亞洲的教室或 講台上,人們可以看到如果關於普 遍價值的斷言,是建立在狹隘、傲 慢的文化態度上,這種簡單化的做 法, 其實也可在文化相對主義者的 斷言中找到,但至少文化相對主義 者的態度更開放, 更願意去學, 去 理解不同的文化。約翰遜(David Johnson)認為他的文化相對主義來 自逐漸增加的知識和經驗,他說愈 研究中國,愈覺得在自己的文化與 中國文化之間存在真正的差異,這 些差異來自文化條件。他並不相信 人類的普遍性可以運用到倫理及社 會方面。

從邏輯上講,相對主義的基礎 很容易被一個顯而易見的事實所動



中國知識分子很 難接受文化相對主義 的説法,因為文化相 對主義強調的是差 異,而中國正在努力 消除這差異。 摇,即在對事物作出任何解釋及評 價之前,一個人必須有一種價值判 斷標準,不管選擇何種立場,不可 能完全中立。巴克的文章還指出, 福柯(Foucault)對試圖理解意義的 懷疑態度及對權力作用的看法可能 影響了一些學者,但在亞洲研究中 的大部分學者似乎不再為此困擾。 十多年前沙義德(Edward Said)按 福柯的邏輯,斷言比較文化研究不 可避免地會帶進研究者、觀察者自 身的優越感。他覺得甚至在西方的 最同情的解釋者,不論是文化相對 主義還是普遍主義的,都是繼續他 們的機構和社會對非西方文化的一 種支配地位。不過巴克認為大多數 的亞洲研究者不能接受這種邏輯。 事實上在亞洲研究中最有啟發性的 工作是來自那些努力超越西方流行 學術的假設的學者,他們已意識到 通常用來組織知識而源於西方的學 科,其實已限制了自己對其他文化 的理解。在社會科學方面一個好的 例子是奥斯塔(Akos Ostor)的《文 化和權力——孟加拉社會中傳說、 儀式、集市和造反》(Culture and Power-Legend, Ritual, Bazaar and Rebellion in Bengali Society)-書。書中作者批評那些社會科學的 概念,如經濟、市場等,他試圖創 选具有社會科學有效性的印度概 念:「集市」的意義。在人文科學方 面, 史賓斯(Jonathan Spence)的 《利瑪竇的記憶迷宮》(The Memory Palace of Matteo Ricci)一改人們熟 悉的傳統形式,試圖以利瑪竇及其 宗教的立場去了解世界,其結果是 使人們從不同角度去看利瑪竇,包 括中國人如何理解他。

# 西方中心論

以上便是巴克對文化相對主義 及普遍主義大致的介紹,雖然這篇 介紹盡量將複雜性列出, 文中的分 類及分析仍嫌簡單化,且不說事實 上存在既非文化普遍主義亦非相對 主義的立場,便是對兩種思潮的分 析也有欠缺。例如文章給人一種印 象,普遍主義往往導致西方文明優 越感, 而相對主義則尊重其他文 化,其實相對主義何嘗不可從這種 優越感出發。那種將「我們」與「他 們」不一樣,因而我們的價值不可 用於他們的論調推到極點,已清清 楚楚是種族主義的了。而文化普遍 主義也可出自非優越感,非種族主 義,恰出自人類平等主義的觀念。 因為人都是平等的,某些基本的價 值恰用於人類全體,如人權。今日 西方文明並非一向如此,無論人 權、民主的形成都經歷漫長歲月, 如果承認基本人權是人類歷史發展 的必然產物,那麼它就絕不是西方 文明的專利品,所不同的不過是歷 史階段前後,而這實在不足為奇。 中國文明曾對世界貢獻良多,如今 這些貢獻早已成為全人類共有的財 產。哪裏是中國的專利品?説人權 等價值並非西方文明固有,絕好的 例子是十九世紀的上海。當中西合 璧的會審公堂取消了中國的傳統酷 刑, 並禁止警察拷打犯人, 連普通 中國老百姓都説西方人仁慈(如今 叫人道), 殊不知西方不久前使用 的刑罰比中國更糟①。男女平等也 一樣,十九世紀末中國大衆新聞媒 介有那麼多讚美西方男女平等的文

字。看看今日西方女權主義者的論 調,會明白事實與當時中國人的印 象相去太遠。因此我本人的立場既 非文化普遍主義亦非相對主義。我 以為有許多人類的共有價值,不論 甚麼文化、種族,都是在歷史過程 中逐漸發現、強調,所不同的可能 是先後而已,人權、民主便屬於這 類。但還有許多的確是文化特徵, 對這些不同則持尊重、理解的立 場。當然區分甚麼是人類共有價 值, 甚麼是某文化獨有的特徵不大 容易,也不是講些空洞話可以解決 的,只有認認真真研究每個具體的 例子。

還有個非常諷刺的事實是,許 多西方學者認為現在大多數學者不 論其文化背景如何,都在同一規範 內對話,因而至少在學術研究層次 存在不同文化間的溝通。這話聽來 不錯,其實很大程度上是西方中心 主義的立場。非西方文明背景的學 者如想加入國際學術界,唯一辦法 是追隨西方的學術潮流。許多學者 因此生搬硬套時髦流行理論,惟恐 落後。恰如余英時先生不久前在一 篇〈怎樣讀中國書〉的文章中指出 的,「中國知識界似乎還沒有完全 擺脱殖民地的心理, 一切用西方的 觀念為最後依據。甚至『反西方』的 思潮還是來自西方,如『依賴理 論』,如『批判學説』,如『解構』之 類。所以特別是這十幾年來,只要 西方思想界稍有風吹草動(主要環 是從美國轉販的),便有一批中國 知識分子興風作浪一番,而且立即 用之於中國書的解讀上面, 這不是 中西會通, 而是隨着外國調子起 舞,像被人產着線的傀儡一

無論人權、民主的形 成都經歷漫長歲月, 如果承認基本人權是 人類歷史發展的必然 產物,那麼它就絕不 是西方文明的專利 品,所不同的不過是 歷史階段前後。

中國知識界似乎還沒 有完全擺脱殖民地的 心理,一切用西方的 觀念為最後依據。甚 至「反西方」的思潮還 是來自西方,如「依 賴理論」,如「批判學 説」,如「解構」之類。 樣……」②。可與這種情形對比的 是西方許多學者的態度,他們根本 不管中國或其他非西方文化背景的 學者興趣及問題,包括對自己同行 的研究漠不關心。這種單向的附和 哪裏談得上不同文化的溝通呢?

### 中國的需要

另外一個值得注意的事實是, 不論西方學者如何表示文化相對主 義立場,是出自對他種文化的尊 重,但對亞洲或者更具體地說對中 國的實際情況來說, 文化普遍主義 的解釋更符合十九世紀以來中國歷 史的發展。在西方武力進攻下,中 國不能保持原有價值,被迫接受以 機器文明為形式的價值, 而這又與 中國的民族自強運動結合起來。從 洋務運動到如今的四個現代化運動 都是如此。因此從情緒上, 邏輯 上,中國知識分子很難接受文化相 對主義的說法,因為文化相對主義 強調的是差異, 而中國正在努力消 除這差異。儘管也許這兩種立場只 表現在學術研究上,甚至只表現在 歷史研究中,但由於上述原因,文 化相對主義還是往往被忽視了。最 好的例子是所謂「李約瑟問題」,即 「科學革命為甚麼沒有在中國發 生?」這個問題的前提是假設世界 上的文明都有同一種模式, 因此中 國文明中為甚麼沒有產生像西方一 樣的科學革命才可以成為問題。這 是文化普遍主義的立場。美國學者 席文(Nathan Sivin)則反對這種提 法,他認為中國科學有其自己規 範,不應當用西方模式檢驗非西方 文明,這當然是文化相對主義立場。從席文的立場看,「李約瑟問題」是沒有意義的③。中國的知識界又如何?1982年,在成都召開了「中國近代科學為甚麼落後」研討會,與會者中無人對這個問題提出質疑。這問題的提出是由於中國的現實而非李約瑟影響。席文的文章也許從思考角度看更有意義,卻受到了冷落(無論在台灣還是大陸)。

這裏雙方處在尷尬中。中國知 識分子為了走向世界(主要還是西 方強國)而無視一些很重要的西方 思潮,而西方知識分子為了尊重非 西方文明而探討非西方文化背景的 學者不感興趣的問題。也許這是短 時期不可避免的兩難局面。

#### 註釋

- ① 如有興趣可參考 Michel Foucault: Discipline and Punish—the Birth of the Prison 及John H. Langbein: Torture and the Law of Proof。
- ② 此文原載《中國時報》,1991年8月5日《中央日報》轉載。
- ③ 席文的文章見於《中國科技史探索》(Explorations in the History of Science and Technology in China, 1982), 頁89-106。

康 丹 (Daniel Kane) 曾任澳大 利亞駐華外交官,現在任教於澳洲 墨爾砵大學。著有《女真文字研究》,譯作有《假如我是真的》(英 文)等,目前研究興趣是中國當代 知識分子思潮。