# 無邪的虛偽: 俗文學的亞文化式道德悖論

#### ● 趙毅衡

## 一 俗文學與亞文化

本文的目的是檢查中國俗文學如何在傳統中國文化的結構中以亞文化方式執行其倫理功能。一篇短文,要闡明這複雜問題,顯然力不從心。況且,「俗文學」與「亞文化」都是相當模糊的概念,學界長期爭論未定。正因如此,在開始討論之前,有必要劃出場地,以免混戰一團,不成陣勢。所列定義,不敢說有一般價值,至少適用於本文討論的範圍。

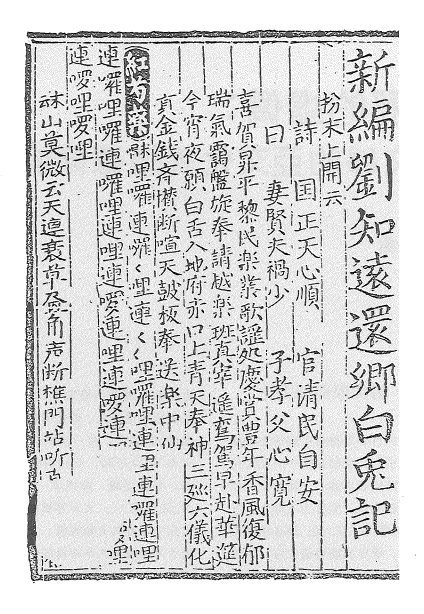
俗文學,是一些共有某些性質的 文本的集合稱呼,這個集合,是由批 評共識歷史地確定的。由於批評共識 會改變,某文類是否應劃為俗文學, 不同時期是有變化的。俗文學這稱呼 是就一定文類而言,屬於該文類的某 些文本,甚至同一作品的異文,其文 化地位可能差異極大。

亞文化,是從現代社會學借來的 術語,我把它視為因文本而異的功能 性概念,即一個文本在整個文化結構 中的地位和意義方式。文化,是與社 會生活有關的所有文本(在文本這詞 最廣泛的意義上,即任何表意與釋義 活動)的集合。在一個文化中的這些 文本「地位不同,互相對峙。有的控 制,有的從屬,排列成一個「文化權 力」的等級」①。文本等級在中國傳統 文化中表現為文類等級,文本的意義 權力不取決於文本本身的優劣,而幾 乎全由它在這「縱向排列」等級中所處 的位置。亞文化文類,即位於文化權 力等級最低層的那一部分文本集合。 它們在意義的生成方式,表述方式與 期待的釋義方式上,都沒有主流文化 文本所具有的特權和價值合法性。

本文討論的是亞文化文本與主流 文化文本在執行社會文化功能,尤其 是倫理功能時的差別。要做這樣的研 究,最佳方案是從同屬於一個俗文 類,卻分屬不同文化層次的故事中選 擇若干文本來作比較。

幸運的是,在中國傳統俗文學中,尤其在明末前,這樣的異文大量存在。由於俗文學每次重印都被修改甚至重寫,大部分戲劇或小說每一印

文本等級在中國傳統 文化中表現為文類等 級,文本的意義權力 不取決於文本本身的 優劣,而幾乎全由它 在這「縱向排列」等級 中所處的位置。



本即一異本。這些異本之間的文化層 次往往差距很大。

不斷的改寫,使作者主體意識平 均化,在限定釋義的諸語境條件中, 意圖語境的重要性降低,而情境語境 的重要性增加②。換句話說,作者意 圖讓位給觀眾意圖。

## 二《白兔記》諸本

本文選用明初南曲四大傳奇「荊 劉拜殺」之一的《白兔記》諸異本作為 分析實例。這故事有近千年的流傳歷 史,有不同文類的文本。

五代時期後漢(946-950)皇帝劉 暠(劉智遠,一作劉知遠)及其部將史 弘肇、郭威等人原屬李克用沙陀族軍 閥集團,這個集團先後建立了後唐、 後晉、後漢、後周四個短命皇朝。劉 智遠發迹的故事似乎在歷史事件之後 不久就成為民間傳說,現存最早的關 於劉智遠的文學作品應是金代《劉智 遠諸宮調》和宋《五代史平話》中的《漢 史平話卷上》。

《五代史平話》中,劉智遠農家招 贅故事已基本存在。據《舊五代史》, 李太后原為晉陽農家女,劉智遠微時

不斷的改寫,使作者 主體意識平均化,作 者意圖讓位給觀眾意 圖。 於此牧馬,「因夜入其家,劫而取 之」。後累封魏國夫人、皇后、太后, 這農家女的發迹史,想必很能激起宋 時人的想像。

與進入平話差不多同時,劉智遠 故事進入了其他說唱文學。現存的諸 宮調殘本《劉智遠傳》,估計為金章宗 時刊本。

元劇興盛期,《錄鬼簿》列有劉唐卿作《李三娘麻地捧印》,惜不傳③。 從劇名上可看出故事的重心已轉入李 三娘苦盡甘來。以後的南曲,基本上 也是朝這方向發展。

元代早期南戲中,劉智遠、李三 娘故事是所謂四大傳奇之一。「荊劉 拜殺,中,「劉」劇文本系統最不清楚。 雖然《南詞敍錄》所列宋元南戲舊篇, 已有《劉智遠白兔記》,而且《匯纂元 譜南曲九宮正始》,錄有《白兔記》五 十六支曲,早期南曲本卻一直闕失。 直到1967年在上海市嘉定縣一明初婦 人墓葬中出土一批明代成化年間刊印 的說唱詞,其中有一部相當完整的南 曲《新編劉智遠還鄉白兔記》(本文中 稱成化本)。開場詞中説此本是「永嘉 書令」的才人所作。這個著作權或改 寫權聲明很可疑,本中錯字之多,令 人愕然,短短一木版頁上,可達25字 之多④。

第二個現存南歲本是明萬曆年間 (1573-1619)刊印的《新刻出像增註增 補劉智遠白兔記》,署為「豫人敬所謝 天祐校,金陵對溪唐富春梓」(本文稱 富春堂本)。《劉智遠白兔記》號稱「增 註增補」,但唱詞對白與任何舊本或 舊選曲很不相同,情節骨架雖在,變 化已很大。刻本雖有大量簡體字,總 的 說來是個文人化程度較高的本子⑤。

第三個現存《白兔記》本子是毛晉

所編輯,收在他的汲古閣版《六十種曲》中的《白兔記》。由於《六十種曲》 廣為流傳,此白兔記本子是最常見 的。這個本子適當地整理了文字,刻 印精美,幾乎沒有一個錯字或簡字, 語言保留了十足的口語和民間文本的 特徵,是一個文化程度相當低的本 子。吳梅在《顧曲塵談》中説《白兔記》 「令人欲嘔」⑥,想來是指這個本子, 因為本世紀初《白兔記》只有富春堂本 和汲古閣本兩個全本。毛晉是明末常 熟著名藏書家、出版家,屬於馮夢龍 等人的江南知識分子集團,在編輯整 理俗文學方面作出巨大貢獻。

除了這三個本子之外,現代之前沒有其他《白兔記》改寫本保存至今。 自十九世紀以來有京劇、湘劇、粵 劇、秦腔、黃梅戲⑦等,但此文不討 論《白兔記》的現代本。

本文將討論的三個南戲《白兔記》 本子分別出自三個世紀,成化本1470 年左右,富春堂本1590年左右,汲古 閣本1630年左右。對歷時三個世紀的 文本作類近共時式的比較研究,應當 說是不合理的。但中國文化中的文類 結構在這三個世紀中的變化,正表現 在三個文本的改編特徵上:第一本成 化本幾乎是口語直錄,談不上編輯; 第二本改寫過分拔高走樣:第三本作 了適度的整理,三者可以說是這三個 世紀俗文學地位的表徵。因此,本文 的比較也是一個歷時性研究。

## 三 三本《白兔記》比較

三個本子在語言上的差異是一目 了然的。成化本大部分曲詞都非常口 語化,並有大量的「水詞」,即演員隨 口可用的套詞。李三娘之兄唱了五次 118 人文天地

「湛湛青天不可欺」,每次引出一首不相干的打油詩。其中一首引出了恐怕是中國俗劇中最可笑的一首打油詩:

湛湛青天不可欺, 井底蛤蟆沒毛衣, 八十娘娘站着溺, 手襄只是沒拿的。

丑角在威脅要打劉智遠時唱這首曲。 猜想演員在台上作找武器狀時均可唱 此曲®。

在汲古閣《六十種曲》本中,這些 打油詩已全不見,富春堂本更不用説 了。看來這些水詞是規定場合的套用 詞。元明文人劇作家偶而也用水詞, 富春堂本中也有,但像成化本這樣直 記水詞,只見於文化層次最低的本 子。

三種文本比較,更為重要的是情節上的處理所形成的人物行為動機。 文本的文化地位愈高,愈是注意設法 給人物明確而且高尚的道德動機。

首先,劉智遠如何淪為赤貧而入 贅李家。在《五代史平話》中,劉因嗜 賭而不悔,棄家投軍的原因是賭光了 妻子的嫁奩。成化本沒有改動劉智遠 的二流子形象。汲古閣本也讓劉自認 是「十番九遍輪」,是個不幸的賭徒。 在富春堂本中卻是馬明王顯身於舞 台,「吾神照見沙駝劉智遠日後當享 大位,二世相傳。李氏三娘,又當母 儀天下。爭奈一富二貧,人緣未合。」 因此有意讓劉偶然起興一賭,立即輸 盡。劉不再是個村痞。

劉智遠為甚麼娶岳小姐。成化本 很直率:「若不是娶秀英,焉能勾做 官人?」汲古閣本同:「欣然,平步上 九天,姻緣非偶然。」而富春堂本則加 以道德化,説因軍功元帥要招贅劉智 遠,劉拒絕,說家中有妻,但岳小姐 甘居為次。

全劇最重要的道德動機問題自然 是劉智遠為甚麼棄妻十六年,任她受 兄嫂虐待。成化本沒有任何解釋,汲 古閣本有個戲劇化的解釋:劉離村時 發誓「三不回」(不發迹不回,不做官 不回,不報李洪一冤仇不回),這當 然是《琵琶記》蔡伯喈「三不從」的影 子。在富春堂本中,劉智遠擊朱温拒 契丹征戰連年,甚至十五年沒有回家 看望新妻子岳夫人。

相應地,劉智遠軍旅征戰事,成 化本完全跳過(這種簡潔的敍述手法 在南歲充分發展後很少見到),汲古 閣本加了三齣,而富春堂本加了整整 九齣,弄得整個劇累贅不堪。

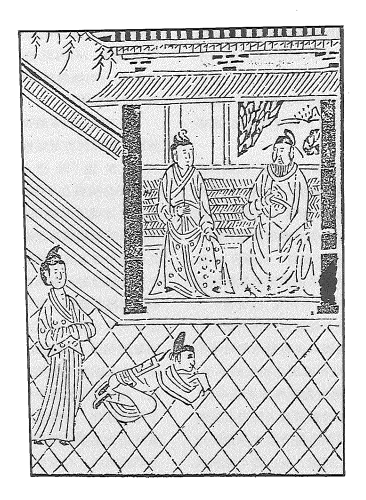
如果説動機道德化在三個本子中 層層加深,那麼靈異情節則層層變 淡。成化本和汲古閣本充滿靈異:劉 熟睡時有蛇穿七竅。這似乎是當時常 見的傳說,《五代史平話》中是朱温熟 睡時蛇穿七竅,南歲移裁到劉智遠身 上。

《白兔記》靈異林林總總,最重要的當然是標題的白兔。劉智遠的根據地是山西邠州,如果老家是徐州「沙陀村」(當然是有意讓這突厥胡人與劉邦扯上關係),千里之遙,公子咬臍郎如何會打獵至此?成化本說是咬臍郎打獵,箭射兔子,白兔帶箭而走,就把咬臍郎帶到了徐州。汲古閣本覺得有必要解釋一下:

(小生)老郎軍士,這裏是那裏所在 (淨衆應介)這裏是沙陀村 (小生)怎麼來得這等快 (左右應介)就如騰雲駕霧來了

聽起來像自我解嘲⑨。

如果說動機道德化在 三個本子中層層加 深,那麼靈異情節則 層層變淡。



富春堂本則白兔完全消失。第三十二折劉自述與李存勖的複雜關係。「近聞契丹入寇中原,乘此之機,提兵遠去」。把地理、時間、方位都「史實化」。雖然還保留《白兔記》的標題,劇情與標題已完全不符。

富春堂本保留的靈異情節有三處,每處都給予「合理化」。例如在成 化本和汲古閣本中蠻橫而滑稽的瓜精 在富春堂本也出現了,說自己是漢高 祖派他留下的「金劍之精」,因為怕劉 智遠「迷戀新婚、誤卻真主」,所以特 來「扶助真主」。

富春堂本把靈異傳說「合理化」的 目的,是企圖使全劇的情節道德化, 同時使全劇結構整合起來。相比之 下,成化本與汲古閣本的靈異場面, 使全劇顯得肢離破碎。

此外,成化本與汲古閣本這兩個

文化層次較低的文本中科諢頻出,絕 大部分與劇情全局沒有關係。而且, 由於科諢只出自眾丑角,「正面」人物 處於滑稽打鬧的包圍之中,顯得特別 呆板。

成化本開場是史弘肇請義兄劉智 遠吃麵,史妻一路打諢,發現麵不 够,就加土。汲古閣本更甚,史妻最 後用「洗裹腳布」剩下之麵粉。

汲古閣本第九齣,李兄嫂請和尚 為生病的父母保禳,嫂偷吃了麵,然 後以鼻涕代之,請和尚吃「糊塗麵」。 成化本中兄嫂強迫劉智遠寫休書,然 後要劉智遠打手模,兄打腳模,丑嫂 則說:「老娘打上一個股印」。在這種 肯定會引起轟堂大笑的科諢中,劉智 遠哭哭啼啼,受兩個丑角逼迫,萬般 無奈寫下休書,不僅是形象受損,而 且於理不通。如此場面只有一個可能 的理解:它們的局部性壓倒了與劇情 全局的聯繫,需孤立地欣賞。成化本 中李太公夫婦被「拜倒」死亡後,劉智 遠與三娘的婚禮照常進行,台上還唱 一支聽眾耳熟能詳的滑稽歌曲「撒帳 歌」⑩。

每次改寫重印,「新編」的編者都 認為自己改進了舊編。我們可以看到 這「改進」可以循兩個不同的方向進 行:對俗文化持容忍態度的編者願意 保留局部化情節(靈異,科諢等),而 堅持文人化的編者則盡可能刪除局部 情節,對全劇作「合理化」的統合。

局部化甚至場面可以作為研究文本「系譜」的根據。富春堂本的母本不太可能是成化本或與之相近的本子,因為其中僅剩的幾段科諢成化本無,而且也不像是改編者謝天佑自己能寫出來的,很可能是富春堂本所據的母本之殘留①。同樣,汲古閣本雖與成化本共有一些局部性情節,但也有很多差異。像鼻涕「糊塗麵」之類的情節,文人編者毛晉不可能自己想出來,他至多能做到賞識並保留之。由於成化本沒有這些段落,我們只能認為汲古閣本的母本不是成化本②。

文化等級比較低的文本這種局部 一整體分立結構兩重性,可以導致倫 理上的兩重性。

#### 

《白兔記》的劇情主要由兩個「成功故事」構成:劉智遠發迹變泰,李三娘苦盡甘來,這是典型的中國灰姑娘的雙線格局。

灰姑娘公式基本包括以下環節: (1)雖然主人公受到惡人的不公 正待遇,(2)她為堅持她的優異品格作出犧牲,(3)因此當時來運轉遇到恩主時,(4)她終於得到好報,(5)而惡人受到懲罰。

李三娘的故事嚴格地循此五環節 展開。但與西方灰姑娘相比,我們可 以看到這「時來運轉」(fortune reversed)契機在中國俗劇中總是靠 男的文才或武功取得政治上的成功。 李三娘受苦是因為兄嫂逼她改嫁,這 是破壞中國家庭倫理的重大罪惡。西 方灰姑娘受後母虐待似乎是一種人性 根本弱點之膨脹。李三娘的優異品格 是十六年守節,但最主要的是她在極 困難的情況下為劉智遠生了個兒子, 而西方灰姑娘的美德似乎主要是其美 貌。西方灰姑娘似乎是發揮大自然賦 予她的條件,中國灰姑娘則是取得了 堅守公認道德規範應得的報酬⑬。在 元明戲劇中,有成百劇目符合中國灰 姑娘的公式⑭。

文學作品中的道德邏輯既是表現性的,又是功能性的,中國戲劇中的灰姑娘公式是中國傳統社會中「開放性能人統治」(open-meritocracy)⑤的表徵,又為其服務。這個結構特別需要強調道德的作用,以在統治層變動中保持社會穩定。很多西方哲人自古就認為政治與個人道德修養背道而馳⑯。而在儒家道德哲學中,政治是自我道德完善的最高表現,取得政治權力是道德修養的頂峰,至少理想中的政治家應是道德家。

問題是,為甚麼這種政治道德學 如此受大眾歡迎,以致於俗文學中充 滿了這種主題?畢竟沒有幾個村民俗 人夢想做九州按撫或做皇帝。在俗劇 的情節中,道德主題起的作用不是反 映,而是宣揚;不是直視,而是隱 喻。周貽白先生在《中國戲劇發展史

#### 綱要》中説①:

……把雷震、鬼捉,看成是天報、陰 證。這裏面反映出來自群衆的一種道 義上的責備,實質上則為被壓迫者對 施行壓迫者的極端憤恨,同時也是對 這班貴則易妻的讀書士子,因一舉成 名,便背叛原有階級而構成的一種階 級對抗。雷震和鬼捉,正體現了當時 人民的這種願望,所以能使人心稱 快,觀衆群趨。

台灣唐文標先生也持類似看法, 他引用若干歷史文件中明初試子考場 得意後家庭分裂的例子,結綸是此類 戲都是「用時務為劇本」®。實際上灰 姑娘格局在中國文學中長期存在,極 受民衆歡迎,在清末廢科舉之後,依 然盛演不衰。科舉造成的命運變化只 是一個戲劇性的隱喻題材,而中國社 會中家庭—社會倫理秩序的延續是 此類劇關注的對象。

因此,中國灰姑娘必然是已婚婦人,至少是訂了婚的姑娘,這才有機會表現她對家庭的忠誠。所謂家庭,便是夫家;她悉心侍奉的,是公婆丈夫兒子,而不是自己的父母。

## 五 亞文化文本的道德 保守主義

《白兔記》無疑是典型的中國灰姑娘劇。在《白兔記》諸本中可以看出,文化地位較低的文本,比文化地位較高的文本,道德上更為嚴格,李三娘所經受的苦難更為繪形繪聲。汲古閣本李三娘挑的水桶是橄欖形的,桶底是尖的;水缸則有個洞,永遠裝不滿。成化本與汲古閣本都有丑嫂抓住

三娘的新生兒扔到塘裹淹死的情節。 在富春堂本中沒有這種類似民間故事 式的誇張,整整二折全是三娘的唱 詞,用詩歌語言和音樂來表現痛苦。

亞文化文本對「善人好報」的儀式 效果也更為重視。在成化本中,劉智 遠微服回村,會三娘於磨房:

(生唱)......我將綵挾金冠前來娶你今 朝做一個夫人。

(旦白): 官人你記(既)有娶我之心, 你將甚麼爲證?

(生白): 我懷中有四十八兩黃金印。 這個是李三娘麻地捧印劉智遠衣錦還 鄉。

上引段中劉智遠說的最後一句,就是元雜劇本劉、李故事的標題,其情節與南戲本劉、李故事不符,明顯地舞台上的不是麻地,而是磨房,劉不是衣錦,而是微服化妝成乞丐。而且,這二句無論如何不應當是劉智遠的台詞。實際上,他在這時侯已經走出戲劇世界,站入演劇世界,不再是人物,而是演員。他向全場大聲宣告全劇達到最高潮,邀請全體觀眾共同慶祝。

此類為了釋義控制而破壞戲劇情 境的做法,在汲古閣本中取消了,但 汲本依然保留着「捧印」情節,看來這 是元雜劇本的遺迹。可能元雜劇本與 諸宮調本相似,在最後大團圓之前尚 有一番劫難。在南戲中團圓立即實 現,不再需要印信保證。但妻捧夫印 是道德報酬的儀式化,南戲亞文化各 本中一律保留。而在文人化的富春堂 本中,捧印情節已全刪除。

最後,惡人的懲處。在《五代史 平話》和諸宮調中,李洪一夫婦受了 一頓痛斥後,被諒囿。成化本也是如 在《白兔記》諸本中可以看出,文化地位較低的文本,比文化地位較位較高的文本,道德上更為嚴格。

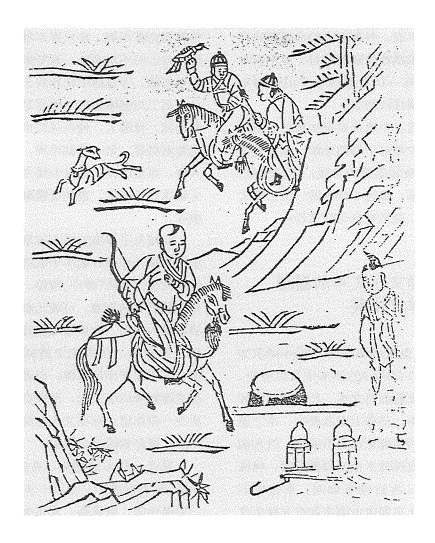
亞文化文本中的道德 原則,與主流文化的 道德沒有甚麼不同, 只是實行得更徹底, 不怕情理不通,也不 怕有傷儒家的忠恕。 此。富春堂本中他們也被赦免,但丑嫂被指為罪魁,羞憤而自殺。較俗的汲古閣本卻有一個充分顯示道德報應的結尾:十六年前她曾賭咒説劉智遠若發迹,她可做支蠟燭照乾坤,因此現在劉智遠就命令用香油和麻布「把這潑婦做個照天蠟燭,以泄此恨。」更令人震驚的是,這時剛被赦免的李洪一竟對其妻之慘死插嘴評論:「燒得這狗入的好!」這種可怕的科諢恐怕當時俗劇觀眾真能笑得出來。

這種道德熱忱,自然會使俗劇觀 眾在欣賞笑鬧之餘,倫理感情上得到 很大的滿足。

深入一步,我們可以看到,亞文 化文本中的道德原則,與主流文化的 道德沒有甚麼不同,只是實行得更徹 底,不怕情理不通,也不怕有傷儒家的忠恕。文化的從屬地位,也造成意識形態上的從屬地位。社會的亞文化階層並沒有自己的獨立道德價值系統。

研究西方通俗文化的學者也注意 到類似情況。研究十九世紀英國戲劇 的邁克爾·布斯指出:「大眾讀者與觀 劇者所尋找的,是嚴厲的道德,大量 的美德,以及不可更易的大團圓結局 中美德的酬報,希奇古怪的幽默,英 國本色的喜慶氣氛。」<sup>⑤</sup>

不少中國戲劇史家認為俗文學的 道德化傾向是由於朝廷一再嚴令,是 「統治階級的壓迫」的結果。布斯指 出:「劇作者、劇院經理、觀眾,與 掌禮大臣(Lord Chamberlain)及其檢



查官一樣保守。後者所下種種敕令與 當時的趣味完全一致。』<sup>20</sup>

雅諾維茨(M. Janowitz)研究現代 大眾傳播中的道德問題,結論頗為相 似:「大眾傳播絕大部分很少有向社 會既成規範挑戰的內容,很少鼓勵批 評,也很少刺激個人的或集體的破壞 社會秩序化進程的行為。」②

戈拉德(J.S.R. Goodlad)檢查了 現代西方戲劇中的道德問題,尖鋭地 指出:「通俗劇,與革命家、革新者, 或知識分子所喜愛的劇很不相同,他 們一般傾向於保守。例如在犯罪題材 上,通俗劇總要指出哪些人應當排除 在正常社會之外,並提出理由。』◎

這個在西方已經成為社會學家和 文學史家一致的結論, 在中國卻始終 沒有得到足够理解, 也沒有認真的研 究。自從五四以來,文學理論家一直 認為通俗文學獨立於主流文學,具有 與主流文學相反的價值觀図。鄭振鐸 的説法是典型的:「他們表現着另一 個社會,另一種人生,另一方面的中 國,和正統文學、貴族文學,為帝王 所養活着的許多文人學士,寫作的東 西所表現的不同。只有在這裏,才能 看出真正的中國人民的發展、生活和 情緒。」四雖然他沒有説「另一個文 化」,他實際上已認為俗文學與主流 文學分屬兩個互相獨立的文化。鄭振 鐸看來是在套用列寧的兩種文化 論②。

不同的意見也是有的。40年代初,在大後方,有過一個關於通俗文學的階級本質的爭論,其中少數人的意見,以胡風為代表,認為通俗文學的形式是「封建意識的內容所要求的,能够和它適應的表現手段」,是「封建的認識方法,(對歷史和人的認識方法)底觀念性的結果……本質上是用

充滿了毒素的封建意識來吸引大眾, 但同時也是用閃爍着大眾自己智慧光 芒的,藝術表現的鱗片的生活樣相來 吸引大眾」28。

胡風的見解十分精到,尤其是俗 文學中「封建觀念」與「大眾智慧」並 存,可謂真知灼見,可惜他的論證沒 有充分展開。

## 六 亞文化文本的二元結構

我們已經檢查過俗劇的兩種不同 的改寫方式,由此產生的兩種文本, 在道德觀上(例如在灰姑娘公式上)基 本一致,傳達這種道德觀的方式卻相 當不同,因為他們的結構原則很不 同。

情節合理化,在文人化文本中處處可見,目的是加強意識形態元語言的滲透性。富春堂本花了極大力氣,甚至不惜犧牲劇本的可演性,把劉智遠寫成一個民族英雄,理應大富大貴封妻蔭子。為了這個具有霸權意義的主題,不相干的靈異情節,鬧劇情節,都盡可能刪除,以結構的整一性配合道德一元主義。

這樣的結構原則似乎相當符合文學理論史上所謂「有機論」,該理論認為文學作品應被視為一個有機整體,作品的任何部分都不是可有可無的,都不可能被刪除而不損及其整體意義。如果這個說法稍嫌誇張,至少持這種理論的批評家看來,對文學作品中任何一部分的最高讚揚,是證明它是作品整體意義中不可缺少的一部分愈。

有機論在現代受到過挑戰。雖然 英美新批評派是現代有機論的主要學 派之一,新批評派的主要人物蘭色姆 在西方已經成為社會 學家和文學史家一致 的結論,在中國卻知 終沒有得到足夠理 解,自從五四以來, 文學理論家一直認家一直 通俗文學獨立於主流 文學,具有與主流文 學相反的價值觀。

情節合理化,在文人 化文本中處處可見, 目的是加強意識形 元語言的渗透性。 可這個具有霸權意 的主題,不相干的 異情節,鬧劇情即 都盡可能刪除, が 結構的整一性配合道德 一元主義。 亞文化文本,其倫理 邏輯骨架一般不具備 顛覆性或異見性,亞 文化文本是為大眾消 費而產生的,而要求 大眾認同一種反主流 文化規範的異見,幾 乎不可能。 機論。他認為文學文本包含着二種成分 —— 構架與質地。據他說,構架是文本的選輯實體,可「意釋」(paraphrasable)的骨架,而且,「如果作品有意識形態可言的話,就是它的倫理」。而質地,就是文本中「非構架」的東西,無法用別的語言轉述的部分,「局部性」的部分®。他認為這兩個部分不可能完全交融合成一個整體。

(John Crowe Ransom)卻堅決反對有

關於有機論的爭論早已成過去, 自後結構主義諸派批評理論興起之 後,很少人還堅持有機論。但是在研 究中國通俗戲劇時,我們可以看到, 有機論與反有機論這兩種批評立場, 可以借用在此描述兩種不同的結構方 式。文人化文本努力完成一個整體的 結構方式,而亞文化文本則有相當明 顯的二元結構——有一個邏輯的、 倫理的骨架,還有許多局部化的無法 充分融入整體的部分。

讀文人化文本時,讀者始終被提醒注意全文的倫理邏輯,因為每個部分都為這個倫理主題服務。而這個倫理主題,與社會道德規範的關係,可以是「順應」的,也可以是「異見」的。例如,《牡丹亭》用「人慾」來向在社會文化的統治倫理思想「天理」挑戰,全劇的每一部分都為其主題服務:「情有者理必無,理有者情必無」②。這樣的戲劇,在意識形態上是顛覆性的,但在道德上卻也是始終一貫的。

相反,亞文化文本,其倫理邏輯 骨架一般不具備顛覆性或異見性,亞 文化文本是為大眾消費而產生的,而 要求大眾認同一種反主流文化規範的 異見,幾乎不可能。

因此,在中國文學中有三種倫理 一結構方式:整合的異見文本,整 合的順應文本,非整合的順應文本。 當中最後一種見於中國俗劇,它的形 式中有大量非整合因素,它的倫理卻 必然是順應的。這種文本中,出現了 整體骨架與局部場面分立共存的狀 況。

這兩種共存因素之間的關係究竟如何呢?蘭色姆認為就像障礙賽跑,局部分立的因素不斷干擾邏輯骨架的展開,而作品在不斷克服局部因素干擾的過程中實現。按他這種看法,局部只不過對主題起負面的影響。艾略特(T.S. Eliot)曾有一段精彩的論述,描寫內容與形式的關係,似乎可以略加變通,應用於局部性與骨架的分立二元關係⑩:

詩的「意義」的主要用途……可能是满足讀者的一種習慣,把他的注意力轉開去,使他安靜,這時詩就可以對他發生作用,就像故事中的竊賊總是準備一片好肉對付看家狗。

據艾略特解釋,這個嘴饞而又容 易被愚弄的狗,就是「社會性書刊檢



天不足,無論富春堂本編者謝天佑如何加以道德整體化,如何抬高劉智遠 的聖君形象,都無法彌補。這是中國 文學的特點。中國文學很難完全脫離

歷史真實創造獨立的想像世界。

蘭色姆和艾略特所談到的二元結構至少在俗劇中看得更清楚。實際上有些研究中國戲劇的學者已經注意到俗劇文本中的局部化問題。龍彼得(Piet van der Loon)說:「此類情節並非為了擴展原來的故事,相反,故事只是一個方便的框架容納戲劇情節,這些情節完全可以獨立展開」②。

克侖普研究《白兔記》時指出: 「明劇充滿了戲劇花樣,利用每個機 會演出一場舞蹈、滑稽短劇或其他穿 插表演。其結果是故事經常消失於一 團舞台擺弄、俏皮的玩笑,及其他娛 樂之中、圖。

他們的觀察很準確,但他們沒有 看出這種情形只在亞文化本中存在, 文化等級較高的文本中這種二元分化 並不明顯。克侖普對《白兔記》的觀察 明顯是基於對汲古閣本的閱讀(成化 本當時尚未出土),他的説法不適用 於富春堂本。

亞文化本中的整體化與局部化兩元,如果真是如龍彼得所說的互不相干,或如克侖普所說的局部吞沒整體,有甚麼必要讓這兩者共存於一個劇中?

筆者的看法是:這兩者是互為依存的,在俗劇中,只有這二者合作才能構成戲劇文本。整體故事是作品的邏輯骨架。上文已說過,它是高度倫理性的,而且是順應主流文化的倫理規範的,甚至比文化等級高的文本更尊重倫理規範。亞文化既無權力又無企圖參與構成或改造這些規範。離這文化中具有最高意義權力的「經典」文

五代英雄故事並不比 三國 遜 色。麻 煩 的 是,五個朝代全都是 沙陀軍人建立的,短 命加外族,使得宋明 的儒家歷史哲學很難 將這些人物的暴發加 以道德化。

查,或是社會平均讀者的道德偏見」。 傳統的「糖衣論」——形式使內容易 被接受——在艾略特的理論中被翻 了過來:「意義」只是障眼法。

上引文的虚點省略,是艾略特置 於括弧中的一句解釋:「我在這裏說 的是一部分詩,不是全部詩」。艾略 特沒有解釋哪種詩適用於這個「肉包 子打狗」理論,哪種詩不適用。但是, 看起來正好可以用於中國傳統戲劇的 不同文本之上。從《白兔記》諸本可看 出,文人化文本有一種統合整個形式 於主題內容之中的努力。

## 七 亞文化文本的道德悖論

從富春堂本看來,這種努力並不 是很成功。文化等級高的文本並不一 定是藝術上甚至倫理上較令人滿意的 文本。有的題材根本就不可能充分地 道德合理化。不幸的是,劉智遠故事 就是其中之一。五代英雄故事並不比 三國遜色。麻煩的是,五個朝代全都 是沙陀軍人——一個半漢化的突厥 部落——建立的,短命加外族,使 得宋明的儒家歷史哲學很難將這些人 物的暴發加以道德化。在歷史上, 劉 智遠是石敬瑭的主要將領,只是待機 而動,填補了契丹蹂躪中原後留下的 政治真空。當然中國歷史上搶奪政權 不名譽的方式多的是,但是他的皇朝 只維持了八年,無法證明其皇權來自 天命。正史認為劉智遠只是「乘虛而 取神器,因亂而有帝圖.....雖有應運 之名,而未覩為君之德也」③。

可能正是因為政治倫理的重大缺失,宋代盛極一時的講五代讓位給講 三國,而終於讓講三國成為中國俗文 學中一個最重要的故事集合。這種先 亞文化既無權力又無企圖參與構成或改造倫理規範。離「經典」文類(例如歷史)愈為遙遠,文本所受的倫理壓力也就愈為增大,強大的倫理壓力使意識形態元語言能夠覆蓋文化中的所有文本。

亞文化文本中的基本 倫理悖論:它們需要 主流文化提供的倫理 價值,有大量因素, 並不完全受制於這個 倫理價值系統。質際 上這並非虛偽,而是 其存在的基本方式。

折子戲的誕生,在純 技術的原因之後,隱 藏着一個更深層的道 德原因:戲劇效果極 佳的局部性,與必要 的倫理邏輯之間的衝 突愈來愈嚴重。 類(例如歷史)愈為遙遠,文本所受的 倫理壓力也就愈為增大,強大的倫理 壓力使意識形態元語言能够覆蓋文化 中的所有文本。

但是,另一方面,這種覆蓋,愈 接近金字塔下層時就愈稀薄。亞文化 文本與主流文化雖然合用同一個符碼 系統,其文本中只有一部分——即 倫理邏輯清晰的部分,也就是蘭色姆 説的構架部分——是充分編碼的, 大部分塲面只能「不足編碼」。 這就 形成了亞文化文本中的基本倫理悖 論:一方面,它們需要主流文化提供 的倫理價值,因為它們沒有獨立的倫 理價值支柱,另一方面,亞文化文本 中有大量因素, 並不完全受制於這個 倫理價值系統。局部性成分需要依靠 倫理邏輯才能串結於一個劇中, 並且 給自己一個存在理由,但它們並不為 這個倫理邏輯服務,相反,它們使倫 理邏輯模糊不清,若即若離。例如, 在成化本與汲古閣本中,三娘與劉智 遠重逢,使全劇達到高潮之後,李洪 一夫妻兩人上場與劉智遠打架,結果 是自己互相扭打,醜相百出,把適才 的感傷氣氛全部沖掉。

倫理邏輯實際上是亞文化文本既必不可少,又不完全需要的結構保證和道德支柱。如果把它的作用只看成一種保護傘,我們就會覺得亞文化文本相當虛僞,至少言不由衷,其道德倫理說教與其內容相悖。實際上這並非虛僞,而是其存在的基本方式。本文第三節引的那些可笑打油詩是這種關係的縮影:不管詩本身如何荒唐,其首句卻常是正經的道德訓誡——「淇淇青天不可欺」為。

局部性部分,尤其鬧劇部分,可 能背離規範。但這背離也是局部性 的,沒有向控制性規範挑戰的意圖。 它們只是在能指水平上咄咄逼人,在 所指水平上卻沒有深度。

而這,正是現代社會學者研究亞 文化得出的結論:他們發現現代社會 中亞文化集團(例如青少年街頭犯罪 集團)的活動「只是在外表上具有威脅 性」,因為他們並沒有取代主流文化 價值體系的另一套價值體系,甚至無 此意圖圖。

這個道德悖論可以發展到類似反 諷的深度。劉智遠的真命天子形象由 於局部性情節的干擾破壞,變得複雜 化了,幾乎成了現代批評家所説的 「立體人物」。在成化本與汲古閣本 中,劉智遠兩次結婚都是基於利害關 係,而且長期遺棄三娘是有意的,幾 乎是由於兒子的強迫(讀起來很像一 次宮廷政變)才去會前妻。因此亞文 化本劉智遠成為與《趙貞女》、《琵琶 記》二個相反蔡伯喈形象的複雜結合 體,比文人化的富春堂本中,美德化 身的劉智遠複雜得多。

這樣的理解,並非當時的俗文學 編輯者、改寫者所能意識到的,也並 非當時的觀眾讀者所能體會到的。從 文本結構上說,這種複雜性不是精心 構築的結果,而是結構混亂的結果。 如果我們就此給《白兔記》亞文化諸本 一個現代式的釋義,說它意義如何深 遠、複雜、多元,潛藏着一套顛覆性 的價值體系,那我們就是在欺騙自己 了。

## 八 折子戲: 倫理一形式 結構的破裂

至此,我們還沒有提到十七世紀 之後的《白兔記》折子戲。折子戲不是 「選場」。在十六至十七世紀大量的戲

折子戲的興起,可以 說是中國傳統戲劇發

展的最後階段, 意識

形態元語言在折子戲

中已破碎,割裂成文 本與母本背景兩個部

分。

曲選本中,保存着《白兔記》很大數量 的選場,這些選場大部分是那些曲詞 較優美,道德主題比較明確的場次。 選場所根據的異本很多,但大都是富 春堂本的發展。

到十八世紀,中國戲劇舞台,尤 其是俗劇演出,幾乎被折子戲所控 制。錢德蒼編的《綴白裘》(乾隆三十 四年,1796年)似為這種折子戲在現 代之前最大的合集。其中有六折《白 兔記》。它們不可能摘自一個新的《白 兔記》本,因為它們發展得相當長。 其中的曲詞與汲古閣本差異不大,但 鬧劇部分異常擴展。

折子戲有個最根本的「文本間性」問題:它們應當被視為獨立的短劇,還是一部長劇中抽出的部分?換句話說,閱讀或觀看它們的演出時,應當把它們當作意義自我完成的文本,還是應當把它們與全劇結合起來釋義?這個二難之境實際上是亞文化戲劇中早已存在的局部一全局結構分化的延伸。

文學史家一直認為折子戲的誕生 是由於明劇愈寫愈長,演出困難。他 們沒有看到,在這純技術的原因之 後,隱藏着一個更深層的道德原因; 戲劇效果極佳的局部性,與必要的倫 理邏輯之間的衝突愈來愈嚴重。

在折子戲中,倫理邏輯被懸擱 了,被推到一個方便的距離上。這 樣,在釋讀文本的意義時,全劇語境 既可以被引出作為道德保護,又可以 置之不顧以免干擾戲劇興趣。

《綴白裘》中的《白兔記》六個折子 戲中,全是靈異、鬧劇以及李三娘受 折磨的片斷,沒有一齣是關於真命天 子劉智遠的業績的,讀者和觀眾現在 不必再受那個倫理邏輯的折磨。那個 骨架依然存在,但只在戲劇觀眾的記 憶背景上起作用。

又如《綴白裘》所錄其折子戲《秋 江》卻是中國戲劇中最動人的短劇之 一,主角尼姑陳妙常愛上一個借宿寺 中的青年書生,書生離寺,陳妙常追 到江邊,説服一個梢公駕小船去追情 人。這當然是極端反道德規範的行 為。但原劇《玉簪記》一開頭就説明陳 妙常出生前就與這個書生指腹為婚 的,他們倆人都不知道,但觀眾知 道。因此,陳妙常的勇敢行為只是灰 姑娘道德劇中的一環,在倫理規範上 是安全的。

這當然不是解決亞文化文本內在 道德悖論的一個完美方式,而是這悖 論在形式上的展開,和釋義上的推 延。從某種意義上說,折子戲的興 起,可以說是中國傳統戲劇發展的最 後階段,意識形態元語言在折子戲中 已破碎,割裂成文本與母本背景兩個 部分。亞文化文本的道德悖論終於漲 破了中國戲劇的倫理—形式結構。

> 1985年初稿 柏克萊 1991年四稿 倫敦

1985年初稿 柏克萊

#### 註釋

① 蘇聯符號文化學家洛特曼(Jurii Lotman) 與皮雅齊戈爾斯基(A.M. Pjatigorskij)認為文化類型有橫向排列 (syntagmatic) 與縱向排列文化形成一個文本的單一等級,愈向上文本的符號意義愈強,頂上是該文化的「真文本」,具有最大的價值和真理性指數。橫向排列文化形成一組系列,各有現實地位,價值相類。(Daniel P. Lucid, ed., Soviet Semiotics, Baltimore, 1977, pp. 130–31)

- ② 現代符號學家認為影響釋義的有 五種語境: 共存文本語境、存在語 境、情境語境, 意圖語境, 心理語 境。見Thomas Sebeok 主編 *Encyclopedic Dictionary of Semiotics*, University of Indiana Press, 1986, "Context" 條。
- ③ 此劇在賈本《錄鬼簿》中作《李三娘麻地傍郎》,簡名《李三娘》。《太和正音譜》和《元曲選》簡名為《麻地傍印》。看來雜劇此戲異本頗多。
- ④ 同時出土的同為永順堂(從字體上看也是同一刻工)刻印的說唱本,錯字就少得多。因此錯字不是來自刻工,原稿本想來是某個演員憑記憶記下的,沒有任何「才人」會寫出那麼多錯字。此本雖說是「新編」,但很難想像比此本更粗糙的「舊編」會是甚麼樣子。這是改編使作品在文化等級上急劇降等的一例。
- ⑤ 周貽白認為富春堂本是典型的「案頭曲」,但十六、七世紀的折子戲選本中有大量折子戲與富春堂本同,証明常有演出。參周貽白《中國戲刻發展史綱要》(上海古籍出版社,1979),頁184。
- ⑥ 吳梅:《顧曲塵談》(上海: 商務 印書館,1944,第四章,頁167): 「文字之最不堪者,莫如白兔殺狗。 白兔不知何人所作,讀之幾乎令人欲 嘔。」
- ⑦ 陶君起:《京劇劇目初探》(北京,1963年,頁193)提到劇目《李三娘》 《湖南戲曲傳統劇本》第七集有湘劇本 《白兔記》;《川劇傳統劇本匯編》第四 卷有川劇高腔本《白兔記》。台灣70 年代有一《白兔記》黃梅戲電視錄像行 市。
- ⑧ 蘆慶濱博士在讀此文手稿時,指 出這點。特誌感謝。
- ⑨ 白兔帶路的情節,王季思認為借 自關漢卿《劉夫人慶賞五侯宴》,(王 季思:〈劉智遠故事的演化〉,《宋元 明劇曲研究論叢》,大東圖書公司, 1979年,頁8。),其實這在早期口語 文學中處處可見。《水滸傳》四十三回 有個白兔引孝子李逵找到母親:《五 代史平話》中朱温飲宴,一白兔闖入, 變成一張白紙,上有宣示未來的讖

- 語,而石敬瑭與李嗣源獵到一白狐, 忽作人語。
- ⑩ 據彭飛(〈略論成化本白兔記〉, 《文學遺產》,1983年3期)考證,這 是温州一帶民歌,至今尚流行。
- ① 葉開沅(〈白兔記的版本問題:——富本系統〉,《蘭州大學學報》,1983年2期)比較了巫劇折子戲與富春堂本第三十四折,發現富春堂本應當出自更早的一個母本,其一部分保留於現在巫劇本之中。
- ② 孫崇濤(〈成化本白兔記與元傳奇劉智遠〉,《文史》,第二十輯,中華書局,1983)也認為汲古閣本的母本是比成化本更早的一個劇本。他的結論來自兩劇本曲詞的比較,與我的「科諢比較」結論相同。
- ③ 當然,在現代婦女看來,這兩者都是依賴男人。柯萊特·道林(Colettte Dowling)在她的社會學著作《灰姑娘情綜》The Cinderella Complex, Women's Hidden Fear of Independence (London, 1982, p. 29) 給《灰姑娘情綜》下的定義是:「一種受壓態度與恐懼的網絡,使婦女永遠處於半黑暗之中......等待一個外界的力量來改變她們的生活」。
- (到 隨手舉一些例子: 雜劇《玉壺春》、《瀟湘雨》、《紅梨花》、《鴛鴦被》、《碧桃花》。早期南戲《張協狀元》、《王魁》、《荆釵記》、《焚香記》。之後,在傳奇劇高潮期,此類劇更多。王季思(〈劉智遠故事的演化〉,《宋元明劇曲論叢》,台北: 大東局,1979)認為《汾河灣》是襲用《白兔記》的劉李團圓故事,其實這個公式在無數劇中出現。如果把變體計算進來,即丈夫成功後變心,妻子自殺(未遂),此後丈夫悔恨,終於團圓,那數字更大。在變體中,丈夫兼任恩主與惡人兩個功能。
- ⑤ 司各特(Walter Scott)稱英國社會是「開放式貴族統治」(openaristocracy),我套用他的想法。
- ⑩ 例如柏拉圖:《蘇格拉底的辯護》 (Plato, Socrates' Defense) 30e-32節; 薩魯斯特《卡提林戰爭》(Sallustius, Bellum Catilinae)第3節。
- ⑪ 周貽白:《中國戲劇發展史綱要》

- (上海古籍出版社, 1979), 頁228-29。
- ® 唐文標:《中國古代戲劇史初稿》 (台灣: 聯經出版社,1984),頁92。
- Michael R. Booth: English Plays of the Nineteenth Century, Introduction (London, 1967), vol. 1, p. 7, p. 8.
- ② M. Janowitz: "The Application of Social Knowledge to Mass Communication", World Congress of Sociology (1958), p. 148.
- ② J.S.R. Goodlad: A Sociology of Popular Drama (London, 1971), p. 60.
- ② 其實中國古代士大夫有時明白這點。元末文人領袖楊維楨就曾感嘆俗文學的道德熱忱使「徒號儒大夫者不如己」(〈送朱女士桂英演史序〉,《東維子文集》,四部叢刊,上海涵芬樓,1929,頁12)。
- ② 鄭振鐸:《中國俗文學史》, 1934,上卷,頁21。
- ② 列寧〈關於民族問題的批評意見〉 中説:「每一個民族文化中都有兩種 民族文化。」(《列寧全集》中文本,卷 20,頁15。)
- ⑩ 胡風:《論民族形式》(上海:海 燕書店,1949),頁51。
- ② 從亞理斯多德以降,大部分西方 批評家都是有機論者。有機論的現代 擁護者理論傾向各異: 柯爾律治、愛 默森、坡等人,二十世紀有克羅齊、 杜威、威姆塞特、盧卡奇等等。不奇 怪,這些人大都是黑格爾主義者。但 本世紀最有影響的有機論派別可能是 結構主義者了。參見克莫德(Frank Kermode)對羅朗·巴爾特一針見血的 批評(Essays on Fiction, 1983, p. 75)。
- ② John Crowe Ransom: "Criticism as Pure Speculation", ed. Donald A. Stauffer, The Intent of Critic (Princeton, 1941), p. 109.
- > 湯顯祖:〈寄達觀〉,《湯顯祖詩文集》,四十五卷(上海古籍出版社,1982),下卷,頁1268。
- T.S. Eliot: Selected Essays (London, 1932), p. 125.
- ③ 薛居正等《舊五代史》(中華書局,

- 1983), 頁1341。
- ② Piet van der Loon: "Les Origines rituelles de theatre chinois", *Journal Asiatique*, cclxv (1977), p. 87.
- ③ J.I. Crump: "Liu Chi-yuan in the Chinese 'Epic', Ballad and Drama", Literature East and West, xiv (1970), p. 160.
- ③ 艾柯(Umberto Eco)在《一個符號 學理論》(1979)中提出不足解碼 (Undercoding) 這術語。艾柯説的是 釋義過程中對信碼了解不足而採取 「將就」的解碼法。我說的是不足編碼 (Under-encoding),指同一文本的各部分編碼的強度不同。
- ③ 唐文標先生曾有一段有趣的觀察:「中國古戲劇,基本上全是娛樂性的……專用作尋求耍樂和消閑的觀眾而設,即使裏面蘊含有某些道德教條,參軍式諷刺,那恐怕亦不過是中國文人慣有的社會使命感,像殺人後再在粉牆上題血紅大字,把兩種不同道德衝突聯結在一起。」(《中國古代戲劇史》,北京,1984,頁2)。唐先生關於二元性的觀察是對的,但實際情況不那麼簡單。
- 36 Dick Hebridge: *The Subculture* (London, 1980), p. 56.

趙毅衡 1943年出生於廣西桂林。南京大學外語系畢業,中國社會科學院研究生院碩士,柏克萊加州大學比較文學博士。現執教於倫敦大學東方學院。著有《新批評》、《遠遊的詩神一中國古典詩歌對美國現代詩的影響》、《小説 敍述學》、《文學符號學》、Chinese American Poetry等書。兼顧詩歌與小説創作。