## 隨筆·觀察

## 記十力先生二三事

## ● 王元化

我於1979年始悉十力先生在1968年5月2日逝世,當即撰寫一文,並將過去十力先生惠我的一封短簡複製,投寄香港《大公報》。這篇文章過於簡略,現在補述一些前文沒有述及的內容,以供參考。

1962年秋,我持韋卓民先生介紹 信,往淮海中路2068號拜見十力先 生。去前,卓民先生囑告:「近年來, 十力先生謝客來訪,他脾氣古怪,不 知見不見你。」當我走上公寓大樓西側 一座黄色小樓,在十力先生門上看到 貼着一張信箋,紙已褪色,字墨尚 濃。大意説,本人年老體衰,身體不 好, 請勿來訪。其中説到自己的身體 情況十分具體。記得有面赤、氣虧、 虚火上延之類的話。我懷着惴惴心情 敲了幾下門, 開門的是一位六十上下 的人。這就是當時正為他謄寫《乾坤 衍》的豐先生。他把我延至客廳,即 持介紹信入裏間。等候了二三分鐘, 十力先生從隔壁走來。他的身材瘦 弱,精神矍鑠,雙目奕奕有神,留有 髯鬚,已全白,未蓄髮,平頂頭,穿 的是老式褲褂。我表示了仰慕之意。 他詢問我在何處工作,讀甚麼書等 等。這天他的心情很好。他的態度柔 和,言談也極儒雅,聲調甚至近於細 弱。當時我幾乎與人斷絕往來, 我的 處境使我變得孤獨。我覺得他具有理 解別人的力量,他的眼光似乎默默地 含有對被侮辱被損害者的同情, 這使 我一見到他就從自己內心深處產生了 一種親和力。這種感覺似乎來得突 兀,但我相信它。在我們往來的近三 年內, 我從未講過自己的遭遇, 他也 從未詢問過。直到他去世十多年後, 我才從他的哲嗣世菩夫婦那裏得悉, 十力先生對我的坎坷經歷和當時的處 境十分清楚, 並且曾為之唏嘘。我是 從我個人接觸來談自己的感受, 我並 不想以此推翻別人的另一種説法,如 説他性格怪僻, 脾氣不好等等。平心 生前就向我提到一些事, 我想他説的 是事實。十力先生自己也向我講過, 他在四川復性書院講學時和馬一孚發 生的一次爭吵,儘管平時他們是相契 的朋友, 馬一孚還曾以蠲叟別號為他

所撰的《佛家名相通釋》署簽,為《新 唯識論》寫序。十力先生師友弟子多 稱他性格狂放,意氣自雄,認為他具 有一種懾服人的氣慨。他在自己著作 上署名「黃崗熊十力造」,頗引起一些 議論,因為在印度只有被尊為菩薩的 人才可以用這說法,據傳他也曾經自 稱「熊十力菩薩」。 他在講學時往往意 氣風發,情不自禁。有一次他與張東 蓀論學,談得興起,一掌拍在張的肩 上,張逡巡後退。諸如此類傳説,不 一而足, 使他在人心目中成為一個放 達不拘的古怪人物。但他也有親切柔 和、平易近人的一面,大概由於太平 凡吧,很少為人述及。我以為不揭示 這方面,就難以顯示他的完整人格。

我經十力先生允諾後,幾乎每周 走訪一次。他身上有些神秘的東西, 他在著作中曾記述,民國六年,他自 武昌赴荊襄,參預守軍獨立。事敗, 輾轉軍中,七年入粤。一日午睡,忽 夢他的五弟繼剛陳屍在床, 他不禁撫 遺體痛哭,醒而淚痕猶濕。後離軍返 鄉,始知五弟確已逝世。他認為夢是 預兆休咎的,不能盡以變態心理去說 明。我探訪他不久,有一次,他很認 真地給我看相,可能他把這當作識人 的一種方法, 我覺得他的神秘主義是 和儒家思想有距離的。我曾向他請教 佛學,這時他已由佛入儒。在他起居 室內,有三幅大字書寫的君師帖。-居中,從牆頭直貼到天花板上,上書 孔子之位。一在右,從牆頭往下貼, 上書陽明先生。一在左,也從牆頭往 下貼,上書船山先生。他聽我要學佛 學後說:「你學佛學做甚麼?現在沒 有人學這個了。」據我當時理解,他並 不是菲薄佛學,而是對我這種學不干 時的態度有所感慨。但他是隨和的, 同意我向他請教,並約定用通信方式

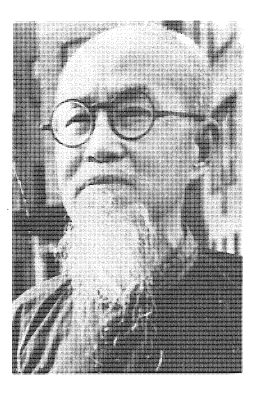


圖 十力先生在人心 目中成為一個放達不 拘的古怪人物,但他 也有親切柔和、平易 近人的一面。

筆談。不久,他惠贈我戰前由北大出版的《佛家名相通釋》上下二冊。書已陳舊,上面還有他用硃筆寫的「仲光讀本」四字。書中有二處眉批,大概是他擬增訂的地方。現抄錄如下:

上卷六十四頁反面「無為法」,引《大智度論》,上有墨批:「無為相者,無相之相,此實無形無象,雖現為有為,而不可謂無為之相,即是有為。譬如水成冰,冰相堅固,不可説水相即是冰。

上卷七十六頁「四諦」條,釋「集 諦」義,原注「三界」一段文字,末句 「一切煩惱及業,能為感苦之因,故 說名集。」以硃筆加重點線,並在上端 硃批:「感括一切苦果。」

書中另夾有一箋,墨筆書寫,大概也 是作為以後改訂之用:

第八行,至第九行。法相是無着 學,唯識是世親學二句,今改云。法



圖 熊十力手稿

相廣博,蓋自無着開基。(法相學,廣分別一切法。平列而談,無着是其開宗大哲也。其根本大典曰瑜枷師地論,亦稱大論。)唯識謹嚴,獨幸世親克荷。(世親初治小乘學,後承其兄無着之教,捨小入大,著百法,成唯等論,以一切法攝歸唯識。法相之學,至是而系統謹嚴,是克擔荷無着之業也。宜黄歐陽大師,以法相、唯識分爲二宗,余未敢從,說見新唯識論附錄。)

讀了《佛家名相通釋》,使我深受 教益。誠如先生在志其緣起的序中所 云:「疏釋名相,提挈綱領,使玄關 有鑰,而智炬增明。」我對先生近於魏

晉風骨、清新脱灑、機應自然的文字 風格尤為服膺,書中警句至今尚可背 誦。我曾向十力先生談到自己的讀後 心得,認為書中所揭示的分析與綜 會,踏實與凌空,四者兼顧而不可偏 廢, 誠為讀書要詮。我向他背誦了書 中的話:「吾常求此於人,沓然無遇, 慨此甘露,知飲者希,孤懷寥寂,誰 與為論。」十力先生聽我說着,不禁領 首微笑,表示了他的高興。十力先生 曾向我講述他治佛學的艱苦, 面對浩 如煙海的內典, 茫然無所措手足。曾 有一個時期,他埋頭在明人的疏記 中, 廢寢忘食, 而所獲甚微。他説這 些話無非鼓勵我勤奮好學,但我由於 **怠惰荒疏,終未入門,深感愧疚。** 

十力先生學宗二王, 現被尊為新 儒學開宗大師。但他並不只重義理, 而是兼綜踏實與凌空二義。據先生所 下定義,所謂踏實者,乃「必將論主 之經驗與思路,在自家腦蓋演過一 番,始能一一得其實解。若只隨文生 解,不曾切實理會其來歷,是則浮泛 不實,為學大忌。」所謂凌空者,乃 「擲下書無佛説,無世間種種説,亦 無己意可說。其唯於一切相,都無取 着,脱爾神解,機應自然,心無所 得,而真理昭然現前。」這見解倘加細 玩,必得讀書之要領。我覺得,十力 先生在治學方面所揭櫫的原則:「根 柢無易其固,而裁斷必出於己」,最 為精審。我自向先生請教以來,對此 宗旨拳拳服膺, 力求貫徹於自己治學 中。自然能否達到是另一問題,不過 在我至少是雖不能至,心嚮往之。十 力先生治學似較偏重穎脱超越一路, 而對某些小節則不大注意。我曾向他 請教禪法中的四等義,他可能年老記 憶衰退,一時未能答對。在考據訓詁 方面,十力先生常遭非議,人説他辨 識真偽多出臆斷,任意改變古訓,增 字解經。這些評騭出自對他誠服崇敬 的同輩或友人,不能說沒有一些道 理。他重六經注我、離識無境之義, 與現代詮釋學理論或有某種暗合,可 能會受到讚揚。但我以為訓解前人著 作,應依原本,揭其底蘊,得其旨 要,而不可強古人以從己意,用引申 義來代替。我並不反對詮釋者根據自 己的時代經驗,以今度古,作出價值 判斷。這在闡述古人著作時,甚至是 不可或缺的。但原義的底蘊與詮釋者 的評價,二者不可混淆。余英時先生 曾以meaning與significance説明其間 區別,是十分確切的。(但他對於兩 者關係的論述,我礙難同意。)我覺

得十力先生所立的原則,即「根柢無 易其固,而裁斷必出於己」,是精闢 的,可惜他在實踐方面未能貫徹始 終。不過,他對佛書的領悟,確有十 分出色的地方,往往迥拔群倫,自成 一家之言。他用心理主義去闡釋法相 宗,就是一例。他所謂心理主義並不 就是心理學,乃是説其哲學是從心理 學出發。他從宇宙論(三界唯心,萬 法唯識)、人生論(以此心捨染得淨, 轉識成智,離苦得樂)、本體論(即心 是涅槃)、認識論(自心起執相貌,故 初假尋思, 而終於心行路絕, 由慧解 析,知其無實,漸入觀行,冥契真 理)。這些闡發給我極大啟迪。他不 是偏於一隅的專家, 而是博學多聞的 學者。他的興趣在多方面, 自稱其學 為六通之辟其運無所不在, 如西諺 所謂博識專精 (We have to know everything about something and something about everything)。有一 次,他突然向我談到西方科學界的原 子理論問題,他以為我正當壯年一定 在這方面有些常識,孰知我茫然不能 措一詞,深感惶恐。他不使我難堪, 很快轉變了話題。他在早期就提出過 治哲學者於中國、印度、西洋三方 面,不可偏廢的主張。這是很有見地 的。他認為「佛家於內心之照察,與 人生之體驗,宇宙之解析,真理之證 會,皆有其特殊獨到處。即其注重邏 輯之精神,於中土所偏,尤堪匡救。」 這些簡明扼要的話,真是説得十分中 肯,迄今仍成為指導我的良箴。在我 和他來往中,我僅向他請教佛學,幾 乎很少涉及先生當時所服膺的二王之 學。在這方面,我沒有好好鑽研,不 敢妄議。我只能談談自己的一些粗淺 的看法。十力先生早歲忿罣孔子,中 期疑佛, 最後歸宗大易。他曾對龍樹

的大雄大勇無所不破的精神深表敬 服。由佛入儒後,一反已往,以大易 立人極之旨對此加以批駁。他恪尊天 行健君子以自強不息之義, 演大易翕 辟成變之論,從而構成一完整的思想 體系。我以為,不論他的哲學經過怎 樣的發展與變化,其核心仍在「本心」 這一概念。有的學者認為,十力先生 的體用論出, 乃一大轉變。由於他的 體用論有攝體歸用、萬物真實之旨, 於是說他「接近於唯物論」。但是,細 察十力先生本心説之根柢,則不得不 承認賀麟辨析明心章之明澈。賀評見 於1947年,至今讀來,仍覺深遽有 據。十力先生所謂本心,即仁,即生 生不息、凝成衆物、而不物化、新新 不已的「絕對本體」。這個剛健的本體 (或本心)之顯現,如賀氏所說,「有 其攝聚而成形象的動勢, 名曰翕; 有 其剛健而不物化的勢用,名曰辟。所 謂心物即是辟翕兩種勢用或過程。一 辟一翕, 恆轉不已。心與物交參互 涵,不可分而為二,而是一個整體的 相反相成的兩個方面。十力先生既不 承認唯物論,也不承認唯心論。賀氏 稱他為汎心論者, 庶幾乎近之。他認 為有物即有心,縱使在洪荒時代,心 的勢用即隨物而潛在。體用一如,心 物不二, 這就是十力先生哲學的真 諦。他不罣守二王之學,而有所發 展。他參照柏格森的生命哲學,而有 所批判。他的哲學是稱得上為一家之 言的。以上理解不知是否恰當, 我以 為這方面的研究尚待深入。

十力先生自居儒家,他像宋明儒者一樣,泛濫於佛老,反求於六經。他自稱其學為「玄學」,這並非一時興到之語。十力先生七十壽辰時,馬一孚贈詩有「蕭山孤寺憶談玄」。直到暮年,他對莊子興趣未減。他給我來信

時皆書齋名漆園,或漆園老人。他這 樣偏愛莊子, 我想可借用他論張江陵 的一句話:「以出世態度做入世學問」 來闡明。他雖然最不喜六朝清談名 士,但從生活上來看,我覺得他頗有 魏晉人的通脱曠達風度。有一次,我 去訪問他,他正在沐浴,我坐在外 間,可是他要我進去,他就赤身坐在 澡盆裏和我談話。他不是性格深沉內 向的人。他的感情豐富, 面部常有感 情流露,沒有儒者那種居恭色莊的修 身涵養。卓民先生說,這次滬上相 會,一見面他就號啕大哭,使卓民先 生深覺不安。最後幾年,他無論在生 理上還是在心理上,都受着老年人才 有的痛苦的折磨。他和我談到自己的 消化不良,常常便秘,成為他天天發 愁的事。他未装義齒,無法咀嚼,由 豐先生為他煮一點爛麵軟飯,生活上 照料得並不好。他向我說,離京前原 想入川,可是董老勸他說:「年老了, 還是和兒女住在一起好。」所以他到上 海來了。世菩承厚賢伉儷住處並不寬 敞,條件也差。十力先生為了堅持寫 作,住在淮海中路寓所,有五間房 屋,可是親人都有工作,不能來照料 了。我是在文革風暴前夕,最後見到 他的。文革開始,就此音訊隔絕。 1979年底我才平反,聽到他的去世消 息,已經是他離開這個世界十一年 了。

1991年8月18日於上海清園

王元化 華東師範大學博士導師,著 有《向着真實》、《文心雕龍創作論》、 《文學沉思錄》、《傳統與反傳統》、 《文學風格論》、《思辨短簡》、《文化 發展八議》等專集。