# 「世紀末」的魯迅

#### • 孫降基

### 歷史意義巖層的考古發掘

動筆之始,不無躊躇。讀者難道 不困惑:魯迅研究,還能榨出任何新 東西來嗎?一個已被各種勢力瓜分殆 盡的領域,似乎很難再有插足的餘 地。每一種現有的魯迅讀解,都是一 種和歷史性魯迅的對話,但,發出的 卻是今人的話音,代表的都是現在的 勢力——集團的、個人的、政治的、 學術的。

佔壓倒性優勢的,自然是大陸官 方與半官方的觀點。它對魯迅的讀 解,是把他放入中國現代民族鬥爭史 裏頭的,這部民族鬥爭史的讀解,又 被説成由中共壟斷,「只此一家,別 無分店」,並按該集團的唯物史觀, 解釋成該歷史計劃展現至某一階段的 必然。於是,魯迅變成化石,被鑲入 這個後來沖積成的意義嚴層裏。在今 日的大陸,即使試圖修改官方的魯迅 讀解者,仍在這個嚴層的廢坑中徘 徊,試圖有新發現。 近來蘇聯與東歐的變局,已充分 暴露黑格爾式「歷史計劃」之神學性 質。在1949年,一個政治集團曾在中 國獲得勝利,把它的意志加在歷史身 上與全國人頭上。魯迅在其生命最後 六年,曾與該集團發生密切關係,於 是,其一生的歷史——尤其是「五 四」時代的那一段——都受到1949年 巨變的「媒介化」(mediated),透過它 的角度去讀解。這堆符號的積壓,其 數量之巨,已達論噸計的地步,得用 開山的推土機才能掘開。

另一方面,中國地理的一個意外 一一台灣島的存在——卻在1949年 以後,維持了另一遠為微弱的話音, 與歷史性的魯迅對話。親台灣的學者 反共,在很大程度上,是因為中共迫 害像他們那樣的知識分子,並從其手 上奪走了歷史上的中心地位。這個親 台灣的、又以知識分子為高人一等的 史觀,傾向用「身在曹營心在漢」去讀 解身陷敵營的知識分子。一個典型 的例子是余英時的陳寅恪研究。夏濟 安、夏志清,與林毓生的魯迅研究,

也是同一路,但,既不能把魯迅說成 是心向國民黨,因此,就使他變成 「頂天立地」的傳統讀書人,身在 「曹營」中,仍不斷與「曹營」作鬥 爭①!

把魯迅拿來做自己的文章,用他來談我們今人的問題,毋寧比較省事,也比較「過瘾」,但不足為訓。國外傾向性較淡、學術性較純的魯迅研究,比較能照顧到魯迅的多面性。它們用戰後興起的心理分析學說、文藝批評理論來讀解魯迅,常能開闢新的與歷史對話的角度,但仍然很少觸及魯迅時代本身所呼吸的符號大氣層。這個層次,對我們來說已經陌生、不重要、不再引起共鳴,因此也易變成「視而不見」。

本文想指出:魯迅的時代,比較接近西歐「世紀末」(fin de siècle)的文化氣氛。這個與歷史對談的角度,晚近才形成。因為我們自身處於本世紀末,對上個「世紀末」的興趣轉趨濃

厚,研究也多起來,變得比先前更了解該時代。從接近魯迅的時代之符號層談魯迅,無疑比舊角度優越,更迫近魯迅的「本來面目」。我們只能說迫近,因為,歷史知識的「對話」(dialogic)性質——這類對話,將來無疑還會繼續下去——基本上排除了「歷史本來面目」這回事。「世紀末」的定義是甚麼,從該時代一直到現代,都還爭論不休——它只是一連串的「討論」。因此,在我們試圖掘開後積的「嚴層」之同時,已感到在其下是未定型的嚴漿。

#### 「世紀末」是甚麼?

在時期的意義上,「世紀末」指歐洲十九世紀最後二十年。在文化的意義上,該時期出現對十九世紀科學昌明、社會進步的主流觀點的反動,提出文明沒落、人種退化的悲觀主義反

親台灣的、又以知識分子為高人一等的人一等的人,傾向用「身在曹營心在漢」去讀解身陷而能把魯迅說成此,既不能把魯迅說成此,就使他變成「頂天立地」的傳統讀書人。



魯迅在其生命的最後 六年,曾與中共發生 密切關係。

二十一世紀雙月刊 1992年8月號 總第十二期

頹廢派將人人所悲嘆的「文明沒落」當做了正面經驗,另一方面,「頹廢」實開二十世紀的現代主義(Modernism)之先河。

調。「世紀末」對「人」的看法,一反啟 蒙運動以來的理性主義,大量強調人 的非理性、潛意識的「黑暗」面。「世 紀末」作為一種文風,亦對現狀提出 多方面抗議。它用「唯美」與崇尚「天 才」來對抗工業化、民主化社會的實 利與庸俗:它反對物質文明、實證主 義、寫實主義、自然主義,代之以主 觀的、人為的、違反自然的、變態的 想像——這類想像,試圖衝破維多 利亞時代中產階級虛僞道德所設下的 「禁區」。

但,「世紀末」症候並不始於十九 世紀之末。「文明沒落論」乃工業革命 以前、進步論還沒有得勢時,人們普 遍的看法。西方人有羅馬帝國的前車 可鑒。即使在法國啟蒙運動的高峰, 盧梭已提出文明違反「自然」, 代表 「腐化」②。福柯指出:至十八世紀 末, 法國流行文明乃「瘋狂」之源 的説法③。至十九世紀中葉,一方 面,由於熱力學第二定律的發現,另 一方面,由於拉馬克 (Jean-Baptiste Lamarck)後天所獲體質可以遺傳的 生物學說之影響,「種族退化」(racial degeneration)論開始大量出籠;「退 化、常被歸咎於工業化、都市化、空 氣污染、酒精中毒、神經衰弱、流傳 病(例如:梅毒)④。稍後,達爾文嫡 傳的戈爾登(Francis Galton)派優生 學興起,針對社會日趨民主化的潮 流, 敲響人種退化的警鐘。自滿自得 的維多利亞時代, 也接近尾聲, 其樂 觀主義開始退潮⑤。至世紀末, 文明 沒落與種族退化論遂成為風尚。

「世紀末」文藝潮流,亦源自世紀 中期的「頹廢」(Decadence),法國的 波特萊爾(Charles Baudelaire)為 其代表。他喜用奇詭、「不自然」的 象徵、表達病態、反常、悲觀、絕望 的情緒,乃「世紀末」象徵主義(Symbolism)的肇祖。戈蒂葉(Theophile Gautier)等人則轉向晚期羅馬帝國與東方找靈感,陶醉於文明過度成熟的「腐化」經驗裏⑥。爛熟的文明離「自然」狀態最遠,因此,「頹廢」以反自然為宗旨——雨斯曼(Joris Karl Huysmans)的小説《反乎自然》(À Rebours)(1884)是其最代表性的陳詞⑦。「頹廢」風由法國傳到英國,開創了「黃色的90年代」——由文藝雜誌《黃皮書》(The Yellow Book)命名,乃今日「黃色文學」一詞的來源。

頹廢派將人人所悲嘆的「文明沒 落」當做了正面經驗,另一方面,卻 否定工業革命以來的物質文明是一種 「進步」。「世紀末」反物質文明、反寫 實主義的藝術觀,以象徵主義為代 表,它認為:藝術之領域不該是自然 界,而該是人工的「符號之林」(forest of symbols)。有人指出:上世紀末的 「頹廢」,乃今日與實證主義對抗的符 號學、解構論的先導⑧。當代符號學 家巴爾特(Roland Barthes)指出:即 使「自然」本身,作為概念,也不過是 一個符號——這種抬高「人工的」、 壓低「自然的」立場,可謂繼承「頹廢」 傳統。把藝術從「客觀地」模仿「自 然」,轉移到純主觀、純構造、純形 式、扭曲、變形、荒謬的領域—— 在此意義上,「頹廢」實開二十世紀的 現代主義(Modernism)之先河。

「頹廢」文藝偏好描寫病態,與「世紀末」非理性心理學——呂邦(Gustave Le Bon)等人的集體心理學、弗洛伊德的精神分析之興起相互呼應。這個思想傳統與自由主義、社會主義都不對勁,後兩者的共同點是相信人類會改善與進步,前者則認為:無論在那一個時代,人都有非理

性與「黑暗」面。有人指出:這個傳統早已見於施蒂納(Max Stirner)、叔本華、齊克果 (Soren Kierkegaard)、陀思妥耶夫斯基,至十九世紀末的尼采與弗洛伊德,乃全面盛開⑨。

從「世紀末」到本世紀初,哲學、 心理學、非理性主義大盛,與社會科 學界另一個傾向亦相互呼應: 威斯特 馬克(Edward Westermarck)與麥獨 孤(William McDougall)等人的「本能 學派」(the instinct school)。他們以 「本能」為文明健康的基礎。

#### 「五四」思潮的再定義

「五四」時代一向被當做「啟蒙運動」,但,不同於歐洲十八世紀之啟蒙,「五四」思潮有很濃厚的「世紀末」色彩。無疑,科學、民主、進步觀念仍佔主導地位,但,文明沒落與種族退化論亦有一定的市場。從清末起流行的「進化論」,不一定是進步觀,也可以作退化論解,亦即是「適者生存」之外的「劣者敗亡」。退化論最早見於嚴復1898年的著作⑩。以後變成報章雜誌的常用詞⑪。

「五四」的啟蒙導師陳獨秀,其總體歷史觀是孔德與史賓塞的單線進步論,但,討論中國傳統時,卻用退化觀點,視國人為「墮落衰弱之民」⑫。他甚至認為中國自「周漢兩代而來」已離「實際」而「崇尚虛文」(即遠離「自然」,墮落於「人工」)⑬。在1919年,魯迅也說:「我們從古以來,逆天行事,於是人的能力,十分萎縮,社會的進步,也就跟着停頓。」⑭

自十九世紀末以來,西方大量出現「文明沒落論」歷史哲學。1895年,美國人亞當斯 (Brook Adams)發

表《文明之定律與衰敗》(Law of Civilization and Decay): 1918年,德國人施本格勒 (Oswald Spengler) 發表《西方的沒落》(The Decline of the West): 1921年,英國人威爾斯(H.G. Wells)發表《文明的拯救》(The Salvaging of Civilization)。同時期,湯恩比(Arnold Toynbee)開始構思其歷史哲學大體系,用古希臘羅馬的衰亡來比喻今日西方之處境。俄國人梭羅金(Pitirim Sorokin),則把當時流行的藝術風格具「古樸」、「古典」、與「頹廢」之生命三階段説應用於文明。

從「世紀末」到二十世紀上半期, 文明腐爛、文明生病的主題,亦表現 在挪威人韓孫(Knut Hamsun)、德國 人曼恩(Thomas Mann),與英國人 勞倫斯(D.H. Lawrence)等人的小說 中。例如,勞倫斯以其小說人物查泰 萊先生之「性無能」,來諷喻英國上層 社會的沒落,而以下層社會的園丁象 徵生命力。他和蕭伯納都認為唯有發 揚「本能」——勞氏尤其強調「性 慾」——才能拯救文明之衰頹。

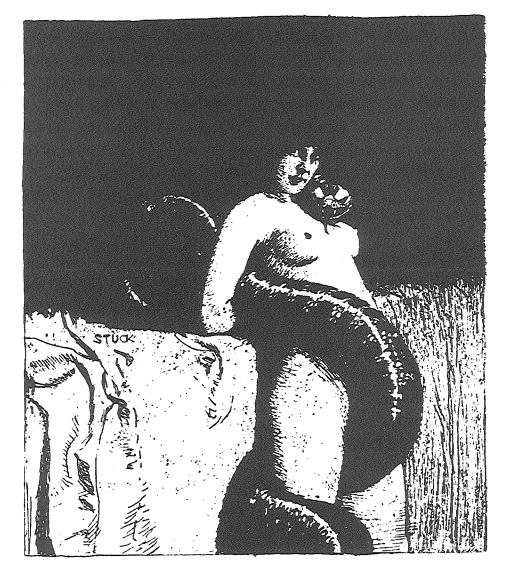
和他們同代的陳獨秀, 則如此形 容中國青年:「手無綁雞之力,心無 一夫之雄,白面纖腰,嫵媚若女子, 畏寒怯熱,柔弱若病夫」;解救之道, 在提倡「獸性主義」⑮。陳悲嘆:中國 人「抵抗力之薄弱為最深最大之病 根」⑩。魯迅則提倡:「真要活下 去.....就先該敢說、敢笑、敢哭、敢 罵、敢打。」⑰魯迅認為「為繼續生命 起見,又有一種本能,便是性慾」, 必須加以發揚; 在生物界, 性慾化為 愛護下一代的「天性」: 因此, 他呼籲 同代人,「自己背着因襲的重擔,肩 住了黑暗的閘門,放他們到寬闊光明 的地方去; 此後幸福的度日, 合理的 做人。」®魯迅可能受到威斯特馬克的

「五四」時代一向被當做「啟蒙運動」,但,不同於歐洲十八世紀之啟蒙,「五四」思和有很濃厚的「世紀末」。 色彩。從清末起流行的「進化論」,也可以是建步觀,也可以是建步觀,也可即是是建步觀,也可即是是進步,之外的「劣者敗亡」。 「五四」的思想史,當 放在同時代的世界思 潮中,才看得清楚。 當時,文明沒落論還 與生物學的種族退化 論相呼應。 「父母本能」學説的影響。他的邏輯仍然是:訴諸自然界共有的「本能」,來對抗幾千年來人工堆積而成、造成生物本能弱化的文化「遺傳」。

「五四」的思想史,當放在同時代的世界思潮中,才看得清楚。當時,文明沒落論還與生物學的種族退化論相呼應。戈爾登在中國的信徒,就是魯迅的二弟、中國優生學先驅者周建人。1930年,他把文章結集成《進化與退化》,魯迅為之作序⑬。

歷來研究魯迅者,從沒有把他與 周作人、周建人放在一起研究。不提 他們二人,等於置魯迅於真空:官方 用馬克思、列寧去填補這個真空,則 演變成學術史上最大規模的一樁積非 成是之公案。魯迅生命前期的大部分,思想與兩位弟弟很接近。周作人深受英國頹廢派影響,其偶像是艾理斯(Havelock Ellis)②。周作人屬文學研究社,舊說是把他歸入「寫實主義」,與創造社的「浪漫主義」打對台。因此,在這裏,又有修正「五四」新文學運動的傳統看法之必要。

即使連創造社的「為藝術而藝術」 口號,也來自法國的頹廢派。李歐梵 指出: 郁達夫的偶像是英國頹廢 派道森(Ernest Dowson)②。郁達夫 的《沉淪》,舊的英譯名作 Sinking, 莫名其妙,其實應作 Decadence 或 Degeneration。嚴家炎視創造社為中 國「第一個具有現代主義成份的流



「頹廢」是「世紀末」的 主要特徴。

派」②。周作人、魯迅與創造社屬同代人,理應受到類似的影響。這說明:「浪漫」與「寫實」之對立已失去意義。在30年代,美國文藝評論家威爾遜(Edmund Wilson)已指出:上世紀末以來形成的一股新文藝潮流,使「古典」、「浪漫」一類標籤,不敷應用②。但,因為「世紀末」這個範疇付之闕如,至1991年,還有人把弗洛伊德對周作人的影響稱作「浪漫主義」的②。

「五四」一代的作家,是否還能保持李歐梵賜予的「浪漫的一代」的稱號?這是一個定義的問題。在眾多對「世紀末」的討論中,有人把「頹廢」當做晚期浪漫主義,也有人把象徵主義也算入現代主義;共識則是:現代主義的祖宗不是寫實主義,而是浪漫主義:那麼,「頹廢」乃是從「浪漫」到「現代」的一座橋樑。

舊說亦把「五四」時代的魯迅歸作「寫實派」。近來,則朝着「浪漫主義夾雜象徵主義」、「晚期寫實主義與自然主義」、「後寫實主義」、「象徵主義」的方向修正②。近期歐洲文學史之研究,有把晚期寫實主義和自然主義也歸入「世紀末」者③,亦有人指出:晚期自然主義與象徵主義的審美觀都是「頹廢」的——對人生悲觀絕望,視人類受生物與社會的遺傳鐵律支配,傑出的個人則受制於現代民主社會的庸眾②。

# 天才、瘋子、庸眾

1893年,奧國人諾爾鐸 (Max Nordau)發表《墮落》(Degeneration)一書,攻擊「世紀末」文藝家群,指責他們「下作」(degenerate),其作品反映現代生活造成之神經衰敗。他的黑名

單包括: 頹廢派、象徵主義、高蹈派、唯美派、前拉斐爾派、尼采、華格納、左拉、易卜生、托爾斯泰等。該書英譯本出版於1895年,十分應時,剛巧碰上王爾德(Oscar Wilde)因同性戀醜聞受審案件。王爾德乃唯美派,是英國「黃色90年代」的重鎮總。

在諾爾鐸時代, 道德墮落、人品 下作,與生理退化乃同義語。當時人 在退化論支配下,有把「犯罪」説成先 天遺傳,把「天才」歸因於腦損傷,把 女人當做退化了的男人❷。當然,亦 有人用相同角度解釋「變態性行為」, 例如同性戀之流。其實, 這種「科學 的觀察, 反映的卻是維多利亞道德 的偏見。諾爾鐸師承用退化性遺 傳解釋罪犯的隆勃盧蘇 (Cesare Lombroso), 也把同一「退化」標籤加 在「世紀末」作家身上,説明他以維多 利亞時代「健康」主流之代表自居。問 題在於: 諾爾鐸只看到科技、物質文 明的進步,卻無視對此文明的抗議, 也代表另一種「現代性」, 而他打擊的 對象——「世紀末」文藝家群——非但 不代表「沒落」, 反而是二十世紀現代 主義的第一燕。很不幸,後來納粹德 國與斯大林的蘇聯, 都採取了諾爾鐸 的現代藝術觀:繼蘇聯而起的共產國 家,也把維多利亞中產階級的虛偽道 德打扮成「無產階級道德」, 為文藝設 下重重禁區。

諾爾鐸在「五四」時代曾被介紹®。魯迅在1918年的一篇文章中,有一段與諾爾鐸的「對話」。諾爾鐸信賴科學的一面,魯迅不會反對,但,卻不接受他對「世紀末」作家群的判詞。魯迅完全贊成「天才是瘋子」的命題,卻把它顛倒過來用。諾爾鐸列數「世紀末」作家的病態,其一是

諾爾鐸只看到科技、物質文明的進步,卻 無視對此文明的進步的 議,代表另一種「 世紀末」文藝。 非但不代表「沒轉」, 反而是二十世紀現代 主義的第一燕。 魯迅認為:在中國, 反而必須提倡「個人 之自大」,以對計 眾的「合群的自大」,「愛國的自大」,因 後者「是向少數的 後者「是向少數 才宣戰」的。

當時中國連君主立憲都未成立,工業也很落後,因此,魯迅的思想並不「反映」現狀,更扯不上「反映」財建」,只能説是直接模仿歐洲「世紀末」。

egomania。魯迅卻認為:在中國, 反而必須提倡「個人之自大」,以對抗 庸衆的「合群的自大」、「愛國的自 大」,因為後者「是向少數的天才宣 戰」的③。同年,魯迅發表《狂人日 記》,從一個在社會眼中是瘋子的立 場,反控訴社會大眾才是「食人族」。

在歐洲「世紀末」,「瘋狂是一個可應用於論述的強大武器」②。當代用符號學研究歷史的福柯,在「文明」與「瘋狂」的歷史性對抗中,亦站到同情後者的立場上。他的《瘋狂與文明》(1961),乃弗洛伊德的《文明及其不滿》(1930)之回響。弗氏視文明造成性壓抑、導致精神病,因此是罪魁禍首。福柯亦認為瘋狂是文明的產品。兩人都可歸入「世紀末」思潮的家譜。

魯迅之受染於「世紀末」風,當在 日本留學之時。明治晚期,日本知識 界流行尼采崇拜33, 魯迅不可避免受 其影響。1907年,他發表〈文化偏至 論〉, 指責國人以「製造商估立憲國 會 之西法圖強,是趕別人的末流, 「物質也, 衆數也, 十九世紀末葉文 明之一面或在兹, 而論者不以為有 當,,「平等自由之念,社會民主之 大歸乎無差別, .....以多數臨天下而 暴獨特者,實十九世紀大潮之一 派,.....更舉其他,則物質文明之進 步是已, ......是若盡於物質矣, 而物 質果足盡人生之本也耶?」「歐洲十九 顯。於是新宗蹶起,特反其初」,「然 則十九世紀末思想之為變也, .....即 以矯十九世紀文明而起者耳。他把 施蒂納、叔本華、齊克果、易卜生、 尼采等人,當做「二十世紀文化始 基」。魯迅尤其推崇尼采「超人之説」, 「以冀一二天才之出世,遞天才出而 社會之活動亦以萌」。他的救國方案: 「掊物質而張靈明,任個人而排眾 數」,與維新、革命兩派都不同。

當時中國連君主立憲都未成立, 工業也很落後, 因此, 魯迅的思想並 不「反映」現狀,更扯不上「反封建」, 只能説是直接模仿歐洲「世紀末」。十 九世紀法國的頹廢派,除了否定物質 文明是「進步」之外,還「對普選制度 作出一連串的控訴」劉。波特萊爾甚 至用梅毒之流傳比喻社會之日趨民 主题。法國因為有大革命傳統,男子 普選比歐洲各國先行(1848)。1880以 後,男子普選在其他各國也成為事 實圖,引起「天才論者」的更大悲觀。 「世紀末」的哲學權威是尼采,他自認 對「頹廢」問題的關心勝於其他問 題③。他指的仍然是「文明沒落」現 象,其答案則是「力拒庸愚」的「超人 哲學。

社會日趨民主化,亦引起優生學家的恐慌。至世紀末,工業革命進入第二期,都市化惡性膨脹,造成勞工人口集中,酗酒宿娼惡習泛濫、傳染病流行、生態環境日趨違反自然——有鑒於此,優生學家認為,民主化是讓質素愈來愈低的群眾掌握文明的前途。不同於頹廢派之處,優生學家倒是相信科學是保障進步的,想用「科學方法」抵制庸眾專政,提拔天才,拯救人類於退化淪亡。戈爾登曾發表《遺傳性天才》(Hereditary Genius)(1869)一書。他對「群氓」(the Herd)的看法類似尼采,周建人在《新青年》上有介紹圖,聲援魯迅的超人哲學。

魯迅本身有醫科的底子,相當熟悉當時流行的生物學思想。官定版《魯迅全集》第一篇文章〈人之歷史〉,就是1907年他對赫克爾(Ernst Haeckel)學説的介紹。此人在德國推

廣進化論,其地位類於英國的史賓塞。在1880年代,他不想進化論為社會主義者所用,就宣稱「自然淘汰」乃「最嚴格的」選拔「貴族」之義③。魯迅在1925年還引用他:「赫克爾(E. Haeckel) 説過:人和人之差,有時比類人猿和原人之差還遠。」④中國當時的問題,倒不是出在民主化上,而是祖傳下來的「烏合之眾」。魯迅相信:「昏亂的祖先,養出昏亂的子孫,

#### 世紀末病: 梅毒

正是遺傳的定理」④,因此,中國不

是產生天才的「泥土」⑩。

魯迅對中國文化的悲觀,即反映在他的「梅毒」比喻中。梅毒這個「世紀末病」(maladie fin de siècle),在上世紀末引起的驚慌,勝過本世紀末的愛滋病,因為當時人相信「退化論」,認為梅毒會遺傳,造成一代不如一代,最後導致品種絕滅。梅毒會腐蝕腦神經,造成瘋癱症(General Paralysis),簡稱 GPI,此字與今日的 AIDS一般觸目驚心。1890年代的醫學權威觀點認為:梅毒是遺傳性瘋狂的主因。

1900年,尼采死於第三期梅毒菌 入腦,他死前十二年已陷於瘋狂狀態。此例正中諾爾鐸之輩下懷,足以 論證「下作」的思想有其生理基礎。 但,「世紀末」的梅毒意象,卻非一家 獨佔。女權主義用它來攻擊男人,排 猶運動用它比喻猶太人,悲觀主義者 用它預測人類前途黯淡,頹廢派與優 生學家對其運用,或否定現代文明, 或鞭撻群眾社會。魯迅的偶像是尼 采,他用此意象針砭的對象,乃中國 的大衆。 魯迅在1918年說:「但我總希望〔中國人〕這昏亂思想遺傳的禍害,不至於有梅毒那樣猛烈,竟至百無一免,即使同梅毒一樣,現在發明了六百零六,肉體上的病,既可醫治:我希望也有一種七百零七的藥,可以醫治思想上的病。……只希望那班精神上掉了鼻子的朋友,不要又打着『祖傳老病』的旗號來反對吃藥,……。」❸

西歐「世紀末」盛行之退化論文學,往往用梅毒化的外觀、身體上的 瑕疵,來諷喻精神上的毛病⑭。魯迅筆下作為中國人縮影的阿Q,「最惱人的是在他頭皮上,頗有幾處不知起於何時的癩瘡疤」,這些癩瘡疤還會發亮,乃阿Q被人揶揄的目標之一,但,他採取「精神勝利法」時,「又彷彿在他頭上的是一種高尚的光榮的癩頭瘡,並非平常的癩頭瘡了。」

在 黄色90 年代,維 多利亞中產階級的虛 偽道德備受攻擊。



魯迅以「梅毒」比喻 「混亂思想遺傳的禍害」: 一個民族中人 已死的成員在數目上 遠遠壓倒活人,因此,「我們一舉一動, 雖似自主,其實多受 死鬼的牽制。」

同時期, 周建人用優生學替魯迅 下注腳,敲響梅毒會引起「種族衰頹」 的警鐘每。優生學的觀念,早見於嚴 復、梁啟超、康有為著作中(後者詳 見《大同書》)。1916年,《新青年》介 紹了第一次國際人種改良大會,高度 推薦美國已有數州通過的「閹割法」, 認為是「防遏惡質子孫」的良方⑩。同 時,也提到梅毒:「國中之患花柳病 者日眾,既害其身,復弱子孫,劣種 流傳,國力日蹙。」卻在1919年的〈我 們現在怎樣做父親〉一文中,魯迅亦 暗示用「閹割法」對付「劣種」。他引易 卜生《群鬼》一劇裏父親把梅毒遺傳給 兒子的故事,警告中國人的父母: 「將來學問發達,社會改造時,他們 僥倖留下的苗裔,恐怕總不免要受善 種學(Eugenics)者的處置。」

易卜生也是上了諾爾鐸「下作派」 黑名單的作家,他的《群鬼》發表於 1881年,是「世紀末」較有名的以梅毒 為主題的作品。它在「五四」時代有潘 家洵的翻譯,影響深遠。當時,胡適 也引它來反對孝道:「假如我染着花 柳病,生下兒子又聾又瞎,終身殘 廢,他應該愛敬我嗎?」@魯迅在〈我 們現在怎樣做父親〉也認為中國人的 孝道乃「從古以來,逆天行事」。在攻 擊孝道這一點上,魯迅和胡適引用的 典故,如出一轍。

魯迅的文章書信中,至少有三處,是襲用《群鬼》中阿爾文夫人的一段話。她說及丈夫生前生活墮落,身染暗疾,又令兒子得了遺傳性的梅毒,她感到自己體內也有「我無法擺脱的、承襲得來的鬼氣」,「不但父母傳下來的東西,在我們身體裏活着,並且各種陳舊的思想信仰這一類的東西,也都存留在裏頭。……有時候,我拿起張報紙來看,我眼裏好像看見

魯迅〈影的告別〉說:「我不過是 一個影,要別你而沉沒在黑暗裏了。 然而黑暗又會吞併我,然而光明又會 使我消失。然而我不願彷徨於明暗之 間,我不如在黑暗裏沉沒。」寫該文的 同一天——1924年9月24日——魯迅 致李秉中一信,說:「我自己總覺得 我的靈魂裏有毒氣和鬼氣,我極憎惡 他,想去除他,而不能。」⑩魯迅筆下 《狂人日記》中的狂人,在每頁上都寫 着「仁義道德」的歷史書的「字縫裏看 出字來,滿本都寫着兩個字『吃 人。!」

魯迅以「梅毒」比喻「混亂思想遺傳的禍害」的〈隨感錄(三十八)〉一文裏,也引用法國集體心理學家呂邦的說法:一個民族中,已死的成員在數目上遠遠壓倒活人,因此,「我們一舉一動,雖似自主,其實多受死鬼的牽制。」這與易卜生的意旨是相同的。魯迅既然覺得自己身上都有「毒氣和鬼氣」,認為自己這一代無法逃出「黑暗的閘門」,因此,有包括自己在內的中國人都是「活死人」的暗示。

1922年,周作人解釋《群鬼》挪威文原著標題"Gengangere",有「重來者」(revenants)之義,乃「指死而復出的僵屍,並非與肉體分離了的鬼魂」,與歐洲傳說的吸血僵屍、人狼、活屍(the living dead)同類⑤。現代電影中拍了無數次的吸血僵屍故事,實脱胎於英國「世紀末」暢銷的史托克(Bram Stoker)的《屈 勞 古 拉》(Dracula)(1897)⑤。有人指出:史托克筆下的屈勞古拉有梅毒病人的外觀與習慣⑤。魯迅在《藥》及其他著作中,亦控訴中國人是「吸血」的民族。

「世紀末」 **101** 的魯迅

魯迅的寫作中, 還有其他間接的 「梅毒」意象。李歐梵與普魯實克 (Jaroslav Prüšek)都指出:魯迅的《野 草》集與波特萊爾的《惡之花》集文風 類似。孫玉石進一步澄清20年代上半 期中國翻譯波特萊爾詩作的情形,指 出《野草》集中之〈墓碣文〉有波特萊爾 〈哪一個是真的?〉一詩之影響母。 但,後者雖然也以墳墓為主題,卻無 前者屍體腐爛的意象。波特萊爾倒有 〈腐屍〉(Une charogne)一詩, 為徐志 摩譯出,在周氏兄弟辦的《語絲》上發 表,比同刊物上發表的〈墓碣文〉只早 了幾個月。孫玉石犯的毛病, 在把當 時連共產黨的邊都還沒有沾上的魯 迅, 與徐志摩之間的不和, 無限上綱 為「階級鬥爭」。這種黑格爾式神學歷 史藍圖,完全沒有為私人恩怨、意氣 之爭、文人相輕、互相妒忌保留敍事 空間——好像人之存在,只是一部階 級鬥爭機器。魯迅與徐志摩既被説成 是屬於「敵對階級陣營」,孫就視而不 見徐對魯的影響。

徐的譯文中有一段圖:

它直開着腿,蕩婦似的放肆(comme une femme lubrique)

泄滿着穢氣, 沾惡腥的黏味, 它那癱潰的胸腹也無有遮蓋,

沒忌憚的淫穢。

波特萊爾身染梅毒,他的「惡之花」 所指,非「梅」即「柳」,上述詩中以 梅毒來象徵「腐爛」,亦至為明顯。魯 迅〈墓碣文〉中的腐屍,雖無張開大 腿,卻是胸腹癱潰:「我繞到碣後, 才見孤墳,上無草木,且已頹壞。即 從大闕口中,窺見死屍,胸腹俱破, 中無心肝。」此外,墓碑正面字句的意 象,「有一遊魂,化為長蛇,口有毒 牙。不以啃人,自啃其身,終以殞 顏」,顯然借自波氏的《毒牙》 (L'avertisseur)中的黃色長蛇圖:碑 文反面字句中的「抉心自食」,則來自 波氏的《鬼魂:影子》(Un Fantome: Les Tenebres)中煮了自己的心吃的意 象。

魯迅與波特萊爾一般,對人、社會、自己都反感到冒毒汁的地步,亦無須扯到「反封建」、「小資產階級的沒有出路」上頭去。這種來來去去都只有一類符號標籤的說詞,實在無法照顧到世界的多樣性。在我的眼中,波特萊爾與魯迅這些詩,都是今日Punk意識的先導。

1925年,周作人重啟文明與梅毒 的討論, 他提出「針砭民族卑怯的癱 瘓」、「消除民族淫猥的淋毒」、「切開 民族昏憒的癰疽」、「閹割民族自大的 瘋狂。動——包含很強烈的GPI與優 生學的意象。他獲得錢玄同、王獨 清、林語堂等人的響應。林尤其認 為:中國的問題必須「治以永除後患 劇烈的閹割」圖。同時期,希特拉發 表《我的奮鬥》,其中將猶太人比作梅 毒。其實,在第一次大戰前夕,已發 明醫治性病的「606」, 拉馬克學説也 早已衰微,因此,上述這一類意象只 是文人的比喻,或煽動家的口號。 但,它的威力仍然是很強大的,在當 時引起的激情,已不太容易為今人所 理解。

## 性壓抑與性變態

20年代上半期的魯迅著作,表現 有弗洛伊德的影響,許多文章都寫夢 境,以「我夢見……」開頭。但,魯迅 時代中國流行的「潛意識」說,是否純

#### 102 人文天地

魯迅喜用心理分析, 去揭穿反對女子教育 與女子剪髮、主張對 女學生重重禁制者心 底的色情動機。另一 方面,他又充分肯定 性慾正常表現的合法 性。

魯迅的弗洛伊德觀 念,來自廚川白村的 《苦悶的象徵》。 粹是弗洛伊德的,則值得質疑。舊說認為:魯迅的弗洛伊德觀念,來自廚川白村的《苦悶的象徵》。但,該書裏泛神論式的「生命力」觀念,其實是柏格森(Henri Bergson)的,而其瀰漫於宇宙間的「泛潛意識」,似乎亦回歸到赫德曼(Eduard von Hartman)的哲學。弗洛伊德學說還未興起以前,歐洲頹廢派的「潛意識」概念,多宗於赫德曼與叔本華兩家圖。

「五四」時代,催眠術在中國也引起過興趣,魯迅在一部從未動筆的楊貴妃長篇小説構想中,也包含此母題。弗洛伊德學派所用技術是自由聯想,而非催眠術,但它們卻共同反映出「世紀末」對非理性、潛意識、夢境興趣之廣泛與普遍。



不過, 弗洛伊德確實亦影響了魯 迅。魯迅似平比廚川白村更強調「性 慾」。在其20年代的作品——例如, 〈肥皂〉(1924)——中,以及在支持北 京女師大學生與教育當局的鬥爭中, 魯迅喜用心理分析,去揭穿反對女子 教育與女子剪髮、主張對女學生重重 禁制者心底的色情動機⑩。另一方 面,在〈論雷峰塔的倒掉〉(1924)這類 文章中, 他又充分肯定性慾正常表現 的合法性。在這方面,他與周建人的 男女都可以「同時不妨戀愛二人以上」 的主張⑥,周作人推動的艾理斯的 「新的性道德」,是同一條陣線上的。 艾理斯代表的,正是頹廢派對維多利 亞性觀念的反叛——他與弗洛伊德, 共同成為二十世紀性觀念的奠基者。

對性壓抑與潛意識的留意, 很自 然會挖掘出人類變態的一面。「性變 態」也是「世紀末」思潮的一個熱門題 目,當時人或將其歸因於人種退化造 成的「下作」,或用新興的心理學討論 它。周氏兄弟鞭撻中國人的「下作」, 不遺餘力。1925年,周作人在魯迅的 「中國文明歷來是一場人肉的筵宴」的 命題上,進一步做文章,談明朝永樂 帝篡位成功後,加在建文帝支持者家 屬身上的慘絕人簑的酷刑。這一系列 文章, 周作人承認: 受到英國前拉斐 爾派(頹廢派之一)的克理斯丁娜·羅 塞 蒂(Christina Rossetti) 之〈鬼 市〉 (The Goblin Market)的影響ᡂ。同 時期, 周作人介紹日本人廢姓外骨對 酷刑的研究。歐洲的頹廢時代對酷刑 亦具廣泛的興趣,而其文化偶像之 一,正是「虐待狂」的祖宗薩德侯爵 (Marquis de Sade) 63 o

20年代前半期,周氏兄弟在中國教育界反對女子解放、女子剪髮背後,看出有「色情動機」。到了北伐時

103

代,這個動機就化為性暴行——剪 了髮的左派女政治工作人員, 落在反 革命勢力手上者,往往被脱光示眾, 或如魯迅所記載,「慢慢拔去頭髮, 還割去兩乳」國。周作人在北京,亦 為文譴責此類暴行圖。周建人則在上 海的書店中購得照片,顯示兩名革命 女子全裸地被綁在刑架上,被施以割 乳的剮刑,群衆圍觀的鏡頭@。

魯迅對當時「革命文學」所美化的 人民大衆,作出如下的挖苦:「〔在長 沙當眾處決女共產黨員]......列着三 具不連頭的女屍。而且至少是赤膊 的, ......而許多『民衆』, 臉上都表現 着或正在神往,或者已經滿足的神 情。……且住。再説下去,恐怕有些 英雄們又要責我散佈黑暗, 阻礙革命 了。」⑰

同時,魯迅譴責自己一向以啟蒙 者自居,事實上則變成中國歷來排着 的「吃人的筵宴」的幫凶:「〔我〕弄清 楚了老實而不幸的青年的腦子和弄敏 了他的感覺,使他萬一遭災時來嘗加 倍的苦痛,同時給憎惡他的人們賞玩 這較靈的苦痛,得到格外的享樂。我 有一種設想,以為無論討赤軍、討革 軍,倘捕到敵黨的有知識的如學生之 類,一定特別加刑,甚於對工人或其 他無知識者。為甚麼呢, 因為他可以 看見更鋭敏微細的痛苦的表情,得到 特別的愉快。」圖魯迅對性虐待狂的感 知,是不折不扣「世紀末」的,雖然, 上述這段觀察的來源不是薩德侯爵, 而是俄國作家阿爾志跋綏夫(Mikhail Artsybashev).

很明顯,即使在20年代末,魯迅 的政治,仍然不是「左」、「右」之分, 而仍然是保衛、珍惜傑出的個人, 證 责「吃人」的群衆,因此,在狹義的 「政治」上來説,是一種「非政治」。如

果硬要説他代表甚麼「階級利益」的 話,那麼,他代表的,無疑是腦子較 清楚、感覺較敏鋭的「有知識的如學 生之類」,而不是「工人或其他無知識 者」。魯迅一向的看法是:傑出的個 人,為庸衆犧牲的話,非但救不了他 們,到頭來反而變成了他們糟蹋、作 賤、取樂的對象。魯迅的〈藥〉(1919) 與〈示衆〉(1925)等作品裏的革命黨之 下場,即如此。「.....孤獨的精神的 戰士,雖然為民衆戰鬥,卻往往反為 這『所為』而滅亡。」⑩「群衆, ——尤 其是中國的——永遠是戲劇的看 客。.....北京的羊鋪前常有幾個人張 着嘴看剝羊,彷彿頗愉快,人的犧牲 能給與他們的益處,也不過如 此。……對於這樣的群眾沒有法,只 好使他們無戲可看倒是療 

革命女子被脱光示衆、受剮刑, 看衆從中取樂的慘劇,正好印證了魯 迅的傑出的個人被「吃人」的群眾糟蹋 的命題。群衆的這種娛樂方式,又是 下作的性變態發洩。於是, 問題又回 到《狂人日記》提出的問題:真正瘋狂 的,到底是獨特的個人?還是「吃人」 的群衆?「世紀末」文化好談瘋狂問 題,有天才是瘋子的説法,從該時開 始流行的群衆心理學——例如: 呂邦 一派——則認為人處於群衆中,就會 喪失理性, 往品種進化較低階段逆 退,亦即是變得「下作」。

魯迅對「性變態」的興趣,一直保 持到參加左聯以後。在1931年,他還 説:上海並沒有真正的文藝——包括 「革命文學」在內——真正的文藝,只 有當時《申報》上登的「一個女人控訴 她的丈夫強迫雞奸並毆打得皮膚上成 了青傷的事, .....〔這事件的報道就〕 勝於一篇平凡的小説或長詩了。」⑰

20年代前半期,周 氏兄弟在中國教育界 反對女子解放、女子 剪髮背後,看出有 「色情動機」。到了北 伐時代, 這個動機就 化為性暴行——剪了 髮的左派女政治工作 人員,落在反革命勢 力手上者,往往被脱 光示眾。

即使在20年代末, 魯迅的政治,仍然不 是「左」、「右」之分, 而仍然是保衞、珍惜 傑出的個人,譴責 「吃人」的群眾,因 此,在狹義的「政治」 上來說,是一種「非 政治」。

### 餘論

魯迅兩位弟弟受英國「世紀末」影響都很深遠,而魯迅又與他們思想接近,易遮蓋掉另一個重要的影響:魯迅本人可能受俄國「世紀末」的薰陶更深——例如:安德列夫(Leonid Andreyev)與阿爾志跋綏夫等人。但,目前對俄國「世紀末」的研究很不够,我們亦無法深談。

總的來說,魯迅說不上是社會主義或自由主義,與陳獨秀、胡適都不同路,後兩者雖然亦涉獵「世紀末」思想因素,但,都不及魯迅那般全面性地屬於「世紀末」非理性心理學傳統。這個可以算是第三派的思潮認為:人類心靈無可能徹底消除掉「黑暗」。魯迅即使在參加左聯前夕,與馮雪峰的一段對話裏,仍認為:在未來的「黄金世界」裏,還是會有「黑暗」的②。

魯迅在其生命最後六年成為中共的「同路人」——這一段歷史,應重新考察。很難想像他是個性完全被「黨性」吞沒的人。他頂多是把中共當做同盟者,而盡量保持自己的世界觀。把他打扮成「偉大的馬克思主義者」,實屬荒誕。與他的精神比較接近的,倒有兩位「退化了」的後繼者——柏楊與李敖。魯迅在1933年一文中用過「人肉醬缸」典故爾,後來「醬缸文化」變成柏楊的中心意象:李敖則在60年代還說「中國文化是梅毒」。

總的來說,魯迅說不 上是社會主義或自由 主義,與陳獨秀、胡 適都不同路,後兩者 都不及魯迅那般全面 性地屬於「世紀末」非 理性心理學傳統。這 個可以算是第三派的 思潮認為:人類心靈 無可能徹底消除掉 「黑暗」。把他打扮成 「偉大的馬克思主義 者」,實屬荒誕。與 他的精神比較接近 的,倒有兩位「退化 了」的後繼者——柏 楊與李敖。

#### 註釋

- ① 兩夏之觀點,大家熟知。林氏的同類看法,詳 Lin Yu-sheng: "The Morality of Mind and Immorality of Politics: Reflections on Lu Xun, the Intellectual," in Leo Ou-fan Lee, ed., Lu Xun and His Legacy (Berkeley: University of California Press, 1985).
- ② 盧梭:〈論科學和藝術的復興是 否促進了風俗的淳厚〉,北京大學哲 學系編譯:《十八世紀法國哲學》(北京:商務印書館,1979),頁145-150。
- Michel Foucault, trans. by Richard Howard: Madness and Civilization (London: Tavistock Public ations, 1971), pp. 217–220.
- ♠ Kelly Hurley: "Hereditary Taint and Cultural Contagion: The Social Etiology of Fin-de-Siecle Degeneration Theory, " Nineteenth-Century Contexts, vol. 14, no. 2 (1990), pp. 193–214.
- ⑤ Greta Jones: Social Darwinism and English Thought: The Interaction between Biological and Social Theory (Sussex, England: the Harvester Press, 1980), p. 115.
- ⑥ 此類傾向,在今日的大眾文化中仍持續,例如,意大利導演費里尼的《薩提利亢》(Satyricon)與貝托魯奇的《末代皇帝》(The Last Emperor)。
- ⑦ J.K. Huysmans, trans. by Robert Baldick: Against Nature (Penguin Books, 1959).
- Linda Dowling: Language and Decadence in the Victorian Fin de Siecle (Princeton, N.J.: Princeton University Press, 1986).
- ⑤ John Carroll: Break-Out from the Crystal Palace — The Anarcho-psychological Critique: Stirner, Nietzsche, Dostoevsky (London: Routledge & Kegan Paul, 1974).
- ⑩ 嚴復:〈保種餘義〉,《嚴復集》 (北京:中華書局,1986),卷1, 頁87。
- ① 谷音:〈退化論〉,《東方雜誌》 11期(1904); 社説:〈論中國人的退

- 化〉、《警鐘日報》、330期(1905); 吳鈎:〈進化與退化〉、《庸言》、2卷 5期(1914);健孟:〈民族之衰頹〉、 《東方雜誌》、18卷21期(1921);周 建人:〈個體與種族的衰老〉、《東方 雜誌》、19卷10期(1922);化魯: 〈民族已老了嗎〉、《東方雜誌》、19 卷23期(1922);虚生:〈進化呢?退 化呢?〉、《語絲》、10期(1925)。
- ⑩⑮ 陳獨秀:〈今日之教育方針〉, 《青年雜誌》, 1卷2期(1915)。
- ⑩ 陳獨秀:〈敬告青年〉.《青年雜誌》,1卷1期(1915),頁5。
- ③ ⑤ 〈我們現在怎樣做父親〉(1919)、《魯迅全集》(北京: 1982)、※1。
- ⑩ 陳獨秀:〈抵抗力〉,《青年雜誌》, 1卷3期(1915)。
- ① 〈忽 然 想 到〉,《全 集》,卷3, 頁43。
- ⑨ 〈《進化與退化》小引〉,《全集》, 卷4。
- ② 艾理斯是優生學家、性學專家、 新的性道德之提倡者,兼文藝評論 家。他1889年的一篇論文,乃最先 對英國的「頹廢」下定義者。
- ② Leo Ou-fan Lee: The Romantic Generation of Chinese Writers (Cambridge, MA: Harvard University Press, 1973).
- ② 嚴家炎編:《新感覺派小說選》 (北京:人民文學出版社,1985), 頁1。
- ② Edmund Wilson: Axel's Castle: A Study in the Imaginative Literature of 1870–1930 (New York: W.W. Norton & Co., 1984), pp. 1–2.
- ② 林基成:〈弗洛伊德學説在中國的傳播: 1914—1925〉,《二十一世紀》, 4期(1991), 頁25。
- ② 主要指 Douwe W. Fokkema, Marston Anderson,李歐梵、孫玉石 等人。李氏在《劍橋中國史》卷12中, 稱魯迅為「現代中國小說界最全面性 的象徵主義者」。
- ② John Lucas: "From Naturalism to Symbolism," in lan Fletcher, ed., Decadence in the 1890s (London: Edward Arnold, 1979).

- ② Jean Pierrot, trans. by Derek Coltman: *The Decadent Imagination,* 1880–1900 (Chicago: The University of Chicago Press, 1981), pp. 9–10.
- ② 另一重鎮為畢爾茲萊(Aubrey Beardsley),其病態美的繪畫為魯迅 所喜收藏。
- ② 例如,與國人懷寧格 (Otto Weininger)一此公在魯迅的全集中出現三次。
- ⑩ 馥泉:〈諾爾鐸的變質論〉,《東方雜誌》,20卷,5期(1923)。「變質」即退化、墮落之意。在「世紀末」成長的托洛斯基,後來稱斯大林的變了質的蘇聯為「墮落工人國家」。
- ③ ④ ④ 〈隨 感 錄 (三十八)〉,《全集》,卷1。
- Trederick R. Karl: Modern and Modernism: The Sovereignty of the Artists, 1885–1925 (New York: Atheneum, 1988), p. 169.
- ® R.S. Petralia: *Nietzsche in Meiji Japan*, Ph.D. dissertation (Washington University, St. Louis, 1981).
- A Eric C. Hansen: Disaffection and Decadence: A Crisis in French Intellectual Thought, 1848–1898 (Washington, D.C.: University Press of America, Inc., 1982), p. 11.
- Susan Sontag: *Illness as Metaphor* (New York: Farrar, Straus and Giroux, 1977), p. 59.
- 圖 英國, 1884年國會改革法案; 西班牙1890實施普選; 比利時1893 實施普選; 意大利1903實施普選; 奧匈帝國, 1906(匈), 1907(奧)實 施普選; 德國於1870統一時, 憲法 已有男子普選, 實質上為普魯士邦憲 法所抵消, 但,總方向是朝全民普選 走。
- Tichard Gilman: Decadence: The Strange Life of an Epithet (New York: Farrar, Straus and Groux, 1980), p. 29.
- 38 周建人譯:〈結群性與奴隸性〉, 《新青年》,9卷5期(1921)。
- Alfred Kelly: The Descent of Darwin: The Popularization of Darwinism in Germany, 1860–1914

- (Chapel Hill, VA: University of North Carolina Press, 1981), p. 59.
- ④ 〈論 睜 了 眼 睛 看〉,《全 集》,卷1, 頁239。
- ② 〈未有天才之前〉(1924),《全集》,卷1。
- (4) (5) Elaine Showalter: "Syphilis, Sexuality, and the Fiction of the Fin de Siecle," in Ruth Bernard Yeazell, ed.: Sex, Politics, and Science in the Nineteenth-Century Novel (Baltimore, MD: Johns Hopkins University Press, 1986).
- ④ 健孟: 〈梅毒是種族衰頹的原因〉, 《東方雜誌》, 19卷7期(1922)。
- 李亦民:〈歐美人種改良問題〉,《新青年》,2卷4期(1916)。
- ④ 李平:〈通信〉,《新青年》,2卷3期(1916)。
- 翻 胡適:〈我的兒子〉,《胡適文存》(台北:遠東圖書公司,1985),卷1,頁692。
- ④ Henrik Ibsen, trans. by H.F. Lord, Chosts (London: Griffith, Farran, Okeden, and Welsh, 1890), pp. 54–55.後兩段中譯引自潘家洵:《群鬼》,載《新潮》, 1卷5期(1919年5月1日),頁850。
- ⑩ 《全集》,卷11,頁431。
- ⑤ 周作人:〈文藝上的異物〉,《自己的園地一雨天的書》(北京:人民文學出版社,1988),頁25-29。
- ® Robert Tracy: "Loving You All Ways: Vamps, Vampires, Necrophiles and Necrofilles in Nineteenth-century Fiction," in Regina Barreca, ed.: Sex and Death in Victorian Literature (London: Macmillan Press, Ltd., 1990).
- 6 徐志摩譯:〈死屍〉,《語絲》,3期(1924年12月1日),頁6。
- 圖 魯迅在《吶喊》自序(1922)中亦 說:「自己這寂寞又一天一天的長大 起來,如大毒蛇,纏住了我的靈魂 了。」
- ⑤ 周作人:〈與友人論國民文學

- 書〉,《自己的園地一雨天的書》,頁 309。
- 69 林語堂:〈給錢玄同的信〉,《語 絲》,23期(1925年4月20日),頁3。
- Pierrot,前引書,頁120-121。 在魯迅以前,叔本華哲學為王國維所 推崇,赫德曼則有張太炎的介紹。
- ⑩ 詳其挖苦楊蔭榆的〈女校長的男女的 夢〉、《全集》,卷7,頁290-292。
- ⑥ 周建人:〈答「一夫多妻的新護符」〉,《莽原》,4期(1925年5月15日)頁29。
- ❷ 開明: 〈鬼的叫賣〉、〈鬼的貨色〉、〈人的叫賣〉,《語絲》,10、13、17期。
- ❸ 詳 Gilman, pp. 80-81; Pierrot, p. 141。
- 69 〈憂《天乳》〉(1927年10月8日), 《全集》,卷3,頁467。詳茅盾《動 搖》(1928)中小説化的類似慘劇。
- ⑥ 啟明:〈隨感錄八十八: 髮之一 考察〉,《語絲》, 4卷6期(1928年1月 21日)。
- ⑩ 建人:〈隨感錄─三六:人道與 殘殺〉,《語絲》,4卷22期(1928年5 月28日)。
- ⑥ 〈鏟共大觀〉,《全集》,卷4,頁 105-106。此文載《語絲》4卷18期 (1928年4月30日)。
- ❸ 〈答有恒先生〉(1927年10月1日),《全集》,卷3,頁454。
- ◎ 〈這個與那個〉(1925),《全集》, 卷3,頁140。
- ⑩ 〈挪拉走後怎樣〉(1924)《全集》,
- 卷1,頁163-164。魯迅的《復仇》與《復仇(其二)》(皆發表於1924)的主題,就是不讓群眾「有戲可看」。
- ⑦ 〈上海文藝之一瞥〉,《全集》, 卷4, 頁303。
- ② 馮雪峰:《回憶魯迅》(北京:人民文學出版社,1952),頁17-20。
- ③ 〈夜頌〉,《全集》,卷5,頁194。