# O Bhagavad-gita:

## A Ciência Suprema

Compilado

por

Swami B. A. Paramadvaiti

e

Sripad Atulananda Acharya

## O Bhagavad-gita

### A Ciência Suprema

### Compilado

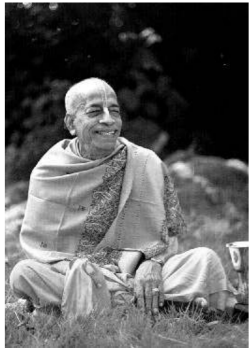
por

Swami B. A. Paramadvaiti e Sripad Atulananda Acharya

Serviço Editorial dos Vaishnavas Acharyas

[Pronúncia em português: Bhagavad-gita = "bagavá guita"]

### DEDICADO AO NOSSO MAIS QUERIDO MESTRE ESPIRITUAL



Srila A. C. Bhaktivedanta Swami Prabhupada Fundador Acharia da Sociedade Internacional para Consciência de Krishna

Mestre Espiritual dos Compiladores deste Livro

Ele é o autor do Livro mundialmente famoso
"O *Bhagavad-gita* como Ele é"

Que inspirou e guiou o presente Livro



Sripad Atulananda Acharya e Swami B. A. Paramadvaiti Compiladores desta apresentação de "O *Bhagavad-gita*: A Ciência Suprema"

Este livro foi compilado com a finalidade de tornar acessível ao povo brasileiro, a sabedoria do *Bhagavad-gita*, da tradicional escola dos grandes mestres da *Bhakti-yoga*, da Índia milenar. Esta apresentação de "O *Bhagavad-gita*: A Ciência Suprema", foi realizada de forma condensada e clara.

**Agradecemos:** A Srila B. V. Harijan Maharaj por sua amizade sincera e entusiasmo.

A todos os devotos do Brasil que colaboraram na digitação, tradução, revisão, edição e impressão desta versão brasileira do Livro "**O** 

Bhagavad-gita: A Ciência Suprema":

Instituto de Estudos Védicos - Vrinda do Brasil Rua Botucatu. 481 - Vila Mariana

04023-061 - São Paulo - SP - Brasil - (55 11 5908-1361)

Autorizamos a todas as pessoas a distribuírem estes ensinamentos por todos os meios de comunicação possíveis.

Pedimos desculpas aos nossos leitores pelas imperfeições nesta apresentação, mas temos certeza que o brilho das palavras consoladoras e iluminadoras de Sri Krishna, o Senhor Supremo, vai chegar aos corações dos buscadores da Verdade Absoluta sinceros.

Primeira edição em português, São Paulo, outubro de 2003.

#### PRÓLOGO

Todas as glórias a Sri Guru e Gauranga Srimad Bhagavad-gita Mahatmyam Um extrato da glorificação ao Bhagavad-gita A glória do Bhagavad-gita

- 1. Para começar, presto minhas reverências ao Senhor Supremo Sri Krishna, que aceitou a posição de cocheiro de Arjuna, somente para distribuir a ambrosia do *Bhagavad-gita* para o beneficio dos três mundos.
- **2.** Quem quiser atravessar o horrível oceano dos sofrimentos materiais pode fazê-lo facilmente por se refugiar no barco do *Bhagavad-gita*.
- **3.** Por isso, deve-se respeitar o *Bhagavad-gita* em todo tempo e lugar como o inaugurador da sabedoria religiosa e a imaculada essência de todas as escrituras sagradas.
- **4.** Aquele que ouve atentamente e canta as glórias da mensagem do *Bhagavad-gita*, ou explica esta mensagem a outros, atinge o destino Supremo.
- **5.** A miséria causada por magia negra e maldições nunca pode entrar em uma casa onde se adora o *Bhagavad-gita*.
- **6.** Assim, com o conhecimento do *Bhagavad-gita*, o coração se purifica. Em uma escala de dezoito capítulos, rejeita-se toda doutrina que propõe a satisfação sensual e a liberação impessoal. As qualificações para a ocupação no serviço devocional amoroso se desenvolvem passo a passo.
- **7.** Aquele que no momento da morte se lembra de metade do *Bhagavadgita*, um quarto, um capítulo, ou até um só verso, atinge o destino Supremo.
- **8.** Com grande êxtase, o Senhor Supremo Sri Krishna e Sua Companheira Divina, Sri Radhika, estão presentes misericordiosamente em qualquer lugar onde se discute, estuda ou ensina a concepção do *Bhagavad-gita*.

Recomendamos a todos os estudantes sérios que recitem, pelo menos, um capítulo por dia e presenteiem um *Bhagavad-gita*, quando possível, a todos os buscadores da Bela Verdade Suprema.

Que este Livro seja uma oferenda ao Senhor Sri Krishna.

#### **PREFACIO**

Segundo as escrituras védicas, esta era se chama *kali-yuga*, a era do ferro, das desavenças e da hipocrisia. Somos seres vivos condicionados aos modos da natureza material, sofremos aflição proveniente de nossa falsa identificação com o corpo. Os apegos materiais são causadores de nossas frustrações; por isso, permanecemos em conflito interno, que é manifesto externamente na forma da proliferação de guerra, terrorismo, insegurança social e angústia, que causam doenças mentais, pânicos e descontentamentos.

Na medida que esta era avança, a degradação dos seres vivos é maior e a orientação das massas, por líderes que são produtos das mesmas, conduz somente a situações caóticas, já que predominam neles os modos da paixão e da ignorância. Não têm controle sobre si mesmos e carecem de pureza (que é a força). Eles protegem as atividades mais pecaminosas como matança de animais, intoxicação, jogos de azar e prostituição generalizada, que só trazem mais degradação, exploração e competição, assim causam reações que afetam todos seres vivos em maior ou menor grau. Paramadvaiti Swami e Prabhu Atulananda apresentam esta edição do Livro sagrado "O Bhagavad-gita: A Ciência Suprema" da forma mais clara possível, como alternativa para a esperança; o grande livro sagrado que demonstra como sair vitorioso de qualquer conflito; que nos ensina a levantar, não importa o quanto caído estamos, ou em situação muito abominável.

"O *Bhagavad-gita*: A Ciência Suprema" é a luz do conhecimento mais confidencial. A Verdade Absoluta ao alcance dos mais necessitados, por receber a inspiração de grandes personalidades como Bhaktivedanta Swami Maharaj Prabhupada e Bhaktiraksak Sridhar Dev Goswami Maharaj.

Outros grandes pensadores também obtiveram força deste livro, como **Mahatma Gandhi**, que disse:

"O *Bhagavad-gita* sempre foi uma fonte de consolo para mim. Em momentos quando não via mais nenhuma perspectiva consoladora no horizonte, abria o *Gita* e encontrava um verso que me dava novas esperanças".

#### Ralph Waldo Emerson disse:

"Devo um dia magnífico ao *Bhagavad-gita*; o primeiro dos livros; é como um império que nos fala; nada pequeno nem depreciativo, muito pelo contrário, majestoso, sereno, consistente, a voz de uma inteligência antiga que em outra época e clima examinou e resolveu as mesmas perguntas que nos movem hoje".

#### Wilhelm Von Humboldt disse:

"O mais profundo e elevado que o mundo pode nos mostrar. Agradeço a Deus por me permitir viver tanto tempo para que pudesse ler o *Bhagavad-gita*".

#### Arthur Schopenhauer, entre outros, disse:

"A leitura mais educativa e elevada que se pode encontrar neste mundo".

Esta jóia da sabedoria universal manifesta em cada um de seus 700 versos sua supremacia filosófica e eloqüência literária. É como um grande enredo que se desenvolve didática e poeticamente, e nos ensina, e nos mostra a nos descobrir como realmente somos. Por isso, a necessidade de chegar com muito cuidado, com simpatia, com amor, com desejo de conhecer e compreender. O objetivo de enfatizar os versos chaves ao amigo leitor é guiá-lo a temas específicos que possam atrair sua atenção e curiosidade, pelo fluxo poético natural de uma idéia à outra, assim como a abelha voa e lambe o néctar entre tantas e maravilhosas flores transcendentais.

Como característica geral de nosso tema, o *Bhagavad-gita* é um poema filosófico composto de setecentos versos escritos em sânscrito originalmente. E é uma das mais importantes obras literárias e filosóficas conhecidas pelo ser humano.

A influência do *Bhagavad-gita* não se limita apenas à Índia, como um clássico da sabedoria de todos os tempos. O *Gita* afetou profundamente gerações de filósofos, teólogos, educadores, cientistas e autores do mundo ocidental como Platão, Santo Agostinho, Pascal, Newton, Leibnitz, Kant, Schopenhauer, Hegel, Goethe, Hesse, C. Jung, Einstein, e muitos outros, como revela Henry David Thoreau em seu diário: "Todas manhãs, banho meu intelecto na estupenda e cosmogônica

filosofia do *Bhagavad-gita*, que faz parecer pequenas e triviais nossa civilização e cultura, se compararmos". A autoria do *Mahabharata* se atribui tradicionalmente ao grande sábio Vyasa Deva (Srila Vyasadeva, ou Krishna Dwaipayana Vyasa). Foi Vyasadeva, ou "a encarnação literária de Deus", quem pôs a eterna sabedoria védica em escrita, segundo a historiografia ortodoxa védica, no começo da era de Kali (era do ferro), a presente era de escuridão espiritual progressiva, (anteriormente havia a sucessão com transmissão oral, com a qual se pode imaginar a presença de outro tempo na história da humanidade). Depois de recopilar os quatro Vedas principais, os *Upanishads* e o Vedanta-sutra, Ele decidiu recopilar os Puranas e o Mahabharata para o benefício das pessoas em geral, que não podem assimilar fácil e suficientemente os ensinamentos filosóficos elevados e complexos das primeiras obras. Assim, expor as conclusões filosóficas dos Vedas, por meio de uma narração histórica simples, para as pessoas comuns compreenderem mais facilmente e receberem os benefícios destes ensinamentos.

Deste modo, o *Bhagavad-gita*, a essência resumida e simplificada da sabedoria Védica para esta era, é apresentado no *Mahabharata*, uma obra de ação narrativa sobre uma importante época da política da Índia antiga.



#### INTRODUÇÃO

O *Bhagavad-gita* é o livro dos livros. Todo aquele que pratica *yoga* ou declara estar conectado com o pensamento indiano, aceita o *Bhagavad-gita* como uma escritura sagrada autorizada. Esta apresentação do *Bhagavad-gita*, com seus comentários condensados, tem como finalidade fazer com que todo mundo possa ter acesso aos imortais ensinamentos de Deus, Sri Krishna.

O Bhagavad-gita é o primeiro livro em toda humanidade, e o leitor sincero irá perceber que seus ensinamentos, apresentados há cinco mil anos pelo sábio Vyasadeva, apesar de estarem quase totalmente esquecidos pelas universidades e escolas, não ficaram desatualizados e nem perderam a importância para esta humanidade cheia de conflitos. Krishna dá instruções claras para todo tipo de problema que se apresenta em nossa vida pessoal: De onde viemos e por que existimos? Para onde vamos após a morte e qual o nosso dever neste mundo? O que acontece em outros planetas? O que é felicidade e conhecimento verdadeiro? Krishna responde tudo, Krishna sabe tudo, porque Ele é Deus e não um ser vivo ordinário como nós; por isso que o Bhagavadgita é o Livro dos livros. Por isso, pedimos aos leitores sérios que deixem dado os preconceitos e dúvidas, e que participem da nectárea leitura dos ensinamentos de Sri Krishna.

Se você quer compreender as instruções de Krishna, recomendamos: Aceitar a Krishna como Deus mesmo. Este é o único livro da humanidade que declara ser diretamente a palavra de Deus, e que é aceito como tal por muitos mestres e *yogis* há milhares de anos. O *Bhagavad-gita* faz parte do *Mahabharata*, a maior epopéia do mundo, que consta de 100 mil versos. Este *Bhagavad-gita*, que é composto de 700 versos da seção *Bhisma-parva*, tornou-se famoso.

Aceitar este livro como o melhor resumo dos ensinamentos do *yoga* e do pensamento indiano; pode-se chamar inclusive a Bíblia dos indianos. Apresentar esta obra aos nossos leitores de uma forma tão abreviada, mas completa, não é fácil. Nossos leitores irão encontrar em vários versos do *Bhagavad-gita* nomes desconhecidos, na língua sânscrita, que não podem ser traduzidos, mas não afetam a compreensão da mensagem filosófica deste livro. Porém, para aquelas pessoas que queiram se aprofundar no estudo do *Bhagavad-gita* e da cultura védica, aconselhamos o estudo de "**O** *Bhagavad-gita* como Ele é" de Sua Divina Graça A. C. Bhaktivedanta Swami Prabhupada, além do *Srimad* 

Bhagavatam, do mesmo autor. Especialmente os capítulos Um e Onze mencionam muitos nomes que podem apenas ser compreendidos na leitura dos 100 mil versos do Mahabharata, mas não precisa desanimar, nós os apresentamos aqui apenas para preservar a forma original do Bhagavad-gita aos nossos queridos leitores. Este livro é uma revelação à humanidade e por isso que se diferencia dos outros livros que são produto da mente limitada de seres condicionados. Apesar disso, o Bhagavad-gita tem sido traduzido e interpretado muitas vezes, mas a maioria dessas traduções foi realizada por pessoas que não compreendem nem praticam os ensinamentos imortais de Sri Krishna. Uma ciência tem sua teoria, prática e resultado, e as instruções de Sri Krishna são uma ciência espiritual.

Faz 500 anos, o próprio Senhor Krishna, como Sri Krishna Cheitanya Mahaprabhu, apareceu na Terra para instruir os seres desta era de como aplicar estes ensinamentos para a obtenção do resultado, a autorealização. O fato de Deus poder aparecer na Terra é uma das revelações do *Bhagavad-gita*, embora devamos saber que todos esses aparecimentos de Deus já foram anunciados nas escrituras védicas. Não é que qualquer um possa ser chamado de Deus. É por isto, que apenas uma pessoa que pratica os ensinamentos do Senhor Krishna pode explicar o "*Bhagavad-gita como Ele é*"; caso contrário, torna-se tão irreal quanto uma criança que, enquanto aprende, lê fórmulas de mecânica quântica, mesmo que pronuncie bem as letras, não pode compreendê-las.

Praticar os ensinamentos de Sri Krishna quer dizer tornar-se um devoto de Krishna. Krishna é a fonte de tudo, mas Ele não é uma energia impessoal. A energia não fala nem muito menos aparece pessoalmente para entregar Seus ensinamentos imortais. Leia as instruções de Sri Krishna e com a sua própria inteligência e bom senso observe como estas instruções, dadas por Deus mesmo, enriquecem sua vida interior. Deixe-se guiar por Krishna para que a natureza inferior do materialismo e da exploração seja vencida pela natureza superior espiritual. Assim, você poderá se beneficiar imediatamente com a leitura deste livro. Se não queremos nos beneficiar com a leitura de um livro, então, para que lê-lo? O nome de Deus, Krishna, não é importante apenas como o nome do autor deste livro, senão que é o nome que está contido no *mantra* mais importante da meditação espiritual. Um *mantra* (*man*: mente, *tra*: liberação) é um som transcendental que limpa nossa mente de todas as ansiedades acumuladas no mundo material. É como uma fórmula para

implorar ajuda e força espiritual; podemos cantá-lo em voz alta ou baixa, ou mentalmente; o nome "*Krishna*" é o nome de Deus, e significa: "aquele que atrai a todos". Nossos leitores podem melhorar a compreensão deste livro assim que começarem a cantar o *maha-mantra* Hare Krishna: *Hare Krishna Hare Krishna, Krishna Krishna Hare Hare, Hare Rama Hare Rama, Rama Rama Hare Hare*.

Krishna é uma realidade, uma bela realidade, e Seu nome e instruções não são diferentes Dele. Em outras palavras, está em suas mãos agora, e Ele pode se manifestar na sua boca quando canta Seu nome; na sua mente quando lê Suas instruções imortais, e logo você se dará conta que o próprio Senhor Krishna está dentro do seu coração, quem sempre, através da Sua voz interna, tenta ajudá-lo, e que agora chegou à sua vida para lembrar você da eterna relação que tem com Ele. E Ele convida você a Seu reino eterno, você tem apenas que desejar isso com toda sinceridade e todos os seus problemas serão solucionados. Você está à porta da verdadeira vida interior; você foi coberto pela falsa identificação com coisas temporárias e por ilimitados desejos materiais, os quais não trouxeram paz alguma, que falar então de amor. Nascimento após nascimento, você recebe muitas coisas e depois, a lei da natureza as leva de volta, até que chega o dia em que aprendemos a lição e procuramos a eternidade.

Krishna apareceu na Terra há 5.000 anos; isto é um fato histórico. Kurukshetra, o lugar sagrado onde se levou a cabo esta sagrada conversação do *Bhagavad-gita*, existe ainda hoje a 110 km ao norte de Nova Déli (capital da Índia) e é visitado por milhares de peregrinos anualmente. Igualmente Vrindavana, onde Krishna passou Sua infância, está a 80 km de Nova Déli. As instruções de Krishna, agora nas suas mãos, são mais reais. Analise-as; você não encontrará nada melhor em todo Universo.

#### HARE KRISHNA

Swami B. A. Paramadvaiti Atulananda Dasa Adhikari

#### SIGNIFICADO DO BHAGAVAD-GITA

O *Bhagavad-gita* nos é apresentado na forma do diálogo entre o Senhor Krishna e o guerreiro Arjuna, em um campo de batalha. Este diálogo toma lugar antes de começar a primeira confrontação militar na guerra de Kurukshetra, guerra fratricida entre os Kurus e os Pandavas, para determinar o destino político da Índia antiga.

Assim sendo, Arjuna, no meio de ambos exércitos, viu em ambos os lados o ânimo de luta de seus parentes, amigos e benquerentes, e se esquece de seu dever social como *Kshatriya* ou guerreiro, cujo dever é lutar por uma causa justa numa guerra santa; nessa situação, Arjuna, motivado por interesses pessoais, decide não lutar. Krishna, que aceitou atuar como condutor da quadriga de Arjuna, vê Seu amigo confuso e perplexo. Imediatamente, Ele decide iluminá-lo e lembrá-lo de seu dever social (*varna-dharma*) como guerreiro, e o mais importante, seu dever eterno como ser vivo eterno e sua relação eterna com Deus (*sanatana-dharma*). Assim, a relevante importância universal dos ensinamentos de Krishna, transcende a situação histórica imediata de Arjuna no campo de batalha. Krishna fala para o benefício de todos os seres, que se esqueceram ou se descuidaram de sua natureza verdadeira, a meta última da existência, e sua relação eterna com Ele.

#### Quem é Krishna?

Gita significa "canto" e Bhagavad se refere a Bhagavan, palavra sânscrita que significa "Deus", o possuidor (vat) de todas opulências (bhaga). Parasara Muni, pai de Vyasadeva, enumera as opulências de Deus em seis: beleza, riqueza, poder, fama, conhecimento e renúncia ilimitados. Por isso, o Bhagavad-gita é o Canto do Supremo Opulento, o Canto do Possuidor de todas as opulências, Deus em pessoa. A posição de Krishna é definida claramente no Gita: "Eu sou a fonte de tudo, toda a criação emana de Mim" (7.7). "Eu sou o que deve ser conhecido em todo conteúdo dos Vedas" (15.15). Arjuna ora assim: "Você é o Brahman Supremo, o último, a Verdade Absoluta e a Pessoa Divina eterna. Você é o Deus primordial, transcendental e original" (10.12).

É importante notar nessa relação, a forma humana aparente de Krishna (manusam-rupam), vista por Arjuna no campo de batalha de Kurukshetra, não é uma forma material nem carnal assumida ou manifesta para percepção das pessoas. Conforme o texto, a forma de dois braços vista por Arjuna é a forma própria e original de Krishna, puramente espiritual e transcendental. Mesmo que Krishna foi visto por todos os presentes, só aqueles que tinham olhos "com o ungüento da devoção" puderam e podem entender que Ele é mesmo a "Pessoa Suprema", o Deus Supremo. Só para esclarecer um pouco mais, diz-se que a forma humana é a mais parecida com a Forma Transcendental Pessoal do Supremo Senhor.



#### SINOPSE FILOSÓFICA

Por todo o *Bhagavad-gita* tratamos de clarear e confirmar a posição existencial do ser ou entidade vivente individual (*jiva* em sânscrito, definido como "eu, ser ou alma"), sua relação com o mundo fenomenal, e sua relação com Deus. O verdadeiro ser não é o corpo, senão a alma, a qual é espiritual, eterna e imutável. O corpo se exemplifica como uma roupa que um se põe; a alma se "veste" pela manhã (nasce), roupa que logo se "tira" ao chegar a noite (morte). Mas não há mudança para a alma. É eternamente consciente, eternamente individual. Nunca se perde ou "mistura" sua identidade particular com nenhum outro ser ou existência.

O *jiva* é da mesma natureza de Deus. Mas enquanto Ele é infinito em Suas manifestações, formas e passatempos, o *jiva* é infinitesimal. Deus é o Supremo Criador; o *jiva* é criado por Ele. Deus é o Sustentador de tudo; o *jiva* é mantido por Ele. Deus é auto-suficiente; o *jiva* precisa Dele para existir em todos seus aspectos.

No *Gita* encontramos que Deus possui quatro características ou aspectos principais: 1- *Visva-rupa*, 2- *Brahman*, 3- *Paramatma* e 4- *Bhagavan*.

1- Visva-rupa, ou Forma Universal, é o objetivo da filosofia panteísta que identifica Deus com o universo. 2- Brahman ou Aspecto Impessoal, onipresente de Deus, é o objetivo da filosofia monista que identifica Deus com o *iiva* (alma). 3- *Paramatma* (ou a Superalma), o Aspecto Forma de Deus, situada dentro dos corações de todas as entidades viventes como o sustentador residente, a testemunha, o permissor e guia, o objetivo da filosofia do yoga místico. E 4- Bhagavan, é a Forma ou Aspecto Completo de Deus, do qual nascem os outros três Aspectos, identificado no Bhagavad-gita como Krishna mesmo. Portanto, Krishna não é o resultado da evolução progressiva de nada nem de ninguém; não é a encarnação de qualquer princípio abstrato ou força, por mais elevado que possa parecer, nem a soma coletiva de seres ou coisas. Ele é, como continuamente se informa no Gita, a Pessoa Suprema (Purushottama), a causa de todas as causas (karana-karanam), o Criador, o Sustentador e o Destruidor do Universo (e ao mesmo tempo é transcendental a ele). É o Supremo Ser para a adoração. E descende periodicamente, em Sua Forma Original Espiritual (ou através de uma de Suas expansões, Avataras ou encarnações) para liberar os piedosos e restabelecer os princípios da religião.



Capítulo Um

### Visualização dos Exércitos no Campo de Batalha em Kurukshetra

1. Dhritarastra disse: Ó Sanjaya! Que fazem meus filhos e os filhos de Pandu, depois de se reunirem no lugar sagrado chamado Kurukshetra, todos com muito desejo de lutar?

Meditação: Talvez você fique assombrado ao saber que Krishna, Deus, deu Suas instruções num campo de batalha, justamente antes do começo de uma guerra. Mais ainda, maior será seu assombro ao ver que Krishna incentiva essa guerra, pois entusiasma Seu devoto Arjuna a matar inclusive seus parentes que estavam do lado da injustiça. Ninguém quer morrer e, a nosso parecer e sentir, é difícil ver a morte como algo bom, criado por Deus. O significado da vida e da morte é a substância principal dos ensinamentos de Krishna, em que podemos aprender a atuar corretamente neste mundo. Estamos na escola da vida e cada lição começa com o nascimento e termina com a morte. O livre arbítrio nos permite atuar a favor ou contra a vontade divina e a lei de ação e reação (karma), criada pelo Senhor Krishna mesmo, faz que os malfeitores sofram os mesmos males que infligiram a outros, seja nesta mesma vida com enfermidades ou morte prematura, ou na próxima, com um nascimento desafortunado. Em troca, aqueles que se esforçam pelo bem são recompensados pela mesma lei do karma, com nascimentos opulentos em planetas superiores. Mas a meta de tudo é entender que não somos este corpo material e que podemos retornar ao mundo transcendental quando recordarmos nossa relação eterna com o Senhor Krishna. A doce vontade de Krishna está por cima de todos, por cima das leis deste mundo, que foram criadas por Ele. Também está por cima da vida e da morte, que são parte da retificação dos seres desviados. Se

o mal não for castigado, ninguém entenderia o que é o mal; por isso Krishna diz a Seu devoto Arjuna que mate os malfeitores que cometeram uma larga lista de atrocidades contra a lei, a moral e o povo em geral.

Por razões políticas, inclusive os amigos, parentes e mestres de Arjuna se uniram ao lado mau, e não têm perdão pois a vontade de Deus está acima de tudo.

A posição de Arjuna é de guerreiro. Irmão do herdeiro legal da coroa da Índia, e tanto ele como seus quatro irmãos são todos grandes devotos da Suprema Personalidade de Deus, Krishna, que apareceu na Terra como parente deles (primo), e foi inclusive, nessa época, reconhecido como o próprio Deus na Terra.

Queremos e devemos evitar a violência de acordo com a lei de Deus, mas os ensinamentos védicos dizem que em certos momentos é necessário aplicá-la. Segundo os preceitos védicos existem seis classes de agressores que podem ser mortos imediatamente sem acarretar pecado: 1) o que dá veneno; 2) o que incendeia a casa; 3) o que ataca com armas mortais; 4) o que rouba as riquezas; 5) o que ocupa a terra de outro; 6) o que rapta a esposa de outro.

Os guerreiros nos tempos védicos (kshatriyas) tinham a responsabilidade de proteger os cidadãos dos malfeitores e exploradores. A guerra simboliza o mais indesejável que podemos encontrar neste mundo. Mas os devotos do Senhor Krishna não estão desamparados em nenhum momento, e por isso, as imortais instruções de Sri Krishna ao devoto guerreiro Arjuna também representam as dificuldades que cada um deve enfrentar na luta da vida neste mundo. Krishna explica a situação da violência neste mundo e muitas celebridades mundiais ofereceram os mais altos respeitos a Suas palavras: Humboldt, Kant e Schopenhauer, para somente mencionar alguns, assim como também o famoso pacifista Mahatma Gandhi, que lia diariamente o Bhagavad-gita.

2. Sanjaya disse: Ó rei! Depois de observar o exército reunido pelos filhos de Pandu, o rei Duryodhana se aproximou de seu mestre e lhe dirigiu as seguintes palavras:

Meditação: Árjuna é um dos cinco filhos de Pandu, e Duryodhana é o rei mau que encabeça o partido dos Kurus. Sanjaya é o secretário do velho pai cego de Duryodhana, Dhritarastra, e relata ao velho rei tudo o

que acontece em Kurukshetra antes e durante a batalha. Duryodhana agora se dirige a seu mestre Dronacharya, o general comandante de seu exército.

- 3. Ó mestre! Aí está o grande exército dos filhos de Pandu, disposto de maneira excelente por seu inteligente discípulo, o filho de Drupada (Dhristadyumna).
- 4. Aqui neste exército há muitos arqueiros heróicos, iguais na luta a Bhima e Arjuna; há também grandes guerreiros como Juyudhana, Virata e Drupada.
- 5. Também, há grandes guerreiros heróicos e poderosos como Dhristaketu, Chekitana, Kasiraja, Purujit, Kuntibhoja e Saibya.
- 6. Estão o magnífico Judhamanyu, o poderosíssimo Uttamauya, o filho de Subhadra e os filhos de Draupadi. Todos esses guerreiros são grandes lutadores em quadriga.
- 7. Ó melhor dos brahmanas! Para tua informação, vou descrever os capitães que estão especialmente qualificados para dirigir minha força militar.
- 8. Há personalidades como você mesmo, como Bhisma, Karna, Kripa, Asvatthama, Vikarna e o filho de Somadatta chamado Bhurisrava, que sempre se saem vitoriosos na batalha.
- 9. Há muitos outros heróis que estão dispostos a dar sua vida por mim. Todos eles estão bem equipados com diversas classes de armas e todos possuem experiência na ciência militar.
- **10.** Nossa força é incomensurável e estamos perfeitamente protegidos pelo avô Bhisma, enquanto que a força dos Pandavas, cuidadosamente protegida por Bhima, é limitada.
- 11. Agora todos vocês devem dar seu apoio total ao avô Bhisma, e permanecer cada qual em seu respectivo posto estratégico dentro da falange do exército.
- 12. Então Bhisma, o grande e valente patriarca da dinastia Kuru, o avô dos guerreiros, soprou seu búzio com grande estrépito, como o rugido de um leão, que produziu júbilo em Duryodhana.
- 13. Depois disso, soaram subitamente todos os búzios, clarins, trombetas, tambores e chifres, e o som combinado foi tumultuoso.
- 14. No partido oposto, o Senhor Krishna junto com Arjuna, situados em uma grande quadriga puxada por cavalos brancos, soaram seus búzios transcendentais.

- 15. Assim, o Senhor Krishna soprou Seu búzio chamado Panchajanya, Arjuna soprou o seu, Devadatta, e Bhima, comedor voraz e executor de tarefas hercúleas, soprou seu terrível búzio chamado Paundra.
- 16-18. O rei Yudhisthira, filho de Kunti, soprou seu búzio, Anantavijaya, e Nakula e Sahadeva sopraram Subhosa e Manipuspaka. Ó rei! O grande arqueiro, rei de Kasi, e grande guerreiro Sikhandi, Dhristadyumna, Virata e o invencível Satyaki, Drupada, os filhos de Draupadi e os demais como o filho de Subhadra, de braços poderosos, todos sopraram seus búzios respectivos.
- **19.** O som desses búzios diversos se tornou estrondoso, e vibrou tanto no céu como na terra, assim destroçou os corações dos filhos de Dhritarastra.

**Meditação:** Quando Bhisma e os demais da parte de Duryodhana sopraram seus búzios respectivos, não houve angústia da parte dos Pandavas, mas neste verso específico se diz que os corações dos filhos de Dhritarastra sim, foram destroçados pelos sons vibrados pelos Pandavas. Isso por causa do poder dos Pandavas e da sua confiança no Senhor Krishna. Quem se refugia no Senhor Supremo não tem nada a temer, nem mesmo em meio a maior calamidade. Isto é o que Srila Prabhupada nos ensina.

20. Ó rei! Nesse momento, Arjuna, o filho de Pandu sentado em sua quadriga que tem um estandarte com Hanuman observava os filhos de Dhritarastra, levantou seu arco e se preparou para disparar suas flechas. Ó rei! Arjuna falou então as seguintes palavras a Hrishikesha (Krishna). 21-22. Arjuna disse: Ó infalível! Por favor, coloca minha quadriga entre os dois exércitos de maneira que eu possa ver quem está presente aqui, quem deseja brigar e com quem devo lidar nesta grande tentativa de batalha.

**Meditação:** Srila Prabhupada nos instrui: Ainda que o Senhor Krishna seja a Suprema Personalidade de Deus, em virtude de Sua misericórdia sem causa, estava ocupado no serviço a Seu amigo. Ele nunca falha em dar afeto a Seus devotos, e por isso, aqui Ele é chamado Infalível. Como cocheiro, tinha que executar as ordens de Arjuna, e como não vacilou em fazê-lo, é chamado de Infalível. Ainda que havia aceitado a posição de cocheiro de Seu devoto, Sua posição suprema não se desafia. Em qualquer circunstância, Ele é a Suprema Personalidade de Deus, Hrishikesha, o Senhor dos sentidos. A relação entre o Senhor e Seu

servidor é muito doce e transcendental. O servidor sempre está disposto a prestar algum serviço ao Senhor e, da mesma maneira, o Senhor sempre procura uma oportunidade para servir a Seu devoto. Ele Se deleita muito mais quando Seu devoto puro assume a vantajosa posição de ordená-Lo, do que ser Ele quem dá as ordens. Krishna é amo e Senhor, todos estão sob Suas ordens e ninguém está por cima Dele. Mas quando Ele vê que um devoto puro Lhe dá ordens, obtém prazer transcendental, mesmo por ser Ele o infalível Senhor em todas as circunstâncias.

#### ARJUNA, AFLIGIDO, RECUSA LUTAR E EXPLICA SUAS RAZÕES

- **23.** Deixe-me ver os que vieram lutar com desejo de satisfazer o malévolo filho de Dhritarastra.
- **24.** Sanjaya disse: Ó descendente de Bharata, assim, a pedido de Arjuna, o Senhor Krishna conduziu a excelente quadriga, e parou no meio dos exércitos de ambas as partes.
- **25.** Diante da presença de Bhisma, Drona e todos os demais chefes do mundo, Krishna (Hrishikesha), o Senhor, disse: Observe, Arjuna (Partha), os Kurus que se encontram aí reunidos!
- **26.** Ali, no meio dos exércitos de ambos partidos, Arjuna pôde ver seus pais, avós, mestres, tios maternos, irmãos, filhos, netos, amigos e igualmente seu sogro e benquerentes como Kritavarma, e outros. Pôde ver também os exércitos que incluíam muitos de seus amigos.
- **27.** Quando o filho de Kunti, Arjuna, viu todas essas diversas classes de amigos e parentes, sentiu-se tomado pela compaixão e falou assim.
- **28.** Arjuna disse: Meu querido Krishna, ao ver diante de mim meus amigos e parentes com vontade de lutar, sinto tremer os membros de meu corpo e minha boca se seca.
- **29.** Meu corpo treme e meus pêlos se arrepiam. Meu arco Gandiva escorrega de minhas mãos e minha pele arde.
- **30.** Sinto-me incapaz de permanecer aqui por mais tempo. Esqueço-me de mim mesmo e minha mente dá voltas. Ó destruidor do demônio Keshi! Prevejo somente o mal.
- **31.** Não vejo como pode resultar bem algum em matar meus próprios parentes nesta batalha; nem posso, meu querido Krishna, desejar

nenhuma vitória, nem reino, nem felicidade subsequente.

- **32-35.** Ó Krishna (Govinda)! De que nos servem os reinos, a felicidade, ou ainda a própria vida, quando todos aqueles que desejamos se encontram agora dispostos neste campo de batalha? Ó Krishna (Madhusudana)! Quando mestres, pais, filhos, avós, tios maternos, sogros, netos, cunhados e outros parentes estão dispostos a dar suas vidas e pertences, e estão presentes diante de mim, então, por que hei de desejar matá-los, ainda que eu sobreviva? Ó sustentador de todas as criaturas! Não estou disposto a lutar contra eles, nem sequer em troca dos três mundos, muito menos por esta Terra.
- **36.** Se matarmos tais agressores, o pecado nos vencerá. Portanto, não é correto que matemos os filhos de Dhritarastra e nossos amigos. Ó Krishna, esposo da deusa da fortuna! Que ganharíamos e como poderíamos ser felizes por matar nossos próprios parentes?
- **37-38.** Ó Krishna (Janardana)! Ainda que estes homens dominados pela cobiça, não vejam falta em matar sua própria família, nem em lutar com seus amigos, por que nós, que temos conhecimento do pecado, temos que nos ocupar nestes atos?

Meditação: As razões até aqui expostas por Arjuna podem nos parecer muito morais e corretas, mas como se verá na resposta que Sri Krishna lhe dá no Segundo Capítulo, sua posição corresponde à de uma pessoa que está confusa devido ao apego pelo corpo material. Como explicamos anteriormente, uma guerra nunca é desejável, mas às vezes se faz necessária para castigar as pessoas empenhadas em violar a vontade de Deus. Arjuna, apesar de ser um devoto puro e estar realmente situado em uma plataforma transcendental, toma agora o papel de uma pessoa comum que se aflige diante da desgraça de uma luta fratricida. Mas como neste caso os oponentes estiveram sempre do lado do pecado e por muitos anos não escutaram aos bons conselhos de Krishna e de pessoas santas, é a vontade do Senhor que sejam castigados definitivamente para o bem de todos, inclusive deles mesmos. Como se verá, Arjuna encontrará alívio para sua angústia ao seguir a ordem do Senhor.

- **39.** Com a destruição da dinastia, se destrói a eterna tradição familiar, e assim, o resto da família incorre em práticas irreligiosas.
- **40.** Ó Krishna! Quando a irreligião predomina na família, as mulheres da família se corrompem, e da degradação da mulher se origina a prole

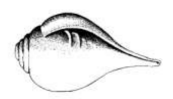
não desejada, ó descendente de Vrisni!

**Meditação:** Tristemente, este verso encontra uma evidência prática no mundo atual. As ruas do mundo inteiro estão cheias de crianças pequenas abandonadas por seus pais e a prostituição delas é algo que não falta em nenhuma grande cidade. Os matrimônios não têm nenhuma estabilidade e a escura cifra de assassinato de crianças, ou seja, abortos, já cresceu para mais de 60 milhões por ano.

- **41.** Quando há um aumento de população não desejada se cria uma situação infernal tanto para a família como para aqueles que destroem a tradição familiar. Em tais famílias corruptas não se oferecem oblações de alimento e água aos antepassados.
- **42.** Devido aos atos malévolos dos destruidores da tradição familiar, destrói-se toda classe de projetos da comunidade e atividades para o bem-estar da família.

**Meditação:** O matrimônio sagrado é parte da cultura védica e o divórcio é totalmente condenado.

- **43.** Ó Krishna, sustentador dos povos! Ouvi através da sucessão discipular, que aqueles que destroem as tradições familiares moram sempre no inferno.
- **44.** Ai de mim! Muito estranho é que estamos preparados para cometer atos tão pecaminosos, impelidos pelo desejo de desfrutar a felicidade régia!
- **45.** Eu consideraria melhor que os filhos de Dhritarastra me matassem desarmado e sem resistir, antes de lutar contra eles.
- **46.** Sanjaya disse: Após falar assim no campo de batalha, Arjuna, com sua mente afligida pela angústia, jogou de lado seu arco e flechas, e se sentou na quadriga.





Capítulo Dois

### Resumo do Conteúdo do Gita

#### FINALMENTE, ARJUNA, MUITO CONFUSO PEDE A KRISHNA QUE O INSTRUA

- 1. Sanjaya disse: Ao ver Arjuna cheio de compaixão, muito entristecido e com seus olhos cheios de água, Madhusudana, Krishna, falou as seguintes palavras.
- **2.** A Pessoa Suprema (Bhagavan) disse: Meu querido Arjuna, de onde vieram essas impurezas? Não são em absoluto dignas de *uma pessoa* que conhece os valores progressivos da vida. Não conduzem aos planetas superiores, senão à infâmia.
- **3.** Ó Arjuna (filho de Pritha)! Não cedas a essa impotência degradante. Não corresponde a você. Abandone essa fraqueza mesquinha de coração e levante-se. Ó castigador do inimigo!
- **4.** Arjuna disse: Ó destruidor de Madhu (Krishna)! Como posso contraatacar com flechas na batalha homens como Bhisma e Drona, que são dignos de minha adoração?
- **5.** É melhor viver neste mundo como mendigo, do que viver à custa da vida de grandes almas que são meus mestres. Ainda que sejam cobiçosos, não deixam de ser superiores. Se os mato, nossas conquistas ficarão manchadas com sangue.
- **6.** Nem sabemos que é melhor, se vencê-los ou sermos vencidos por eles. Diante de nós, neste campo de batalha, estão agora os filhos de Dhritarastra. Se os matássemos, não nos importaria viver.
- 7. Agora estou confuso sobre meu dever e por causa de minha fraqueza

perdi toda compostura. Nesta condição, peço a Você que me digas claramente o que é melhor para mim, agora sou Seu discípulo e uma alma rendida a Você. Por favor, instrua-me.

Meditação: Srila Prabhupada nos ensina: O sistema de atividades materiais em geral constitui uma fonte de perplexidade para todos. É característico a esta natureza que a cada passo haja perplexidade, e por isso é conveniente aproximar-se de um mestre espiritual autêntico que nos proporcione a guia adequada para cumprir com o propósito da vida. A literatura védica nos aconselha aproximar-nos de um mestre espiritual autêntico para assim nos livrar das perplexidades da vida que surgem sem nosso desejo. Elas são como um incêndio florestal que de alguma maneira arde sem que ninguém tenha acendido. De forma similar, a situação do mundo é tal que as perplexidades da vida aparecem por si só, sem que desejemos. Ninguém deseja o incêndio, no entanto, ele se produz e nós ficamos perplexos. A sabedoria Védica aconselha, portanto, que nos aproximemos de um mestre espiritual que esteja na sucessão discipular, a fim de resolver estas perplexidades e compreender a ciência de sua solução. Supõe-se que quem tem um mestre autêntico compreende tudo, assim que, não devemos permanecer nas perplexidades materiais, senão que devemos nos aproximar de um mestre espiritual autêntico.

- 8. Não encontro forma de separar este pesar que seca meus sentidos. Não poderei exterminá-lo ainda que ganhe um reino sem igual na Terra, com soberania semelhante a dos semideuses no céu.
- 9. Sanjaya disse: Depois de falar assim, Arjuna, o castigador dos inimigos, disse a Krishna, "Govinda, não lutarei", e emudeceu.

## KRISHNA INSTRUI: O CORPO NÃO DEVE SER CAUSA DE LAMENTAÇÃO, O IMPORTANTE É A ALMA

- **10.** Ó descendente de Bharata! Nesse momento, Krishna com um sorriso, meio dos dois exércitos, falou as seguintes palavras ao desconsolado Arjuna.
- 11. O bem-aventurado Senhor disse: Ao falar palavras sábias, você se lamenta pelo que não é digno de lamentação. Aqueles que são sábios não se lamentam nem pelos vivos nem pelos mortos.

Meditação: Srila Prabhupada explica que o Senhor assumiu de imediato

a posição de mestre e repreendeu Seu discípulo, chamando-o indiretamente de tolo. O Senhor disse: "Fala como um erudito, mas ignora que aquele que é sábio, aquele que sabe sobre o corpo e a alma não se lamenta por nenhuma etapa do corpo, esteja vivo ou morto". Como se explicará em capítulos posteriores, será aclarado que sabedoria significa conhecer tanto a matéria como o espírito, e o controlador de ambos. Arjuna argumentava que se devia dar mais importância aos princípios religiosos que à política ou à sociologia, mas ignorava que o conhecimento da matéria, da alma e do Supremo é todavia mais importante que os dogmas religiosos, e ao carecer de tal conhecimento, não devia querer se passar por alguém instruído, já que na realidade não era muito sábio e se lamentava por algo que não era digno de lamentação. O corpo nasce e está destinado a morrer hoje ou amanhã, portanto, não é tão valioso como a alma. Quem sabe disto é sábio de verdade e para ele não há causa de lamentação, seja qual for a condição do corpo material.

- 12. Não houve jamais um tempo em que Eu não existisse; nem você, nem todos estes reis, nem no futuro nenhum de nós deixará de existir. Meditação: Este verso é uma prova clara de nossa individualidade eterna. Ainda que todos os seres vivos são parte da energia marginal de Krishna, possuem personalidade individual eterna. Tanto nos diferentes nascimentos como depois de alcançar a perfeição total, a alma continua a ser individual e pessoal.
- 13. Assim como neste corpo o ser corporificado passa continuamente da infância para a juventude e logo depois à velhice, de forma similar, quando chega a morte, a alma passa para outro corpo. O ser autorealizado não se confunde com essa mudança.

Meditação: Este verso famoso comprova a existência da reencarnação. Da mesma forma que nas palavras de Krishna, grandes pensadores como Sócrates e Platão acreditavam na reencarnação ou metempsicose. Inclusive os cientistas comprovaram que a cada sete anos há uma renovação completa das células do corpo. Assim podemos ver que há muitas reencarnações na mesma vida de uma pessoa. Mediante o processo de auto-realização a pessoa pode se livrar do ciclo de repetidos nascimentos e mortes, e retornar a Krishna no mundo transcendental.

14. Ó Arjuna (filho de Kunti)! A aparição temporária de felicidade e

aflição, e sua desaparição no devido tempo, são como a aparição e

desaparição das estações do inverno e do verão, que surgem da percepção sensorial, e se deve aprender a tolerá-las sem se perturbar. Ó descendente de Bharata!

- **15.** Ó melhor entre os homens (Arjuna)! A pessoa que não se perturba pela dor nem pelo prazer e permanece firme em ambos, certamente é elegível para a liberação.
- **16.** Aqueles que são videntes da verdade concluíram que não há duração do inexistente, nem cessação do existente. Os videntes concluíram isso mediante o estudo da natureza de ambos.
- **17.** Saiba que aquilo que penetra o corpo é indestrutível. Ninguém pode destruir a alma imperecível.

**Meditação:** Este verso está dizendo que a alma é a consciência que penetra todo o corpo, essa função não é cumprida pelas células materiais. Por isso, quando morre o corpo, a alma não morre com ele.

- **18.** Só o corpo material do ser vivo, que é indestrutível, incomensurável e eterno, está sujeito à destruição; portanto, lute, ó descendente de Bharata!
- **19.** Quem pensa que o ser vivo é quem mata ou é morto, não compreende. Aquele que tem conhecimento sabe que o eu não mata nem é morto.
- **20.** Nunca há nascimento nem morte para a alma. Por existir uma vez, nunca deixa de ser jamais. A alma é não nascida, eterna, sempre existente, imortal e primordial. Não se pode matá-la quando se mata o corpo.
- **21.** Ó Arjuna (Partha)! Ao saber que a alma é indestrutível, sem nascimento, eterna e imutável, como pode uma pessoa matar alguém ou fazer que alguém mate?
- 22. Tal como uma pessoa põe roupas novas quando deixa as velhas, do mesmo jeito, a alma aceita novos corpos materiais, quando abandona os velhos e inúteis.

Meditação: Este é outro verso que mostra com um exemplo simples como a alma viaja de um corpo a outro. Já que nos encontramos neste círculo de repetidos nascimentos e mortes, devemos tratar de resolver esta situação o quanto antes, e não vacilar na perda de tempo como escravos do consumismo materialista. Ademais, de acordo com a palavra de Krishna, o corpo deve ser considerado como uma vestimenta da alma que é nosso verdadeiro ser.

- 23. A alma nunca pode ser cortada em pedaços por nenhuma arma, nem pode ser queimada pelo fogo, nem umedecida pela água, nem seca pelo vento.
- 24. Essa alma individual é irrompível e insolúvel, e não pode ser queimada, nem seca. É eterna, penetrante, imutável, imóvel e eternamente a mesma.
- 25. Diz-se que a alma é invisível, inconcebível, imutável e inalterável. Ao saber disso, não deve se afligir pelo corpo.
- 26. E ainda se pensa que a alma nasce perpetuamente e sempre morre, ainda assim, não tem razão para se lamentar, ó Arjuna de braços poderosos.
- 27. Pois, para o que nasce, a morte é certeza; e para aquele que morreu, o nascimento é certo. Portanto, não deve se lamentar no inevitável desempenho de seu dever.
- 28. Todos os seres criados são não manifestos em seu começo, manifestos em seu estado intermediário e outra vez, não manifestos quando são aniquilados. Assim pois, qual a necessidade de se lamentar? Meditação: Este verso se refere aos corpos materiais através dos quais se manifesta o ser, e não à alma. Já em versos anteriores, várias vezes se explicou a eternidade da alma.
- **29.** Alguns consideram a alma como algo assombroso, outros a descrevem como algo assombroso, e outros ouvem falar dela como algo assombroso, enquanto que outros, ainda depois de ouvirem muito sobre ela, não conseguem compreendê-la nenhum pouco.

Meditação: Os últimos dessa lista são os ateus e materialistas. Eles estão tão encantados com suas vidas pecaminosas e irresponsáveis que não podem entender que as revelações de Krishna sobre a alma são a solução para todos os que buscam a verdadeira felicidade.

Equivocadamente eles pensam que a felicidade efêmera proporcionada por cocaína, maconha, cerveja, pornografia, etc. são o único alívio válido para sua ignorância.

30. Ó Arjuna (Descendente de Bharata)! O que mora no corpo é eterno e nunca pode ser morto. Assim pois, não deve se lamentar por nenhuma criatura.

#### POR QUE ARJUNA DEVE LUTAR?

- 31. Considere seu dever específico como kshatriya, e saiba que não existe para você uma ocupação melhor que a de lutar com base em princípios religiosos, assim não há necessidade de vacilar.
- 32. Ó Arjuna (Partha)! Felizes os kshatriyas que sem procurar, conseguem oportunidade de luta semelhante, que abre para eles todas as portas dos planetas celestiais.
- 33. Não obstante, se não lutar nesta guerra religiosa, certamente incorrerá em pecado por não cumprimento de seus deveres, e assim perderá sua reputação como guerreiro.
- 34. As pessoas falarão sempre da sua infâmia, e para quem recebeu honras, a desonra é pior que a morte.
- 35. Os grandes generais que têm seu nome e sua fama em alta estima pensarão que abandonou o campo de batalha somente por temor, e por isso, considerarão você um covarde.
- 36. Seus inimigos descreverão você com muitas palavras ásperas e depreciarão sua habilidade. Que poderia ser mais doloroso para você? 37. Ó Arjuna (Filho de Kunti)! Ou morra no campo de batalha e alcance os planetas celestiais, ou conquiste e desfrute o reino terreno. Levantese pois, e lute com determinação.
- 38. Lute por lutar, sem levar em conta a felicidade ou o sofrimento, a perda ou o ganho, a vitória ou a derrota, se atuar assim, nunca cometerá pecado.

#### COMO ATUAR SEM REAÇÕES

39. Até agora, falei a você o conhecimento analítico da filosofia sankhya. Agora, escute o conhecimento do yoga pelo qual a pessoa trabalha livre do resultado lucrativo. Ó Arjuna (filho de Pritha)! Quando você atua com tal inteligência, pode se liberar do cativeiro das ações. Meditação: No Bhagavad-gita, Krishna apresenta a Arjuna muitas soluções, do mesmo modo que o livre arbítrio oferece em nossa vida diversas alternativas. Para compreender realmente a suprema conclusão destas instruções imortais, a pessoa deve estudar todo o Bhagavad-gita cuidadosamente e as diferentes etapas do yoga proporcionadas por Krishna.

- 40. Neste esforço não há perdas nem diminuição, e um pequeno avanço neste caminho protege a pessoa do mais perigoso tipo de temor. Meditação: Não se desanime, mesmo o menor passo para a perfeição não é esquecido por Krishna. No entanto, faça o possível para alcançar a perfeição completa nesta vida mesmo.
- 41. Aqueles que estão neste caminho são determinados em seu propósito e sua meta é uma. Ó Arjuna! A inteligência dos irresolutos tem ramificações ilimitadas.

Meditação: Na busca da Verdade há que ser determinado. Não é que a pessoa deva entender tudo antes de começar o processo da perfeição pessoal. Deixe-se guiar por sua consciência sincera na busca da Verdade e sempre mantenha os olhos abertos para descobrir onde se manifesta a vontade de Sri Krishna. Não aceite nenhum mestre espiritual a menos que esteja convencido que ele é um representante autêntico de Krishna. Mas tampouco duvide em se render uma vez que o tenha encontrado. 42-43. Os homens de escasso conhecimento se apegam muito às palavras floreadas dos Vedas, que recomendam diversas atividades lucrativas para elevação aos planetas celestiais, um próximo bom nascimento, poder, e assim por diante. Como têm desejo de satisfazer os sentidos e de ter uma vida opulenta, eles dizem que não há nada mais que isto.

- 44. Na mente daqueles que têm demasiado apego ao prazer dos sentidos e à opulência material, e que estão confusos por tais coisas, a determinação resoluta para o serviço devocional ao Senhor Supremo não se apresenta.
- 45. Os Vedas tratam principalmente sobre o tema das três modalidades da natureza material, eleve-se sobre essas modalidades, ó Arjuna! Seja transcendental a todas elas. Libere-se de todas as dualidades e de todas as ansiedades por segurança e ganho, e se fixe no eu.
- 46. Todo sucesso conseguido pelo pequeno poço pode cumprir-se de imediato pelas grandes corrente de água. De forma similar, todos os propósitos dos Vedas podem ser cumpridos por aquele que conhece o objetivo que há por trás deles.

Meditação: Precisamente aqui encontramos a importância do Bhagavadgita que revela, nestas palavras cruciais, o propósito que há por trás dos Vedas. Também neste verso se mostra a necessidade de devotos puros e eruditos, porque são eles que podem esclarecer o significado das

escrituras e nos guiar no desempenho de nosso processo espiritual.

**47.** Você tem o direito de cumprir seu dever prescrito, mas não aos frutos da ação. Nunca se considere a causa dos resultados de suas atitudes, nem jamais se apegue ao não cumprimento de seu dever.

**48.** Seja firme no *yoga*, ó Arjuna! Execute seu dever e abandone todo apego por êxito ou fracasso. Semelhante estabilidade mental se chama *yoga*.

**Meditação:** Na consciência de Krishna, também se deve executar seus deveres, e esse processo se denomina *yoga*. Muitas pessoas têm o falso conceito de que a prática do *yoga* significa abandonar a família e os deveres do mundo.

- **49.** Ó Arjuna (Dhananjaya)! Desfaça-se de toda atividade lucrativa por meio do serviço devocional e se renda por completo a esta consciência. Aqueles que desejam gozar do fruto de seu trabalho são avaros.
- **50.** Uma pessoa dedicada ao serviço devocional se desfaz tanto das boas ações como das más, ainda nesta vida, por isso, ó Arjuna, esforce-se pelo *yoga*, que é a arte de todo trabalho.
- **51.** Os sábios, dedicados ao serviço devocional, se refugiam no Senhor, e pela renúncia aos frutos da ação no mundo material, liberam-se do ciclo de nascimentos e mortes, dessa maneira, eles podem alcançar esse estado que está além de todas as misérias.

**Meditação:** O serviço devocional que se refere este verso é aquele que se recebe de seu mestre espiritual. O mestre espiritual compreende nossa situação e nos dá conselhos de como podemos cumprir nossas obrigações e dar ajuda prática à missão de Sri Krishna Cheitanya. Antes de encontrar um mestre espiritual, podemos fazer serviço devocional por cantar *Hare Krishna, Hare Krishna, Krishna, Krishna, Hare Hare, Hare Rama, Hare Rama, Rama Rama, Hare Hare*, ler os livros sobre Krishna e orar sinceramente para encontrar uma conexão espiritual. 52. Quando sua inteligência sair do espesso bosque da ilusão, vai se

- 52. Quando sua inteligência sair do espesso bosque da ilusão, vai se tornar indiferente a tudo o que se tenha ouvido e a tudo que está por se ouvir.
- 53. Quando sua inteligência não se confundir mais pela linguagem floreada dos Vedas e permanecer fixa no transe da auto-realização, então alcançou a consciência divina.

### OS SINTOMAS DE QUEM ESTÁ EM CONSCIÊNCIA TRANSCENDENTAL

- **54.** Arjuna disse: Quais são os sintomas daquele cuja consciência está assim absorta na transcendência? Como fala e qual é sua linguagem? Como se senta e como caminha?
- **55.** O bem-aventurado Senhor disse: Ó Arjuna (Partha)! Diz-se que *uma pessoa* está em consciência transcendental pura quando renuncia a toda classe de desejo pela satisfação dos sentidos, os quais surgem do funcionamento mental, e quando sua mente encontra satisfação unicamente no eu.
- **56.** Aquele que não se perturba apesar das três misérias, nem se exalta quando há felicidade, e que está livre de todo apego, temor e ira, é chamado sábio com mente estável.

**Meditação:** As três misérias que os seres vivos sofrem são: 1) As misérias causadas por nosso próprio corpo e mente; 2) As misérias causadas por outros seres vivos, como insetos, ladrões, inimigos, etc.; 3) As misérias causadas pelos fenômenos distintos da natureza, como terremotos, secas, frio, calor, etc..

- **57.** Aquele que não tem apego, que não se alegra quando obtém o bem, nem se entristece quando obtém o mal, encontra-se firmemente situado no conhecimento perfeito.
- **58.** Aquele que é capaz de retrair seus sentidos dos objetos dos sentidos, tal como a tartaruga retrai suas extremidades dentro da carapaça, deve ser considerado como estabelecido no conhecimento verdadeiro.
- **59.** Ainda que o ser corporificado se esforce por renunciar ao prazer dos sentidos mediante regras severas, todavia permanece com o mesmo desejo sensual, mas ao experimentar o Supremo, que é um gosto superior, sim, pode dar as costas ao mundo material.

**Meditação:** Este é um verso famoso em que Sri Krishna explica a existência de um nível de experiências muito superior ao do prazer dos sentidos materiais. Alguém que canta Hare Krishna e se associa com devotos, logo obtém a força para controlar seus sentidos e superar seus maus hábitos depois de saborear esse gosto superior. Dessa maneira, as repressões artificiais se tornam desnecessárias. Naturalmente, alcançaremos esse nível transcendental de satisfação ao despertar nossa consciência de Krishna adormecida.

- **60.** Ó Arjuna! Os sentidos são tão fortes e impetuosos que arrastam pela força inclusive a mente de uma pessoa de discernimento que se esforça por controlá-los.
- **61.** Aquele que restringe seus sentidos e fixa sua consciência em Mim, é conhecido como *uma pessoa* de inteligência estável.

#### ASSIM NASCEM O APEGO, A LUXÚRIA E A IRA

- **62.** Ao contemplar os objetos dos sentidos uma pessoa desenvolve apego por eles, desse apego nasce a luxúria, e da luxúria surge a ira.
- **63.** Da ira surge a ilusão e da ilusão a confusão da memória. Quando a memória se confunde, se perde a inteligência, e quando a inteligência se perde, a pessoa cai de novo no charco material.
- **64.** Quem pode controlar seus sentidos mediante a prática dos princípios regulados da liberdade, pode obter a misericórdia plena do Senhor e se libera assim de todo apego e aversão.

**Meditação:** Srila Prabhupada nos explica que a pessoa pode controlar externamente os sentidos mediante um processo artificial, mas a menos que os sentidos se ocupem no serviço transcendental do Senhor, existe toda a possibilidade de uma queda. Ainda que a pessoa com plena consciência de Krishna pareça estar no plano dos sentidos, ela não tem nenhum apego às atividades sensuais pois é consciente de Krishna. A pessoa consciente de Krishna se interessa unicamente na satisfação de Krishna e nada mais. Portanto, é transcendental a todo apego. Se Krishna quer, o devoto pode fazer qualquer coisa que normalmente seria indesejável, e se Krishna não quer, o devoto não fará aquilo que normalmente faria para sua própria satisfação. Portanto, o atuar ou não atuar estão sob seu controle, porque ele só atua sob a direção de Krishna. Esta consciência é a misericórdia sem causa do Senhor, que o devoto pode alcançar apesar de estar apegado à plataforma sensual. Os princípios reguladores da liberdade são os princípios de vida dos bhaktiyogis. Eles se levantam cedo e meditam no Santo Nome de Krishna. Todos os dias estudam uma ou duas horas as escrituras, tais como o Bhagavad-gita, e somente comem preparações vegetarianas oferecidas a Krishna. Ademais, seguem outros princípios tais como não se intoxicar com nenhuma droga nem cigarros, chá, café, etc.; não ter vida sexual além do matrimônio e com o único fim de procriar, e não participar em

jogos de azar. Estes são os princípios reguladores da liberdade, já que nos liberam da escravidão do vício em drogas, da crueldade, do adultério e do engano.

- **65.** Ao alcançar a misericórdia do Senhor todas as misérias da existência material se destroem. Em tal estado bem-aventurado, a inteligência do praticante transcendental logo se estabiliza.
- **66.** Quem não está situado na consciência transcendental não pode ter nem uma mente controlada nem uma inteligência estável, sem o que não há possibilidade de paz e, como pode haver alguma felicidade sem paz?
- **67.** Assim como um forte vento arrasta um bote sobre a água, tão số um dos sentidos em que a mente se concentre, pode arrastar a inteligência da pessoa.
- **68.** Portanto, ó Arjuna de braços poderosos! Aquele cujos sentidos estão restringidos de seus objetos, é certamente de inteligência estável.
- **69.** Quando para todos os seres é noite, é o momento de despertar para o autocontrolado e o momento de despertar para todos os seres, é noite para o sábio introspectivo.

**Meditação:** Aqueles interessados em progredir espiritualmente devem levantar-se às 4 da manhã, no mais tardar, para começar sua meditação diária, e se deitar cedo (momento em que as ruas da cidade se enchem de gente materialista na busca de clubes noturnos, cassinos, etc.).

- **70.** Uma pessoa que não se perturba pelo incessante fluir dos desejos, como o oceano que recebe os rios sempre mas permanece em equilíbrio, é a única que pode alcançar a paz, e não aquela que se esforça por satisfazer tais desejos.
- **71.** Somente pode alcançar a paz verdadeira, a pessoa que renunciou a todos os desejos pela satisfação dos sentidos, que vive livre de desejos, que renunciou a todo senso de propriedade e que está desprovida do falso ego.
- **72.** Este é o caminho da vida espiritual e divina, depois de alcançá-la, a pessoa não se confunde mais. Ao se situar assim, a pessoa pode entrar no reino de Deus, mesmo na hora da morte.

**Meditação:** Aqui Krishna explica que a pessoa pode ir a Ele depois da morte. A pessoa pode alcançar a consciência de Krishna ou a vida divina de imediato, em um segundo, ou quiçá não alcançá-la nem sequer depois de milhões de nascimentos. Só é questão de compreender e aceitar o fato de que somos eternos serventes de Krishna



Capítulo Três

### Karma-yoga

## RENUNCIAR NÃO É SUFICIENTE. ATUAR COM DEVOÇÃO TRANSCENDENTAL NOS CONDUZ À LIBERAÇÃO

- **1.** Arjuna disse: Ó Krishna! (Ó Janardana! Ó Keshava)! Por que me impele a participar nesta guerra horrível se considera que a inteligência é melhor que o trabalho lucrativo?
- **2.** Minha inteligência está confusa por Suas instruções ambíguas. Assim por favor, diga-me de forma definitiva, o que é melhor para mim.
- **3.** O bem-aventurado Senhor disse: Ó impecável Arjuna! Já expliquei que há duas classes de pessoas que compreendem o eu. Algumas se inclinam a compreendê-lo mediante a especulação filosófica empírica, e outros se inclinam a conhecê-lo mediante o trabalho devocional.
- **4.** A pessoa não pode se liberar da reação simplesmente por se abster do trabalho, nem pode alcançar a perfeição unicamente pela renúncia.
- **5.** Todas pessoas estão irremediavelmente forçadas a atuar conforme os impulsos nascidos das modalidades da natureza material; portanto, ninguém pode se abster de fazer algo, nem sequer por um momento.
- **6.** Aquele que restringe os sentidos e os órgãos da ação, mas cuja mente mora nos objetos dos sentidos, certamente engana a si mesmo e é chamado farsante.
- **7.** Por outro lado, aquele que controla os sentidos com a mente e ocupa sem apego seus órgãos ativos em trabalhos devocionais, é muito superior.
- **8.** Execute seu dever prescrito, pois a ação é melhor que a inação. Sem o trabalho, a pessoa nem sequer pode manter seu corpo físico.

#### TODO SACRIFÍCIO DEVE SER OFERECIDO A VISHNU

**9.** O trabalho deve ser executado como um sacrifício a Deus (Vishnu), de outro modo, o trabalho ata a pessoa a este mundo material. Portanto, ó Arjuna (filho de Kunti), execute seus deveres prescritos para a satisfação Dele, e dessa forma, sempre permanecerá desapegado e livre do cativeiro.

Meditação: O trabalho lucrativo prende o ser condicionado. Todas as atividades materiais estão motivadas pelo conceito de "eu" e "meu". Devemos aprender a trabalhar com consciência divina. O trabalho para ajudar a missão de Sri Cheitanya Mahaprabhu não é um trabalho egoísta, não é para o próprio benefício. Como é um trabalho para Deus mesmo, os únicos beneficiados são os seres condicionados. Trabalhar para esta causa, sem interesse pessoal e sob as ordens do mestre espiritual, pode nos liberar do cativeiro material. Muitas pessoas pensam que os devotos de Krishna trabalham para seus interesses egoístas de forma oculta, mas este verso esclarece que aquele que trabalha para si mesmo, não pode ser uma pessoa avançada, ainda que vista o hábito de renunciante.

10. No princípio da criação, o Senhor de todas as criaturas manifestou gerações de homens e semideuses junto com sacrifícios para Vishnu, e os abençoou ao dizer: "Sejam felizes com este sacrifício, porque sua realização proporcionará a vocês todas as coisas desejáveis".

**Meditação:** Srila Prabhupada nos ensina: Esta criação material, feita pelo Senhor das criaturas (Vishnu), é uma oportunidade que se oferece aos seres vivos para regressar ao lar, regressar a Deus. Todos os seres vivos dentro da criação material estão condicionados pela natureza material, devido ao esquecimento de sua relação com Krishna, a Suprema Personalidade de Deus. Os princípios védicos são para nos ajudar a compreender essa relação eterna, tal como se estabelece no *Bhagavad-gita*: "Eu sou o que deve de ser conhecido em todo conteúdo dos Vedas".

- **11.** Os semideuses satisfeitos com os sacrifícios, também os satisfarão. Dessa forma, com a nutrição recíproca, reinará a máxima prosperidade para todos.
- 12. Os semideuses que estão a cargo das diversas necessidades da vida,

ao estarem satisfeitos com a execução do sacrifício, abastecem os seres vivos com tudo o que necessitam. Mas aquele que aproveita esses dons sem oferecê-los de volta aos semideuses, certamente é um ladrão. **Meditação:** De acordo com os Vedas, os semideuses são assistentes da Suprema Personalidade de Deus para os assuntos materiais. Eles provêem luz, água, ar, etc., sempre sob a ordem de Krishna. Na Antigüidade se ofereciam sacrifícios aos semideuses como agradecimento pelos bens recebidos, mas isso não é necessário se a pessoa agradece a Krishna, que é o Supremo Controlador e raiz do universo.

13. Os devotos do Senhor se liberam de toda classe de pecados porque comem alimentos que se oferece primeiro em sacrifício. Os demais, que preparam alimentos para o seu próprio prazer dos sentidos, na verdade comem somente pecados.

**Meditação:** Este é um verso muito importante do *Bhagavad-gita* que marca um regulamento diário na vida dos devotos do Senhor. Eles, antes de comer, oferecem seus alimentos com amor e devoção a Deus. O alimento é aceito por Krishna e se espiritualiza, assim se torna um agente purificador para quem o come. Assim o mesmo fato de comer se torna uma meditação, uma ajuda em nosso avanço espiritual. Quem pelo contrário não faz isso, come somente pecado, pois só quer saber de aproveitar separadamente de Deus.

**14.** Todos os corpos vivos subsistem de grãos alimentícios, que se produzem das chuvas. As chuvas se produzem pela execução de sacrifício, e o sacrifício nasce dos deveres prescritos.

**Meditação:** Neste verso, Krishna resolve a maior parte do problema econômico do mundo. Se as pessoas fazem sacrifícios, haverá chuva, e a chuva fará crescer cereais suficientes, frutas e verduras para todos. O sacrifício nasce do dever prescrito. Esse dever é social e espiritual. A pessoa deve cumprir seus deveres sociais de forma honesta e constante. Nosso dever espiritual, especialmente nesta era, é o de cantar os santos nomes de Krishna:

Hare Krishna, Hare Krishna, Krishna, Krishna, Hare Hare, Hare Rama, Hare Rama, Rama Rama, Hare Hare, e servir ao Senhor na companhia dos devotos. Dessa forma, pela satisfação do Senhor Supremo, a humanidade poderá gozar abundantemente de todos os bens desejáveis sem nenhuma ansiedade.

- **15.** Nos Vedas se prescrevem atividades reguladas, e os Vedas se manifestam diretamente da Suprema Personalidade de Deus. Em conseqüência, a transcendência toda-penetrante se situa eternamente nos atos de sacrifício.
- **16.** Meu querido Arjuna, a pessoa que não segue o sistema de sacrifício prescrito nos Vedas, leva na verdade uma vida de pecado, porque aquele que se deleita unicamente nos sentidos, vive em vão.
- 17. No entanto, não há dever para aquele que se deleita no eu, que está iluminado no eu, que se regozija e que, plenamente saciado, se satisfaz unicamente no eu.

Meditação: Srila Prabhupada diz: O Supremo é, para os devotos, a Personalidade de Deus, e para os impersonalistas é a liberação. Portanto, uma pessoa que atua para Krishna, ou seja, em consciência de Krishna, sob uma guia adequada e sem apego ao resultado do trabalho, certamente progride até a meta suprema da vida. Arjuna recebeu a ordem de lutar na batalha de Kurukshetra pelo interesse de Krishna, pois Krishna queria que ele lutasse. Ser uma pessoa boa ou uma pessoa não violenta é um apego pessoal, mas atuar pelo Supremo é atuar sem apego ao resultado. Essa é a ação perfeita do grau mais elevado que recomenda Sri Krishna, a Suprema Personalidade de Deus. Os rituais védicos, tais como os sacrifícios prescritos, são levados a cabo para purificar as atividades ímpias realizadas com o fim da satisfação pessoal. Mas a atividade em consciência de Krishna é transcendental às reações do trabalho bom ou mau. Uma pessoa em consciência de Krishna não tem apego pelo resultado, senão que atua unicamente para Krishna. Ela se ocupa em todo tipo de atividades, mas está completamente desapegada.

- **18.** A pessoa auto-realizada não tem nenhum propósito para satisfazer enquanto desempenha seus deveres prescritos, nem tem algum motivo para deixar de executar tal trabalho, nem tem necessidade de depender de nenhum outro ser vivo.
- **19.** Portanto, a pessoa deve atuar como uma questão de dever, sem se apegar aos frutos das atividades, porque se trabalhar sem apego, a pessoa alcança o Supremo.

**Meditação:** Antes de tudo temos que investigar qual é nosso dever. Isso aprendemos de Krishna no *Bhagavad-gita*, e é servi-Lo, e dedicar o resultado de nossas atividades a Ele. Ao avançar mais, a pessoa poderá

encontrar o mestre espiritual que o guiará na consciência de Krishna e indicará deveres mais específicos.

### OS LÍDERES DEVEM ATUAR SEMPRE COMO UM EXEMPLO PARA OS DEMAIS

- **20.** Inclusive reis como Janaka e outros alcançaram a etapa da perfeição mediante a execução dos deveres prescritos. Portanto, deve executar seu trabalho unicamente para educar as pessoas em geral.
- **21.** As pessoas comuns seguem os passos de um grande homem, qualquer que seja a ação que este execute, e quaisquer que sejam as normas que ele estabeleça mediante seus atos exemplares, serão seguidas por todo mundo.
- **22.** Ó Arjuna! Não há trabalho prescrito para Mim dentro dos três sistemas planetários. Nem necessito nada, nem tenho que obter nada; ainda assim, Eu Me ocupo no trabalho.
- **23.** Pois se Eu não Me ocupasse no trabalho, ó Arjuna (Partha), certamente todas pessoas seguiriam Meus passos.
- **24.** Se Eu deixasse de trabalhar, então todos estes mundos iriam à ruína. Eu também seria a causa de população não desejada e, por conseguinte, destruiria a paz de todos os seres conscientes.

**Meditação:** Krishna se faz diretamente responsável se os seres vivos se desviam. Por isso, o Senhor descende e corrige a sociedade quando há um descuido geral dos princípios reguladores. Krishna, junto dos Vedas e de Seus devotos, prescreve regras e regulamentos mediante os quais a população pode progredir de forma automática, pacífica e organizada na vida espiritual.

- 25. Assim como os ignorantes executam seus deveres com apego aos resultados, de forma similar, os sábios devem atuar também, mas sem apego, a fim de conduzir as pessoas pelo caminho correto.
- 26. Os sábios não devem perturbar a mente dos ignorantes que estão apegados à ação lucrativa. Não se deve incitá-los a se abster do trabalho, senão a trabalhar com espírito de devoção.
- **27.** Por estar sob a influência dos três modos da natureza material, o ser vivo confuso se crê o executor das atividades, que na realidade são levadas a cabo pela natureza.

Meditação: Os três modos da natureza material serão explicados em detalhes nos capítulos posteriores, como Quatorze e Dezoito. Os três modos são bondade, paixão e ignorância. Os seres vivos condicionados estão sempre subjugados por estes modos. Também devemos entender que nossas atividades estão muito condicionadas pelos arranjos da natureza material e por vontade do Senhor Supremo; portanto, não devemos nos orgulhar se sair algo bem, nem nos desesperar se sair algo mal. Ao atuar sempre com boa fé, sob as sábias instruções de Krishna, a pessoa deve tratar de satisfazê-Lo, sem se apegar ao resultado nem nunca se desanimar.

- **28.** Ó Arjuna de braços poderosos! Aquele que conhece a Verdade Absoluta não se ocupa nem nos sentidos, nem na satisfação desses, pois conhece bem a diferença entre o trabalho devocional e o trabalho pelos resultados lucrativos.
- **29.** Os ignorantes, iludidos pelos modos da natureza material, se ocupam totalmente em atividades materiais e se apegam. Mas os sábios não devem perturbá-los, ainda que esses compromissos sejam inferiores devido à falta de conhecimento da parte dos executores.
- **30.** Portanto, ó Arjuna, entregue-Me todas suas ações, com sua mente absorta em Mim, sem desejo de ganho, livre de egoísmo e letargia, lute.
- **31.** Aqueles que executam seus deveres de acordo com Minhas ordens e que seguem estes ensinamentos fielmente, sem inveja, se liberam do cativeiro das ações lucrativas.
- **32.** Mas aqueles que devido à inveja fazem caso omisso destes ensinamentos e não os praticam regularmente, devem ser considerados desprovidos de todo conhecimento, enganados e condenados à ignorância e ao cativeiro.
- **33.** Mesmo a pessoa com conhecimento atua de acordo com sua própria natureza pois cada qual segue sua natureza de acordo as três modalidades adquiridas. Que pode se alcançar com a repressão?
- **34.** Os seres corporificados sentem atração e repulsão pelos objetos dos sentidos, mas não se deve cair sob o controle dos sentidos e dos objetos dos sentidos, pois eles são obstáculos no caminho da auto-realização.
- **35.** É muito melhor executar os próprios deveres prescritos, ainda que seja de forma defeituosa, do que executar o dever de outro. É preferível a destruição enquanto se executa os deveres próprios, que se ocupar nos deveres alheios, já que é perigoso seguir o caminho de outro.

## A LUXÚRIA, O GRANDE INIMIGO DO MUNDO

- **36.** Arjuna disse: Ó Krishna (descendente de Vrisni)! O que faz a pessoa cometer atos pecaminosos, ainda que involuntariamente, como se fosse obrigada pela força?
- **37.** O bem-aventurado Senhor disse: É unicamente a luxúria, Arjuna, que nasce do contato com as modalidades materiais da paixão. Esta luxúria logo se transforma em ira, devora tudo e constitui o inimigo pecaminoso deste mundo.
- **38.** Assim como a fumaça encobre o fogo, ou como o pó encobre um espelho, ou como o ventre encobre o embrião, de forma similar, o ser vivo é encoberto por diferentes graus desta luxúria.
- **39.** Assim a consciência pura do ser vivo está coberta por seu inimigo eterno, na forma da luxúria, que nunca se satisfaz e arde como o fogo.
- **40.** Os sentidos, a mente e a inteligência são os lugares onde se situa a luxúria, que cobre o verdadeiro conhecimento do ser vivo e o confunde.
- **41.** Portanto, ó Arjuna, o melhor dos Bharatas! Refreie desde o princípio esse grande símbolo do pecado (a luxúria) mediante a regulação dos sentidos, e mate esse destruidor do conhecimento e da auto-realização.
- **42.** Os sentidos de trabalho são superiores à matéria inerte, a mente é superior aos sentidos, a inteligência é ainda mais elevada que a mente; e ela (a alma), é superior inclusive à inteligência.
- **43.** Dessa maneira, sabendo-se transcendental aos sentidos, à mente e à inteligência materiais, a pessoa deve controlar o eu inferior por meio do eu superior, e assim, mediante a força espiritual, conquistar esse insaciável inimigo conhecido como luxúria.

**Meditação:** Srila Prabhupada nos instrui: Este Terceiro Capítulo do *Bhagavad-gita* dirige conclusivamente à consciência de Krishna, ao se conhecer a si mesmo como servente eterno da Suprema Personalidade de Deus, sem considerar o vazio impessoal como o fim último. Na existência material, a pessoa certamente está sob a influência da luxúria e o desejo de dominar os recursos da natureza material. Os desejos de assenhorear-se e de gratificar os sentidos são os piores inimigos do ser condicionado; mas graças ao poder da consciência de Krishna, a pessoa pode controlar os sentidos materiais, a mente e a inteligência. Não se pode abandonar repentinamente o trabalho e os deveres prescritos, mas

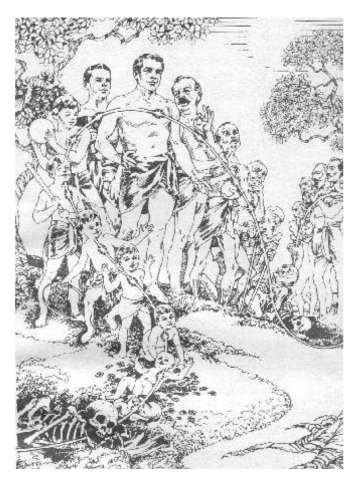
com desenvolvimento gradual da consciência de Krishna, a pessoa pode se situar em uma posição transcendental sem estar influenciada pela mente nem pelos sentidos materiais; e pode desenvolver uma inteligência firme e encaminhada para a própria identidade pura. Essa é a conclusão do presente capítulo. Na etapa imatura desta existência, nem as especulações filosóficas, nem as tentativas artificiais para controlar os sentidos mediante a suposta prática das posturas de *yoga*, poderão ajudar uma pessoa na vida espiritual. Tal pessoa deve treinar a consciência de Krishna com o uso de uma inteligência superior.



Srila Bhaktiraksak. Sridhar Maharaj e Srila A. C. Bhaktivedanta Swami Prabhupada



Srila Bhakti Siddhanta Sarasvati, Mestre Espiritual de Srila A. C. Bhaktivedanta e Srila B. R. Sridhar, e autor de numerosos artigos sobre o *Bhagavad-gita*.



"Assim como neste corpo o ser vivo passa continuamente da infância para a juventude e depois à velhice, de forma similar, quando chega a morte, a alma passa para outro corpo. O ser auto-realizado não se confunde com essa mudança". (*Bg.* 2.13)



Capítulo Quatro

## O Conhecimento Transcendental

#### A SUCESSÃO DISCIPULAR ORIGINAL

- **1.** O bem-aventurado Senhor disse: Eu instruí o deus do Sol, Vivasvan, sobre esta ciência imperecível do *yoga*, e Vivasvan ensinou Manu, o pai da humanidade, e Manu por sua vez ensinou Iksvaku.
- 2. Esta ciência suprema foi recebida assim, pela cadeia de sucessão discipular, e os reis santos puderam aprendê-la dessa forma. Mas no decurso do tempo, a sucessão se quebrou, por isso a ciência parece estar perdida agora.

**Meditação:** Este verso tem importância fundamental pois indica como se deve receber realmente os ensinamentos do *Gita*, e isso é pela sucessão discipular. Não é qualquer pessoa que pode extrair o verdadeiro significado do *Bhagavad-gita*, pois é muito misterioso e profundo. Mas quando entra em contato com a cadeia de sucessão de mestres autênticos, seu significado se torna claro e preciso. Caso contrário, toda dedução do *Gita* será uma especulação mental confusa e seca.

Por isso, apresentamos este *Bhagavad-gita* sempre fiéis aos passos de nosso mestre espiritual, A. C. Bhaktivedanta Swami Prabhupada, que é um representante autêntico da cadeia de sucessão dos mestres espirituais do mais alto grau.

**3.** Falo esta ciência antiquíssima da relação com o Supremo a você hoje pois é Meu devoto bem como Meu amigo; portanto, você pode compreender o mistério transcendental desta ciência.

#### KRISHNA FALA SOBRE SUA NATUREZA TRANSCENDENTAL E DE SUA MISSÃO

- **4.** Arjuna disse: Vivasvan, o deus do Sol, é muito mais velho do que Você. Como posso entender que foi Você quem o instruiu sobre esta grande ciência no princípio?
- 5. O bem-aventurado Senhor disse: Você e Eu passamos por muitos nascimentos. Eu posso lembrar de todos, mas você não pode, ó Arjuna! **Meditação:** Este verso derrota todas especulações que afirmam que Deus é uma energia impessoal. Krishna explica que Ele é diferente de todos seres vivos comuns e atuais, pois Ele pode Se lembrar de Seus vários nascimentos para iluminar a humanidade. Ao contrário de nós que não podemos lembrar nem do último nascimento.
- **6.** Mesmo que Eu não tenha nascimento e Meu corpo transcendental nunca se deteriore, e mesmo que Eu seja o Senhor de todos seres conscientes, ainda assim, Eu apareço em cada milênio na Minha forma original transcendental.

**Meditação:** Krishna aparece neste mundo em Seu corpo transcendental. O advento de Krishna em Sua forma original provém diretamente de Seu planeta supremo, no mundo espiritual, e Ele aparece em ocasiões raras. Por outro lado, as expansões de Krishna vêm com mais freqüência para a pregação no mundo material. Não é possível entender o advento do Senhor a menos que a pessoa se converta em Seu devoto.

- 7. Sempre que acontece um declínio da prática religiosa, e onde quer que seja, ó Arjuna (descendente de Bharata), e um aumento predominante da irreligião, nesse momento, Eu descendo pessoalmente.
- **8.** Eu venho pessoalmente milênio após milênio a fim de redimir os piedosos e aniquilar os malvados, assim como para restabelecer os princípios da religião.
- **9.** Ó Arjuna! Aquele que conhece a natureza transcendental do Meu advento e atividades nunca volta a nascer neste mundo material após deixar este corpo, mas alcança Minha morada eterna.

**Meditação:** Krishna vem a este mundo a partir de Seu reino eterno. Tudo que o Senhor faz é bom e é para o bem de todos. Quem entende isso se qualifica para voltar ao reino de Krishna.

**10.** Muitas pessoas no passado que se livraram do apego, do temor e da ira, por estarem completamente absortas em Mim, e abrigadas em Mim,

purificaram-se por meio do conhecimento sobre Mim, e assim, todas elas alcançaram o amor transcendental por Mim.

**Meditação:** Aqui se declara que a meta suprema é o amor puro por Krishna. Muitas pessoas o alcançaram no passado, e na era presente (do ferro), pela misericórdia de Sri Cheitanya Mahaprabhu, podemos alcançar o amor puro por Deus.

11. Na medida em que se rendem a Mim, Eu recompenso a todas pessoas. Ó Arjuna (filho de Pritha)! Cada qual segue Meu caminho em todos os aspectos.

**Meditação:** Há um ditado popular que diz: "Deus diz: faze por ti que te ajudarei". Quem trata de se tornar um devoto puro de Krishna, recebe ajuda do Senhor com a mesma intensidade do esforço empenhado. Krishna é o Infinito e nós somos os finitos. Somente com Sua ajuda é que podemos alcançar Sua morada transcendental.

Arjuna é um amigo do Absoluto, e somos convidados a seguir seus passos. Tal contribuição de nos levar para uma relação confidencial com o Absoluto, não se encontra na história de nenhuma religião.

- **12.** As pessoas neste mundo desejam o êxito nas atividades lucrativas, por isso adoram os semideuses. As pessoas com certeza obtêm prontamente os resultados do trabalho lucrativo neste mundo.
- **13.** As quatro divisões da sociedade humana foram criadas por Mim conforme os três modos da natureza material e o trabalho atribuído a eles. Apesar de ser Eu quem cria este sistema de trabalho, você deve saber que Eu não trabalho, pois sou imutável.

**Meditação:** Srila Prabhupada nos explica: O Senhor é o criador de tudo. Tudo nasce Dele, Ele sustenta tudo, e depois da aniquilação tudo repousa Nele. Portanto, Ele é o criador das quatro divisões da ordem social, as quais começam com a classe das pessoas inteligentes, chamadas tecnicamente de *brahmanas*, pois estão situadas no modo da bondade. Depois vem a classe administrativa, chamada tecnicamente de *kshatriya*, com as pessoas situadas no modo da paixão. Os comerciantes e produtores chamados *vaishyas* estão situados numa mistura de paixão com ignorância; e os *shudras*, a classe operária, estão situados no modo da ignorância da natureza material. Apesar de haver criado as quatro divisões da sociedade humana, o Senhor Krishna não pertence a nenhuma divisão, porque Ele não é um ser vivo condicionado, os quais pertencem a uma seção conforme a sociedade humana. A sociedade

humana é semelhante a qualquer outra sociedade animal, mas para elevar as pessoas do estado animal, o Senhor cria as divisões mencionadas acima para que haja o desenvolvimento sistemático da Consciência de Krishna.

- **14.** Não há trabalho que Me afete, nem desejo os frutos da ação. Aquele que compreende esta verdade a Meu respeito, também não se enreda nas reações dos frutos do trabalho.
- **15.** Todos os seres liberados atuaram anteriormente com esta compreensão e assim alcançaram a liberação. Portanto, igual aos antigos, você deve realizar seu dever com esta consciência divina.

## O ENREDAMENTO DA AÇÃO

- **16.** Mesmo os inteligentes se confundem em determinar o que é a ação e o que é a inação. Vou explicar agora o que é a ação com a qual você se liberta de todos pecados.
- **17.** As complexidades da ação são muito difíceis de se entender. Portanto, deve-se saber corretamente o que é ação, o que é ação proibida e o que é inação.
- **18.** Aquele que vê inação na ação e ação na inação é uma pessoa inteligente e está na posição transcendental mesmo que se ocupe em todos tipos de atividades.
- 19. Considera-se que alguém tem conhecimento pleno quando cada um de seus atos está desprovido do desejo de satisfação sensual. Os sábios dizem que é um trabalhador cuja ação lucrativa se queima no fogo do conhecimento perfeito.
- **20.** Com o abandono de todo apego pelos resultados de suas atividades, sempre satisfeita e independente, ela não executa nenhuma ação lucrativa mesmo que se ocupe em todo tipo de atividade.
- **21.** Tal pessoa de boa compreensão atua com a mente e inteligência perfeitamente controladas, abandona todo senso de propriedade sobre seus bens e atua unicamente pelas necessidades básicas da vida. Com esse trabalho, nunca é afetada pelas reações pecaminosas.

**Meditação:** O espiritualista é um renunciante no nível transcendental: "Se alguém tem muito dinheiro, também pode levar uma vida sincera e utilizar a riqueza para a glorificação de Krishna". Por exemplo, pode comprar uma emissora de rádio e transmitir mensagens transcendentais

a milhões de pessoas, Mesmo com a atuação externa de grande empresário, internamente pode ser um grande devoto e renunciante. Tudo depende do desenvolvimento da nossa consciência. A qualidade de uma pessoa se determina pelo ideal que aspira.

- **22.** Aquele que está satisfeito com a ganância que surge por si só, que está livre da dualidade e não inveja, e é perseverante tanto no êxito como no fracasso, mesmo que execute ações, nunca se enreda.
- **23.** O trabalho da pessoa que está desapegada dos modos da natureza material, e que está plenamente situada em conhecimento transcendental, funde-se totalmente na transcendência.
- **24.** A pessoa que está plenamente absorta na Consciência de Krishna, seguramente alcançará o reino transcendental devido à sua contribuição total às atividades espirituais, nas quais, a consumação é absoluta, e aquele que se oferece é da mesma natureza espiritual.

### AS DIVISÕES DO SACRIFÍCIO

- **25.** Alguns *yogis* adoram perfeitamente os semideuses com oferendas de vários sacrifícios, e outros oferecem sacrifícios no fogo do Brahman Supremo.
- **26.** Alguns deles sacrificam o processo de ouvir junto com os sentidos no fogo da mente controlada, e outros sacrificam os objetos dos sentidos, como o som, no fogo do sacrifício.
- **27.** Aqueles que se interessam pela auto-realização por meio do controle da mente de dos sentidos, oferecem as funções de seus sentidos, o mesmo que a força vital (respiração), como oblações ao fogo da mente controlada.
- **28.** Há outros que se iluminam com o sacrifício de seus bens materiais em severas austeridades, fazem votos severos e praticam o *yoga* óctuplo do misticismo, e outros estudam os Vedas para o progresso no conhecimento transcendental.
- 29. E ainda há outros que se inclinam ao processo de controlar a respiração para permanência em transe; eles praticam a detenção do movimento do ar vital que sai no ar vital que entra, e do ar vital que entra no ar vital que sai, e assim, no final permanecem em transe ao suspender toda respiração. Alguns deles, param o processo de alimentação, oferecem a respiração que sai a ela mesma, como um

sacrifício.

**30.** Todos esses praticantes que conhecem o significado do sacrifício se limpam da reação pecaminosa e com a prova do néctar dos restos desse sacrifício, vão à suprema atmosfera eterna.

**Meditação:** Srila Prabhupada diz: Com a explicação dos diferentes tipos de sacrifício (o sacrifício dos bens pessoais, o estudo dos Vedas ou doutrinas filosóficas e a realização do sistema de *yoga*), percebe-se que a meta comum de todos é o controle dos sentidos. A satisfação dos sentidos é a causa básica da existência material; portanto, a menos e até que a pessoa se situe numa plataforma aparte da satisfação sensual, não há oportunidade de se elevar à plataforma eterna de conhecimento pleno, bem-aventurança plena e vida plena. Esta plataforma se encontra na atmosfera eterna, ou seja, a atmosfera de Brahman. Todos os sacrifícios mencionados ajudam na limpeza das reações pecaminosas da existência material. Com esse progresso na vida, a pessoa não somente se torna feliz e opulenta nesta vida, como também entra no reino eterno de Deus por último, ou com a fusão no Brahman impessoal ou com a companhia de Krishna, a Suprema Personalidade de Deus.

- **31.** Ở Arjuna (o melhor da dinastia Kuru)! Sem sacrifício, ninguém pode viver feliz neste planeta ou nesta vida; que dizer então da seguinte?
- **32.** Os Vedas aprovam todos esses diferentes tipos de sacrifícios e todos eles nascem de diferentes tipos de trabalho. Conhecê-los como são, vai libertar você.
- **33.** Ó Arjuna (castigador do inimigo)! O sacrifício do conhecimento é melhor que o sacrifício dos bens materiais. Ó Arjuna (filho de Pritha)! Além do mais, o sacrifício do trabalho culmina no conhecimento transcendental.

#### APROXIME-SE DE UM MESTRE ESPIRITUAL E APRENDA SOBRE A VERDADE COM ELE

**34.** Trate de aprender a verdade por se aproximar de um mestre espiritual. Inquira com submissão e preste serviço a ele. O ser autorealizado pode dar o conhecimento a você pois ele vê a verdade. **Meditação:** Há muitas técnicas diferentes para a auto-realização. Srila Prabhupada nos instrui: O caminho da iluminação espiritual é difícil

sem dúvida. Portanto, o Senhor nos aconselha a nos aproximarmos de um mestre espiritual autêntico na linha de sucessão discipular do próprio Senhor. Ninguém pode ser um mestre espiritual autêntico sem seguir esse princípio da sucessão discipular. O Senhor é o mestre espiritual original, e a pessoa que está na sucessão discipular pode comunicar a mensagem do Senhor, tal como ela é, a seu discípulo. Ninguém pode se iluminar com a invenção de seu próprio processo, como é a moda dos farsantes desorientados. O Bhagavatam diz: "O Senhor enuncia diretamente o caminho da religião". Portanto, a especulação mental ou os argumentos áridos não podem ajudar o progresso na vida espiritual. Para receber o conhecimento, a pessoa tem que se aproximar do mestre espiritual autêntico. Deve-se aceitar esse mestre espiritual com rendição plena e com a atitude de servo insignificante, a pessoa tem que servir ao mestre espiritual sem prestígio falso. A satisfação do mestre espiritual auto-realizado é o segredo do avanço na vida espiritual. As perguntas e a submissão constituem a combinação perfeita para a compreensão espiritual. A menos que haja submissão e serviço, as perguntas ao mestre espiritual erudito não serão efetivas. A pessoa deve ser capaz de passar na prova do mestre espiritual, e quando vê o desejo genuíno do discípulo, ele o abençoa automaticamente com a compreensão espiritual genuína. Este verso condena tanto a adesão cega quanto as perguntas absurdas. A pessoa não deve somente ouvir com submissão do mestre espiritual, mas também deve obter uma compreensão clara da parte dele, com submissão, serviço e perguntas. Um mestre espiritual autêntico é muito bondoso com o discípulo por natureza. Portanto, quando o estudante é submisso e está sempre pronto a prestar serviço, a reciprocidade do conhecimento e das perguntas se torna perfeita.

- **35.** E assim, quando você aprender a verdade, saberá que todos os seres viventes são somente parte de Mim, que estão em Mim, e que são Meus.
- **36.** Mesmo quando se considerar o maior pecador de todos os pecadores, quando se situar na nave do conhecimento transcendental, será capaz de cruzar o oceano das misérias.

**Meditação:** Krishna oferece anistia aos pecadores se eles se refugiarem sinceramente Nele. Em troca, aquele que peca e pensa que Krishna vai perdoá-lo, perde toda misericórdia.

- **37.** Ó Arjuna! Tal como o fogo ardente converte a lenha em cinzas, o fogo do conhecimento reduz a cinzas todas as reações das atividades materiais.
- **38.** Não há nada tão sublime e puro neste mundo como o conhecimento transcendental. Tal conhecimento é o fruto maduro de todo o misticismo, e aquele que o alcança desfruta no devido tempo daquilo que está dentro de si mesmo.
- **39.** A pessoa fiel que está absorta no conhecimento transcendental e que subjuga seus sentidos, alcança rápido a suprema paz espiritual.
- **40.** Mas as pessoas ignorantes e infiéis, que duvidam das escrituras reveladas, não alcançam a consciência de Deus. Para o ser que duvida, não há felicidade nem nesta vida nem na próxima.
- **41.** Portanto, aquele que renunciou aos frutos de sua ação, cujas dúvidas foram destruídas pelo conhecimento transcendental e que está situado firmemente no eu, não se prende às ações, ó conquistador de riquezas!
- **42.** Portanto, as dúvidas que surgiram em seu coração devido à ignorância devem ser cortadas com a arma do conhecimento. Com a arma do *yoga*, ó Arjuna (descendente de Bharata), levante-se e lute!



Srila Bhaktivinoda Thakur, Mestre Espiritual Vaishnava que escreveu três comentários diferentes sobre o *Bhagavad-gita*, e que traduziu em inglês pela primeira vez a mensagem de Sri Cheitanya e do Senhor Krishna.



Arjuna disse: Ó Krishna! (Ó Janardana! Ó Keshava)! Por que me impele a participar nesta guerra horrível se considera que a inteligência é melhor que o trabalho lucrativo? Minha inteligência está confusa por Suas instruções ambíguas. Assim por favor, diga-me de forma definitiva, o que é melhor para mim (*Bg.* 3.1-2).



Capítulo Cinco

# Karma-yoga: Ação em Consciência de Krishna

## O QUE É MELHOR: A RENÚNCIA OU AGIR COM DEVOÇÃO?

- **1.** Arjuna disse: Ó Krishna! Primeiro Você me pede para renunciar ao trabalho e depois me recomenda de novo o trabalho com devoção. Tenha a bondade agora de me dizer de forma definitiva, qual dos dois é o mais benéfico?
- 2. O bem-aventurado Senhor disse: Tanto a renúncia aos frutos do trabalho quanto o trabalho com devoção são bons para a liberação. Mas entre os dois, o trabalho com serviço devocional é melhor que a renúncia ao trabalho.
- **3.** Aquele que não odeia nem deseja os frutos de suas atividades é conhecido como sempre renunciante. Tal pessoa, liberada de todas dualidades, supera facilmente o cativeiro material e fica completamente liberada, ó Arjuna, de braços poderosos!

#### A META DOS DOIS É A MESMA

- **4.** Só os ignorantes falam que *karma-yoga* e serviço devocional são diferentes do estudo analítico do mundo material (*sankhya*). Os verdadeiros eruditos dizem que a pessoa que se dedica bem a um desses caminhos, alcança os resultados de ambos.
- **5.** Quem sabe que a posição alcançada pela renúncia também se pode alcançar pelo trabalho em serviço devocional, e que, portanto, vê que o

caminho da devoção e o da renúncia são o mesmo, vê as coisas como elas são.

- **6.** A menos que a pessoa se dedique ao serviço devocional do Senhor, a simples renúncia das atividades não pode fazê-la feliz. Os sábios, purificados pelos trabalhos devocionais, alcançam o Supremo sem demora.
- 7. Aquele que trabalha com devoção, que é um ser puro e que controla sua mente e sentidos, é querido por todos e todos são queridos por ele. Mesmo que trabalhe constantemente, essa pessoa nunca se enreda.
- **8-9.** A pessoa em consciência divina, mesmo que se ocupe em ver, ouvir, tocar, cheirar, comer, mover-se, dormir e respirar, sempre sabe interiormente que ela não faz nada em absoluto. Pois quando fala, evacua, recebe, abre ou fecha os olhos, sempre sabe que só os sentidos materiais que se ocupam em seus objetos, e que ela está à parte deles.
- **10.** Aquele que executa seu dever sem apego, e entrega os resultados ao Deus Supremo, não se afeta pela ação pecaminosa, tal como a pétala da flor de lótus que nunca é tocada pela água.
- **11.** Os *yogis*, que abandonaram o apego, atuam com o corpo, a mente, a inteligência e inclusive os sentidos com o único propósito de se purificarem.
- **12.** A alma firmemente consagrada alcança a paz pura porque Me oferece o resultado de todas suas atividades; enquanto a pessoa que não está em união com o Divino e que cobiça os frutos de seu trabalho, enreda-se.
- **13.** Quando o ser vivente corporificado controla sua natureza e renuncia mentalmente a todas ações, reside felizmente na cidade das nove portas (o corpo material), sem trabalhar nem causar que se execute trabalho.
- **14.** O ser corporificado, amo da cidade de seu corpo, não cria atividades nem induz pessoas a atuarem, nem cria os frutos da ação. Tudo isso é causado pelos modos da natureza material.
- **15.** O Espírito Supremo também não assume as atividades pecaminosas ou piedosas de ninguém. Entretanto, os seres corporificados estão confusos por causa da ignorância que encobre seu verdadeiro conhecimento.
- **16.** Porém, quando alguém se ilumina com o conhecimento que destrói a ignorância, seu conhecimento revela tudo a ele, assim como o Sol ilumina tudo durante o dia.

**Meditação:** Srila Prabhupada nos ensina: Aqueles que se esqueceram de Krishna, com certeza estão confusos, mas aqueles que são conscientes de Krishna não ficam confusos de jeito nenhum.

17. Quando a inteligência, a mente, a fé e o refúgio estão todos fixos no

17. Quando a inteligência, a mente, a fé e o refúgio estão todos fixos no Supremo, a pessoa se limpa por completo de todos receios por meio do conhecimento da verdade e segue assim sem desvio no caminho da liberação.

#### O SÁBIO APRECIA A TODOS COM VISÃO IGUAL

**18.** O sábio humilde, devido a seu conhecimento verdadeiro, vê com igualdade um *brahmana* venerável e sábio, uma vaca, um elefante, um cão e um comedor de cães (*chandala*), ou pária.

**Meditação:** O racismo ou discriminação contra certo grupo de pessoas é ignorância pura. Homem ou mulher, branco ou negro, e os pobres animais também devem ser respeitados pois são seres transcendentais da mesma forma. O fato de ter um corpo material mais forte e possuir mais capacidade intelectual, não dá direito de matar ou abusar dos mais débeis e indefesos. O princípio da cultura védica é que os fortes e inteligentes devem proteger os demais, mas infelizmente, parece que não existem muitos sábios humildes hoje em dia.

**19.** Aqueles cujas mentes se estabeleceram na igualdade e no equilíbrio, já conquistaram as condições do nascimento e da morte. São impecáveis como o Brahman, e assim, estão situados no Brahman.

**Meditação:** A palavra Brahman se refere à nossa própria natureza espiritual. Já explicamos que não somos este corpo mas sim, seres transcendentais ou Brahman, que é o espírito eterno, pleno de conhecimento e bem-aventurança, e Krishna é o Brahman Supremo, o *Param-Brahman*.

- **20.** Deve-se entender que a pessoa que não se regozija ao obter prazer nem se lamenta ao obter desagrado, é inteligente com destaque, nunca se confunde, e conhece a ciência de Deus, pois está situada na transcendência.
- 21. Essa pessoa liberada não se atrai ao prazer sensual material nem aos objetos externos, mas está sempre em transe na satisfação do prazer interno. Assim, a pessoa auto-realizada desfruta a felicidade ilimitada pois se concentra no Supremo.

**22.** A pessoa inteligente não participa das fontes da miséria, as quais acontecem com o contato dos sentidos materiais. Ó filho de Kunti! Esses prazeres têm um princípio e um fim, por isso a pessoa sábia não se deleita com eles.

**Meditação:** Temos que nascer e morrer até que aprendamos a lição. Segundo a vontade do Senhor, a natureza material satisfaz todos nossos desejos. Podemos até nascer como imperador de um continente inteiro, mas no fim da vida, perderemos tudo outra vez. Por isso, devemos usar nossa inteligência para compreender a Verdade Suprema.

- **23.** A pessoa capaz de tolerar os impulsos dos sentidos materiais e dominar a força do desejo e da ira, antes de deixar o corpo atual, é um *yogi* e é feliz neste mundo.
- **24.** Aquele cuja felicidade é interna, que é ativo internamente, que se satisfaz em seu próprio interior, é na realidade o místico perfeito. Ele está liberado no Supremo e no final alcança o Supremo.
- **25.** Aquele que está além da dualidade e da dúvida, cuja mente está ocupada dentro de si mesmo, que sempre se preocupa em procurar o bem estar de todos os seres conscientes e que está livre de todo pecado, alcança a liberação no Supremo.
- **26.** Aqueles que estão livres da ira e de todos desejos materiais, que são auto-realizados, autodisciplinados e que constantemente se esforçam pela perfeição, têm a liberação no Supremo assegurada num futuro muito próximo.
- **27-28.** Excluir todos os objetos externos dos sentidos, manter os olhos e a visão concentrados entre as sobrancelhas, suspender a respiração que entra e sai das fossas nasais, assim controlar a mente, os sentidos e a inteligência, o praticante da transcendência se liberta do desejo, do temor e da ira. Quem está sempre nesse estado, está liberado com toda certeza.

#### UMA FÓRMULA PARA A PAZ

29. Os sábios que Me conhecem como o beneficiário último de todos os sacrifícios e austeridades, o Senhor Supremo de todos os planetas e semideuses, e o benfeitor e benquerente de todos os seres viventes, obtêm o alívio das angústias causadas pelas misérias materiais.

**Meditação:** Srila Prabhupada nos explica: Todos os seres

condicionados que se encontram dentro das garras da energia ilusória, anseiam obter a paz no mundo material. Mas não conhecem a fórmula para a paz, a qual se explica nesta parte do *Bhagavad-gita*. A melhor fórmula da paz é simplesmente isso: O Senhor Krishna é o beneficiário de todas as atividades humanas. As pessoas devem oferecer tudo no serviço transcendental ao Senhor, porque Ele é o proprietário de todos os planetas e de seus respectivos semideuses. Ninguém é maior que Ele. Ele é o major entre os majores semideuses, tais como o Senhor Shiva e Brahma. Os Vedas descrevem isto. Sob o feitiço da ilusão, os seres viventes tratam de ser os senhores de tudo que contemplam, mas na realidade a energia material do Senhor os domina. O Senhor é o amo da natureza material e os seres condicionados estão sob as severas regras da natureza material. A menos que se compreendam estes fatos claros, não é possível alcançar a paz no mundo, seja individual ou coletiva. Este é o sentido da consciência de Krishna: o Senhor Krishna é o predominante supremo, e todas os seres viventes, inclusive a os grandes semideuses, são Seus subordinados. Só se pode alcançar a paz perfeita em completa consciência de Krishna.





Capítulo Seis

## Sankhya-yoga

#### SER UM *YOGI* SIGNIFICA RENUNCIAR AO PRAZER DOS SENTIDOS

1. O bem-aventurado Senhor disse: Aquele que está desapegado dos frutos de seu trabalho e que trabalha de acordo com sua obrigação está na ordem renunciada da vida, e é o verdadeiro místico; não aquele que não acende nenhum fogo nem executa nenhum trabalho.

**Meditação:** Srila Prabhupada ensina: Neste Capítulo o Senhor explica o processo do sistema óctuplo de *yoga* como um meio de controlar a mente e os sentidos. Sem dúvida, isso é muito difícil de ser praticado pelas pessoas em geral, especialmente na era do ferro. Mesmo que se recomenda o sistema óctuplo de *yoga* neste Capítulo, o Senhor enfatiza que o processo de *karma-yoga*, ou seja, atuar em consciência de Krishna, é melhor. Todos atuam neste mundo para manter sua família e seus pertences, mas ninguém trabalha sem algum interesse próprio, sem nenhuma satisfação pessoal, ou seja, concentrada em uma pessoa ou estendida a outras. A chave da perfeição é atuar com consciência de Krishna e não com o objetivo de aproveitar os frutos do trabalho. Atuar com consciência de Krishna é o dever de todo ser vivente, já que todos são constitucionalmente partes ou porções do Supremo.

- **2.** O que se denomina renúncia é o mesmo que *yoga*, ou restabelecer o elo com o Supremo, pois ninguém pode se converter num *yogi* se não renuncia ao desejo de satisfação sensual.
- **3.** Para aquele que é um neófito no sistema óctuplo de *yoga*, diz-se que o trabalho é o meio; e para quem já alcançou o *yoga*, a cessação de

todas as atividades materiais é considerada o meio.

**4.** Diz-se que uma pessoa alcançou *o yoga* quando, renunciou a todos os desejos materiais, ela não age para satisfação sensual nem se ocupa em atividades lucrativas.

#### A MENTE, AMIGA OU INIMIGA?

- **5.** Uma pessoa deve se elevar com sua própria mente, e não se degradar. A mente é o amigo do ser condicionado, e seu inimigo também.
- **6.** Para aquele que conquistou a mente, ela é o melhor amigo; mas para a pessoa que fracassou em fazê-lo, sua própria mente será seu pior inimigo.

**Meditação:** Se cantamos Hare Krishna, estudamos os Vedas e nos associamos com devotos, a mente se torna nossa melhor amiga. Por outro lado, quando vemos filmes, contemplamos os objetos dos sentidos, ou lemos literatura mundana, nossa mente se torna nossa inimiga.

#### O CONTROLE DA MENTE

**7.** Aquele que conquistou a mente já alcançou a Superalma, pois obteve a tranqüilidade. Para tal pessoa, felicidade e tristeza, calor e frio, honra e desonra são todos o mesmo.

**Meditação:** Aqui Krishna faz referência a Superalma (*Paramatma*). A Superalma é o aspecto de Deus no coração de todos seres viventes. Ela que dirige as leis divinas na vida de cada um. Superior a Superalma é o aspecto original de Deus no mundo espiritual. Nunca devemos confundir a Superalma com a alma individual.

**8.** Diz-se que uma pessoa está estabelecida em auto-realização e é chamada *yogi* (ou místico) quando está plenamente satisfeita em virtude do conhecimento e da realização adquiridos. Tal pessoa está situada em transcendência e é autocontrolada. Ela vê tudo, sejam seixos, pedras ou ouro, igualmente.

**Meditação:** Que maravilha conseguiu! As pessoas se matam por ouro, o qual os Vedas chamam de "excremento amarelo". Mas a pessoa autorealizada perde toda esta ilusão e cobiça.

9. Diz-se que uma pessoa é ainda mais avançada quando considera

todos, o benquerente honesto, amigos e inimigos, o invejoso, o piedoso, o pecador e aqueles que são indiferentes e imparciais, com uma mente equânime.

**10.** Um praticante da transcendência deve sempre tentar concentrar sua mente no Eu Supremo; deve viver sozinho em um lugar isolado e sempre controlar cuidadosamente a sua mente. Ele deve estar livre de desejos e sentimentos de posse.

### REGRAS E OBJETIVOS DA PRÁTICA DE YOGA

- 11-12. Para praticar *yoga*, a pessoa deve ir a um lugar isolado, colocar grama kusha no chão e então cobri-la com uma pele de veado e um tecido macio. O assento não deve ser nem muito alto nem muito baixo e deve estar situado num lugar sagrado. O yogi deve então se sentar muito firmemente e praticar *yoga*, com o controle da mente e dos sentidos, com a purificação do coração e com a mente fixa em um ponto. Meditação: Srila Prabhupada nos instrui: Um "lugar sagrado" se refere aos lugares de peregrinação. Na Índia todos os *yogis*, os transcendentalistas ou os devotos, deixam o lar e residem em lugares sagrados como Prayag, Mathura, Vrindavana, Hrishikesha e Haridwar, onde fluem rios sagrados como Yamuna e Ganges, com o propósito de praticar yoga em reclusão. Mas isso não é possível muitas vezes, especialmente para os ocidentais. As ditas sociedades de yoga nas cidades grandes talvez consigam obter o ganho material, mas não são nenhum pouco adequadas para a prática do verdadeiro yoga. Quem não é autocontrolado e que tem mente perturbada, não pode praticar a meditação. Portanto, o Brihad-Naradiya-Purana diz que em Kali-yuga (a era atual), onde as pessoas em geral têm vida curta, são lentas no avanço espiritual e sempre perturbadas por várias ansiedades, o melhor meio para a iluminação espiritual é cantar o santo nome do Senhor. "O único meio para a salvação nesta era de briga e hipocrisia é o santo nome do Senhor. Não há outra maneira, não há outra maneira, não há outra maneira".
- 13-14. A pessoa deve manter seu corpo, pescoço e cabeça eretos numa linha reta e olhar fixamente para a ponta do nariz. Desse modo, com uma mente dominada, não agitada, desprovida de medo, completamente livre da vida sexual, a pessoa deve meditar em Mim dentro do coração e

fazer de Mim a meta última da vida.

**Meditação:** Importante notar que Krishna recomenda meditar Nele dentro do coração, e não em uma luz ou numa energia impessoal.

- **15.** Assim, com a prática do controle do corpo, mente e atividades, o místico praticante da transcendência alcança o reino de Deus (ou a morada de Krishna) pela cessação da existência material.
- **16.** Não há possibilidade de uma pessoa se tornar um *yogi*, ó Arjuna, se ela come em demasia ou se come muito pouco, se dorme em demasia ou não dorme o suficiente.
- **17.** Aquele que é moderado em seus hábitos de alimentação, descanso, trabalho e recreação pode mitigar todas as dores materiais com a prática do sistema de *yoga*.

**Meditação:** É um fato que as práticas de *yoga* mantém a pessoa em boa saúde tanto mental quanto física.

- **18.** Quando o *yogi*, pela prática de *yoga*, disciplina suas atividades mentais e se situa na transcendência, desprovido de todos os desejos materiais, diz-se que ele alcançou o *yoga*.
- **19.** Assim como uma vela não tremula num lugar sem vento, também o transcendentalista, cuja mente está controlada, permanece sempre fixo em sua meditação no Eu transcendental.
- **20-23.** O estágio de perfeição se denomina transe, ou *samadhi*, quando a mente de uma pessoa se restringe completamente das atividades mentais materiais através da prática de *yoga*. Esse estágio se caracteriza pela habilidade da pessoa em ver o Eu com a mente pura, de saborear e ter prazer no Eu. Nesse estado de gosto, a pessoa se situa em felicidade transcendental ilimitada e desfruta de si mesma através dos sentidos transcendentais. Assim estabelecida, a pessoa nunca se desvia da verdade, e por ter conseguido isso ela acha que não há ganho maior. Por estar situada nessa posição, ela nunca se agita, mesmo em meio à maior dificuldade. Esta é na realidade a verdadeira liberação de todas as misérias decorrentes do contato material.
- **24.** Uma pessoa deve se ocupar na prática de *yoga* com fé e determinação indesviáveis. Deve abandonar, sem exceção, todos os desejos materiais nascidos do ego falso e desse modo controlar com a mente todos os sentidos em todos os lados.
- **25.** Gradualmente, passo a passo e com plena convicção, a pessoa deve se situar em transe por meio da inteligência, e desse modo deve fixar a

mente unicamente no Eu e não pensar em mais nada.

- **26.** Onde quer que e sempre que a mente divague devido à sua natureza flutuante e instável, a pessoa certamente deve pará-la e trazê-la de volta sob o controle do Eu.
- **27.** O *yogi* cuja mente está fixa em Mim obtém a felicidade mais elevada de verdade. Em virtude de sua identidade com Brahman, ele se libera; sua mente está tranqüila, suas paixões aquietadas e ele está livre de pecado.
- **28.** Fixo no Eu, livre de toda a contaminação material, o *yogi* alcança o estágio mais elevado de perfeição com felicidade em contato com a Consciência Suprema.

## UM YOGI VERDADEIRO VÊ DEUS (KRISHNA) EM TUDO

- **29.** Um *yogi* verdadeiro Me observa em todos os seres, e também vê todos os seres em Mim. Na verdade, a pessoa auto-realizada Me vê em toda parte.
- **30.** Para aquele que Me vê em toda parte e vê tudo em Mim, Eu nunca estou perdido, nem ele nunca está perdido para Mim.
- **31.** O *yogi* que sabe que Eu e a Superalma dentro de todas as criaturas somos um, adora a Mim e permanece sempre em Mim em todas as circunstâncias.
- **32.** Ó Arjuna, aquele que, através da comparação com seu próprio eu, vê a igualdade verdadeira em todos os seres, tanto na felicidade quanto no sofrimento deles, é um *yogi* perfeito.

## POR QUE ARJUNA REJEITA A PRÁTICA DE YOGA?

**33.** Arjuna disse: Ó Madhusudana, o sistema de *yoga* que Você resumiu parece impraticável e insuportável para mim, pois a mente é inquieta e instável.

**Meditação:** Arjuna é uma grande personalidade, ainda assim esse sistema de *yoga* parece impraticável e muito difícil para ele. O cantar do *Maha Mantra Hare Krishna* é tão prático, que pode ser realizado com êxito mesmo pelas pessoas desta era caída.

**34.** Pois a mente, ó Krishna, é inquieta, turbulenta, obstinada e muito forte, e subjugá-la é mais difícil que controlar o vento, assim me parece.

- **35.** O bem-aventurado Senhor disse: Ó filho de Kunti, de braços poderosos, é indubitavelmente muito difícil conter a mente inquieta, mas isso é possível pela prática constante e pelo desapego.
- **36.** Para aquele cuja mente está desenfreada, a auto-realização é um trabalho difícil. Mas aquele cuja mente está controlada e que se esforça pelo meio correto, tem o êxito assegurado. Esta é Minha opinião.

# O QUE ACONTECE QUANDO ALGUÉM PRATICA *YOGA*, E CAI DEPOIS?

- **37.** Arjuna disse: Qual é o destino da pessoa de fé que não persevera, que no começo adota o processo da auto-realização mas depois desiste devido à sua mentalidade mundana e, dessa maneira, não alcança a perfeição do misticismo.
- **38.** Ó Krishna de braços poderosos, essa pessoa que se desvia do caminho da transcendência não perece como um fragmento de nuvem, sem nenhuma posição em nenhuma esfera?
- **39.** Esta é minha dúvida, ó Krishna, e eu peço que a dissipe completamente. Não há ninguém que possa destruir esta dúvida, exceto Você.
- **40.** O bem-aventurado Senhor disse: Ó Filho de Pritha, um transcendentalista ocupado em atividades auspiciosas não se encontra com a destruição nem neste mundo nem no mundo transcendental; uma pessoa que faz o bem, Meu amigo, nunca é dominada pelo mal.
- **41.** O *yogi* fracassado, depois de muitos e muitos anos de gozo nos planetas dos seres vivos piedosos, nasce numa família de pessoas virtuosas, ou numa família de rica aristocracia.
- **42.** Ou então ele nasce numa família de transcendentalistas que seguramente têm grande sabedoria. Em verdade, um nascimento assim é raro neste mundo,
- **43.** Ao obter tal nascimento, ele revive novamente a consciência divina de sua vida anterior, e tenta progredir mais para alcançar o êxito completo, ó filho de Kuru.
- **44.** Em virtude da consciência divina de sua vida anterior, ele se torna automaticamente atraído pelos princípios iôguicos, mesmo sem buscálos. Tal transcendentalista inquisitivo, esforçando-se pelo *yoga*, está

sempre acima dos princípios ritualísticos das escrituras.

**45.** Mas quando o *yogi* se ocupa com esforço sincero em progredir ainda mais, e se limpa de todas as contaminações, então no final, depois de muitos e muitos nascimentos de prática, ele alcança a meta suprema. **46.** Um *yogi* é superior ao asceta, superior ao empirista e superior ao trabalhador lucrativo. Portanto, ó Arjuna, seja um *yogi* em todas as circunstâncias.

#### O YOGI MAIS ELEVADO

47. E de todos os *yogis*, aquele que sempre se refugia em Mim com grande fé, e Me adora com serviço transcendental amoroso, é o que está mais intimamente unido Comigo em *yoga* e é o mais elevado de todos. Meditação: Este verso é a prova substancial de que Krishna é uma pessoa eterna e que o *yoga* do serviço devocional amoroso a Ele é o melhor processo espiritual. Krishna explica muitos sistemas de *yoga*, e de todos eles o *Bhakti-yoga* é o melhor. Mesmo que em outros processos de *yoga* também se pode alcançar a perfeição espiritual, eventualmente os outros *yogis* também precisam chegar em *Bhakti* para poder entrar no mundo espiritual. O *bhakti-yoga* começa por cantar *Hare Krishna* e por servir os devotos. E de todos os devotos, os melhores são aqueles situados como companheiros eternos do Senhor. Devemos orar a Krishna para que nos permita entrar em contato com algum deles.





Capítulo Sete

## O Conhecimento do Absoluto

# OUÇA TUDO SOBRE MIM, E ME CONHEÇA COMPLETAMENTE

- 1. Agora ouça, ó filho de Pritha (Arjuna), como através da prática de *yoga* com completa consciência em Mim, com a mente apegada a Mim, você poderá Me conhecer por completo, sem dúvida alguma.

  Meditação: Srila Prabhupada pos ensina que pesta Capítulo Sata do
- **Meditação:** Srila Prabhupada nos ensina que neste Capítulo Sete do *Bhagavad-gita*, descreve-se a natureza da consciência de Krishna de forma completa. Krishna é pleno de todas as opulências, e aqui se descreve a forma em que Ele as manifesta. Além do mais, este capítulo descreve as quatro classes de pessoas afortunadas que se apegam a Krishna e as quatro classes de pessoas desafortunadas que nunca aceitam Krishna.
- **2.** Agora declararei por completo a você este conhecimento tanto fenomenal quanto abstrato, que quando se conhece, não resta mais nada a se conhecer.
- **Meditação:** Ninguém pode entender Krishna tal como é por meio dos sentidos materiais limitados, mas Ele se revela naturalmente a Seus devotos quando fica satisfeito com o serviço devocional que eles prestam (*Bhakti-rasamrita-sindhu*). Krishna só pode ser compreendido pela Sua própria misericórdia, e para obtê-la, temos que nos apegar a Ele e a Seus devotos. Esse tipo de apego espiritual fará que não desejemos nada que não O agrade; e vai surgir o verdadeiro sentimento de servidão pura em nosso coração.
- 3. Dentre muitos milhares de pessoas, talvez uma se esforce pela

perfeição, e daquelas que alcançaram a perfeição, dificilmente uma Me conhece de verdade.

#### A NATUREZA MATERIAL TAMBÉM É UMA ENERGIA DE DEUS

**4.** Terra, água, fogo, ar, éter, mente, inteligência e ego falso, todas essas oito em conjunto compreendem Minhas energias materiais separadas. **Meditação:** Nosso corpo é a manifestação de quatro corpos. O corpo grosseiro, composto de terra, água, fogo, ar e éter; o corpo mental, composto pela mente; o corpo intelectual, composto pela inteligência e o ego falso. Mente, inteligência e ego falso compõem o corpo sutil astral, o qual passa de um corpo a outro no momento da morte do corpo físico. No próximo verso, Krishna explica a existência do quarto corpo, chamado corpo espiritual ou alma espiritual. A perfeição da autorealização consiste em se livrar inclusive da influência do corpo sutil.

## OS SERES VIVENTES SÃO PARTE DA ENERGIA SUPERIOR DE DEUS

- **5.** Além desta natureza inferior, ó Arjuna de braços poderosos, há uma energia superior Minha, que são os seres vivos que lutam com a natureza material e sustêm o universo.
- **6.** De tudo que é material e de tudo que é espiritual neste mundo, saiba por certo que Eu sou a origem e a dissolução.

#### KRISHNA FALA DE SI MESMO

- 7. Ó conquistador de riquezas (Arjuna), não há verdade superior a Mim. Tudo repousa em Mim, assim como as pérolas enfiadas num cordão.
- **8.** Ó filho de Kunti (Arjuna), Eu sou o sabor da água, a luz do Sol e da Lua, a sílaba *om* nos *mantras* védicos; Eu sou o som no éter e a habilidade na pessoa.
- **9.** Eu sou a fragrância original da terra, e Eu sou o calor do fogo. Eu sou a vida de tudo o que vive, e Eu sou as penitências de todos os ascetas.
- **10.** Ó filho de Pritha, saiba que Eu sou a semente original de todas as existências, a inteligência dos inteligentes, e o poder de todas as pessoas

poderosas.

**Meditação:** Os evolucionistas especulam que o ser humano vem do macaco, mas aqui Krishna confirma que Ele é a semente original de todas as espécies. Desta forma se explica como os evolucionistas não foram capazes de apresentar a primeira evidência que prove sua teoria.

**11.** Eu sou a força dos fortes, desprovida de paixão e desejo. Eu sou a vida sexual que não é contrária aos princípios religiosos, ó senhor dos Bharatas (Arjuna).

**Meditação:** Srila Prabhupada nos instrui que a força da pessoa poderosa deve ser aplicada para a proteção dos mais fracos, não para a agressão. Similarmente, conforme os princípios religiosos (*dharma*), as relações sexuais devem ser para a procriação de bons filhos, e nada mais. Assim, os pais têm a responsabilidade de tornar sua prole consciente de Krishna.

12. Todos os estados de existência, sejam eles de bondade, paixão ou ignorância, manifestam-se através de Minha energia. Em um sentido, Eu sou tudo, mas Eu sou independente. Eu não estou sob os modos desta natureza material.

#### O MUNDO ESTÁ ILUDIDO PELOS MODOS DA NATUREZA

- 13. Iludido pelos três modos (bondade, paixão e ignorância), o mundo inteiro não conhece a Mim que estou além dos modos e sou inesgotável.
- **14.** Esta Minha energia divina, que consiste dos três modos da natureza material, é difícil de superar. Mas aqueles que se rendem a Mim podem superá-la facilmente.

## HÁ QUATRO TIPOS DE PESSOAS QUE SE APROXIMAM DE DEUS

**15.** As pessoas descrentes que são grosseiramente tolas, as mais baixas da humanidade, cujo conhecimento é roubado pela ilusão e que participam da natureza ateísta dos demônios, não se rendem a Mim. **Meditação:** O *Bhagavad-gita* afirma que só com a rendição aos pés de lótus da Suprema Personalidade de Deus, Krishna, é que se pode superar as severas leis da natureza material. Neste momento surge uma dúvida: Como é que os filósofos educados, os cientistas, os

empresários, os administradores e todos os líderes das pessoas comuns, não se rendem aos pés de lótus de Sri Krishna, a Suprema Personalidade de Deus Onipotente? Os líderes da humanidade buscam a liberação das leis da natureza material de várias formas e com grandes projetos e perseverança durante muitos anos e nascimentos. Mas se a liberação só é possível pela rendição aos pés de lótus da Suprema Personalidade de Deus, por que os líderes trabalhadores e inteligentes não adotam este método simples? O Gita contesta esta pergunta com muita franqueza. Os líderes da sociedade que são realmente cultos, como Brahma, Shiva, Kapila, os Kumaras, Manu, Vyasa, Devala, Asita, Janaka, Prahlada, Bali, e posteriormente Madhwacharya, Ramanujacharya, Sri Cheitanya e muitos outros, que são filósofos, políticos, educadores e cientistas fiéis, rendem-se aos pés de lótus da Suprema Personalidade de Deus, a Autoridade Onipotente. Aqueles que não são verdadeiros filósofos, nem cientistas, nem educadores, nem administradores, etc., mas só se fazem passar por tais para obterem algum ganho material, não aceitam o plano do caminho para o Supremo Senhor. Eles não têm idéia do que seja Deus. Simplesmente, fabricam seus próprios planos mundanos, e em consequência, complicam os problemas da existência material com suas muitas tentativas para resolvê-los. Pois a energia material (a natureza) é tão poderosa, pode resistir aos planos desautorizados dos ateus e confundir o conhecimento das "comissões de planejamento". **16.** Ó melhor entre os Bharatas (Arjuna), quatro tipos de homens piedosos prestam servico devocional a Mim: o aflito, o que deseja riquezas, o curioso e aquele que busca conhecimento do Absoluto. **Meditação:** Srila Prabhupada explica que em contraste com os descrentes, essas pessoas são as que aderem aos princípios reguladores das escrituras e se chamam sukritinah, ou seja, aquelas que obedecem às regras e regulamentos das escrituras, da moral e das leis sociais, e que estão mais ou menos consagradas ao Supremo Senhor. Entre essas, há quatro tipos de pessoas, aquelas que ficam em aflição às vezes, aquelas que precisam de dinheiro, as que são inquisitivas e as que procuram o conhecimento da Verdade Absoluta às vezes. Essas pessoas se aproximam do Senhor em diferentes condições para prestar serviço devocional. Mas essas não são devotos puros porque têm alguma aspiração a satisfazer em troca do serviço devocional. O serviço devocional puro é sem qualquer aspiração e desejo por ganho material.

O *Bhakti-rasamrita-sindhu* descreve a devoção pura assim: "Deve-se prestar serviço devocional amoroso ao Supremo Senhor Krishna de forma favorável e sem desejo por ganho ou benefício material, nem por meio de atividades lucrativas nem com especulação filosófica. Isso se chama devoção pura".

Quatro esses quatro tipos de pessoas se aproximam do Supremo Senhor para prestar serviço devocional, e se purificam por completo por causa da companhia com um devoto puro, também passam a ser devotos puros.

- **17.** Destes, o sábio que está em conhecimento pleno, unido a Mim através do serviço devocional puro, é o melhor. Pois Eu sou muito querido para ele, e ele é querido para Mim.
- **18.** Todos esses devotos são sem dúvida almas magnânimas, mas aquele que está situado em conhecimento de Mim, considero que em verdade mora em Mim. Ocupado em Meu serviço transcendental, ele Me alcança.
- 19. Depois de muitos nascimentos e mortes, aquele que está realmente em conhecimento se rende a Mim, pois sabe que Eu sou a causa de todas as causas e de tudo o que existe. Tal grande alma é muito rara. Meditação: É melhor se tornar consciente de Krishna de uma vez, porque Krishna confirma aqui que depois de muitos e muitos nascimentos, a pessoa, de qualquer forma, chegará à mesma conclusão.

## A ADORAÇÃO AOS SEMIDEUSES

- **20.** As pessoas cujas mentes estão distorcidas por desejos materiais, rendem-se aos semideuses e seguem as regras e regulamentos particulares de adoração conforme com suas próprias naturezas.
- **21.** Eu estou no coração de todo mundo como a Superalma. Quando uma pessoa deseja adorar os semideuses, Eu torno firme sua fé para que ela possa consagrar-se a alguma deidade em particular.
- **22.** Dotada com essa fé, a pessoa procura favores de um semideus particular e obtém seus desejos. Mas na realidade esses benefícios são outorgados unicamente por Mim.
- 23. Pessoas de pouca inteligência adoram os semideuses, e seus frutos são limitados e temporários. Aqueles que adoram os semideuses vão para os planetas dos semideuses, mas Meus devotos alcançam Meu

planeta supremo no fim.

**Meditação:** Pode-se alcançar planetas superiores neste universo, os quais são governados por outros seres condicionados em corpos superiores aos nossos, chamados *devas* ou semideuses. Porém, só a adoração a Krishna pode nos conceder resultado positivo e eterno.

## A ADORAÇÃO AO SER SUPREMO

- 24. Pessoas sem inteligência, que não Me conhecem, pensam que Eu assumi esta forma e personalidade. Devido a seu pouco conhecimento, elas não conhecem Minha natureza superior, que é imutável e suprema. Meditação: O maior erro que uma pessoa pode cometer é rejeitar a existência da Pessoa Suprema, Krishna, e não aceitá-Lo como Ele Se apresenta nas escrituras reveladas. Essa pessoa de mentalidade desviada pensa que aproveitar de dinheiro, fama e sexo é o objetivo último de sua existência; nesta condição ignorante, não entende que seus esforços para alcançar a "felicidade à parte de Deus" são sempre frustrados, seja durante sua vida ou na inevitável hora da morte. Todos esses problemas se resolvem quando alcança o estado de Consciência de Krishna.
- **25.** Eu nunca Me manifesto para os tolos e não inteligentes. Para eles, Eu estou coberto por Minha potência criativa eterna (*yoga-maya*); e assim o mundo iludido não Me conhece, a Mim que sou não nascido e inesgotável.
- **26.** Ó Arjuna, como a Suprema Personalidade de Deus, Eu sei de tudo que aconteceu no passado, de tudo que acontece no presente, e de todas as coisas que estão ainda por vir. Eu também conheço todas os seres vivos; mas a Mim ninguém conhece.

**Meditação:** É mais um verso onde Krishna realça, com toda clareza, a diferença entre Ele e os seres ordinários. Krishna também conhece você, e o convida a se unir a Ele em amor espiritual. Não existe um convite melhor do que esse para os seres condicionados em todo o universo. Para aceitar esse convite, a pessoa só precisa deixar o egoísmo para trás; essa é a solução.

**27.** Ó descendente de Bharata (Arjuna), ó conquistador do inimigo, todos os seres vivos nascem na ilusão, dominados pelas dualidades de desejo e ódio.

Meditação: Não é certo que os bebês nascem puros e inocentes; pois

nasceram em corpos específicos, motivados pelos desejos e atividades de suas vidas passadas.

**28.** Pessoas que agiram piedosamente em vidas anteriores e nesta vida, cujas ações pecaminosas estão completamente erradicadas e que estão livres da dualidade da ilusão, ocupam-se em Meu serviço com determinação.

Meditação: A menos que a pessoa entenda a importância do serviço devocional a Krishna e Seus devotos, a atração para a vida espiritual é difícil de se desenvolver. Isso se chama *sukriti* ou acúmulo de resultados de atividades espirituais anteriores. Os devotos de Krishna estão sempre ansiosos em ocupar as pessoas comuns. Já que consciente ou inconscientemente no serviço devocional à missão de Sri Krishna Cheitanya Mahaprabhu e de ouvir e cantar os santos nomes mediante a distribuição da literatura transcendental, e o canto coletivo dos santos nomes em lugares públicos. Assim foi o êxito do Movimento Hare Krishna de Srila Prabhupada em todo o mundo. Temos fé que o mundo inteiro pode se purificar dessa forma, e que o Santo Nome de Krishna será cantado em todas os povoados e aldeias do mundo.

- **29.** As pessoas inteligentes que se esforçam pela liberação da velhice e da morte, refugiam-se em Mim em serviço devocional. Elas são realmente Brahman porque sabem tudo inteiramente sobre as atividades transcendentais e lucrativas.
- **30.** Aqueles que Me conhecem como o Senhor Supremo, como o princípio governante da manifestação material, que Me conhecem como o que sustenta todos os semideuses e como o que sustém todos os sacrifícios, podem, com a mente firme, compreender-Me e conhecer-Me mesmo no momento da morte.



Cheitanya Mahaprabhu, Deidade num Templo de Navadwip, Índia.



Capítulo Oito

## O Caminho ao Supremo

#### ARJUNA PERGUNTA, E KRISHNA RESPONDE

- 1. Arjuna pergunta: Ó meu Senhor, ó Pessoa Suprema, o que é Brahman? O que é o eu? O que são atividades lucrativas? O que é esta manifestação material? E o que são os semideuses? Por favor, expliqueme isso.
- **2.** Ó Madhusudana, como esse Senhor dos sacrifícios vive no corpo, e em que parte vive Ele? E como podem aqueles que se ocupam em serviço devocional conhecer Você no momento da morte?
- **Meditação:** Krishna explica a Arjuna neste verso que Ele está dentro de cada um de nós, e que pode ser conhecido. Nunca devemos confundir o aspecto Superalma de Krishna, dentro de nós, com a alma individual que somos nós mesmos.
- **3.** O Senhor Supremo disse: O ser vivo transcendental, indestrutível, chama-se *Brahman*, e sua natureza eterna chama-se o eu. A ação pertencente ao desenvolvimento destes corpos materiais se chama *karma*, ou trabalho lucrativo.
- **4.** A natureza física é conhecida como interminavelmente mutável. O universo é a forma cósmica do Senhor Supremo, e Eu sou esse Senhor representado como a Superalma, que mora no coração de todo ser corporificado.

## LEMBRE-SE SEMPRE DE MIM, ESPECIALMENTE NO MOMENTO DA MORTE

**5.** E quem quer que, no momento da morte, deixa seu corpo, e se lembra exclusivamente de Mim, alcança Minha natureza de imediato. Quanto a isto não há dúvida.

**Meditação:** Se não meditássemos em Krishna, por ler sobre Ele ou cantar Seu nome constantemente, como poderíamos esquecê-Lo no momento da morte? Devemos tratar sempre de viver em um meio ambiente onde Deus e Seu serviço devocional amoroso seja o centro de todas atividades e discussões. Sempre falamos e pensamos sobre as pessoas que são mais queridas para nós, por isso, trate de fazer Krishna a pessoa mais querida para você.

**6.** O estado de existência que a pessoa se lembra quando deixa seu corpo, esse estado ela vai alcançar sem falha.

**Meditação:** Este verso é outra prova importante sobre a existência da reencarnação, e aqui se confirma que se a pessoa morre em um estado animalesco, terá que aceitar, em seu próximo corpo, a condição desafortunada de animal. As atividades que executamos durante a vida definem a consciência que teremos no momento da morte.

7. Portanto, Arjuna, você deve pensar sempre em Mim na forma de Krishna e ao mesmo tempo levar a cabo seu dever prescrito de lutar. E dedicar suas atividades a Mim, e fixar sua mente e inteligência em Mim, assim você Me alcançará sem dúvida.

**Meditação:** Srila Prabhupada nos instrui sobre isso: Esta instrução a Arjuna é muito importante para todas pessoas ocupadas em atividades materiais. O Senhor não diz que se deve abandonar os deveres ou ocupações prescritas. A pessoa pode continuá-los e pensar em Krishna ao mesmo tempo por cantar Hare Krishna. Isso nos liberará da contaminação material, e ocupará a mente e a inteligência em Krishna. Mediante o canto puro dos nomes de Krishna, a pessoa irá sem dúvida a *Krishnaloka*, o planeta supremo.

- **8.** Aquele que medita na Suprema Personalidade de Deus, com sua mente constantemente ocupada em se lembrar de Mim, sem se desviar do caminho, ó Partha (Arjuna), é seguro que Me alcança.
- **9.** Deve-se meditar na Pessoa Suprema como Aquele que conhece tudo, como Aquele que é o mais velho, que é o controlador, que é o menor do

menor, que é o mantenedor de tudo, que está além de toda concepção material, que é inconcebível, e que é sempre uma pessoa. Ele é brilhante como o Sol e, por ser transcendental, está além da natureza material.

**Meditação:** Apesar de Deus ser a fonte de todas as energias, Ele é sempre uma pessoa consciente de tudo que cria. Mesmo que Ele possa Se tornar o menor e entrar no coração de todos, ainda assim, Ele é onipotente e o mantenedor de tudo. Ele mantém os planetas em flutuação no espaço. Ele é inconcebível (*achintya*), simultaneamente uno e diferente. Os argumentos áridos não podem tocá-Lo.

- **10.** Aquele que, no momento da morte, fixar seu ar vital entre as sobrancelhas e em completa devoção ocupar-se em se lembrar do Senhor Supremo, certamente alcançará a Suprema Personalidade de Deus.
- **11.** As pessoas versadas nos Vedas, que pronunciam o *omkara* e que são grandes sábios na ordem renunciada, entram no Brahman. A pessoa que deseja tal perfeição, pratica o celibato. Agora explicarei a você esse processo através do qual se pode alcançar a salvação.
- **12.** A situação iôguica é a de desapego de todas as ocupações sensuais. Com o fechamento de todas as portas dos sentidos e a fixação da mente no coração e o ar vital na parte superior da cabeça, a pessoa se estabelece em *yoga*.
- **13.** Depois de se situar nesta prática de *yoga* e de vibrar a sílaba sagrada *om*, a combinação suprema de letras, se a pessoa pensar na Suprema Personalidade de Deus e abandonar seu corpo, certamente atingirá os planetas espirituais.

**Meditação:** Muitos hinos védicos começam com a sílaba *om*. Também é dito que todos hinos védicos estão incluídos no nome "Krishna", porque Ele é a origem dos Vedas.

- **14.** Eu sou fácil de ser obtido por aquele que se lembra de Mim sem se desviar, ó filho de Pritha, por causa de sua constante ocupação no serviço devocional.
- **15.** Depois de Me alcançar, as grandes almas, que são *yogis* em devoção, nunca retornam a este mundo temporário, que é cheio de misérias, porque elas alcançaram a mais elevada perfeição.

**Meditação:** Srila Prabhupada diz sobre isso: Aquele que alcança a perfeição mais elevada e chega no planeta supremo, *Krishnaloka* ou *Goloka Vrindavana*, naturalmente não deseja regressar a este mundo

material temporário, cheio de misérias, como nascimento, velhice, doença e morte. A literatura védica descreve que o planeta supremo está além de nossa visão material, e é considerado a meta mais elevada. Os *mahatmas* (grandes almas) recebem as mensagens transcendentais dos devotos iluminados, e assim desenvolvem gradualmente serviço devocional em Consciência de Krishna, e ficam tão atraídos ao serviço devocional que não desejam mais a elevação a nenhum dos planetas materiais, nem sequer a nenhum planeta espiritual. Eles só querem a companhia de Krishna e nada mais. Tais grandes almas estão em consciência de Krishna e alcançam a perfeição mais elevada da vida.

## O MUNDO MATERIAL É TEMPORÁRIO E CHEIO DE MISÉRIAS

**16.** Do planeta mais elevado no mundo material até o mais baixo, todos são lugares de miséria onde acontecem repetidos nascimentos e mortes. Mas aquele que alcança Minha morada, ó filho de Kunti, nunca volta a nascer.

**Meditação:** A gente pensa frequentemente: "Estou triste, mas se fizesse uma viagem a Miami ficaria feliz". E as pessoas em Miami pensam: "Quando será que poderei viajar para a América do Sul"? Similarmente, até em outros planetas materiais encontramos os mesmos problemas; nascimento, velhice, doença e morte. Por isso, é melhor se conectar com o eterno Senhor Sri Krishna, porque os que chegam à Sua morada nunca voltam a nascer no mundo material.

**17.** Pelos cálculos humanos, a duração de um dia de Brahma é de mil eras juntas. E tal é também a duração de sua noite.

**Meditação:** Srila Prabhupada nos instrui: A duração do universo material é limitada. Manifesta-se em ciclos de *kalpas*. Um *kalpa* é um dia de Brahma, o qual consiste de mil ciclos de quatro *yugas* ou eras: Satya, Treta, Dwapara e Kali. O ciclo de Satya se caracteriza pela virtude, sabedoria e religiosidade, e está livre praticamente da ignorância e do vício, esse *yuga* dura 1.728.000 anos. Em Treta-yuga se introduz o vício, e esse *yuga* dura 1.296.000 anos. Em Dwapara-yuga há um declínio ainda maior da virtude e da religiosidade, o vício incrementa, e esse *yuga* dura 864.000 anos. E finalmente em Kali-yuga (o *yuga* que vivemos durante os últimos 5.000 anos), há uma

abundância de disputa, ignorância, irreligião e vício; a verdadeira virtude é praticamente inexistente e esta yuga dura 432.000 anos. Em Kali-yuga os vícios incrementam tanto que no final do yuga aparece o próprio Supremo Senhor na forma de Kalki-avatara, que aniquila os demônios, salva Seus devotos e dá origem a outro Satya-yuga. Aí o processo começa de novo. Esses quatro yugas, vezes mil, constituem um dia de Brahma, o criador que recebe poder, e sua noite dura o mesmo tempo. Brahma vive cem desses "anos" e depois morre. Nos cálculos humanos, esses "cem anos" somam 311.040.000.000.000 anos terrestres. A vida de Brahma parece fantástica e interminável de acordo com esses cálculos, mas do ponto de vista da eternidade, é tão curta como um relâmpago. Há inumeráveis Brahmas no oceano causal que surgem e desaparecem como as bolhas do oceano Atlântico. Brahma e sua criação são todos parte do universo, e o Senhor Krishna está acima de tudo isto.

- **18.** Quando o dia de Brahma se manifesta, esta multidão de seres vivos vem a existir, e com a chegada da noite de Brahma eles são todos aniquilados.
- **19.** Repetidamente surge o dia, e essa hoste de seres fica ativa; e novamente cai a noite, ó Partha, e eles são irremediavelmente dissolvidos.

## A MORADA DE KRISHNA É ETERNA E PLENA DE BEM-AVENTURANÇA

- **20.** Porém existe uma outra natureza, que é eterna e transcendental a esta matéria manifesta e não manifesta. Ela é suprema e nunca é aniquilada. Quando tudo neste mundo é aniquilado, essa parte permanece como é.
- **21.** Essa morada suprema se chama não manifesta e infalível, e é o destino supremo. Quando uma pessoa vai para lá, nunca mais retorna. Essa é Minha morada suprema.

**Meditação:** Aqui encontramos outra confirmação de que o mundo espiritual é distinto do que experimentamos aqui em todos os aspectos. Krishna vive lá, e se for o nosso desejo, podemos viver com Ele eternamente.

22. A Suprema Personalidade de Deus, que é maior do que tudo, é

alcançável através da devoção pura. Embora Ele esteja presente em Sua morada, Ele é todo-poderoso, e tudo está situado dentro Dele.

- **23.** Ó melhor dos Bharatas, agora explicarei a você sobre os momentos diferentes nos quais, ao abandonar este mundo, a pessoa retorna ou não retorna.
- **24.** Aqueles que conhecem o Brahman Supremo se vão do mundo durante a influência do deus do fogo, na luz, num momento auspicioso, durante a quinzena da lua, e durante os seis meses quando o sol viaja pelo norte.
- **25.** O místico que se vai deste mundo durante a fumaça, a noite, a quinzena sem lua, ou durante os seis meses quando o sol passa pelo sul, ou que alcança o planeta lua, volta novamente.
- **26.** Segundo os Vedas, há duas maneiras de deixar este mundo, uma na luz e outra na escuridão. Quando a pessoa sai na luz, ela não volta; mas quando sai na escuridão, ela volta.
- **27.** Ó Arjuna, os devotos que conhecem estes dois caminhos nunca se confundem. Portanto, mantenha-se sempre fixo na devoção.
- **Meditação:** Srila Prabhupada nos diz: Aqui, Krishna aconselha Arjuna para não se perturbar com os diferentes caminhos que a alma pode tomar quando deixa o mundo material. Um devoto do Senhor Supremo não deve se preocupar, seja se for por arranjo ou por acidente, o devoto tem que se estabelecer firmemente na consciência de Krishna e cantar Hare Krishna. Ele deve saber que é muito difícil se preocupar em qualquer um desses caminhos. A melhor forma de ficar absorto na consciência de Krishna é estar sempre em conexão com Seu serviço devocional, é o que assegurará certo e direto, seu caminho ao reino espiritual.
- **28.** Uma pessoa que aceita o caminho do serviço devocional não fica desprovida dos resultados que se obtêm através do estudo dos Vedas, da execução de sacrifícios austeros, da doação de caridade ou da ocupação em atividades filosóficas e lucrativas. No final ela alcança a morada suprema.



Capítulo Nove

## O Conhecimento mais Confidencial

#### KRISHNA REVELA AGORA O CONHECIMENTO MAIS ELEVADO

- 1. O Senhor Supremo disse: Meu querido Arjuna, porque você não Me inveja, Eu transmito a você esta sabedoria que é a mais secreta, e ao conhecê-la se aliviará das misérias da existência material.
- **2.** Este conhecimento é o rei da educação, o mais secreto de todos os segredos. É o conhecimento mais puro, e porque dá a percepção direta do eu mediante a iluminação, é a perfeição da religião. É eterno e se realiza alegremente.
- **3.** Aqueles que não são fiéis ao serviço devocional não podem Me atingir, Ó Arjuna (conquistador dos inimigos), senão que retornam ao nascimento e à morte neste mundo material.

**Meditação:** Devemos tratar de avançar continuamente até chegar ao amor puro por Krishna. O esforço com sucesso é aquele que é imotivado e ininterrupto.

# TUDO VEM DE KRISHNA, MAS ELE SE MANTÉM ALÉM DE TUDO

4. Em Minha forma não manifesta, Eu penetro todo este universo. Todos os seres estão em Mim, mas Eu não estou neles.

**Meditação:** Existe uma forma não manifesta de Krishna que é o aspecto de Seu brilho impessoal. Certos filósofos não compreendem o *Bhagavad-gita*, no qual Krishna explica a existência de Sua forma não

manifesta (Brahman) como também Seu aspecto pessoal eterno. Eles têm o desejo de se tornar Krishna mesmo, por isso declaram erroneamente que o aspecto impessoal é o único ou o supremo.

- **5.** E ainda assim, tudo o que é criado não descansa em Mim. Veja a Minha opulência mística! Ainda que Eu sou o que mantém a todas as entidades viventes, e ainda que Eu estou em todas partes, ainda assim, Meu Eu é a fonte original da criação.
- **6.** Assim como o poderoso vento que sopra em toda parte permanece sempre no espaço etéreo, saiba que dessa mesma maneira todos os seres descansam em Mim.

# KRISHNA É O SUPREMO CRIADOR, SUSTENTADOR E DESTRUIDOR DE TODA A MANIFESTAÇÃO MATERIAL

- **7.** Ó Arjuna (filho de Kunti)! Ao final do milênio, toda a manifestação material entra em Minha natureza, e ao começar outro milênio, mediante Minha potência, Eu a crio de novo.
- **8.** Ao entrar na natureza material, a qual é Minha energia, uma e outra vez, Eu crio a ordem cósmica inteira junto com todas as espécies de vida; e automaticamente, por Minha vontade, todos os seres viventes se põem sob o controle da natureza material.

**Meditação:** Se os antropólogos conhecessem este verso do *Bhagavadgita*, entenderiam que é mais importante procurar por Krishna do que escavar à procura de velhos ossos.

- **9.** Ó Arjuna (Dhananjaya)! Todo esse trabalho não pode Me atar. Eu estou sempre desapegado, e Eu permaneço sempre neutro.
- **10.** Ó Arjuna (filho de Kunti)! Esta natureza material funciona sob Minha direção e ela produz todos os seres móveis e imóveis. Esta manifestação é criada e aniquilada uma e outra vez sob a direção dela.

### SÓ OS TOLOS MENOSPREZAM DEUS

11. Os tolos Me menosprezam quando desço numa forma semelhante à humana. Eles não conhecem Minha natureza transcendental nem Meu domínio supremo sobre tudo o que existe.

**Meditação:** Krishna aparece neste mundo para distribuir Sua mensagem misericordiosa destinada a salvar as almas condicionadas;

mas algumas delas estão presas a seus conceitos de exploração e não podem reconhecer que as palavras imortais do *Bhagavad-gita* dão solução a todos os problemas da humanidade. Elas caluniam Krishna ao considerá-Lo um ser humano ordinário.

**12.** Aqueles que estão assim confundidos, são atraídos pelas opiniões atéias e demoníacas. Nessa condição iludida, suas esperanças de libertação, suas atividades lucrativas e seu cultivo do conhecimento são totalmente frustrados.

**Meditação:** O ateu pensa que a vida não tem nenhum objetivo, e que todas as coisas ocorrem ao acaso, por sorte ou por acidente. Mesmo se crê que sua própria existência não tem nenhum objetivo, a doença, a velhice e a morte constituem sua maior preocupação; e, por que deveria existir preocupação por algo sem objetivo como ele mesmo?

# ESTES SÃO OS SINTOMAS DE UM MAHATMA (GRANDE ALMA)

- 13. Ó Arjuna (filho de Pritha)! Aqueles que não estão iludidos, as grandes almas, estão sob a proteção da natureza divina. Eles se ocupam totalmente no serviço devocional porque Me conhecem como a Suprema Personalidade de Deus, original e inesgotável.
- **14.** Sempre cantam Minhas glórias, esforçam-se com grande determinação e se prostram perante Mim, assim essas grandes almas Me adoram perpetuamente com devoção.

**Meditação:** O sintoma de uma pessoa extraordinária é que sempre se ocupa na glorificação de Krishna e em ajudar às demais pessoas em avançar espiritualmente. Devemos nos reunir no mínimo uma vez ao dia com amigos e familiares para nos ocupar em estudos sobre a glorificação de Deus.

**15.** Outros, que se ocupam no cultivo do conhecimento, adoram o Senhor Supremo como aquele que não tem igual, como aquele que se diversificou em muitos, e como a forma universal.

**Meditação:** Krishna aparece em muitas encarnações diferentes, mas Sua forma de Krishna Cheitanya, que apareceu faz 500 anos em Navadwip, é a combinação de Krishna e Sri Radha, a personificação da Sua energia de amor puro. De todas as encarnações, Ele é a fonte de todas e portanto, é a mais importante.

#### TUDO VEM DE KRISHNA

**16.** Mas Eu que sou o ritual, o sacrifício, a oferenda aos antepassados, a erva medicinal e o canto transcendental. Eu sou a manteiga, o fogo e a oferenda.

**Meditação:** Krishna mesmo está presente no canto coletivo de Seu Santo Nome.

- **17.** Eu sou o pai deste universo, a mãe, o sustento e o avô. Eu sou o objeto do conhecimento, o purificador e a sílaba *om*. Também sou o *Rig*, o *Sama* e o *Yayur* (Vedas).
- **18.** Eu sou a meta, o sustentador, o amo, a testemunha, a morada, o refúgio e o amigo mais querido. Eu sou a criação e a aniquilação, o fundamento de todas as coisas, o lugar de repouso e a semente eterna.
- **19.** Ó Arjuna! Eu controlo o calor, a chuva e a seca. Eu sou a imortalidade e também sou a morte personificada. Tanto a existência como a inexistência estão em Mim.
- **20.** Aqueles que estudam os Vedas e tomam a bebida *soma* em busca dos planetas celestiais, adoram-Me indiretamente. Eles nascem no planeta de Indra onde desfrutam dos deleites celestiais.
- **21.** Depois que eles desfrutaram assim o prazer celestial dos sentidos, retornam novamente a este planeta temporário. Assim, por meio dos princípios védicos, eles só atingem uma felicidade fugaz.
- **22.** Mas quem Me adora com devoção, medita sem desvio em Minha forma transcendental, Eu mesmo provenho o que lhe faz falta e preservo o que ele possui.

**Meditação:** Nosso *guru* Srila Prabhupada explicou que os devotos podiam cantar Hare Krishna e distribuir livros transcendentais, e Krishna se encarregaria do resto. Não há ninguém mais valioso neste mundo do que quem conhece esta ciência transcendental e que ajuda os demais. Seu trabalho é mais importante do que o de um médico, engenheiro ou juiz. As pessoas inteligentes que compreendem isto são inspiradas por Krishna no coração para apoiar os pregadores da ciência transcendental e assim, elas também se beneficiam enormemente. Os devotos não estão muito interessados em acumular coisas materiais, mas o pouco que precisam nunca lhes faz falta.

23. Tudo aquilo que uma pessoa possa oferecer em sacrifício a outros

deuses, Ó Arjuna! (filho de Kunti), em realidade está destinado unicamente a Mim, mas se oferece sem verdadeiro entendimento.

24. Eu sou o único desfrutador e o único objetivo do sacrifício. Aqueles que não reconhecem Minha verdadeira natureza transcendental caem.

25. Aqueles que adoram os semideuses, nascerão entre os semideuses; aqueles que adoram os fantasmas e espíritos, nascerão entre tais seres; aqueles que adoram os antepassados, irão aos antepassados; e aqueles que Me adoram, viverão Comigo.

## DEVOÇÃO A DEUS É A VERDADE MAIS ELEVADA

**26.** Se alguém Me oferece com amor e devoção uma folha, uma flor, fruta ou água, Eu aceito com amor.

Meditação: Com base neste verso do *Bhagavad-gita*, podemos ver que Krishna não nos pede nenhum tipo de violência para Suas oferendas, só uma folha, fruta, flor ou água. O mais importante é que a oferenda seja feita com amor. Anteriormente também vimos que quem oferece seu alimento a Krishna se libera de toda reação pecaminosa. Por isso, antes de comer, recomenda-se oferecer o alimento perante um quadro de Krishna e do mestre espiritual, e convidá-Los a aceitarem por favor a oferenda que preparamos com amor para Eles, para a satisfação Deles, depois cantar o *mantra Hare Krishna, Hare Krishna, Krishna Krishna, Hare Hare, Hare Rama, Hare Rama, Rama Rama, Hare Hare*. Em nossos templos, usamos *mantras* mais específicos para essas oferendas de alimentos, mas para começar, é suficiente.

**27.** Ó Arjuna (filho de Kunti)! Tudo que fizer, tudo que comer, tudo que oferecer e presentear, bem como também todas as austeridades que executar, deve fazer como uma oferenda a Mim.

**Meditação:** O único que interessa a Krishna é nosso amor. Mas aqui Ele explica que amor quer dizer fazer tudo em consideração aos desejos e às ordens da pessoa que amamos.

**28.** Assim, você se liberará de todos os resultados da ação, bons e maus, e mediante esse princípio de renúncia, vai se liberar do cativeiro da ação e vai chegar a Mim.

**Meditação:** A lei do *karma* é o principal meio pelo qual podemos aprender na escola da vida. Outras escrituras do mundo também confirmam essa lei universal: "Olho por olho, dente por dente", "colhe

aquilo que semeia", "quem com ferro fere, com ferro será ferido", são declarações da Bíblia. O Alcorão diz: "Se fazes o bem, é para ti, e se fazes o mal, é para ti".

Mas neste verso encontramos a lição máxima sobre a lei do *karma*. Mesmo que as boas ações nos tragam um bom resultado material; mesmo um bom nascimento é um tipo de cativeiro material. Unicamente as atividades devocionais realizadas para servir a Deus podem nos liberar do cativeiro material.

**29.** Eu não invejo ninguém nem sou parcial com ninguém. Sou igual com todos, mas aquele que Me presta serviço com devoção, é Meu amigo, está em Mim e Eu também sou amigo dele.

**Meditação:** Este verso está comprovado pelo fato de que Krishna, o Senhor Supremo, é o amigo de Seu devoto Arjuna na guerra contra os reis pecaminosos encabeçados por Duryodhana.

**30.** Mesmo se a pessoa cometer as ações mais abomináveis, se ela estiver consagrada ao serviço devocional, deve ser considerada santa, pois está situada devidamente.

**Meditação:** É possível que por uma razão ou outra a pessoa caia da prática de *yoga*; mas aqui Krishna confirma que se ela volta a seguir o processo com toda sinceridade, novamente deve ser considerada santa. Não se deve rejeitar um devoto só porque tenha tido algumas dificuldades no serviço devocional; mas se ele não melhora seu caráter mediante o serviço devocional, tem-se de entender que não é um devoto elevado.

**31.** Prontamente ele se torna virtuoso e atinge a paz duradoura. Ó Arjuna (filho de Kunti), declare amplamente que Meu devoto nunca se arruína.

**Meditação:** Tudo o que Krishna faz é perfeito. O devoto deve pensar: "Se algo mau me acontece, é uma mínima prova de meu mau *karma* que veio para me tornar mais sério na busca da auto-realização". E todo o bem que acontece é graças a Krishna. Sempre devemos ser humildes e pacientes. Krishna jamais esquece Seus devotos.

**32.** Ó Arjuna (filho de Pritha)! Aqueles que se refugiam em Mim, ainda que sejam de nascimento inferior, mulheres, *vaishyas* (comerciantes), bem como também os *shudras* (empregados), podem alcançar o destino supremo.

Meditação: As escrituras védicas dizem que nesta era atual do ferro,

*kali-yuga*, todos nascemos com qualidades de *shudra*, ou empregado. Não se deve discriminar as pessoas por causa de seu nascimento, mas uma sociedade sem classes, ansiada por muitas pessoas na atualidade, é irreal porque as pessoas se distinguem por suas diferenças de qualidades sejam físicas, mentais ou intelectuais.

Sri Krishna Cheitanya Mahaprabhu é o único revolucionário espiritual que proporcionou uma alternativa de igualdade espiritual. Ele mostrou, tal como Krishna também explica no Bhagavad-gita, que todos os homens e mulheres, brancos e negros, ricos e pobres, plantas e animais, todos somos iguais porque somos almas eternas situadas em corpos materiais. E esta igualdade se faz respeitar quando se compreende a filosofia do *Bhagavad-gita* e se desenvolve amor pelo Pai, Sri Krishna. Sri Krishna Cheitanya Mahaprabhu nos mostrou este amor e para nossos irmãos, distribuiu a suprema meditação do maha-mantra Hare Krishna para todos, sem discriminação de nascimento, e inclusive aos animais. Seus devotos são estritamente vegetarianos, contra a poluição da mãe natureza, contra a exploração materialista das pessoas, contra o aborto de crianças inocentes e contra tudo que impede a evolução espiritual de qualquer irmão. Assim se demonstra o verdadeiro amor, e é a única alternativa que jamais se ofereceu na história da humanidade para chegar à igualdade e justiça. Pelo menos individualmente, devemos dar um bom exemplo, e talvez um dia, grandes quantidades de homens e mulheres se liberarão do egoísmo, que faz deste mundo o inferno que é. 33. Quanto maiores são então os brahmanas, os virtuosos, os devotos e os reis santos, que neste miserável mundo temporário estão ativos no carinhoso serviço a Mim?

#### OCUPE SUA MENTE EM PENSAR SEMPRE EM MIM: DIZ KRISHNA

**34.** Ocupe sua mente em pensar sempre em Mim e se converta em Meu devoto: ofereça-Me reverências e Me adore. Ao estar completamente absorto em Mim, certamente virá a Mim.

**Meditação:** Aqui, Krishna oferece um programa de quatro itens para chegar a Ele. O processo de *bhakti-yoga* é muito simples, mas requer muita determinação. Muito claramente Krishna afirma que o objetivo da adoração e meditação é Ele, a Suprema Pessoa; comentários

## 71 O Bhagavad-gita: A Ciência Suprema

impersonalistas do *Bhagavad-gita* não sabem o que fazer com este verso. É impossível pensar em Krishna quando se assiste televisão ou em centros de entretenimento materialistas. Os devotos sérios utilizam seu valioso tempo, vinte e quatro horas por dia, na tentativa de desenvolver amor puro e devoção verdadeira através do serviço devocional a Ele e do estudo espiritual.





Capítulo Dez

# A Opulência do Absoluto

#### DEUS É A SUPREMA TRANSCENDÊNCIA

1. O Senhor Supremo disse: Meu querido amigo, ó Arjuna, de braços poderosos! Escute de novo Minha palavra suprema, que Eu falo para o seu benefício, a qual lhe dará muita alegria.

**Meditação:** Srila Prabhupada nos ensinou que quanto mais se ouve sobre Deus, mais se estabelece no serviço devocional. Deve-se ouvir sempre sobre o Senhor na associação de devotos; assim se realizará o serviço devocional próprio. Os discursos na sociedade de devotos podem se efetuar unicamente entre aqueles que realmente anseiam estar na consciência de Krishna. Outros não podem participar em tais discursos. O Senhor diz claramente a Arjuna que, devido a que ele é muito querido por Ele, fala este conhecimento para seu benefício.

- **2.** Nem as legiões de semideuses, nem os grandes sábios, conhecem Minha origem, pois em todos os aspectos Eu sou a fonte dos semideuses e dos sábios.
- **3.** Aquele que Me conhece como o que não tem nascimento, como o que não tem origem e como o Senhor de todos os planetas, neste mundo onde todos estão sujeitos a morrer, ele está livre de toda dúvida e se libera de todos os pecados.
- **4-5.** A inteligência, o conhecimento, a solução da dúvida e da ilusão, o perdão, a veracidade, o autocontrole e a tranquilidade, o prazer e a dor, o nascimento, a morte, o temor, a ausência de temor, a não-violência, o equilíbrio, a satisfação, a austeridade, a caridade, a fama e a infâmia, todos são criados tão somente por Mim.

73

- **6.** Os sete grandes sábios bem como antes deles, os quatro grandes sábios, e os Manus (progenitores da humanidade), nasceram de Minha mente. E todas as criaturas destes planetas descendem deles.
- **7.** Quem conhece em verdade Minha glória e poder, dedica-se ao serviço devocional puro; quanto a isto não há dúvida.

### OS QUATRO VERSOS QUE RESUMEM O GITA

- **8.** Eu sou a fonte de todos os mundos materiais e espirituais. Tudo emana de Mim. Os sábios que sabem disto perfeitamente, dedicam-se a Meu serviço devocional e Me adoram com todo seu coração.
- 9. Os pensamentos de Meus devotos puros permanecem em Mim; suas vidas estão rendidas a Mim, e eles obtêm grande satisfação e bemaventurança pois se iluminam uns aos outros e conversam sobre Mim. Meditação: Srila Prabhupada diz: Os devotos puros, cujas características se mencionam aqui, ocupam-se completamente no serviço transcendental carinhoso ao Senhor. Suas mentes não podem se afastar dos pés de lótus de Krishna. Suas práticas são unicamente sobre temas transcendentais. Os sintomas dos devotos puros se descrevem especificamente neste verso. Os devotos do Senhor Supremo se ocupam vinte e quatro horas por dia em glorificar os passatempos do Senhor Supremo. Seus corações e almas estão constantemente absortos em Krishna e se satisfazem em discutir sobre Ele com outros devotos. Na etapa preliminar do servico devocional, eles saboreiam o prazer transcendental do serviço em si, e na etapa madura se situam em realidade no amor a Deus. Uma vez situados nessa posição transcendental, podem saborear a perfeição mais elevada que o Senhor exibe em Sua morada. O Senhor Cheitanya compara o serviço devocional transcendental com a germinação de uma semente no coração da entidade vivente.

Há inumeráveis seres vivos que viajam pelos distintos planetas do universo, e entre todos eles, poucos são suficientemente afortunados para conhecer um devoto puro e receber a oportunidade de compreender o serviço devocional. Esse serviço devocional é exatamente como uma semente que se planta no coração de uma entidade vivente, e se ela continua o processo de ouvir e cantar: *Hare Krishna, Hare Krishna, Krishna, Hare Hare, Hare Rama, Hare Rama, Rama Rama,* 

Hare Hare, essa semente frutifica, como a semente de uma árvore frutifica quando regada regularmente. A planta espiritual do serviço devocional continua a crescer regularmente até que ultrapassa a cobertura do universo material e entra no brilho *brahmayoti* do céu espiritual.

Ali, essa planta também cresce mais e mais até que atinge o planeta mais elevado, que se chama Goloka Vrindavana, o planeta supremo de Krishna. Finalmente, a planta se refugia sob os pés de lótus de Krishna e descansa lá. Gradualmente, tal como uma planta dá frutos e flores, essa planta do serviço devocional também produz frutos, e o processo de regar continua na forma de cantar e ouvir. Essa planta do serviço devocional se descreve por completo no *Cheitanya-charitamrita*. Nele se explica que quando a planta inteira se refugia sob os pés de lótus do Senhor Supremo, a pessoa se absorve plenamente no amor a Deus; então, não pode viver nem sequer por um momento sem estar em contato com o Senhor Supremo, como um peixe não pode viver fora da água. Em tal estado de relação com o Senhor Supremo, o devoto obtém as qualidades transcendentais de verdade.

**10.** Aos que estão constantemente consagrados a Mim e Me adoram com amor extático, Eu lhes dou a inteligência mediante a qual podem vir a Mim.

**Meditação:** Este verso pode se compreender de muitas maneiras. No *Bhagavad-gita* de Swami B. R. Sridhar, descreve-se um significado mais confidencial em detalhes. Leitores dedicados podem recorrer a essa edição.

**11.** Devido à Minha intensa compaixão por eles, Eu que moro dentro de seus corações, destruo, com a brilhante lâmpada do conhecimento, a escuridão nascida da ignorância.

**Meditação:** Srila Prabhupada explica: Os filósofos modernos pensam que não se pode ter conhecimento puro sem ajuda do discernimento. Para eles, o Senhor deu esta resposta: Aqueles que se ocupam no serviço devocional puro, ainda que careçam de suficiente educação, ou inclusive, não tenham suficiente conhecimento dos princípios védicos, são ajudados pelo Deus Supremo, tal como se afirma neste verso.

## KRISHNA É A ESSÊNCIA DE TODAS AS MANIFESTAÇÕES

- **12-13.** Arjuna disse: Você é o Brahman Supremo, o último, a morada suprema e o purificador supremo, a Verdade Absoluta e pessoa divina eterna. É o Deus primordial, transcendental e original, a beleza onipresente, e é o que não tem nascimento. Todos os grandes sábios, tais como Narada, Asita, Devala e Vyasa, proclamam isto de Você, e agora Você mesmo me declara.
- 14. Ó Krishna! Aceito totalmente como verdade tudo o que me disse. Ó Senhor! Nem os deuses nem os demônios conhecem Sua Personalidade. 15. Ó maior de todas personalidades! Só Você Se conhece a Si Mesmo mediante Suas próprias potências. Ó, origem de tudo, Senhor de todos os seres, Deus dos deuses! Ó, Pessoa Suprema, Senhor do universo! Meditação: Nos últimos quatro versos, Arjuna confirma a posição suprema de Krishna e, conseqüentemente, de Suas instruções no Bhagavad-gita. Arjuna glorifica Krishna; por isso faz referência aos grandes mestres que confirmaram sua mesma realização. Qualquer que pratique as imortais instruções de Krishna sob a guia apropriada de um Mestre Espiritual autêntico, realizará a grande intensidade e profundidade do brilho que é a ciência do Bhagavad-gita, e sua necessidade espiritual será totalmente satisfeita.
- **16.** Por favor, explique-me em detalhe sobre Seus poderes divinos, com os quais Você penetra todos estes mundos e reside neles.

Meditação: Srila Prabhupada diz: Neste verso, parece que Arjuna já tem seu entendimento do Senhor Supremo, Krishna. Pela graça de Krishna, Arjuna tem experiência pessoal, inteligência, conhecimento e qualquer outra coisa que uma pessoa possa ter por meio desses fatores, e compreendeu Krishna como a Suprema Personalidade de Deus. Para ele não há dúvida, mas, no entanto, pede a Krishna que explique Sua natureza onipresente para que no futuro a gente compreenda, especialmente os impersonalistas, de que maneira Ele existe em Seu aspecto onipresente, mediante Suas distintas energias. Deve-se saber que Arjuna pede isso pelo interesse das pessoas comuns e atuais.

- **17.** Ó Místico Supremo! Como devo meditar em Você? Em que diversas formas Você deve ser contemplado? Ó Senhor bem-aventurado!
- **18.** Conte-me outra vez em detalhe, ó Janardana (Krishna), sobre Suas poderosas potências e glórias, pois nunca me canso de ouvir Suas

palavras que são como ambrosia.

- **19.** O bem-aventurado Senhor disse: Sim. Falarei de Minhas esplendorosas manifestações, mas só daquelas que são proeminentes, ó Arjuna, pois Minha opulência é ilimitada.
- **20.** Ó Arjuna (Gudakesha)! Eu sou o Eu situado nos corações de todas as criaturas. Sou o princípio, o meio e o fim de todos os seres.
- **21.** Dos Adityas, Eu sou Vishnu; das luzes, sou o Sol radiante; Eu sou Marichi dos Maruts, e entre as estrelas, sou a Lua.
- **22.** Dos Vedas, sou o *Sama Veda*; dos semideuses, Eu sou Indra; dos sentidos, sou a mente, e nos seres viventes, sou a força vivente (o conhecimento).
- **23.** De todos os Rudras, Eu sou o Senhor Shiva; dos Yakshas e Rakshashas, Eu sou o senhor da riqueza (Kuvera); dos Vasus, sou o fogo (Agni), e das montanhas, Eu sou Meru.
- **24.** Ó Arjuna! Dos sacerdotes, conheça-me como o principal, Brihaspati, o senhor da devoção. Dos generais, Eu sou Skanda, o senhor da guerra; e das extensões de água, Eu sou o oceano.
- **25.** Dos grandes sábios, Eu sou Brigu; das vibrações, sou o *om* transcendental. Dos sacrifícios, sou o canto dos santos nomes (*japa*), e das coisas imóveis, sou os Himalayas.

**Meditação:** De todos os sacrifícios, o canto dos santos nomes, o *mahamantra* Hare Krishna é especialmente prescrito para esta era do ferro e das desavenças. O processo de cantar esse *mantra* num rosário com cento e oito (108) contas se chama *japa*. No momento da iniciação de um *bhakti-yogi*, ele recebe do mestre espiritual, as contas de *japa* e promete cantar dezesseis (16) voltas diárias em sua meditação. O discípulo deve ser vegetariano, livre de vícios e sinceramente interessado no avanço espiritual.

- **26.** De todos as árvores, Eu sou a figueira sagrada; e entre os sábios e semideuses, sou Narada. Dos cantores dos deuses (Gandharvas), Eu sou Chitraratha, e entre os seres perfeitos, sou o sábio Kapila.
- **27.** Dos cavalos, conhece-me como Uccaihsrava, que surgiu do oceano, nascido do elixir da imortalidade; dos elefantes régios, Eu sou Airavata; e entre os homens, Eu sou o monarca.
- **28.** Das armas, sou o raio; entre as vacas, Eu sou a *surabhi*, produtora de leite em abundância. Entre os procriadores, Eu sou Kandarpa, o deus do amor; e das serpentes, sou Vasuki, a principal.

- **29.** Das serpentes celestiais Naga, sou Ananta; das deidades aquáticas, Eu sou Varuna. Dos antepassados mortos, sou Aryama; e entre os dispensadores da lei, Eu sou Yama, o senhor da morte.
- **30.** Entre os demônios Daitya, sou o devoto Prahlada; entre os subjugadores, Eu sou o tempo; entre as feras, sou o leão; e entre as aves, Eu sou Garuda, o portador alado de Vishnu.
- **31.** Dos purificadores, sou o vento; dos peritos em armas, Eu sou Rama; dos peixes, sou o tubarão; e dos rios que fluem, sou o Ganges.
- **32.** De todas as criações, Eu sou o princípio e o fim, e também o meio. Ó Arjuna! De todas as ciências, Eu sou a ciência espiritual do Eu; e entre os lógicos, sou a verdade conclusiva.
- **33.** Das letras, sou a letra A; e entre as compostas, Eu sou a palavra dual. Sou também o tempo inesgotável; e dos criadores, Eu sou Brahma, cujos múltiplos rostos se voltam para todos lados.
- **34.** Eu sou a morte que tudo o devora, e sou o gerador de todas as coisas que têm de existir. Entre as mulheres, Eu sou a fama, a fortuna, a palavra, a memória, a inteligência, a fidelidade e a paciência.
- **35.** Dos hinos, Eu sou o *Brihat-sama*, que se canta ao Senhor Indra; e da poesia, Eu sou o verso *Gayatri* cantado diariamente pelos *brahmanas*. Dos meses, Eu sou novembro e dezembro; e das estações, Eu sou a primavera florida.

**Meditação:** O *mantra Gayatri* mencionado neste verso é dado aos *bhakti-yogis* na segunda iniciação pelo mestre espiritual. Esta iniciação ajuda no avanço espiritual e se espera que os assim iniciados (*brahmanas*), dêem um excelente exemplo para o benefício de todo o mundo.

- **36.** Das fraudes, também sou o jogo de azar; e do esplêndido, Eu sou o esplendor. Eu sou a vitória, a aventura e a força dos fortes.
- **37.** Dos descendentes de Vrisni, Eu sou Vasudeva; e dos Pandavas, sou Arjuna. Dos sábios, Eu sou Vyasa; e entre os grandes pensadores, Eu sou Ushana.
- **38.** Entre os castigos, Eu sou a vara de castigo; e sou a moralidade daqueles que procuram a vitória. Eu sou o silêncio das coisas secretas, e sou a sabedoria dos sábios.
- **39.** Ainda mais, ó Arjuna, Eu sou a semente geradora de todas as existências. Não há nenhum ser, móvel ou imóvel, que possa existir sem Mim.

- **40.** Ó, poderoso conquistador dos inimigos! Minhas manifestações divinas não têm fim. O que Eu lhe disse não é senão um simples indício de Minhas opulências infinitas.
- **41.** Saiba que todas as criações formosas, gloriosas e poderosas brotam tão só de um fragmento de Meu esplendor.
- **42.** Mas, que necessidade há, Arjuna, de todo este conhecimento detalhado? Com um só fragmento de Mim Mesmo penetro e sustento todo este universo.

**Meditação:** Pode-se estudar os elementos materiais da criação, mas jamais se conhecerá assim o seu criador. Krishna dá muitas indicações e analogias claras e lógicas, mas aqui se realça que Ele é incompreensível, ilimitado e magnífico. Devido a isto, o serviço devocional nos aproximará mais de Krishna, do que milhões de computadores saturados de informação sobre a criação material.



Dentro do Templo do *Bhagavad-gita*, em Kurukshetra.



Capítulo Onze

## A Forma Universal

#### ARJUNA PEDE PARA VER A FORMA UNIVERSAL DO SENHOR

1. Arjuna disse: Ouvi Suas instruções sobre temas espirituais confidenciais, as quais Você me proporcionou tão bondosamente, e minha ilusão agora está dissipada.

**Meditação:** Srila Prabhupada nos explica: Este Capítulo revela Krishna como a causa de todas as causas. Ele é inclusive a causa do Maha-Vishnu, e Dele emanam os universos materiais. Krishna não é uma encarnação; Ele é a fonte de todas as encarnações. Isso já se explicou por completo no último Capítulo.

Agora, no que se refere a Arjuna, ele diz que sua ilusão acabou. Isso significa que Arjuna já não crê que Krishna é um simples ser humano, que não O considera um amigo seu, senão como a fonte de tudo. Arjuna está iluminado e feliz de ter um grande amigo como Krishna, mas agora pensa que ainda que ele aceite Krishna como a fonte de tudo, outros talvez não. Assim que, a fim de estabelecer para todos a divindade de Krishna, neste Capítulo, ele pede a Krishna que mostre Sua forma universal. Em realidade, quando alguém vê a forma universal de Krishna, assusta-se tal como Arjuna, mas Krishna é tão bondoso que após mostrá-la, converte-Se de novo em Sua forma original. Arjuna está de acordo com o que Krishna diz. Krishna fala com ele unicamente para seu benefício, e Arjuna reconhece que tudo isso acontece pela graça de Krishna. Agora, ele está convencido de que Krishna é a causa de todas as causas e que está presente no coração de cada um como a Superalma.

- **2.** Ó, o dos olhos de lótus! Ouvi de Você em detalhe a respeito do aparecimento e do desaparecimento de todo ser vivo, tal como se compreende através de Suas glórias inesgotáveis.
- 3. Ó, a maior de todas personalidades! Ó, a forma suprema! Ainda que vejo aqui, perante mim, Sua verdadeira posição, não obstante, desejo ver a maneira em que Você entra nesta manifestação cósmica. Desejo ver essa Sua forma.
- **4.** Se Você acha que sou capaz de ver Sua forma cósmica, ó meu Senhor, ó Senhor de todo poder místico, então faz o favor de me mostrar esse Eu universal.

Meditação: Srila Prabhupada nos instrui: Diz-se que ninguém pode ver, nem ouvir, nem compreender, nem perceber o Senhor Supremo, Krishna, mediante os sentidos materiais. Mas se a pessoa se ocupa no serviço carinhoso transcendental ao Senhor desde o princípio, então poderá ver o Senhor por meio da revelação. Toda entidade vivente é unicamente uma centelha espiritual; por isso, não é possível nem ver nem compreender o Senhor Supremo. Por ser devoto, Arjuna não depende de sua capacidade intelectual; porém, admite suas limitações como uma entidade vivente e reconhece a inestimável posição de Krishna. Arjuna pôde compreender que não é possível para uma entidade vivente compreender o Infinito ilimitado. Se o Infinito Se revela, então é possível compreender a natureza do Infinito mediante a graça Dele mesmo. A palavra Yogesvara é também muito significativa aqui, já que o Senhor tem poder inconcebível. Ainda que Ele é ilimitado, se assim o deseja, por Sua graça, Ele pode Se revelar. Portanto, Arjuna implora a graça inconcebível de Krishna. Krishna não tem obrigação de Se revelar a ninguém, a não ser que a pessoa se renda totalmente em consciência de Krishna e se ocupe no serviço devocional. Assim, não é possível para as pessoas que dependem da força de sua capacidade intelectual ver Krishna.

- **5.** O bem-aventurado Senhor disse: Meu querido Arjuna, ó filho de Pritha! Tenho aqui Minhas opulências: Centenas de milhares de variadas formas divinas, multicoloridas como o mar.
- **6.** Ó Arjuna (melhor dos Bharatas)! Olhe aqui as diferentes manifestações de Adityas, Rudras e todos os semideuses. Tenho aqui as muitas coisas que ninguém viu nem ouviu jamais.
- 7. Qualquer coisa que deseje ver, pode encontrar instantaneamente neste

corpo. Esta forma universal pode mostrar tudo que você deseje agora, ou mesmo qualquer coisa que possa desejar no futuro. Tudo está aqui em forma completa.

8. Mas não pode Me ver com seus olhos atuais. Portanto, Eu lhe dou olhos divinos com os quais pode ver Minha opulência mística. Meditação: Um devoto não gosta de ver Krishna em nenhuma forma exceto Sua forma com dois braços, semelhante à humana; um devoto pode ver essa forma universal por Sua graça, não com a mente, senão com os olhos espirituais. Para ver a forma universal, Ele diz a Arjuna que não mude sua mente, senão sua vista. A forma universal de Krishna não é o mais importante; como veremos nos versos seguintes. Porém, como Arjuna queria vê-la, o Senhor lhe dá a visão específica requerida para apreciar essa forma universal.

Os devotos que estão situados corretamente numa relação transcendental com Krishna, são atraídos por Suas características amorosas, não por uma exibição materialista de opulências. Os colegas de brincadeira de Krishna, os amigos de Krishna e os pais de Krishna, nunca querem que Krishna mostre Suas opulências. Estão tão imersos em amor puro, que nem sequer sabem que Krishna é a Suprema Personalidade de Deus. Em seu intercâmbio carinhoso se esquecem que Krishna é o Senhor Supremo. No Srimad Bhagavatam se afirma que os meninos que brincam com Krishna são todos almas sumamente piedosas, e que após muitíssimos nascimentos agora podem brincar com Krishna. Tais meninos não sabem que Krishna é a Suprema Personalidade de Deus. Eles O tomam por um amigo pessoal. Os grandes sábios consideram que a Pessoa Suprema é o Brahman impessoal; os devotos consideram que é a Suprema Personalidade de Deus, e as pessoas comuns consideram que é um produto desta natureza material.

## REVELAÇÃO DA FORMA UNIVERSAL

- **9.** Sanjaya disse: Ó rei! Após falar assim, o Supremo, o Senhor de todo poder místico, a Personalidade de Deus, exibiu Sua forma universal a Arjuna.
- **10-11.** Arjuna viu naquela forma universal, bocas e olhos ilimitados. Era totalmente maravilhosa. A forma estava enfeitada com ornamentos

divinos brilhantes e vestida com muitas roupas. Estava com guirlandas gloriosas, e tinha muitas essências untadas sobre Seu corpo. Tudo era magnífico, expandindo-se ilimitadamente. Arjuna viu tudo isso.

- 12. Se centenas de milhares de sóis surgissem de repente no céu, eles poderiam talvez se assemelhar ao brilho da Pessoa Suprema naquela forma universal.
- **13.** Nesse momento, Arjuna pôde ver, na forma universal do Senhor, as expansões ilimitadas do universo situadas num lugar só, ainda que divididas em muitíssimos milhares.
- **14.** Então, confuso e atônito, com seus pêlos arrepiados, Arjuna começou a orar com as mãos postas, e oferecer reverências com muito temor ao Senhor Supremo.
- **15.** Arjuna disse: Meu querido Senhor Krishna; vejo reunidos em Seu corpo todos os semideuses e várias outras entidades viventes. Vejo Brahma sentado na flor de lótus, vejo também o Senhor Shiva, e muitos sábios e serpentes divinas.
- **16.** Ó Senhor do universo! Eu vejo em Seu corpo universal muitíssimas formas; ventres, bocas, olhos; expandidas sem limite. Não há nem fim, nem começo, nem meio de tudo isso.
- **17.** Sua forma enfeitada com diversas coroas, maças e discos, é difícil de ver a causa de Sua deslumbrante refulgência, a qual, expandindo-se por todos lados, é reluzente e intensa como o Sol.
- **18.** Você é o objetivo supremo e primordial! Você é o melhor em todos os universos! Você é inesgotável, e é o mais velho! Você é o que mantém a religião eterna, a Personalidade de Deus eterna!
- **19.** Você é a origem, sem princípio, nem meio, nem fim. Tem inumeráveis braços, e o Sol e a Lua se contam entre Seus grandes e ilimitados olhos; sai um fogo reluzente de Sua boca, e com Seu próprio resplendor Você aquece todo este universo.
- **20.** Ainda que Você é um, estende-Se por todo o céu, pelos planetas e o espaço entre eles. Ó Imponente! Enquanto olho esta forma terrível, vejo que todos os sistemas planetários estão perplexos.
- **21.** Todos os semideuses se rendem e entram em Você. Eles estão muito temerosos e, com as mãos postas, cantam os hinos védicos.
- **22.** As diferentes manifestações do Senhor Shiva, os Adityas, os Vasus, os Sadhyas, os Visvadevas, os dois Asvins, os Maruts, os antepassados e os Gandharvas, os Yakshas, os Asuras e todos os semideuses perfeitos

olham Você com assombro.

- **23.** Ó Você, de braços poderosos! Todos os planetas com seus semideuses se perturbam ao ver Seus rostos, olhos, braços, ventres, pernas e Seus dentes terríveis, e na mesma forma que eles estão perturbados, eu também estou.
- **24.** Ó onipresente Vishnu! Já não posso manter meu equilíbrio. Ao ver Suas radiantes cores que enchem os céus, e ao olhar Seus olhos e bocas, tenho medo.
- **25.** Ó Senhor dos senhores! Ó refúgio dos mundos! Por favor, seja bom comigo. Eu não posso manter meu equilíbrio ao ver assim Seus rostos brilhantes que parecem ser a própria morte e ao ver Seus dentes pavorosos. Estou confuso e não sei onde estou.
- **26-27.** Todos os filhos de Dhritarastra junto com seus reis aliados, bem como Bhisma, Drona, Karna, e todos nossos soldados, precipitam-se dentro de Suas bocas, e suas cabeças são achatadas por Seus dentes terríveis. Também vejo que alguns são triturados entre Seus dentes.
- **28.** Tal como os rios fluem para o mar, assim, todos estes grandes guerreiros entram em Suas bocas flamejantes e perecem.
- **29.** Vejo a toda a gente se precipitar a toda velocidade dentro de Suas bocas, como insetos que se lançam numa chama ardente.

**Meditação:** Os materialistas sempre pensam que os prazeres terrenos lhes trarão algo agradável e positivo. Eles são como esses insetos que voam para as chamas de um fogo mortal, e pensam que o prazer aumentará junto com o grau de proximidade.

- **30.** Ó Vishnu! Vejo Você a devorar toda gente com Suas bocas flamejantes, e encobrir o universo com Seus raios ilimitados. Você Se manifesta como o abrasador dos mundos.
- **31.** Ó Senhor dos senhores, de forma tão feroz! Por favor, diga-me quem é Você. Presto minhas reverências a Você; por favor, seja bom comigo. Não sei qual é a Sua missão, e desejo ouvir sobre ela.
- **32.** O bem-aventurado Senhor disse: Eu sou o tempo, destruidor dos mundos, e vim devorar toda gente. Com exceção de vocês (os Pandavas), todos os soldados de ambas as partes vão morrer aqui.
- **33.** Portanto, levante-se e prepare-se para lutar. Após vencer seus inimigos, desfrutará um reino próspero. Eles já estão mortos por disposição Minha, e você, ó Arjuna (Savyasaci), não pode ser senão um instrumento na luta.

- **34.** O bem-aventurado Senhor disse: Todos os grandes guerreiros, Drona, Bhisma, Jayadratha, Karna, já estão destruídos. Você simplesmente luta, e vencerá seus inimigos.
- **35.** Sanjaya disse a Dhritarastra: Ó rei! Após ouvir estas palavras de parte da Suprema Personalidade de Deus, Arjuna, que tremia e oferecia suas reverências temerosas com mãos postas, começou a dizer o seguinte com voz embargada:

## ARJUNA OFERECE SUAS ORAÇÕES

- **36.** Ó Krishna! (Hrishikesha) O mundo inteiro se regozija ao ouvir Seu nome e assim, todo mundo se atrai a Você. E ainda que os seres perfeitos oferecem sua homenagem respeitosa a Você, os demônios têm medo e fogem daqui para lá. Tudo isso é feito em forma justa. **Meditação:** Srila Prabhupada diz: Após ouvir de Krishna a respeito do
- resultado da Batalha de Kurukshetra, Arjuna se tornou um devoto iluminado do Senhor Supremo. Ele admitiu que tudo que Krishna faz é inteiramente justo. Arjuna confirmou que Krishna é quem mantém tudo, é o objeto de adoração para os devotos e o destruidor dos indesejáveis.
- **37.** Ó grandioso, que está inclusive acima de Brahma! Você é o amo original. Por que não teriam de prestar sua homenagem a Você? Ó ilimitado! Ó refúgio do universo! Você é a fonte invencível, a causa de todas as causas, transcendental a esta manifestação material.
- **38.** Você é o Deus original, a Personalidade primordial, e o único santuário deste mundo cósmico e manifesto. Você conhece tudo e é tudo que se deve conhecer. Você está acima dos modos materiais e é a morada suprema. Ó forma ilimitada! Você penetra todo o universo manifesto.
- **39.** Você é o ar, o fogo, a água, e é a lua! É o controlador supremo e o avô. Assim, presto a Você minhas reverências respeitosas mil vezes, repetidamente!
- 40. Reverências pela frente, por trás e por todos os lados! Ó, poder infinito, Você é o amo de força ilimitada! É onipresente e assim, é tudo! 41-42. No passado me dirigi a Você como "Ó Krishna!, Ó Yadava!, Ó meu amigo!", sem conhecer Suas glórias. Por favor, perdoe qualquer coisa que eu tenha feito por loucura ou por amor. Faltei-Lhe o respeito muitas vezes enquanto descansávamos, ou enquanto nos recostávamos

no mesmo leito ou comíamos juntos, às vezes sós e às vezes diante de muitos amigos. Por favor, perdoe-me por todas minhas ofensas.

- **43.** Você é o Pai de toda esta manifestação cósmica, o líder digno de adoração, e o mestre espiritual. Ninguém se iguala a Você, ninguém pode ser uno com Você. Dentro dos três mundos, Você é inconcebível.
- **44.** Você é o Senhor Supremo, a quem todos os seres viventes devem adorar. Assim, prostro-me para oferecer meus respeitos a Você e pedir Sua misericórdia. Por favor, tolere os agravos que eu tenha feito a Você e seja indulgente comigo, tal como um pai com seu filho, ou um amigo com seu amigo, ou um amante com sua amada.

# ARJUNA FICA ASSUSTADO COM ESSA VISÃO, E PEDE AO SENHOR QUE MOSTRE DE NOVO SUA FORMA ORIGINAL

- **45.** Sinto-me alegre após ver essa forma universal, a qual jamais tinha visto, mas ao mesmo tempo, minha mente está perturbada pelo temor. Portanto, por favor, concede-me Sua graça e me revele de novo Sua forma como a Personalidade de Deus, ó Senhor de senhores! Ó refúgio do universo!
- **46.** Ó Senhor universal! Desejo ver Você em Sua forma de quatro braços, com um elmo na cabeça e com uma maça, um disco, um búzio e uma flor de lótus nas mãos. Anseio ver Você nessa forma.

**Meditação:** Srila Prabhupada diz: No *Brahma-samhita* se afirma que o Senhor está eternamente situado em centenas de milhares de formas, e as formas principais são aquelas como Rama, Nrisimha, Narayana, etc.. Existem formas inumeráveis, mas Arjuna sabia que Krishna é a Personalidade de Deus original que assumiu Sua forma universal temporária. Agora, pede para ver a forma de Narayana, uma forma espiritual. Este verso estabelece sem dúvida a declaração do *Srimad Bhagavatam*, que afirma Krishna como a Personalidade de Deus original e que todos os demais aspectos se originam Dele. Ele não é diferente de Suas expansões plenárias, e é Deus em qualquer de Suas formas inumeráveis. Em todas essas formas, Ele possui o frescor de um jovem. Essa é a característica constante da Suprema Personalidade de Deus. Quem conhece Krishna se libera de imediato de toda a contaminação do mundo material.

47. O bem-aventurado Senhor disse: Meu querido Arjuna, é com muita

alegria que mostro a você essa forma universal dentro do mundo material mediante Minha potência interna. Antes de você, ninguém jamais tinha visto essa forma ilimitada de esplendor deslumbrante.

- **48.** Ó Arjuna (o melhor dos guerreiros dos Kurus)! Antes de você, ninguém jamais tinha visto a Minha forma universal, pois não pode ser vista nem pelo estudo dos Vedas, nem pela execução de sacrifícios, nem mediante a caridade e nem quaisquer atividades similares. Somente você A viu.
- **49.** Sua mente se perturbou ao ver esse Meu aspecto horrível. Agora, que acabou, Meu devoto, libere-se de toda perturbação. Com a mente calma, agora pode ver a forma que deseja.
- **50.** Sanjaya disse a Dhritarastra: A Suprema Personalidade de Deus, Krishna, enquanto falava assim a Arjuna, exibiu Sua verdadeira forma de quatro braços, e ao final lhe mostrou Sua forma de dois braços, assim animou o temeroso Arjuna.
- **51.** Quando Arjuna viu Krishna assim, em Sua forma original, disse: Ao ver essa forma semelhante à humana, belíssima, minha mente já se tranqüilizou, e me reintegrei à minha natureza original.
- **52.** O bem-aventurado Senhor disse: Meu querido Arjuna, a forma que você vê agora é muito difícil de encontrar. Inclusive os semideuses sempre procuram a oportunidade de ver esta forma que é tão querida.
- **53.** Não se pode compreender esta forma, que agora vê com seus olhos transcendentais, nem pelo estudo dos Vedas, nem pela prática de severas penitências, nem pela caridade, nem pela adoração. Não é por esses meios que alguém pode Me ver tal como sou.
- **54.** Meu querido Arjuna, só mediante o serviço devocional indiviso que é possível Me compreender tal como Eu sou, como estou aqui na sua frente, e Me ver assim diretamente. Só dessa maneira pode entrar nos mistérios do entendimento sobre Mim, ó vencedor dos inimigos!
- **55.** Meu querido Arjuna, aquele que se ocupa em Meu serviço devocional puro, que está livre das contaminações das atividades prévias e da especulação mental, que é amigável com toda entidade vivente, seguramente vem a Mim.

**Meditação:** Krishna é muito claro em Suas palavras do *Bhagavad-gita*; Ele várias vezes realça a necessidade do serviço devocional. Quem pensa que pode alcançar Krishna por imaginar caprichosamente a respeito Dele, ou por manter seus desejos e atividades materialistas, é



Deve-se meditar na Pessoa Suprema como Aquele que conhece tudo, como Aquele que é o mais velho, que é o controlador, que é o menor do menor, que é o mantenedor de tudo, que está além de toda concepção material, que é inconcebível, e que é sempre uma pessoa. Ele é brilhante como o Sol e, por ser transcendental, está além da natureza material. (*Bg*. 8.9).



Capítulo Doze

# Serviço Devocional

## A ADORAÇÃO PESSOAL (VAISHNAVA) É MELHOR DO QUE A ADORAÇÃO IMPESSOAL (MAYAVADA)

1. Arjuna perguntou: Quem Você considera mais elevado: aqueles que estão corretamente ocupados em Seu serviço devocional ou os que adoram o Brahman impessoal, o não manifesto?

**Meditação:** Parece que essa disputa entre devotos e impersonalistas é tão antiga que inclusive Arjuna perguntou a Krishna a respeito.

- **2.** O bem-aventurado Senhor disse: Eu considero como o mais perfeito aquele cuja mente está fixa em Minha forma pessoal, dedicado sempre em Me adorar com grande fé transcendental.
- 3-4. Mas aqueles que, ao controlar os vários sentidos e serem igualmente inclinados com todos, adoram por completo o não manifesto, o que está além da percepção dos sentidos, o onipresente, inconcebível, fixo e imóvel, o conceito impessoal da Verdade Absoluta, tais pessoas, dedicadas ao bem-estar de todos, finalmente Me atingem. Meditação: Srila Prabhupada diz: Aqueles que não adoram a Divindade Suprema, Krishna, diretamente, senão que tentam atingir a mesma meta mediante um processo indireto, ao final atingem a meta suprema, Sri Krishna. Tal como se declara: "Após muitos nascimentos a pessoa sábia procura refúgio em Mim, pois sabe que Vasudeva é tudo". Quando, após muitos nascimentos, uma pessoa chega ao conhecimento completo, rende-se a Krishna. Se alguém se aproxima da Divindade por meio do método que se menciona neste verso, tem que controlar os sentidos, prestar serviço a todo mundo e se dedicar à procura do bem-estar de

todos seres viventes. Deduz-se que a pessoa tem que se aproximar do Senhor Krishna; de outra forma não há iluminação perfeita. Caso contrário, tem muita penitência antes de se render totalmente a Ele. Com o objetivo de poder perceber a Superalma que está dentro do coração, a pessoa tem que cessar as atividades sensuais de ver, ouvir, gostar, trabalhar, etc.. Então chega a compreender que a Alma Suprema está presente em todas partes. Ao perceber isso, ela não inveja nenhuma entidade vivente, não vê diferença entre um ser humano e um animal, porque unicamente vê a alma e não a cobertura externa. Mas esse método de iluminação impessoal é muito difícil para a pessoa comum. 5. Para aqueles cujas mentes estão atraídas ao aspecto não manifesto e impessoal do Supremo, o avanço é muito penoso. Progredir nessa disciplina é sempre muito difícil para aqueles que estão corporificados.

## ETAPAS DO SERVIÇO DEVOCIONAL

- **6-7.** Para aqueles que Me adoram por Me oferecerem todas as suas atividades e se consagram a Mim sem nenhum desvio, que se dedicam ao serviço devocional e meditam sempre em Mim, que fixaram sua mente em Mim, para eles, Eu sou quem os salva prontamente do oceano de nascimento e morte, ó filho de Pritha!
- **8.** Somente fixe sua mente em Mim, a Suprema Personalidade de Deus, e ocupe toda sua inteligência em Mim. Assim, sempre viverá em Mim, sem nenhuma dúvida.

**Meditação:** Aquele que não é um devoto puro, e que não está absorto no Senhor constantemente, deve seguir os princípios de *bhakti-yoga* como dissemos muitas vezes. A pessoa aprende os detalhes deste processo ao se associar com devotos de Krishna.

- **9.** Meu querido Arjuna, ó conquistador de riquezas! Se não pode fixar sua mente em Mim, sem se desviar, então siga os princípios reguladores de *bhakti-yoga*. Dessa forma, desenvolverá um desejo por Me alcançar.
- **10.** Se não pode praticar as regras de *bhakti-yoga*, então trate simplesmente de trabalhar para Mim, porque se trabalhar para Mim, chegará à etapa perfeita.

**Meditação:** Srila Prabhupada explica a respeito: Aquele que nem sequer é capaz de praticar os princípios reguladores de *bhakti-yoga*, sob a guia de um mestre espiritual, ainda pode ser atraído a essa etapa de

perfeição por meio do trabalho para o Senhor Supremo. Já se explicou a forma de executar esse trabalho no verso 55 do Capítulo Onze. A pessoa deve simpatizar com a propagação da consciência de Krishna. Há muitos devotos que estão ocupados na propagação da consciência de Krishna e precisam de ajuda. Assim, ainda que a pessoa não possa praticar diretamente os princípios de bhakti-yoga, pode tratar de ajudar nesse trabalho. Todo esforço requer terra, capital, organização e trabalho. Bem como nos negócios se requer um lugar onde se estabelecer, algum capital para utilizar, algum trabalho e alguma organização para a expansão, assim, o mesmo se requer no serviço a Krishna. A única diferença é que no materialismo se trabalha para a satisfação dos sentidos. No entanto, pode-se executar o mesmo trabalho para a satisfação de Krishna, e é uma atividade espiritual. Se alguém tem suficiente dinheiro, pode ajudar a construir um escritório ou um templo para propagar a consciência de Krishna. Ou pode ajudar com as publicações. Há muitos campos de atividade e a pessoa deve se interessar em tais atividades. Se ela não pode sacrificar o resultado de tais atividades, ainda assim, a mesma pessoa pode sacrificar alguma percentagem para propagar a consciência de Krishna. Esse serviço voluntário à causa da consciência de Krishna, vai ajudá-la a avançar para um estado mais elevado de amor a Deus, no qual se aperfeiçoa. 11. No entanto, se é incapaz de trabalhar com essa consciência, então trate de atuar com o abandono de todos resultados de seu trabalho e

trate de se situar no eu. **Meditação:** Nada é mais lamentável do que ser um egoísta que só trabalha para si mesmo. O mundo está cheio de pobreza e sofrimento. Se a pessoa não pode entender a importância da missão espiritual, pelo menos deve trabalhar para aliviar o mundo de tanto sofrimento, e com

esta atitude pode se purificar muito.

12. Se não pode empreender essa prática, então se dedique ao cultivo do conhecimento. No entanto, melhor do que o conhecimento é a meditação, e melhor do que a meditação é a renúncia aos frutos da ação, porque mediante tal renúncia se atinge a paz mental.

### AS CARACTERÍSTICAS DE UM DEVOTO PURO

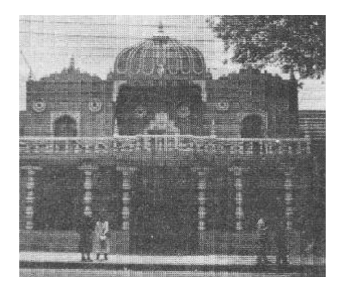
13-14. Aquele que não é invejoso senão que é um amigo bondoso de

todas entidades viventes, que não se acha proprietário, que está livre do ego falso e é equânime tanto na felicidade como na tristeza, que está sempre satisfeito e se ocupa no serviço devocional com determinação, e cuja mente e inteligência estão em harmonia Comigo, ele é muito querido por Mim.

- **15.** Aquele que não perturba o mundo, e a quem o mundo não pode perturbar, que está livre da dualidade de felicidade e tristeza materiais, desprovido de todo temor e ansiedade, esse devoto Me é muito querido.
- **16.** Aquele devoto que está livre de toda esperança e afeto materiais, que é puro e sábio, livre de toda ansiedade, e que em todos seus esforços renuncia por completo ao resultado, esse devoto Me é muito querido.
- 17. Aquele que não se apega nem ao prazer nem à dor, que nem se lamenta nem deseja, que renuncia tanto às coisas propícias como às não propícias, ele é muito querido por Mim.
- **18-19.** Aquele que vê igualmente amigos e inimigos, que é equânime na honra e desonra, frio e calor, felicidade e tristeza, fama e infâmia; que sempre está livre de contaminação, sempre silencioso e satisfeito com qualquer coisa, que não se preocupa por algum lugar onde viver, que está fixo no conhecimento e está ocupado no serviço devocional, é muito querido por Mim.
- **20.** Aquele que segue este caminho imperecível do serviço devocional, que se dedica completamente com fé e faz de Mim a meta suprema, é muito, muito querido por Mim.

Meditação: Nos últimos sete versos Krishna explica claramente as qualidades daqueles que são queridos por Ele. Amor por Krishna, logicamente significa que a pessoa deseja ser querida por Krishna. Em realidade, afinidade ou amor por alguém nos faz esforçar para evitar tudo que é desagradável e fazer tudo que seja agradável a essa pessoa. Observe a bela filosofia que Krishna nos apresenta. O que agrada a Krishna é que Seus devotos se tornem jóias da humanidade: Bondosos, puros, limpos, compassivos e honestos. Em compensação, os materialistas produzem promiscuidade sexual, aumento da criminalidade e violência, viciados em drogas, AIDS e suicídios, assim por diante, e os psicólogos não são capazes de dar à humanidade algo que possa motivá-la a desenvolver essas belas qualidades. Se teoricamente supomos que Krishna não é a Suprema Personalidade

de Deus, senão um filósofo a mais, ainda assim, teríamos que adotar Sua filosofia imediatamente e introduzi-la nas escolas e universidades para salvar este mundo da completa degradação.



Templo principal de *Bhakti-yoga* em Bogotá, Colômbia. Aqui os aspirantes de *yoga* recebem aulas diárias sobre a Ciência do *Bhagavad-gita*.

Comentários: Tel.: 2885604, 2770042, 2454524 A.A. 59286 Bogotá (Outros Centros, ver final do Livro)



Capítulo Treze

## A Natureza, o Desfrutador e a Consciência

### O CAMPO (CORPO) E O CONHECEDOR DO CAMPO, SEMPRE SÃO DOIS

- **1-2.** Arjuna disse: Ó meu querido Krishna! Desejo conhecer sobre *prakriti* (a natureza), *purusha* (o desfrutador), o campo e o conhecedor do campo, e o conhecimento e o fim do conhecimento. Então o bemaventurado Senhor disse: Este corpo, ó filho de Kunti, chama-se o campo, e aquele que conhece este corpo, denomina-se o conhecedor do campo.
- **3.** Ó Arjuna (descendente de Bharata)! Deve compreender que Eu também sou o conhecedor dentro de todos os corpos, e compreender este corpo e seu proprietário é denominado conhecimento. Esta é a Minha opinião.
- **4.** Agora ouça, por favor, Minha breve descrição deste campo de atividade e como se constitui, quais são suas mudanças, de onde se produzem, quem é esse conhecedor do campo de atividades, e quais são suas influências.
- **5.** Este conhecimento do campo das atividades e do conhecedor das atividades, é descrito por vários sábios em muitos escritos védicos, especialmente no *Vedanta-sutra*, e é exposto com pleno conhecimento quanto à causa e ao efeito.
- **6-7.** Os cinco grandes elementos, o ego falso, a inteligência, o não manifesto, os dez sentidos, a mente, os cinco objetos dos sentidos, o desejo, o ódio, a felicidade, a dor, os elementos agregados, os sintomas

vitais e as convicções, todos esses são considerados, em resumo, como o campo de atividades e suas interações.

## AS CARACTERÍSTICAS DO CONHECEDOR

**8-12.** A humildade, a carência de orgulho, a não-violência, a tolerância, a simplicidade, a aproximação com o mestre espiritual autêntico, a limpeza, a constância e o autocontrole; a renúncia aos objetos de satisfação dos sentidos, a ausência de ego falso, a percepção do mal do nascimento, da doença, da velhice e da morte; o desapego pelos filhos, pela esposa, pelo lar e pelos demais, a estabilidade mental ante os eventos prazenteiros ou desagradáveis, a devoção imaculada e constante por Mim, o recorrer a lugares solitários, o desapego da massa geral de pessoas; a aceitação da importância da auto-realização, e a busca filosófica da Verdade Absoluta; tudo isso, assim pois, Eu declaro que é conhecimento, e o que é contrário a isso é ignorância.

**Meditação:** Temos muitas universidades e milhões de títulos de livros editados. No entanto, as estatísticas do mundo comprovam que nas escolas cada vez se transmite menos conhecimento ordinário material, e nem falar de ensinar os belos aspectos do conhecimento apresentado por Sri Krishna. Devemos mudar a estrutura educativa por completo se queremos nos liberar da ignorância aguda do mundo atual.

#### A ALMA E O BRAHMAN

13. Agora explicarei o conhecível, e ao compreendê-lo, você provará o eterno. Isso não tem princípio e está subordinado a Mim. Chama-se Brahman, o espírito, e está situado além da causa e efeito deste mundo material.

**Meditação:** O Brahman está situado na zona marginal, acima do mundo material, mas subordinado à energia interior do mundo espiritual. As almas individuais surgem do Brahman e os impersonalistas aspiram voltar a esse estado. Mas os devotos de Krishna querem aproveitar o misericordioso convite do Senhor para se unirem a Ele no mundo espiritual.

### A ALMA E A SUPERALMA

- **14.** Suas mãos e pernas, Seus olhos e rostos estão por toda parte, e Ela ouve tudo. Dessa maneira existe a Superalma.
- **15.** A Superalma é a fonte original de todos os sentidos, e, no entanto, não tem sentidos. É desapegada, ainda que mantém todos os seres viventes. Transcende os modos da natureza material, e, ao mesmo tempo, é a ama de todos os modos da natureza material.
- **16.** A Suprema Verdade existe tanto interna como externamente, no móvel e no imóvel. Ela está além do poder dos sentidos materiais de ver e de conhecer; e ainda que está muito longe, Ela também está perto de todos.

**Meditação:** O Senhor é infinito. Ele pode se contradizer, e, mesmo assim, é absoluto. Se quer entrar em contato pessoal com o Infinito, tem que aceitar isso. Só Ele sabe como pode atuar em forma contraditória, e só Ele pode fazer compreender essas contradições quando deseja. Isso se chama revelação. Por outro lado, existem contradições aparentes nas escrituras védicas que servem para afastar os malvados (*asura moha*).

- **17.** Ainda que a Superalma parece estar dividida, nunca está. Ela está situada como uma unidade. Ainda que é a sustentadora de cada entidade vivente, deve se entender que Ela produz e devora tudo.
- **18.** Ela é a fonte da luz em todos os objetos luminosos. Ela está além da escuridão da matéria e é não manifesta. Ela é o conhecimento, o objeto do conhecimento e a meta do conhecimento. Ela está situada no coração de todos.
- **19.** Assim, Eu descrevi, em forma resumida, o campo de atividades (o corpo), o conhecimento e o conhecível. Somente Meus devotos podem compreender isto por completo, e dessa forma atingem Minha natureza.

### COMO TRANSMIGRAM OS SERES VIVENTES?

- **20.** Deve-se compreender que tanto a natureza material como as entidades viventes não têm princípio. Suas transformações e os modos da matéria são produtos da natureza material.
- **21.** Diz-se que a natureza é a causa de todas as atividades e efeitos materiais, enquanto a entidade vivente é a causa dos diferentes sofrimentos e prazeres deste mundo.

**22.** Dessa forma, a entidade vivente dentro da natureza material segue os destinos da vida, a desfrutar dos três modos da natureza. Isso se deve à sua associação com esta natureza material. Assim, encontra-se com o bem e o mal entre as diversas espécies.

Meditação: Srila Prabhupada nos diz: Este verso é muito importante para um entendimento de como transmigram as entidades viventes de um corpo a outro. No Capítulo Dois se explica que o ser vivo transmigra de um corpo a outro, do mesmo jeito como uma pessoa troca de roupa. Essa troca de roupa se deve a seu apego pela existência material. Enquanto estiver cativada por esta manifestação falsa, tem que continuar na transmigração de um corpo a outro. Devido a seu desejo de possuir a natureza material, ela é posta nessas circunstâncias indesejáveis. Sob a influência do desejo material, o ser vivo nasce às vezes como semideus, às vezes como ser humano, como animal, como um pássaro, como um verme, como um ser aquático, como um inseto. Isso acontece de fato. E em todos os casos, o ser vivo pensa que é o amo de suas circunstâncias, não obstante, está sob a influência da natureza material.

- 23. No entanto, neste corpo existe alguém mais, um desfrutador transcendental, que é o Senhor, o proprietário supremo, que existe como o superintendente e o permissor, e que se conhece como a Superalma. Meditação: É muito importante notar que Krishna não obriga ninguém a aceitá-Lo. Seu Supremo presente é a liberdade. Somos livres para amá-Lo e voltar a servi-Lo em Seu reino transcendental bemaventurado ou para permanecer neste mundo de ignorância, longe Dele. Se queremos desfrutar deste mundo, o Senhor nos dá as facilidades através desta natureza material. Quando abusamos da liberdade e fazemos sofrer os demais, o Senhor nos chama a atenção através das reações do *karma*. O uso correto da liberdade consiste em se tornar devoto da Suprema Personalidade de Deus, Krishna.
- **24.** Aquele que compreende esta filosofia sobre a natureza material, o ser vivo e a interação dos modos da natureza, com certeza vai alcançar a liberação. Ele não nascerá de novo aqui, apesar de sua posição atual.
- **25.** Alguns percebem a Superalma pela meditação, outros pelo cultivo do conhecimento, e outros pelo trabalho sem desejo lucrativo.
- **26.** Além do mais, existem aqueles que, ainda não versados no conhecimento espiritual, começam a adorar a Pessoa Suprema ao ouvir

sobre Ela. Devido à sua tendência de ouvir das autoridades, eles também transcendem o caminho de nascimento e morte.

Meditação: Srila Prabhupada nos explica a esse respeito: Este verso é particularmente aplicável à sociedade moderna, porque nela praticamente não há nenhuma educação sobre temas espirituais. Algumas pessoas talvez pareçam ser atéias, agnósticas ou filósofas, mas entretanto não existe nenhum conhecimento sobre Deus. Quanto ao ser humano ordinário, se é uma boa alma, então existe a oportunidade de que avance mediante o ouvir. Este processo de ouvir é muito importante. O Senhor Cheitanya, que pregou a consciência de Krishna no mundo moderno, deu grande importância ao ouvir, porque se a pessoa comum simplesmente ouve de parte das fontes autênticas, ela pode progredir; esse avanço pode melhorar mais ainda, de acordo com o Senhor Cheitanya, se a pessoa ouve especificamente a vibração transcendental: Hare Krishna, Hare Krishna, Krishna Krishna, Hare Hare, Hare Rama, Hare Rama, Rama Rama, Hare Hare.

- **27.** Ó Arjuna (principal dos Bharatas)! Qualquer coisa que você vê existir, tanto móvel quanto imóvel, é unicamente a combinação entre o campo de atividades e o conhecedor do campo.
- **28.** Aquele que vê a Superalma como a acompanhante da alma individual em todos os corpos, e que compreende que nem a alma nem a Superalma se destroem jamais, ele realmente vê.

**Meditação:** Apesar de que a alma é filha e criação de Deus, eternamente se distingue Dele. Quem deseja se tornar Deus, está na mais profunda ignorância. Ainda que em suas meditações sonhe em ter criado o universo, tão logo tenha uma dor de dente, precisa ir a um dentista, por ser incapaz de curar a si mesmo. A verdade é que não somos Deus senão só um fragmento de Suas energias divinas, dotados por Ele de livre arbítrio e consciência individual. Mas só podemos encontrar a felicidade ao seguir a vontade do Senhor Supremo.

- **29.** Aquele que vê a Superalma em todos os seres viventes, situada igualmente em todas partes, não se degrada por causa de sua mente. Assim, ele atinge o destino transcendental.
- **30.** Aquele que pode ver que todas as atividades são executas pelo corpo, o qual é criado a partir da natureza material, e que vê que o eu não faz nada, ele realmente vê.
- 31. Quando uma pessoa sensível deixa de ver as diferentes identidades,

as quais se devem aos diferentes corpos materiais, chega ao conceito do Brahman. Assim, ela vê que os seres se expandem por toda parte.

- **32.** Aqueles que têm a visão da eternidade, podem ver que a alma é transcendental, eterna, e que está além dos modos da natureza. Ó Arjuna! Apesar do contato com o corpo material, a alma nem faz nada nem se enreda.
- **33.** Ainda que o céu é onipresente, não se mistura com nada devido a sua natureza sutil. De igual maneira, a alma, situada com a visão do Brahman, não se mistura com o corpo, ainda que esteja situada neste corpo.
- **34.** Ó filho de Bharata! Como o Sol ilumina todo este universo, assim, a entidade vivente, que é uma dentro do corpo, ilumina todo o corpo com a consciência.
- **35.** Aquele que sabiamente vê esta diferença entre o corpo e o proprietário do corpo, e que pode compreender o processo de libertação deste cativeiro, também chega à meta suprema.



O Senhor Supremo disse: Meu querido Arjuna, porque você não Me inveja, Eu transmito a você esta sabedoria que é a mais secreta, e ao conhecê-la se aliviará das misérias da existência material. (*Bg.* 9.1).



Capítulo Quatorze

## Os Três Modos da Natureza Material

### A BONDADE, A PAIXÃO E A IGNORÂNCIA

- **1.** O bem-aventurado Senhor disse: Eu vou lhe falar de novo esta sabedoria suprema, o melhor de todo o conhecimento. Ao compreendêla, todos os sábios atingiram a suprema perfeição.
- 2. Por se estabelecer neste conhecimento, a pessoa pode atingir a natureza transcendental, que é Minha própria natureza. Estabelecida assim, ela não nasce no momento da criação nem se perturba no momento da dissolução.
- **3.** A substância material total, chamada Brahman, é a fonte do nascimento, e é esse Brahman que Eu fertilizo, e assim faço possível o nascimento de todos os seres viventes, ó filho de Bharata!
- **4.** Ó Arjuna (filho de Kunti)! Deve-se compreender que todas as espécies de vida aparecem por meio de seu nascimento na natureza material, e que Eu sou o pai que dá a semente.

**Meditação:** A opulência de Deus é ilimitada. Tal como a potência de toda grande árvore está contida numa pequena semente, assim também, as variedades do universo são criadas pelo Senhor mediante Suas forças místicas. Pessoas afortunadas têm fé nisto. Por outro lado, os incrédulos seguem a especular eternamente sem entender nada.

- **5.** A natureza material consta dos três modos: a bondade, a paixão e a ignorância. Quando a entidade vivente se põe em contato com a natureza, fica condicionada por estes modos.
- **6.** Ó impecável! O modo da bondade, por ser mais puro do que os outros, ilumina e libera a pessoa de todas reações pecaminosas. Aqueles

que se situam nesse modo, desenvolvem conhecimento, mas ficam condicionados pelo conceito de felicidade.

**7.** Ó Arjuna (filho de Kunti)! O modo da paixão nasce dos desejos e anseios ilimitados, e por causa disso, a pessoa se prende às atividades de exploração materiais.

**Meditação:** Srila Prabhupada nos instrui: O modo da paixão se caracteriza pela atração entre o homem e a mulher. A mulher tem atração pelo homem, e o homem tem atração pela mulher. Isso se chama modo da paixão, e quando o modo da paixão aumenta, desenvolve-se o anseio pelo gozo material. A pessoa quer desfrutar do prazer dos sentidos. Pela satisfação dos sentidos, a pessoa no modo da paixão quer ter alguma honra, na sociedade ou na nação, e quer ter uma família feliz, com bons filhos, esposa e casa. Esses são os produtos do modo da paixão. Enquanto se anseiam essas coisas, tem-se que trabalhar muito duro. Portanto, aqui se afirma claramente que essa pessoa chega a se associar com os frutos de suas atividades e assim se ata a tais resultados. A fim de satisfazer sua esposa, seus filhos, a sociedade, e manter seu prestígio, tem que trabalhar. Assim, todos no mundo material estão mais ou menos no modo da paixão. Considera-se que a civilização moderna é avançada nas normas do modo da paixão. Anteriormente, consideravase que a condição avançada estava no modo da bondade. Se não há liberação para aqueles no modo da bondade, que dizer daqueles que estão enredados no modo da paixão?

- **8.** Ó filho de Bharata! O modo da ignorância causa a ilusão de todas as entidades viventes. O resultado deste modo é a loucura, a indolência e o sonho, os quais atam a alma condicionada.
- 9. O modo da bondade condiciona a pessoa à felicidade, a paixão condiciona aos frutos da ação, e a ignorância condiciona à loucura. **Meditação:** Os hospitais psiquiátricos do mundo não têm cota suficiente. Um psicólogo italiano conseguiu que soltassem a maioria dos pacientes mentais em seu país sob o conceito de que "todo mundo está mais ou menos louco". Esta é uma mostra do aumento do modo da ignorância no mundo atual. Também muitos criminosos no mundo apelam à justiça por misericórdia com o pretexto de que estavam loucos.
- **10.** Ó filho de Bharata! Algumas vezes o modo da paixão se torna proeminente e vence o modo da bondade. E algumas vezes o modo da

bondade vence o da paixão, e também em outras ocasiões o modo da ignorância derrota a bondade e a paixão. Assim, sempre há uma competição pela supremacia.

- **11.** As manifestações do modo da bondade podem ser experimentadas quando todas as portas do corpo estão iluminadas pelo conhecimento.
- **12.** Ó principal dos Bharatas! Quando há um aumento do modo da paixão, desenvolvem-se os sintomas de grande apego, desejo incontrolável, ansiedade e esforço intenso.
- 13. Ó filho de Kuru! Quando há um aumento do modo da ignorância, manifestam-se a loucura, a ilusão, a inatividade e a obscuridade.

## O DESTINO APÓS A MORTE: EM BONDADE, PAIXÃO OU IGNORÂNCIA

- **14.** Quando alguém morre no modo da bondade, alcança os planetas puros superiores.
- 15. Quando alguém morre no modo da paixão, nasce entre aqueles que se ocupam em atividades de exploração; e quando morre no modo da ignorância, nasce no reino animal.

Meditação: Srila Prabhupada diz: Algumas pessoas têm a impressão de que quando a alma atinge a plataforma humana, nunca regride outra vez. Isso é incorreto. De acordo com este verso, se alguém desenvolve o modo da ignorância, após sua morte, degrada-se à forma de vida animal. Dali, tem que se elevar outra vez, pelo processo de evolução, para voltar de novo à forma de vida humana. Portanto, aqueles que são realmente sinceros a respeito da vida humana, devem aceitar o modo da bondade, e em boa associação, transcender os modos e se situarem em consciência de Krishna. Essa é a meta da vida humana. De outra maneira, não há garantia de que o ser humano atingirá outra vez o estado humano.

- **16.** Quando atua no modo da bondade, a pessoa se purifica. As obras executadas no modo da paixão produzem angústia, e as ações que se executam no modo da ignorância resultam em obscuridade.
- **17.** Do modo da bondade se desenvolve o conhecimento verdadeiro; do modo da paixão se desenvolve a angústia; e do modo da ignorância se desenvolvem a obscuridade, a loucura e a ilusão.
- 18. Aqueles que estão situados no modo da bondade ascendem

gradualmente aos planetas superiores; aqueles que estão no modo da paixão vivem nos planetas terrestres; e aqueles que estão no modo da ignorância caem nos mundos infernais.

### COMO TRANSCENDER OS TRÊS MODOS

- 19. Quando você ver que em todas as atividades não há nada mais além destes modos da natureza, e que o Senhor Supremo é transcendental a todos estes modos, então poderá conhecer Minha natureza espiritual.
- **20.** Quando o ser corporificado for capaz de transcender estes três modos, pode se liberar de nascimento, morte, velhice e suas angústias, e pode desfrutar de néctar mesmo nesta vida.
- **21.** Arjuna perguntou: Ó meu querido Senhor! Por quais sintomas se conhece a quem é transcendental a esses modos? Qual é seu comportamento? E como transcende os modos da natureza?
- 22-25. O bem-aventurado Senhor disse: Aquele que não odeia a iluminação, apego e ilusão quando estão presentes, nem anseia quando desaparecem; que está situado como indiferente, além destas reações materiais dos modos da natureza, que permanece firme pois sabe que só os modos estão ativos; que considera iguais o prazer e a dor, e que vê com visão igual um torrão, uma pedra e um pedaço de ouro; que é sábio e sabe que o louvor e a desaprovação são o mesmo; que é inalterável na honra e na desonra; que trata igualmente os amigos e os inimigos; que abandonou todos os compromissos de exploração, tal pessoa se diz que transcendeu os modos da natureza.
- **26.** Aquele que se ocupa totalmente no serviço devocional, que não cai em nenhuma circunstância, de imediato transcende os modos da natureza material e assim chega ao nível de Brahman.

## O BRAHMAN SUPREMO TAMBÉM DESCANSA EM KRISHNA (BHAGAVAN)

27. E Eu sou o fundamento do Brahman impessoal, que é a posição constitucional da felicidade última, é imortal, imperecível e eterno. Meditação: Srila Prabhupada nos instrui a esse respeito: A constituição do Brahman imperecível é a imortalidade, a eternidade e a felicidade. O Brahman é o começo do entendimento transcendental. O Paramatma, ou

Superalma, é o intermediário, ou seja, a segunda etapa no entendimento transcendental, e a Suprema Personalidade de Deus é o entendimento máximo da Verdade Absoluta. Assim que, tanto o Paramatma quanto o Brahman impessoal estão dentro da Pessoa Suprema. Explica-se no Capítulo Sete que a natureza material é a manifestação da energia inferior do Senhor Supremo. O Senhor ensopa a natureza material inferior com os fragmentos da natureza superior, assim é o toque espiritual na natureza material. Quando uma entidade vivente, condicionada por esta natureza material, começa o cultivo do conhecimento espiritual, eleva-se da posição da existência material e gradualmente sobe até o conceito Brahman do Supremo. Atingir o conceito Brahman de vida constitui a primeira etapa da auto-realização. Nessa etapa, a pessoa que conseguiu a iluminação Brahman é transcendental à posição material, mas seu entendimento do Brahman não é realmente perfeito. Se ela quiser, pode continuar situada na posição de Brahman, depois se elevar gradualmente ao entendimento de Paramatma, e depois ao entendimento da Suprema Personalidade de Deus. Há muitos exemplos disso na literatura védica. Os quatro Kumaras se situaram primeiro no conceito Brahman impessoal da verdade, mas logo se elevaram gradualmente à plataforma do serviço devocional. Aquele que não pode se elevar além do conceito impessoal do Brahman, corre o risco de cair. No Srimad Bhagavatam se afirma, ainda que uma pessoa se eleve ao estado do Brahman impessoal sem avancar além, se não tem informação da Pessoa Suprema, sua inteligência não está perfeitamente clara. Portanto, apesar de se elevar à plataforma do Brahman, existe a possibilidade de cair se não se ocupar no servico devocional ao Senhor. Na linguagem védica também se diz: "Ouando alguém compreende a Personalidade de Deus, a grande fonte do prazer, Krishna, aliás se torna bem-aventurado em transcendência". O Senhor Supremo é pleno em seis opulências, e quando um devoto se aproxima Dele, há um intercâmbio dessas seis opulências. O servente do rei desfruta em um nível quase igual ao do rei. E assim, a felicidade eterna, felicidade imperecível, e a vida eterna, acompanham o servico devocional. Portanto, o entendimento do Brahman, ou seja, a eternidade ou o estado imperecível, inclui-se no serviço devocional. O ser vivo, ainda que é Brahman por natureza, tem o desejo de dominar o mundo material, e por causa disso, cai. Em sua posição constitucional, um ser vivo está acima dos três modos da natureza material, mas sua associação com esta natureza o enreda nos diferentes modos: a bondade, a paixão e a ignorância. Devido à associação com estes três modos, existe um desejo de dominar o mundo material. Mediante sua dedicação ao serviço devocional, com plena consciência de Krishna, ela se situa imediatamente na posição transcendental, e se remove seu desejo ilícito de controlar a natureza material. Portanto, o processo do serviço devocional, que começa com ouvir, cantar e lembrar (os nove métodos prescritos para realizar o serviço devocional ao Senhor Supremo), devese praticar na associação dos devotos. Gradualmente, mediante tal associação e a influência do mestre espiritual, remove-se o desejo material por dominar e a pessoa se situa firmemente no serviço transcendental carinhoso ao Senhor. Este método se prescreve desde o verso vinte e dois até o último verso deste Capítulo. O serviço devocional ao Senhor é muito simples: a pessoa deve se ocupar sempre no serviço ao Senhor, deve comer os restos de alimento oferecido à Deidade, cheirar as flores oferecidas aos pés de lótus do Senhor, visitar os lugares onde o Senhor teve Seus passatempos transcendentais, ler sobre as diferentes atividades do Senhor, Sua reciprocidade de amor com Seus devotos, cantar sempre a vibração transcendental:

> Hare Krishna Hare Krishna Krishna Krishn, Hare Hare Hare Rama Hare Rama Rama Rama Hare Hare

e observar todos os dias de jejum que comemoram as aparições e desaparecimentos do Senhor e Seus devotos. Se seguir este processo, ela se desapega completamente de todas as atividades materiais. Aquele que pode se situar deste modo no *brahmayoti*, é igual em qualidade à Suprema Personalidade de Deus.



Saiba que todas as criações formosas, gloriosas e poderosas brotam tão só de um fragmento de Meu esplendor. Mas, que necessidade há, Arjuna, de todo este conhecimento detalhado? Com um só fragmento de Mim Mesmo penetro e sustento todo este universo. (*Bg.* 10.41-42).



Capítulo Quinze

# O Yoga com a Pessoa Suprema

### ASSIM É A ÁRVORE DO MUNDO MATERIAL

1. O bem-aventurado Senhor disse: Existe uma figueira-de-bengala que tem suas raízes para cima e seus galhos para baixo, e cujas folhas são os hinos védicos. Aquele que conhece essa árvore é um conhecedor dos Vedas.

**Meditação:** Srila Prabhupada nos explica: Após discutir a importância de *bhakti-yoga*, pode-se perguntar: "Que fazer com os Vedas"? Neste Capítulo se explica que o propósito do estudo dos Vedas é compreender Krishna. Portanto, aquele que está na consciência de Krishna e que se ocupa no serviço devocional, já conhece os Vedas.

O embrulho deste mundo material é comparado aqui a uma grande árvore figueira-de-bengala. Para aquele que está dedicado às atividades de exploração, a árvore não tem fim. Ele vaga de um galho a outro, uma e outra vez. A árvore deste mundo material não tem fim, e para aquele que está apegado a esta árvore, não há possibilidade de liberação.

- 2. Os galhos desta árvore se estendem para baixo e para cima, nutridos pelos três modos da natureza material. As ramificações são os objetos dos sentidos. Esta árvore também tem raízes que vão para baixo e estão vinculadas às ações de exploração da sociedade humana.
- **3-4.** A verdadeira forma desta árvore não pode ser percebida neste mundo. Ninguém pode compreender onde acaba, onde começa, nem onde está sua base. Mas, com determinação, deve-se derrubar esta árvore com a arma do desapego. Ao fazer isso, deve-se procurar esse lugar onde se vai uma vez e jamais se regressa, e lá, render-se a essa

Suprema Personalidade de Deus, a partir de quem tudo começou, e em quem tudo permanece desde tempo imemorável.

### A MORADA DE KRISHNA

**5.** Aquele que está livre da ilusão, do prestígio falso e da associação falsa, que compreende o eterno, que encerrou a luxúria material e está livre da dualidade de felicidade e sofrimento, e que sabe como se render à Pessoa Suprema, atinge esse reino eterno.

Meditação: Srila Prabhupada diz: O processo de rendição se descreve muito eficazmente aqui. O primeiro requisito é que a pessoa não deve estar iludida pelo orgulho. É muito difícil que a alma condicionada se renda à Suprema Personalidade de Deus, já que está muito envaidecida, crendo-se o senhor da natureza material. Também Krishna recomenda deixar a associação falsa, quer dizer, evitar a companhia de pessoas mundanas que não nos brindarão nenhum benefício substancial.

6. Essa, Minha morada, não é iluminada pelo Sol, nem pela Lua, nem pela eletricidade. Aquele que chega a ela, nunca regressa a este mundo material.

**Meditação:** Aqui encontramos uma breve descrição do mundo espiritual. O reino de Deus é auto-iluminado, pleno de consciência, felicidade e eternidade. Como é a morada do amor perfeito, também existe uma variedade de manifestações de parafernália transcendental.

### OS JIVAS LUTAM MUITO DURAMENTE NO MUNDO MATERIAL

7. Os seres vivos deste mundo condicionado são Minhas partes infinitesimais eternas. Devido à vida condicionada, eles lutam muito arduamente com os seis sentidos, os quais incluem a mente. **Meditação:** Srila Prabhupada nos explica: Neste verso se dá claramente a identidade do ser vivente. A entidade vivente é eternamente parte ou fragmento do Senhor Supremo. Não é que adquire sua individualidade.

fragmento do Senhor Supremo. Não é que adquire sua individualidade nesta vida condicionada, e que em seu estado liberado se torna una com o Senhor Supremo. Ela é um fragmento eternamente. E eternamente mantém sua posição de servente infinitesimal de Krishna, que é o doce atraente infinito.

**8.** O ser vivo no mundo material leva seus diferentes conceitos de vida de um corpo a outro, tal como o ar transporta os aromas.

Meditação: A alma, ao transmigrar de um corpo material a outro, transfere-se junto com seu corpo material sutil, composto de mente, inteligência e ego. Assim, "a alma leva seus diferentes conceitos de vida de um corpo a outro" conforme o desejo que desenvolveu nesta vida. Durante esta vida, criamos um tipo de mentalidade específica, a qual nos conduzirá, no momento da morte, a uma forma de vida específica. O processo da consciência de Krishna está orientado a espiritualizar a mente, inteligência e ego material, por ocupar a mente em meditar em Krishna, ocupar a inteligência em compreender a filosofia do Bhagavad-gita e outros textos, e o ego por se situar como um servente eterno de Krishna. Dessa forma, a entidade vivente cria seu âmbito espiritual, mesmo quando ainda vive neste mundo, e no momento da morte, naturalmente será levada ao âmbito transcendental.

- **9.** Ao aceitar assim outro corpo grosseiro, o ser vivo obtém certo tipo de ouvido, olho, língua, nariz e sentido do tato, os quais estão agrupados ao redor da mente. Assim, ele desfruta de um grupo particular de objetos dos sentidos.
- 10. Os tolos não podem entender como é que o ser vivo pode deixar seu corpo, nem podem compreender que tipo de corpo desfruta sob o feitiço dos modos da natureza; mas aquele cujos olhos estão treinados no conhecimento, pode ver tudo isso.

Meditação: Lamentavelmente, a maioria das pessoas no mundo ocidental desconhece e não admite a ciência da reencarnação, apesar de que grandes filósofos da Antigüidade, como Plotino, Sócrates, Platão e Pitágoras, aceitaram-na e promulgaram. Assim, também os pais da Igreja Católica, tais como Orígenes, aprovaram-na e encontraram evidência na Bíblia onde Cristo afirma que João Batista não é mais do que Isaías que voltou.

Quem não aceita esse processo lógico e natural, é aqui em certa maneira criticado por Krishna, pois, está apegado a uma identidade corporal, não pode reconhecer que a alma é distinta do corpo, e que troca de corpo tal como fazemos com as roupas.

**11.** O transcendentalista esforçado, que está situado na auto-realização, pode ver tudo com clareza. Mas aqueles que não estão situados na auto-realização, não podem ver o que acontece, ainda que assim tentem.

### A SUPREMA PERSONALIDADE DE DEUS

- **12.** O esplendor do Sol, que dissipa a escuridão de todo este mundo, vem de Mim. E o esplendor da Lua e o esplendor do fogo também vêm de Mim.
- **13.** Eu entro em cada planeta, e mediante Minha energia, eles permanecem em órbita. Eu Me converto na Lua, e, desse modo, provejo a seiva vital a todos os vegetais.
- **14.** Eu sou o fogo da digestão em todo corpo vivente, e sou o ar vital que sai e que entra, por meio do qual Eu digiro os quatro tipos de alimentos.
- **15.** Eu estou situado no coração de todos, e de Mim vem a lembrança, o conhecimento e o esquecimento. Eu sou o que deve ser conhecido em todo conteúdo dos Vedas. Eu sou o compilador do *Vedanta* e conheço os Vedas tal como são.

**Meditação:** Este verso nos faz compreender de que maneira a Superalma ajuda a alma individual. Às vezes a ajuda com conhecimento e às vezes a castiga com o esquecimento quando deseja desfrutar separada de Krishna. De todas maneiras, sem a ajuda da Superalma, a alma condicionada não pode avançar em nenhuma direção.

Também Krishna explica aqui Sua relação com os Vedas. Aqueles que estudam os Vedas mas não querem reconhecer a Suprema Personalidade de Deus, Krishna, são mal-agradecidos, superficiais e, além do mais, maus estudantes, porque este verso fala claramente por si mesmo.

**16.** Há duas classes de seres: os falíveis e os infalíveis. No mundo material toda entidade é falível, e no mundo espiritual toda entidade se chama infalível.

**Meditação:** Às vezes, uma dessas entidades viventes infalíveis desce a este mundo material, pelo desejo expresso de Krishna, e se torna, aqui na Terra, um grande mestre espiritual. Nós, os editores deste *Bhagavadgita*, somos muito afortunados por ter encontrado duas dessas almas eternamente liberadas, que vieram iluminar esta escura era atual. O primeiro é Srila Prabhupada, que fez o "*Bhagavad-gita* como Ele é", famoso em todos os países do mundo; e o segundo, é seu irmão espiritual, Srila Sridhar Maharaj, que revelou o tesouro oculto do *Bhagavad-gita* em seus comentários.

Deve-se tratar de se conectar a essas almas eternamente liberadas, ou pelo menos, tratar de servir o alto ideal que eles trouxeram a este mundo. Assim, a pessoa pode se conectar com os eternos passatempos de Sri Krishna Cheitanya.

**17.** Fora esses dois, existe a personalidade vivente maior, o próprio Senhor, que entrou nestes mundos e os mantém.

**Meditação:** É importante notar que Krishna se distingue também das almas liberadas.

- **18.** Devido a Eu ser transcendental e Me encontrar além do falível e do infalível, e já que sou o maior, sou celebrado tanto no mundo quanto nos Vedas como a Pessoa Suprema.
- **19.** Qualquer um que Me conhece, sem duvidar, como a Suprema Personalidade de Deus, deve ser visto como um conhecedor de tudo, e, portanto, ele Me adora com serviço devocional pleno, Ó Arjuna (filho de Bharata)!

**Meditação:** Adorar Krishna e meditar em Seu Santo Nome não é sentimentalismo. Esse desejo surge de um profundo entendimento de todos os Vedas e só se pode conseguir pela misericórdia de um devoto puro do Senhor.

**20.** Ó, impecável! Esta é a parte mais confidencial das escrituras védicas, que agora revelo a você. Qualquer um que entende isto se torna um sábio e seus esforços conhecerão a perfeição.



Capítulo Dezesseis

## As Naturezas Divina e Demoníaca

#### A NATUREZA DIVINA

1-3. O bem-aventurado Senhor disse: Ó Arjuna (filho de Bharata)! A ausência de temor, a purificação da própria existência, o cultivo do conhecimento espiritual, a caridade, o autocontrole, a execução de sacrifícios, o estudo dos Vedas, a austeridade e a simplicidade, a nãoviolência, a veracidade, o estar livre da ira, a renúncia, a tranqüilidade, a aversão a achar defeitos nos demais, a compaixão e a ausência de cobiça, a paciência, a modéstia e a firme determinação, o vigor, a indulgência, a fortaleza, a limpeza, a carência de inveja e paixão pela honra: Essas qualidades transcendentais pertencem aos homens piedosos dotados com a natureza divina.

Meditação: Todos aqueles que estão interessados em avançar espiritualmente devem levar uma vida simples. O sistema védico divide a vida do homem em quatro etapas. No início, a pessoa é um estudante do mestre espiritual (*brahmachari*); depois, pode se casar para ter filhos e capacitá-los para que possam voltar ao mundo espiritual (*grihastha*). Quando os filhos estiverem grandes, a pessoa deve se retirar dos negócios e se aprofundar nos estudos védicos (*vanaprastha*); e finalmente, deve deixar a família por completo e aceitar a ordem renunciante (*sannyasi*). Os *sannyasis* renunciantes são os mestres espirituais de toda a sociedade. O controle da vida sexual é essencial nas quatro divisões. Estudantes, retirados e renunciantes não devem ter nenhuma vida sexual em absoluto. Os casados devem se relacionar com suas esposas unicamente para geração de filhos santos. Ainda que possa

parecer difícil, esta restrição é essencial para uma vida feliz. Assim, a cultura védica nos ensina como desenvolver a natureza divina.

## A NATUREZA DEMONÍACA

**4.** A arrogância, o orgulho, a ira, a vaidade, a aspereza e a ignorância, estas qualidades pertencem àqueles de natureza demoníaca, ó filho de Pritha (Arjuna)!

Meditação: Srila Prabhupada diz a esse respeito: Neste verso se descreve o caminho real ao inferno. Os seres demoníacos querem fazer uma ostentação de religião e avanço na ciência espiritual, ainda que não seguem os princípios. Eles sempre são arrogantes e orgulhosos de possuir algum tipo de educação ou demasiada riqueza. Eles desejam que outros os adorem e demandam respeito, ainda que não mereçam. Ficam aborrecidos até por bagatelas e falam asperamente, sem gentileza. Não sabem o que se deve fazer e o que não se deve fazer. Eles fazem tudo caprichosamente, de acordo a seu próprio desejo, e não reconhecem nenhuma autoridade. Estas qualidades demoníacas as adquirem desde o princípio de seus corpos no ventre de suas mães, e enquanto crescem, eles manifestam todas estas qualidades impróprias.

- 5. As qualidades transcendentais conduzem à libertação, enquanto as qualidades demoníacas conduzem ao cativeiro. Não se preocupe, ó Arjuna (filho de Pandu), pois você nasceu com qualidades divinas. **Meditação:** Devemos nos preocupar muito, pois não nascemos com qualidades divinas como Arjuna; por isso, devemos procurar aquelas pessoas que lutam contra a influência das qualidades demoníacas. Elas devem ser nossos únicos amigos confidenciais.
- **6.** Ó filho de Pritha! Neste mundo há dois tipos de seres criados. Um se chama divino e o outro, demoníaco. Já lhe expliquei amplamente as qualidades divinas. Agora ouça de Mim sobre as demoníacas.
- 7. Aqueles que são demoníacos não sabem o que se deve fazer e o que não se deve fazer. Nem limpeza, nem comportamento correto, nem verdade se encontra neles.

**Meditação:** No mundo existem mais de meio milhão de cientistas cujo único trabalho é descobrir armas mais sofisticadas para matar os demais. Em nome do avanço tecnológico nos encontramos rodeados por rios mortos, bosques destruídos, ar irrespirável e um mundo ameaçado

pela guerra nuclear.

8. Eles dizem que este mundo é irreal, que não há nenhum fundamento e que não há nenhum Deus no controle. Este se produz do desejo sexual e não tem nenhuma outra causa além da luxúria.

Meditação: Srila Prabhupada nos instrui: Os demoníacos concluem que este mundo é ilusório. Não há nenhuma causa, nem efeito, nem controlador, nem propósito; todo é irreal. Dizem que esta manifestação cósmica surge devido às ações e reações materiais casuais. Não crêem que o mundo foi criado por Deus para algum propósito. Eles têm sua própria teoria: "Que o mundo surgiu por si mesmo e que não há razão para crer num Deus por trás deste". Para eles não existe diferença entre a matéria e o espírito, e não aceitam o Espírito Supremo. Concluem que como a criança é unicamente o resultado do intercâmbio sexual entre o homem e a mulher, este universo nasce sem alma alguma. Para eles, é somente uma combinação de matéria o que produziu os seres viventes, e negam a existência da alma. Portanto, a natureza material é a causa desta manifestação e não existe nenhuma outra causa.

Os seres demoníacos não crêem nas palavras de Krishna no *Bhagavadgita*: "É sob Minha direção que todo o universo material se move". Em outras palavras, entre os demoníacos não há conhecimento perfeito da criação deste mundo; cada um tem sua própria teoria particular. Segundo eles, qualquer interpretação das Escrituras é tão boa quanto a outra, já que não crêem que exista um patrono de entendimento dos mandamentos das Escrituras.

**9.** Com essas conclusões, os seres demoníacos, que estão totalmente perdidos e não têm inteligência, ocupam-se em obras prejudiciais e horríveis, destinadas a destruir o mundo.

**Meditação:** Srila Prabhupada expressa: Os demoníacos estão ocupados em atividades que conduzirão à destruição do mundo. O Senhor afirma aqui que eles são os menos inteligentes. Os materialistas, os quais não têm nenhum conceito sobre Deus, pensam que progridem. Mas de acordo com o *Bhagavad-gita*, eles carecem de inteligência e estão desprovidos de todo bom senso. Eles tratam de desfrutar deste mundo material até o limite máximo e, portanto, sempre se ocupam em inventar algo para a satisfação dos sentidos. Considera-se que inventos materialistas devastadores são avanços da civilização humana, mas o resultado é que a gente se torna mais e mais violenta e mais cruel, cruel

para os animais, e cruel para os seres humanos. Não têm idéia de como se comportar uns com os outros. A matança de animais é muito proeminente entre a gente demoníaca. Considera-se tais pessoas como inimigos do mundo porque, em última instância, inventarão ou criarão algo que trará a destruição de tudo. Em forma indireta, este verso antecipa a invenção de armas nucleares. Em qualquer momento pode estourar a guerra e essas armas atômicas criarão uma hecatombe. Tais coisas são criadas unicamente para a destruição do mundo, como se indica aqui. Tais armas se inventam na sociedade humana devido ao ateísmo e não estão destinadas para a paz e prosperidade do mundo. 10. Os seres demoníacos, refugiam-se na luxúria, no orgulho e no falso prestígio insaciáveis, e ficam assim iludidos, sempre estão ocupados a trabalhos horríveis, atraídos pelo que não é permanente.

**Meditação:** Os homens mais ricos são geralmente os vendedores de armas e drogas. Com suas fortunas controlam muitos governos e isso criou uma situação infernal em todo o mundo.

11-12. Eles crêem que satisfazer os sentidos até o final da vida é a primeira necessidade da civilização humana. Dessa maneira, não existe fim para sua ansiedade. Estão atados por centenas de milhares de desejos, pela luxúria e pela ira, eles acumulam dinheiro por meios ilegais para a satisfação dos sentidos.

Meditação: Os seres demoníacos aceitam que o desfrute dos sentidos é a meta última da vida e mantêm esse conceito até a morte. Eles não crêem numa vida após a morte, e não crêem que a pessoa passa por diferentes tipos de corpos de acordo a seu próprio *karma*, ou atividades neste mundo. Seus planos de vida são intermináveis e continuam na preparação de plano depois de plano, os quais nunca se acabam. Temos a experiência de uma pessoa com tal mentalidade demoníaca, que inclusive no momento da morte pediu ao médico que prolongasse sua vida mais quatro anos porque ainda não completara seus planos. Essas pessoas tolas não sabem que o médico não pode prolongar a vida nem sequer um momento. Quando o aviso está lá, não se leva em conta o desejo da pessoa. As leis da natureza não permitem nem um segundo a mais do que a pessoa está destinada a desfrutar.

A pessoa demoníaca, a qual não tem fé em Deus ou na Superalma dentro de si mesma, executa todo tipo de atividades pecaminosas unicamente para a satisfação dos sentidos. Ela não sabe que há uma

testemunha situada dentro de seu coração, a Superalma, que observa as atividades da alma individual. Para explicar de maneira simples a existência da Superalma, na literatura védica (*Upanishads*), existe a analogia de dois pássaros posados numa árvore; um atua, e desfruta ou sofre dos frutos dos galhos; e a outra observa. Mas aquele que é demoníaco não tem conhecimento da escritura védica, nem tem fé alguma; portanto, sente-se livre para fazer qualquer coisa para o gozo dos sentidos, e não leva em conta as conseqüências.

- 13-15. A pessoa demoníaca pensa: "Hoje eu tenho tanta riqueza e ganharei mais de acordo com minha astúcia. Tenho tanto agora, e incrementarei mais e mais no futuro. Aquele meu inimigo, eu o matei, e meus outros inimigos também serão mortos. Eu sou o senhor de tudo, sou o desfrutador, sou perfeito, poderoso e feliz. Sou a pessoa mais rica rodeada de parentes aristocratas. Não há ninguém tão poderoso e feliz como eu. Executarei sacrifício, darei alguma caridade e assim me regozijarei". Assim, tais pessoas ficam iludidas pela ignorância.
- **16.** Assim confusa por diversas ansiedades e atada a uma rede de ilusões, a pessoa se apega demais ao prazer dos sentidos e cai no inferno.
- **17.** Vaidosos e sempre impudentes, iludidos pela riqueza e prestígio falso, eles, algumas vezes executam sacrifícios unicamente de nome, sem seguir nenhuma regra nem regulação.
- **18.** Confuso pelo ego falso, força, orgulho, luxúria e ira, a pessoa demoníaca fica invejosa da Suprema Personalidade de Deus, que Se encontra situada em seu próprio corpo e nos corpos dos demais, e blasfema contra a religião verdadeira.
- **19.** Aqueles que são invejosos e malévolos, os quais são os mais baixos entre os seres humanos, Eu os atiro no oceano da existência material dentro de várias espécies demoníacas de vida.
- **Meditação:** Às vezes nos perguntamos qual a causa de tanto sofrimento no mundo. Este verso responde claramente. É só uma reação aos pecados cometidos pelo ser vivente em suas vidas passadas. Oxalá possamos nos recuperar para que não nos suceda o mesmo na próxima vida.
- **20.** Ao obter nascimento repetido entre as espécies de vida demoníaca, tais pessoas nunca podem se aproximar de Mim. Gradualmente caem até o mais abominável tipo de existência.

**Meditação:** Deus não obriga a ninguém a ir para Ele, e quem deseja desfrutar como animal, terá que entrar em corpos animais. Às vezes Deus aparece neste mundo e mata os demônios e assim os libera, como quando Krishna apareceu há 5.000 anos, e quando Krishna vier no final desta era de Kali, em 427 mil anos, como Kalki-avatara. Os devotos sempre desejam que as pessoas demoníacas se recuperem; nosso mestre espiritual Srila Prabhupada demonstrou na prática que isso é possível, porque ele converteu milhares de pessoas que adotaram uma vida pura de acordo com as imortais instruções de Sri Krishna.

## HÁ TRÊS PORTAS QUE NOS CONDUZEM PARA O INFERNO

- **21.** Há três portas que conduzem a este inferno: A luxúria, a ira e a cobiça. Todo ser humano sensato deve abandoná-las, pois conduzem à degradação da alma.
- **22.** Ó filho de Kunti! A pessoa que se libera dessas três portas do inferno, executa atos conducentes à auto-realização, e assim, atinge gradualmente o destino supremo.
- **23.** Mas aquele que deixa de lado os mandamentos das escrituras e atua de acordo com seus próprios caprichos, não atinge nem a perfeição, nem a felicidade, nem o destino supremo.

**Meditação:** Na busca da verdade é necessário as escrituras sagradas, os mestres espirituais e o relacionamento com as pessoas que sinceramente praticam a ciência espiritual (*sadhus*). Além do mais, devemos ser sinceros quando as escrituras, os *sadhus* e os mestres estão de acordo; nosso coração sincero vai se entusiasmar ao saber que estamos situados no caminho para a verdade. As escrituras são passivas e por isso podem ser mal interpretadas ou dogmatizadas; portanto, é muito importante receber tudo das escrituras, mestres e espiritualistas sérios.

24. Mediante as regras das escrituras se deve compreender o que é dever e o que não é dever. Ao conhecer tais regras e regulamentos, a pessoa deve atuar para poder se elevar gradualmente.



Arjuna viu naquela forma universal, bocas e olhos ilimitados. Era totalmente maravilhosa. A forma estava enfeitada com ornamentos divinos brilhantes e vestida com muitas roupas. Estava com guirlandas gloriosas, e tinha muitas essências untadas sobre Seu corpo. Tudo era magnífico, expandindo-se ilimitadamente. Arjuna viu tudo isso. (*Bg*. 11.10-11).



Capítulo Dezessete

## As Divisões da Fé

## NOSSA FÉ, CONFORME OS TRÊS MODOS

- **1.** Arjuna disse: Ó Krishna! Qual é a situação daquele que não segue os princípios das escrituras, senão que adora segundo sua própria imaginação? Esteja na bondade, na paixão ou na ignorância?
- **2.** O Senhor Supremo disse: De acordo com os modos da natureza que adquire a alma corporificada, sua fé pode ser de três tipos: Bondade, paixão ou ignorância. Agora ouça sobre isso.
- **3.** Conforme a existência da pessoa, sob os diversos modos da natureza, desenvolve-se uma classe particular de fé. Diz-se que o ser vivente é de uma fé particular de acordo com os modos que adquiriu.
- **4.** As pessoas no modo da bondade adoram os semideuses; aqueles no modo da paixão adoram os demônios; e aqueles no modo da ignorância adoram os fantasmas e espíritos.
- **5-6.** Aqueles que se submetem a austeridades e penitências severas que não estão recomendadas nas escrituras e as realizam por causa de orgulho, egoísmo, luxúria e apego, que são impelidos pela paixão e que atormentam tanto seus órgãos corporais quanto a Superalma que mora dentro de seu coração, são certamente conhecidos como demoníacos.
- **7.** Mesmo a comida que todos consomem é de três classes de acordo os três modos da natureza material. O mesmo vale para os sacrifícios, as austeridades e a caridade. Ouça, o que lhe direi sobre as distinções entre esses.

## A ALIMENTAÇÃO EM CADA UM DOS TRÊS MODOS

**8-10.** Os alimentos no modo da bondade incrementam a duração da vida, purificam a existência pessoal e dão força, saúde, felicidade e satisfação. Tais alimentos nutritivos são doces, suculentos, deliciosos e engordam. Os alimentos que são amargos demais, azedos demais, salgados, ácidos, secos e picantes são apreciados por pessoas no modo da paixão. Tais alimentos causam dor, angústia e doença. Os alimentos preparados a mais de três horas antes de comer, que são insossos, passados, podres, descompostos e imundos, são alimentos que atraem pessoas no modo da ignorância.

**Meditação:** O interesse no naturalismo e comida vegetariana que surge no mundo é uma mostra positiva, porque ajuda as pessoas a serem mais piedosas e assim terem mais facilidade para compreender as palavras de Krishna. A alimentação não vegetariana é responsável por uma grande quantidade de doenças que torturam o ser humano moderno.

## O SACRIFÍCIO EM CADA UM DOS TRÊS MODOS

- 11. Dos sacrifícios, aquele sacrifício que se executa de acordo ao dever e às regras das escrituras e sem esperar recompensa, é da natureza da bondade.
- **12.** Mas aquele sacrifício que se executa com desejo de aproveitar o resultado, ou à procura de benefício material, ou que se executa com ostentação por vaidade, é da natureza da paixão, ó melhor dos Bharatas!
- **13.** E aquele sacrifício que se executa contra os mandamentos das escrituras, no qual não se distribui alimento espiritual nem se cantam hinos, nem se proporcionam remunerações aos sacerdotes, e que carece de fé, esse sacrifício é da natureza da ignorância.

### A AUSTERIDADE EM CADA UM DOS TRÊS MODOS

- **14.** A austeridade do corpo consiste no seguinte: A adoração ao Senhor Supremo, aos *brahmanas*, ao mestre espiritual e aos superiores como o pai e a mãe. A limpeza, a simplicidade, o celibato e a não-violência também são austeridades do corpo.
- 15. A austeridade da fala consiste em falar veraz e beneficamente, e em

evitar a linguagem que ofende. Também se deve recitar os Vedas regularmente.

Meditação: Srila Prabhupada diz a respeito: Não se deve falar de modo a perturbar as mentes dos demais. Claro que quando um mestre fala, pode falar a verdade para a instrução de seus discípulos, mas tal mestre jamais deve falar a outros que não sejam seus discípulos se com isso vai agitar suas mentes. Esta é a penitência da fala. Além disso, não se deve falar inutilmente. Quando alguém fala em círculos espirituais, suas afirmações devem ser apoiadas nas escrituras; deve-se citar imediatamente a autoridade das escrituras para apoiar o que se diz. Ao mesmo tempo, tal falar deve ser muito agradável para o ouvinte. Mediante tais discussões se pode obter o máximo benefício e elevar a sociedade humana. Existe uma variedade ilimitada de literatura védica e se deve estudá-la. Isso se chama penitência da fala.

- **16.** E a serenidade, a simplicidade, a gravidade, o autocontrole e a pureza de pensamento são as austeridades da mente.
- 17. Esta austeridade tripla praticada pelas pessoas cuja finalidade não é a de conseguir algum benefício material para si mesmas, senão satisfazer o Supremo, é da natureza da bondade.
- **18.** Diz-se que essas penitências e austeridades ostentosas que se executam a fim de ganhar respeito, honra e reverência, estão no modo da paixão. Estas não são nem estáveis nem permanentes.
- 19. E se diz que essas penitências e austeridades, que se executam futilmente por meio da tortura obstinada de si mesmo, ou para destruir ou prejudicar os demais, estão no modo da ignorância.

### A CARIDADE EM CADA UM DOS TRÊS MODOS

- **20.** Considera-se que aquela dádiva que se dá como dever, no tempo e lugar apropriados a uma pessoa digna, e sem esperança de recompensa, está no modo da bondade.
- **21.** Mas se diz que a caridade que se executa com esperança de alguma recompensa, ou com o desejo de resultados lucrativos, ou de má vontade, está no modo da paixão.
- **22.** E a caridade que se executa num lugar e tempo inapropriados, e que se dá a pessoas indignas, sem respeito e com desprezo, é caridade no modo da ignorância.

**Meditação:** Deve-se ajudar os devotos de Krishna em sua missão. Essa é a perfeita caridade. Doações feitas para fomentar a embriaguez ou o aumento da satisfação dos sentidos não é uma verdadeira caridade; mas está bem coberta pela paixão e ignorância.

#### OM TAT SAT

**23.** Desde o princípio da criação, as três sílabas *om tat sat* foram usadas para indicar a Suprema Verdade Absoluta (Brahman). Eram entoadas pelos *brahmanas* enquanto cantavam os hinos védicos e durante sacrifícios para a satisfação do Supremo.

### A PALAVRA OM

**24.** Assim, os transcendentalistas empreendem os sacrifícios, as caridades e as penitências, sempre a começar com *om*, para alcançar o Supremo.

### A PALAVRA TAT

**25.** Deve-se executar sacrifício, penitência e caridade com a palavra *tat*. O propósito de tais atividades transcendentais é se liberar do enredamento material.

### A PALAVRA SAT

- **26-27.** A Verdade Absoluta é o objetivo do sacrifício devocional e se indica pela palavra *sat*. Essas obras de sacrifício, de penitência e de caridade, fiéis à natureza absoluta, levam-se a cabo para satisfazer a Pessoa Suprema, ó filho de Pritha!
- **28.** Mas os sacrifícios, as austeridades e as caridades que se levam a cabo sem fé no Supremo, não são permanentes, ó Arjuna (filho de Pritha), apesar dos ritos que se realizem, são denominados *asat* e são inúteis tanto nesta vida quanto na seguinte.

**Meditação:** De todos os sacrifícios, o mais fácil e recomendado é o de cantar os santos nomes de Krishna. Pode-se aprender a cantar o santo nome de Krishna corretamente, livre das dez ofensas ao santo nome, por

procurar um mestre espiritual e aprender dele a ciência de bhakti-yoga.



## Cante!

Hare Krishna Hare Krishna Krishna Krishna Hare Hare Hare Rama Hare Rama Rama Rama Hare Hare

## E seja feliz!



Capítulo Dezoito

# A Perfeição da Renúncia

### O PROPÓSITO ÚLTIMO DA RENÚNCIA

- **1.** Arjuna disse: Ó de braços poderosos! Desejo compreender o propósito da renúncia (*tyaga*) e o da ordem de vida renunciante (*sannyasa*), ó destruidor do demônio Keshi, Hrishikesha!
- **2.** O Senhor Supremo disse: Os sábios chamam renúncia (*tyaga*) o abandono dos resultados de todas as atividades. E os sábios sumamente eruditos chamam esse estado, a ordem de vida renunciante (*sannyasa*).
- **3.** Alguns eruditos declaram que se deve abandonar todas os tipos de atividades lucrativas, mas há todavia outros sábios que sustentam que jamais se deve abandonar as obras de sacrifício, caridade e penitência.
- **4.** Ó Arjuna (o melhor dos Bharatas)! Agora ouça de Mim sobre a renúncia. Ó tigre entre os homens! Nas escrituras se declara que há três tipos de renúncia.
- **5.** Não se deve abandonar as obras de sacrifício, caridade e penitência, senão que devem se realizadas. Aliás, os sacrifícios, a caridade e a penitência purificam inclusive as grandes almas.
- **6.** Deve-se executar todas essas atividades sem nenhuma esperança pelo resultado. Deve-se executar como uma questão de dever, ó filho de Pritha (Arjuna)! Essa é Minha opinião final.

### RENÚNCIA EM BONDADE, PAIXÃO E IGNORÂNCIA. NÃO SE DEVE RENUNCIAR AOS DEVERES PRESCRITOS

7. Nunca se deve renunciar aos deveres prescritos. Se por ilusão, a

pessoa abandona seus deveres prescritos, diz-se que tal renúncia está no modo da ignorância.

**Meditação:** Dedicar-se ao bem espiritual dos demais é certamente nobre, mas não pode ser feito a custa de abandonar uma jovem esposa e crianças indefesas. No entanto, também um homem casado pode se ocupar em atividades espirituais e cumprir simultaneamente suas responsabilidades e deveres.

- **8.** Diz-se que quem quer que abandone os deveres prescritos por causa de problemas ou por causa do temor, está no modo da paixão. Mediante tal ação, nunca se ganha os resultados da renúncia.
- **9.** Mas para aquele que executa seu dever prescrito só porque este deve ser feito, e que renuncia a todo apego pelo resultado, sua renúncia é da natureza da bondade, Ó Arjuna!
- **10.** Aqueles que não odeiam nenhum trabalho não propício, nem estão apegados a um trabalho propício, situados no modo da bondade, não têm dúvidas quanto ao trabalho.
- **11.** Aliás, é impossível para um ser corporificado renunciar a todas as atividades. Por isso, diz-se daquele que renunciou aos frutos da ação, é quem renunciou de verdade.
- **12.** Para aquele que não é renunciante, os três frutos da ação, o desejável, o indesejável e o misto, manifestam-se após a morte. Mas aqueles que estão na ordem de vida renunciante, não têm que sofrer nem desfrutar tais resultados.

## OS CINCO ELEMENTOS OU FATORES DA AÇÃO

- **13-14.** Ó Arjuna de poderosos braços! Aprende Comigo sobre os cinco fatores que ocasionam o cumprimento de toda ação. Na filosofia *sankhya* se declara que são o lugar da ação, o executor, os sentidos, o esforço e finalmente a Superalma.
- **15.** Qualquer ação correta ou incorreta que uma pessoa execute com o corpo, a mente ou a fala, é causada por esses cinco fatores.
- **16.** Portanto, quem se acha o único executor, sem considerar os cinco fatores, com toda segurança que não é muito inteligente e não pode ver as coisas tal como são.

**Meditação:** Srila Prabhupada nos explica: Uma pessoa tola não pode entender que a Superalma está situada como um amigo dentro de seu

coração e que dirige suas ações. Ainda que as causas materiais são o lugar, o executor, o esforço e os sentidos, a causa final é o Supremo, a Personalidade de Deus. Portanto, deve-se ver não somente as quatro causas materiais, senão também a Suprema causa eficiente. Quem não vê o Supremo, acha que ele mesmo é o executor.

**17.** Aquele que não é motivado pelo ego falso, cuja inteligência não está enredada, ainda que mate pessoas neste mundo, não é ele quem mata. Nem também não está atado por suas ações.

## EXISTEM TRÊS TIPOS DE CONHECIMENTO, TRÊS DE AÇÃO E TRÊS TIPOS DE TRABALHADORES

- **18.** O conhecimento, o objeto do conhecimento e o conhecedor, são os três fatores que motivam a ação; os sentidos, o trabalho e o executor, constituem a base tripla da ação.
- **19.** Conforme os três modos da natureza material, há três tipos de conhecimento, ação e executantes da ação. Ouça conforme descrevo.

### O CONHECIMENTO EM CADA UM DOS TRÊS MODOS

- **20.** O conhecimento mediante o qual se vê uma só natureza espiritual indivisa em todas as existências, indivisa dentro do dividido, é conhecimento no modo da bondade.
- **21.** O conhecimento por meio do qual se vêem diferentes tipos de entidades viventes morando em diferentes corpos é conhecimento no modo da paixão.

Meditação: Srila Prabhupada disse: O conceito de que o corpo material é a entidade vivente e que com a destruição do corpo a consciência também se destrói, chama-se conhecimento no modo da paixão. Segundo esse conhecimento, os corpos diferem uns de outros devido ao desenvolvimento de diferentes tipos de consciência, e não existe uma alma separada que manifesta a consciência. O corpo em si é a alma e não existe uma alma separada além deste corpo. De acordo com tal conhecimento, a consciência é temporária. Ainda mais, não há almas individuais, senão que há uma alma onipresente que é plena de conhecimento e que este corpo é uma manifestação de ignorância temporária. Ou melhor, além deste corpo não há nenhuma alma

individual especial nem Alma Suprema. Todos estes conceitos são considerados produto do modo da paixão.

**22.** E se diz que esse conhecimento pelo qual um se afeiçoa a uma classe de trabalho como se o fosse todo, sem conhecimento da verdade, e o qual é muito limitado, está no modo da obscuridade.

### O TRABALHO EM CADA UM DOS TRÊS MODOS

- **23.** Quanto às ações, aquela ação que está de acordo com o dever, que se executa sem apego, sem amor nem ódio, e sem o desejo de obter resultados lucrativos, chama-se ação no modo da bondade.
- **24.** Mas a ação que se executa com grande esforço por parte de alguém que procura satisfazer seus desejos, e que se executa com sentimento de ego falso, chama-se ação no modo da paixão.
- **25.** E aquela ação que se executa na ignorância e ilusão, sem considerar nem as conseqüências nem o cativeiro futuros, que infringe dano e é impraticável, diz-se que é ação no modo da ignorância.

### OS TRABALHADORES EM CADA UM DOS TRÊS MODOS

- **26.** O trabalhador que está livre de todo apego material e ego falso, que é entusiasta e resolvido, e é indiferente ao sucesso ou ao fracasso, é um trabalhador no modo da bondade.
- **27.** Mas aquele trabalhador que está apegado aos frutos de seu trabalho e que quer desfrutá-los apaixonadamente, que é cobiçoso, invejoso, impuro, e que é movido pela felicidade e a aflição, é um trabalhador no modo da paixão.
- **28.** E aquele que sempre está ocupado no trabalho que vai contra dos mandamentos das escrituras, que é materialista, obstinado, enganador e perito em ofender os demais, que é preguiçoso, sempre de mau humor e moroso, é um trabalhador no modo da ignorância.
- **29.** Agora, ó conquistador da riqueza, por favor, ouça enquanto Eu explico em detalhe os três tipos de entendimento e determinação segundo os três modos da natureza.

## O ENTENDIMENTO EM CADA UM DOS TRÊS MODOS

- **30.** Ó Arjuna (filho de Pritha)! Aquele entendimento pelo qual se sabe o que deve ser feito e o que não deve ser feito, o que temer e o que não temer, o que ata e o que libera, esse entendimento está estabelecido no modo da bondade.
- **31.** E o entendimento que não pode distinguir entre a forma de vida religiosa e a irreligiosa, entre a ação que se deve executar e a que não se deve executar, esse entendimento imperfeito está no modo da paixão, ó filho de Pritha!
- **32.** O entendimento que considera a irreligião como religião e a religião como irreligião, que está sob o feitiço da ilusão e da obscuridade, e que sempre se esforça na direção errada, ó Pritha, está no modo da ignorância.

## A DETERMINAÇÃO EM CADA UM DOS TRÊS MODOS

- **33.** Ó filho de Pritha! A determinação que é inquebrantável, que se sustenta com firmeza pela prática de *yoga*, e que controla assim a mente, a vida e os atos dos sentidos, está no modo da bondade.
- **34.** E aquela determinação pela qual a pessoa se apega ao resultado lucrativo da religião, ao desenvolvimento econômico e à satisfação dos sentidos, é da natureza da paixão, ó Arjuna!
- **35.** E a determinação que não pode ir além dos sonhos, do temor, da lamentação, do mau humor e da ilusão, tal determinação, carente de inteligência, está no modo da ignorância.

## A FELICIDADE EM CADA UM DOS TRÊS MODOS

**36-37.** Ó Arjuna (o melhor dos Bharatas)! Agora, por favor, ouça de Mim sobre os três tipos de felicidade que a alma condicionada desfruta, pelas quais às vezes se chega ao termino de toda aflição. Diz-se daquilo que no começo talvez seja exatamente igual a veneno, mas ao final é como néctar, e que desperta a pessoa para a auto-realização, é felicidade no modo da bondade.

**Meditação:** Srila Prabhupada diz: Uma alma condicionada trata de desfrutar a felicidade material repetidamente. Assim, mastiga o já

mastigado, mas algumas vezes, no curso de tal desfrute, alivia-se do embrulho material pela companhia de uma grande alma. Em outras palavras, a alma condicionada sempre se ocupa em algum tipo de satisfação dos sentidos; mas quando pela boa associação, compreende que isso é unicamente uma repetição da mesma coisa, e desperta sua verdadeira consciência de Krishna, às vezes se alivia de tal aparente felicidade repetitiva.

No prosseguimento da auto-realização a pessoa tem que seguir muitas regras disciplinares a fim de controlar a mente e os sentidos, e concentrar a mente no Eu. Todos esses procedimentos são muito difíceis, amargos como veneno, mas se tem sucesso em seguir as regras e chega à posição transcendental, começa a beber verdadeiro néctar e desfruta da vida.

**38.** Diz-se que aquela felicidade que se deriva do contato dos sentidos com seus objetos e que parece néctar ao princípio, mas que ao final é como veneno, é da natureza da paixão.

**Meditação:** O típico da satisfação material, como por exemplo a intoxicação, é que causa sensações agradáveis no sistema nervoso, mas posteriormente ficamos doentes, afligidos e desesperados. Ainda assim, só as pessoas inteligentes se recuperam e procuram os verdadeiros valores da vida.

**39.** E se diz que a felicidade que é cega à auto-realização, que é ilusão do início ao fim, que surge do sonho, da preguiça e da ilusão, é da natureza da ignorância.

**Meditação:** Quando se vê os vagabundos sujos atirados na rua, pode-se perguntar que felicidade procuram. Esse é um exemplo prático do modo da ignorância.

**40.** Não existe nenhum ser, seja aqui ou entre os semideuses, nos sistemas planetários superiores, que esteja livre dos três modos da natureza material.

### OS DEVERES NAS QUATRO ORDENS DE VIDA SOCIAL

**41.** Os *brahmanas*, os *kshatriyas*, os *vaishyas* e os *shudras* se distinguem por suas qualidades de trabalho conforme as modalidades da natureza, ó castigador dos inimigos!

### OS BRAHMANAS

**42.** A tranquilidade, o controle de si, a austeridade, a pureza, a tolerância, a honestidade, a sabedoria, o conhecimento e a religiosidade, estas são as qualidades com as quais trabalham os *brahmanas*.

**Meditação:** A menos que se desenvolva as qualidades de um *brahmana*, não se deve passar por líder espiritual pois seria só um engano. Não se pode herdar estas qualidades, senão que devem se desenvolver pessoalmente para serem ensinadas aos demais mediante o exemplo.

### OS KSHATRIYAS

**43.** O heroísmo, o poder, a determinação, a destreza, o valor na batalha, a generosidade e a liderança, são as qualidades de trabalho para os *kshatriyas*.

**Meditação:** Os *kshatriyas*, como Arjuna, devem ser fortes e sempre devem estar dispostos a proteger os indefesos perante os perigos da falta de religiosidade.

### OS VAISHYAS E OS SHUDRAS

**44.** A agricultura, a proteção às vacas e o comércio, são os tipos de trabalho para os *vaishyas*; e para os *shudras*, há o trabalho e o serviço aos demais.

**Meditação:** No sistema védico todos colaboram de alguma forma na consciência de Krishna. Esse é o propósito do sistema védico. E assim, todos podem avançar espiritualmente.

- **45.** Por seguir as qualidades de seu trabalho, todo ser humano pode chegar a ser perfeito. Agora, escute de Mim a respeito de como fazer isto.
- **46.** Mediante a adoração ao Senhor, que é a fonte de todos os seres e é onipresente, a pessoa pode atingir a perfeição na execução de seu próprio dever.
- **47.** É melhor se dedicar à sua própria ocupação, ainda que talvez a execute imperfeitamente, do que aceitar a ocupação de outro, e executála perfeitamente. As reações pecaminosas nunca afetam os deveres

prescritos que vão de acordo à natureza de cada um.

Meditação: É humano cometer erros, mas devemos tolerá-los nos demais e ser estritos com nós mesmos. É de se esperar que as pessoas com responsabilidades na sociedade humana, sejam puras em seu propósito e que façam o melhor para cumprir seus deveres. A qualidade de uma pessoa se conhece pela meta pela qual ela luta, e a meta suprema é a satisfação do Senhor Supremo e de Seus devotos.

**48.** Todo esforço é coberto por algum tipo de defeito, exatamente como o fogo é coberto pela fumaça. Portanto, não se deve abandonar o trabalho que nasce de sua natureza, ó Arjuna (filho de Kunti), ainda que tal trabalho esteja cheio de defeitos.

**Meditação:** As pessoas instáveis têm a tendência de abandonar suas responsabilidades facilmente. Aqui, Krishna não apóia essa fraqueza. Devemos aprender a fazer as coisas direito e nunca esquecer que dependemos por completo da misericórdia de Krishna.

**49.** Pode-se obter os resultados da renúncia simplesmente pelo controle de si e por despegar-se das coisas materiais, com desprezo aos prazeres mundanos. Essa é a etapa mais elevada e perfeita da renúncia.

## COMO OBTER A PERFEIÇÃO (LIBERAÇÃO), PELA DEVOÇÃO À PESSOA SUPREMA

- **50.** Ó Arjuna (filho de Kunti)! Aprenda Comigo brevemente como se pode atingir a etapa de perfeição suprema, Brahman, se atuar da maneira que agora vou resumir.
- **51-53.** Assim purificado pela sua inteligência e com o controle da mente com determinação, com renúncia aos objetos da satisfação dos sentidos, livre do apego e do ódio, aquele que vive em lugar solitário, que come pouco e controla o corpo e a língua, e que sempre está em transe e está desapegado, que carece de ego falso, força falsa, orgulho falso, luxúria e ira, e que não aceita coisas materiais, tal pessoa é indubitavelmente elevada até a posição da auto-realização.
- **54.** Quem está assim situado em transcendência, compreende de imediato o Brahman Supremo. Nunca se lamenta nem deseja ter nada; sempre está igualmente inclinado para toda entidade vivente. Nesse estado, alcança o serviço devocional a Mim.
- 55. Pode-se compreender à Suprema Personalidade tal como Ela é,

unicamente por meio do serviço devocional. E quando se tem plena consciência do Senhor Supremo mediante tal devoção, pode-se entrar no reino de Deus.

**Meditação:** Aqui Krishna resume mais uma vez como se pode avançar espiritualmente, como se pode realizar sua natureza espiritual de Brahman e como se pode alcançar o serviço devocional puro, que é o único que pode comover Krishna para que Se revele a Seu devoto.

- **56.** Ainda que esteja ocupado em todo tipo de atividades, Meu devoto, sob Minha proteção e por Minha graça, alcança a morada eterna e imperecível.
- **57.** Em todas as atividades, dependa somente de Mim e trabalhe sempre sob Minha proteção. Em tal serviço devocional, seja plenamente consciente de Mim.

**Meditação:** Este é um verso que realça a importância de se lembrar de Krishna também durante a execução do serviço devocional. O serviço devocional executado sem pensar em Krishna, ou sem entender o propósito ou ideal do mesmo, pode se tornar dogmático e inútil. Os grandes mestres vieram para nos atrair ao mundo da dedicação, para que possamos sair com êxito do enredamento da exploração e da falsa renúncia. Todos os esforços dos devotos de Krishna no mundo devem servir a este ideal e isso depende da realização individual do executor do serviço.

58. Se ficar consciente de Mim, por Minha graça, passará por cima de todos obstáculos da vida condicionada. Mas, se não trabalhar com tal consciência, senão atuar com o ego falso, sem Me ouvir, estará perdido. Meditação: Srila Prabhupada explica: Uma pessoa com plena consciência de Krishna não anseia executar indevidamente os deveres de sua existência. Os tolos não podem entender esta grande libertação de toda ansiedade. Para aquele que atua com consciência de Krishna, o Senhor Krishna Se converte no amigo mais íntimo. Ele sempre vela pela comodidade de Seu amigo e Ele Mesmo Se dá a Seu amigo, o qual está ocupado em trabalhar com grande devoção as vinte e quatro horas do dia para satisfazer o Senhor. Portanto, ninguém deveria se deixar levar pelo ego falso do conceito corporal da vida. Não se deve crer falsamente independente das leis da natureza material nem livre de atuar, já que está sujeito às severas leis materiais. Mas, tão logo atue em consciência de Krishna, estará liberado, livre das perplexidades

materiais. Deve-se notar com muito cuidado que aquele que não está ativo na consciência de Krishna, perde-se no redemoinho material do oceano de nascimento e morte. Nenhum alma condicionada sabe realmente o que tem de fazer e o que não tem de fazer. Mas uma pessoa que atua na consciência de Krishna é livre de atuar, porque tudo o lembra de Krishna dentro de seu coração e logo se confirma o mestre espiritual.

- **59.** Se não atuar de acordo com Minha direção e não lutar, então estará direcionado falsamente. Por sua natureza, terá que se ocupar na guerra.
- **60.** Ó filho de Kunti! Sob o influxo da ilusão agora declina atuar segundo Minha direção. Mas, compelido por sua própria natureza, terá que atuar de todos os modos.
- **61.** Ó Arjuna! O Senhor Supremo está situado no coração de todos e dirige a divagação de todas as entidades viventes, que estão sentadas como numa máquina feita de energia material.

**Meditação:** O corpo é como uma máquina. Aprenda a utilizá-lo da melhor maneira para conseguir a auto-realização e jamais esqueça sua existência espiritual por se dedicar à busca de prazeres para este corpo; isso seria sua maior desgraça.

- 62. Ó descendente de Bharata! Renda-se a Ele totalmente. Por Sua graça atingirás a paz transcendental e a morada suprema e eterna.
- 63. Assim, Eu expliquei a você o mais confidencial de todo conhecimento. Delibera sobre isto plenamente, e logo faz o que desejar. **Meditação:** Este verso confirma que Krishna só quer nosso amor. Ele não quer robôs sem personalidade; Ele gosta dos devotos carinhosos. Agora você está na mesma posição de Arjuna. Acaba de ler todo o *Bhagavad-gita* e sua luta é pela auto-realização e contra o demônio dos maus hábitos e a ilusão. Agora pode tomar sua livre decisão. Delibere sobre isto plenamente e logo atue como desejar. Se decidir lutar, como fez Arjuna, escreva para o Instituto Superior de Estudos Védicos (veja o endereço nas últimas páginas) e informaremos onde estão os devotos de Krishna mais próximos, e que outros materiais de estudo pode obter.
- **64.** Já que é Meu muito querido amigo, Eu conto para você a parte mais confidencial do conhecimento. Ouça isto de Mim, pois é para o seu benefício.

### A ESSÊNCIA DO BHAGAVAD-GITA

**65.** Pense sempre em Mim e se converta em Meu devoto. Adore-Me e Me ofereça reverências. Assim, sem dúvida, virá a Mim. Eu lhe prometo isto porque você é Meu muito querido amigo.

Meditação: Srila Prabhupada nos explica: A parte mais confidencial do conhecimento é que se deve converter em um devoto puro de Krishna e sempre pensar Nele e atuar para Ele. Não se deve converter num meditador oficial. A vida deve ser moldada de maneira que sempre tenhamos a oportunidade de pensar em Krishna. Sempre se deve atuar de forma que todas suas atividades cotidianas estejam em relação com Krishna. Sempre deve arrumar sua vida de tal maneira que diariamente, as vinte e quatro horas, não possa pensar menos em Krishna. E a promessa do Senhor é que qualquer um que esteja em tal consciência pura de Krishna, sem dúvida regressará à morada Dele, onde poderá viver diretamente com Krishna, cara a cara. Esta, a parte mais confidencial do conhecimento, Ele fala a Arjuna, porque ele é o querido amigo de Krishna. Todo aquele que segue o caminho de Arjuna pode chegar a ser um amigo querido de Krishna e obter a mesma perfeição que Arjuna.

**66.** Abandone todas as variedades de religião e somente se renda a Mim. Eu o liberarei de toda reação pecaminosa. Não tema.

**Meditação:** Este verso é muito famoso e confirma a essência de todo o *Bhagavad-gita*. O que agrada a Krishna está por cima das escrituras, inclusive das escrituras sagradas. Os maiores devotos de Krishna são as *gopis* de Vrindavana. Elas são famosas por terem abandonado todos os conceitos de nome e fama para a satisfação de Krishna. Este tema é muito profundo e não pode ser tratado em poucas palavras.

Recomendamos a nossos leitores que leiam o livro "Krishna, a Suprema Personalidade de Deus" de A. C. Bhaktivedanta Swami Prabhupada. Krishna é tão poderoso que para Ele não significa nada liberar das reações pecaminosas passadas quem se rendeu a Ele. Se não fosse por essa misericórdia de Krishna, seria impossível chegar a Ele, porque só por matar um animal, deve-se nascer como um animal para ser morto da mesma maneira, de acordo com as leis de Manu. Em resumo, ninguém pode ter sucesso na vida espiritual sem ter a misericórdia do Senhor Supremo.

### A CONCLUSÃO DO GITA

- **67.** Este conhecimento confidencial não pode ser explicado aos que não são austeros, nem aos não devotos, nem os não dedicados ao serviço devocional, nem àqueles que Me invejam.
- **68.** Para aquele que explica este segredo supremo aos devotos, o serviço devocional está garantido, e no final regressará a Mim.
- **69.** Para Mim não há nenhum servente mais querido do que ele neste mundo, nem jamais terá um mais querido.

**Meditação:** Os dois últimos versos deram ânimo aos pregadores da consciência de Krishna desde tempo imemorável. Às vezes, eles foram perseguidos por pessoas atéias e demoníacas, mas nunca perderam o entusiasmo pois sabem que Krishna se satisfaz muito com aqueles que difundem Sua mensagem do *Bhagavad-gita*.

**70.** E Eu declaro que aquele que estuda esta conversa sagrada, adora-Me com sua inteligência.

**Meditação:** Qualquer um que estuda o *Bhagavad-gita* será beneficiado. Ajude para que este livro chegue às mãos de muitos procuradores sinceros.

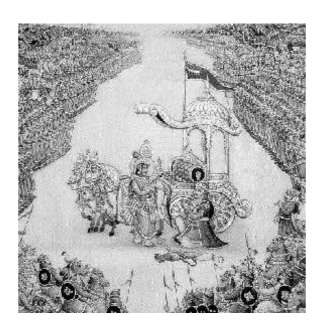
- **71.** E aquele que a escuta com fé e sem inveja, libera-se da reação pecaminosa e alcança os planetas onde moram os piedosos.
- **72.** Ó Arjuna, conquistador de riquezas! Ouviu isto atenciosamente com sua mente? E, se dissiparam já suas ilusões e ignorância?
- **73.** Arjuna disse: Meu querido Krishna, ó infalível! Agora minha ilusão se foi. Por Sua misericórdia recobrei minha memória e agora estou firme e livre da dúvida e preparado para atuar de acordo com Suas instruções.
- **74.** Sanjaya disse: Assim, ouvi a conversa dessas duas grandes almas, Krishna e Arjuna. E tão maravilhosa é essa mensagem que meus pêlos se arrepiam.
- **75.** Pela misericórdia de Vyasa eu ouvi esta conversa, a mais confidencial, diretamente do mestre de todo misticismo, Krishna, que falava pessoalmente a Arjuna.
- **76.** Ó rei! Enquanto lembro uma e outra vez deste santo e maravilhoso diálogo entre Krishna e Arjuna, me alegro, e fico emocionado em todo momento.
- 77. Ó rei! Quando lembro da primorosa forma do Senhor Krishna, fico

cada vez mais maravilhado, e regozijo continuamente.

**78.** Onde quer que esteja Krishna, o mestre de todos os místicos, e onde quer que esteja Arjuna, o arqueiro supremo, certamente ali estarão também a opulência, a vitória, o poder extraordinário e a moralidade. Esta é a minha opinião.

**Meditação:** As palavras imortais de Krishna no *Bhagavad-gita* são tão extáticas que podem pôr fim à existência material de muitíssimas pessoas. A conclusão do *Bhagavad-gita* é óbvia e a pessoa pode orar a Krishna e Arjuna para que eles mandem um mestre espiritual autêntico para a nossa vida.

Krishna é consciente de cada um de nossos pensamentos, porque Ele é o mestre espiritual original situado no coração de todos. Dirija-se a Ele e Ele responderá à sincera oração de Seu devoto aspirante. O ensinamento de Krishna é eterno e vivo. Una-se a Ele e sua vitória estará garantida.



### BIOGRAFIA

Swami B. A. Paramadvaiti: Nasceu em Osterkappeln, Alemanha, em 12 de outubro de 1953; desde sua juventude manifestou indignação com as injustiças do homem pelo homem. Aos 12 anos de idade se vinculou à juventude socialista. Decepcionado pela superficialidade dos movimentos políticos, procurou a clareza da mística oriental. Assim aos 17 anos decide mudar sua vida de boêmio pela vida monástica sob as estritas regras do yoga. Foi aceito como discípulo por A. C. Bhaktivedanta Swami Prabhupada, de quem recebeu iniciação em Paris no ano de 1972, após um profundo estudo sobre o Bhakti-yoga. Daí em diante, sua vida foi muito dinâmica; Ajudou seu mestre espiritual na distribuição da mensagem de Sri Cheitanya Mahaprabhu, tanto na Europa como na América. Aos 24 anos recebeu a ordem de vida sannyasa (renúncia). Iniciou centros de pregação em Berlim, Suécia, Dinamarca, Hungria, Noruega, Estados Unidos, Brasil e vários países americanos. Publicou o "Curso de *yoga* por correspondência" e vários outros escritos resumidos da antiga e muito prática literatura védica. Após o desaparecimento de seu Mestre Espiritual, A. C. Bhaktivedanta Swami Prabhupada, recebeu *Ridvik-acharya*, em Navadwip Dhama, do querido irmão de Srila Prabhupada, Bhakti Raksak Sridhar Dev Goswami. Regressou rapidamente ao ocidente para continuar com as missões de seus mestres espirituais. Atualmente se encontra em peregrinação por todos os centros da América e Europa, e prega em palestras diariamente, e incentiva a impressão da literatura transcendental e aceita discípulos. Sua obra continua em expansão.

Atulananda Dasa Adhikari: Nasceu em Santiago do Chile no ano de 1951, filho de um diplomata chileno. Passou sua juventude a percorrer vários países, até que entrou na Universidade de Buenos Aires onde teve o primeiro contato com o Movimento Internacional para a Consciência de Krishna. Decidiu se dedicar ao estudo da Cultura Védica, e aceitou como Espiritual Sua Divina Graça A. C. Bhaktivedanta Swami Prabhupada e entregou sua vida às atividades missionárias. Posteriormente regressou ao Chile onde se estabeleceu para ajudar com a obra de pregação recomendada por seu Mestre Espiritual. Com a dolorosa partida de Srila Prabhupada, em 1977, Prabhu Atulananda continuou com suas viagens para se aprofundar mais em seus estudos védicos. No ano de 1985, regressou com sua

esposa ao Chile onde se estabeleceu para transmitir a seu povo os maravilhosos ensinamentos da cultura védica. Atualmente viaja por muitos países da América do Sul e ensina seus discípulos e amigos.



# A SUCESSÃO DISCIPULAR

## (Brahma-Madhwa-Gaudiya Sampradaya)

No Capítulo Quatro do *Bhagavad-gita*, o Senhor Krishna diz: "Esta ciência suprema foi recebida assim, pela cadeia de sucessão discipular, e os reis santos puderam aprendê-la dessa forma". O Senhor Sri Krishna, a Suprema Personalidade de Deus, é o mestre original de uma corrente de mestres espirituais que se estende até a presente data. Assim como um cabo devidamente conectado proporciona eletricidade, assim mesmo, para proveito de toda a humanidade, esta sucessão discipular ininterrupta proporciona o conhecimento espiritual do *Bhagavad-gita*:

1. O Senhor Sri Krishna, 2. O senhor Brahma, 3. Narada Muni, 4. Srila Krishna Dwaipayana Vyasadeva, 5. Srila Madhwacharya, 6. Srila Padmanabha Tirtha, 7. Srila Narahari Tirtha, 8. Srila Madhavacharya, 9. Srila Aksobhya Tirtha, 10. Srila Jaya Tirtha, 11. Srila Guianasindhu, 12. Srila Dayanidhi, 13. Srila Vidyanidhi, 14. Srila Rajendra, 15. Srila Jayadharma, 16. Srila Purushottama, 17. Srila Brahmanya Tirtha, 18. Srila Vyasa Tirtha, 19. Srila Lakshmipati, 20. Srila Madhavendra Puri, 21. Srila Isvara Puri, Sri Nityananda Prabhu, Sri Adwaitacharya, 22. Sri Krishna Cheitanya Mahaprabhu, 23. Srila Rupa Goswami, Srila Sanatana Goswami, Srila Swarupa Damodar Goswami, 24. Srila Jiva Goswami, Srila Raghunatha Dasa Goswami, Srila Gopala Bhatta Goswami, Srila Raghunatha Bhatta Goswami, 25. Srila Krishnadasa Kaviraj Goswami, 26. Srila Narottama Dasa Thakur, 27. Srila Visvanatha Chakravarti Thakur, 28. Srila Baladeva Vidyuabhushan, 29. Srila Sarvabhauma Jagannatha Dasa Babaji Maharaj, 30. Srila Bhaktivinoda Thakur, 31. Srila Gourakishor Dasa Babaji Maharaj, 32. Srila Bhaktisiddhanta Sarasvati Goswami Maharaj Prabhupada, 33. Srila A. C. Bhaktivedanta Swami Prabhupada e Srila Sridhar Dev Goswami, 34. Discípulos de Bhaktivedanta Swami Prabhupada e de Srila Sridhar Dev Goswami que pregam em todo o mundo, entre quem se encontram Swami B. A. Paramadvaiti, B. V. Harijan Swami e Sripad Atulananda Acharya.



Instituto de Estudos Védicos - Vrinda do Brasil Rua Botucatu, 481 Vila Mariana 04023-061 - São Paulo - SP Brasil (55 11 5908-1361)

### Visite na Internet:

http://www.gurumaharaj.net

http://vrinda.vaisnava.hu/ga

http://www.vrindavan.org/vrinda/direccio/direccio.htm

http://www.vrindavan.org/vrinda/templos/templos.htm