

二 何等完全救贖,實血將我買; 就是極大罪人,若眞肯相信. 這是神的應許,信者可倚賴; 在他相信之時,必得赦罪恩。

三 神巳曉諭大事,神已作大事, 但當看見主時,我們的驚喜 我們也要大樂藉着祂兒子; 必要更純更高更大得無比。

# 第二課 法理的救贖與生機的救恩

創一 26 神說,我們要按著我們的形像,照著我們的樣式造人,使他們管理海裏的魚、空中的鳥、地上的牲畜、和全地、並地上所爬的一切爬物。

路二四 47 並且人要靠著祂的名,傳悔改以得赦罪之道,從耶 路撒冷起,直到萬邦。

羅五10 因為我們作仇敵的時候,且藉著神兒子的死得與神

和好,既已和好,就更要在祂的生命裏得救了。

林前一2 寫信給在哥林多神的召會,就是給在基督耶穌裏被

**聖別**,蒙召的聖徒,

來十三 12 所以耶穌為要藉自己的血聖別百姓,…

林前六11 你們中間有人從前也是這樣,但在主耶穌基督的名

裏,並在我們神的靈裏,你們已經洗淨了自己,已

**經聖別了,已經稱義了。** 

約壹五13 我將這些話寫給你們信入神兒子之名的人,要叫你

們曉得自己有永遠的生命。

羅八16 那靈自己同我們的靈見證我們是神的兒女。

賽十二3 所以你們必從救恩之泉歡然取水,

#### 壹 神完整的救恩有法理與生機的兩面:

- 一 法理的一面,是神救恩的手續,藉基督的救贖,使神的救恩完全合乎神公義律法的要求。
- 二 生機的一面,是神救恩的成全,藉基督的生命,使信徒在神 的生命上長大、變化而成熟。

#### 貳 神救恩法理的一面:

- 一 憑著神的義-羅- 17 上; = 21 $\sim$ 26; 九 30 $\sim$ 31。
- 二 神照著祂的公義,爲罪人完成了祂公義律法的一切要求。

三 使罪人在神面前得著赦罪、(路二四 47、)洗淨、(來一 3、)稱義、(羅三 24、)與神和好、(羅五 10 上、)在地位上成聖歸神,(林前一 2,來十三 12,)而進入神的恩典中,以完成神救恩的目的。

#### 參 生機的救恩:

- 一 藉著基督的生命,使信徒重生,開始在神的生命上天天長大 而有變化,要繼續長大而成熟—羅五 16。
- 二 重生乃是神整個救恩的中心,也是神的救恩在人生機方面的 開始一多三5,約一13,三3。
- 三 變化是神的生命在信徒裏面新陳代謝的作用一林後三 18。

#### 肆 得救的證實:

- 一 一信就「已經」得救了一約壹二 12, 西二 13。
- 二 現在就能知道自己已經得救了一約壹五 13,三 14,羅八 16。

# 第二週・第一天

### 禱讀經節

創一26 神說,我們要按著我們的形像,照著我們的樣式造

人,使他們管理海裏的魚、空中的鳥、地上的牲畜、

和全地、並地上所爬的一切爬物。

約一12 凡接受祂的,就是信入祂名的人,祂就賜他們權柄,

成為神的兒女。

## **晨興餵養**

#### 神完整的救恩有法理與生機的兩面

神完整的救恩有法理與生機的兩面。什麼是生機的,什麼是法理的,這不太容易懂。但我們看見法理有一個「法」字,總是關乎律法的;生機有一個「生」字,總是關乎生命的。所以神完整的救恩有法理的一面,就是關乎律法的一面;也有生機的一面,就是關乎生命的一面。

我們都知道神愛世人,愛到一個地步,甚至將祂的獨生子賜給他們,叫他們得永遠的生命。(約三 16。)神將祂的獨生子賜給世人,乃爲叫他們因著信入祂、接受祂,而得永遠的生命。神在永遠裏就有一個心愛的美意,要與人合一,甚至要把人作得和祂一樣,成爲祂的種類。因此,神就在創造人時,照著自己的形像,接著自己的樣式造了人,使人成爲盛裝祂的器皿。祂造植物、動物都是各從其類,惟獨造人是照祂自己的形像,接祂自己的樣式。(創一 11~12,20~21,24~27。)形像是裏面的,樣式是外面的。神既這樣造了人,請問這位受造的亞當是人還是神?不錯,他是人,但他有神的形像,有神的樣式;所以在創造的時候,這種神人的思想就已經在那裏了。

到了新約,神就用祂自己作生命,來把人重生。約翰一章十二節說:「凡接受祂的,就是信入祂名的人,祂就賜他們權柄,成爲神的兒女。」人成爲神的兒女,就有了神的生命和性情。羊生羊,牛生牛,神當然是生神。若是牛生牛,羊生羊,而神卻生出人來,這就是一件奇怪的事。凡所生的必然和生他者一樣,絕沒有牛生驢、羊生狗的事。神的心意,甚至是要把我們作得和祂一樣,使我們不

僅是在裏面的形像和外面的樣式上,並且是在祂的生命和性情上, 與祂完全一樣。我們蒙神重生的人,有一個生命,就是神的生命, 有一個性情,就是神的性情。這實在是寶貴。(神救恩生機的一面, 四至五頁。)

| 靈感與享受: |  |
|--------|--|
|        |  |
|        |  |
|        |  |
|        |  |
|        |  |
|        |  |
|        |  |
|        |  |
|        |  |
|        |  |
|        |  |
|        |  |
|        |  |
|        |  |
|        |  |
|        |  |
|        |  |
|        |  |
|        |  |
|        |  |
|        |  |
|        |  |
|        |  |

# 第二週・第二天

禱讀經節

詩八九 14 公義和公平,是你實座的根基;慈愛和真實,行在你面前。

羅八4 使律法義的要求,成就在我們這不照著肉體,只照著電而行的人身上。

#### 晨興餵養

然而,神所造的人因著跟從撒但犯罪墮落,而干犯了神的公義。神是愛世人的,甚至要用祂的生命把人作得和祂一樣;但是人受了撒但的引誘,以致犯罪墮落,干犯了神的公義。人不是干犯神的恩,也不是干犯神的愛,乃是干犯神的公義。照全本聖經來看,神的公義就是神作事的法則;凡神所行所爲都是公義的。並且神這個公義,就是祂寶座的根基,(詩八九14,)是最嚴格的。所以我們看見這裏有兩件東西:一是神的愛,一是神的義。按著神的愛,祂要把人作得和祂一樣;但人犯罪,干犯了神的公義。神的公義是嚴格的;神所要爲人作的一切,都必須合乎祂公義的要求。公義一有要求,就成了律法。所以聖經給我們看見,在神創造人,而人墮落以後,過了一段時間,神就來給人律法。神的律法乃是根據神的公義寫的,根據神的公義立的。神是公義的,所以祂所立的律法條條都是公義的,都是公義的要求,也就成了公義的律法。(羅八4上,九31。)

所以神照著祂的心愛所要爲人作的一切,在法理上就有極大的需要。因此神照祂生命的生機,要爲人所作的一切,都必須神照祂公義的要求,在法理上將墮落的罪人救贖回來。神的公義要求神贖回那些罪人。好像神的公義對神說:「神阿,你愛他們,這是很好;你要在他們身上作許多生機的事,這也很好。但你必須先救贖他們,就是要先滿足神你那公義律法的要求。」這就叫作救贖。神將罪人救贖回來,祂就可以在法理上自由的照祂的心願,憑祂的生機所能的,爲所欲爲。「爲所欲爲」這四個字好像不大正面,怎能說神可以爲所欲爲?一點不錯,我們的神今天因著有祂的救贖,可以爲所欲爲了。祂要拯救一個強盜,祂就可以救;祂要拯救一個妓女,祂也可以救。所以在聖經裏,我們看見強盜得救,(路二三39~43,)也看見妓女得救。(太二一31~32,參路七37,約四17~18。)神今

天實在是可以爲所欲爲。因此,神完整的救恩就有照法理所需要的 救贖,並憑神生命的生機所能完成的拯救。我們必須分別救贖、拯 救和救恩,這三個「救」。救贖是法理上的,拯救是生機上的,二者 合起來就是完整的救恩。(神救恩生機的一面,五至七頁。)

| 靈感與享受: |  |
|--------|--|
|        |  |
|        |  |
|        |  |
|        |  |
|        |  |
|        |  |
|        |  |
|        |  |
|        |  |
|        |  |
|        |  |
|        |  |
|        |  |
|        |  |
|        |  |
|        |  |
|        |  |
|        |  |
|        |  |
|        |  |
|        |  |
|        |  |
|        |  |

# 第二週・第三天

#### 禱讀經節

弗二8 你們得救是靠著恩典,藉著信;這並不是出於你們, 乃是神的恩賜;

弗二9 也不是出於行為,免得有人誇口。

太一21 她將要生一個兒子,你要給祂起名叫耶穌,因祂要 親自將祂的百姓從他們的罪裏救出來。

#### **長興餵養**

神如果要救我們,神就必須救得與祂自己是相合的,是相稱的, 是相配的才可以。如果神給我們救恩,神就不能給得與祂的性情, 與祂作事的方法,與祂自己的道路是衝突的。我們是罪人,也是充 滿了過犯的人。因爲我們是罪人,是充滿了過犯的緣故,所以根本 上就沒有公義的思想。我們如果要得救,就什麼方法都肯用;直的 方法也肯,横的方法也肯。好的方法可以,不好的方法也可以。好 像我們土話所說的,不管三七二十一,只要得救就好了。人不管是 怎麼得救的,只要會得救就夠了。不管手續怎麼樣,不管方法怎麼 樣,只要得救就心滿意足了。到底救恩是怎樣來的,是從哪裏來的, 是對的,或者是不對的,那就不管了。就像一個作賊的人,他所管 的就是拿到錢;不管錢是從哪裏來的,只要能拿到錢就夠了。他根 本就沒有是非的思想,根本就沒有公義不公義的思想。但是朋友, 這一件事,不光是我們得救的問題,還是神救我們的問題。我們雖 然只要得救就好了,但神不能說,只要你們能得救,不管我救得對, 還是救得不對。不錯,神要給我們恩典,神要救我們,神要將生命 賜給我們,神裏面是充滿了愛,神是巴不得我們能得救;但是,神 如果救我們,就必須救得頂好才可以。所以神在拯救的事情上就發 生了大難處。神是要救人,但神用什麼方法救人才是頂公義的呢? 神用什麼方法救人才是頂有道理的呢?神用什麼方法救人才與祂自 己的尊嚴符合呢?得救是容易的事情,得救得公義是難的事情。所 以在聖經裏一直講神的義。聖經裏一直講,神要怎麼樣把人救來, 才與祂自己的義是相稱的。

什麼是神的義?神的義就是神作事的方法。愛是神的性質,聖 潔是神的性情,榮耀是神的自己。但是公義是神的手續,是神的道 路,是神的方法。神因著是公義的緣故,所以就不能隨著祂自己的愛來愛人。神不能隨著自己所要的賜給人恩典,神不能憑著心裏所想的來救人。不錯,神救人是因爲祂愛人,但祂這樣作必須與他自己的義,與祂自己的手續,與祂自己的道德,與祂自己的道路,與祂自己的尊嚴,與祂自己的威嚴相合,才可以。(神的福音(卷一),九九至一〇〇頁。)

神的救恩不是像上海人所說的「後門貨」。神要我們得救,是從前門來的。要得救就要光明正大的得救,一點不能讓人說,神這樣救你是不對的。神不要我們漏稅走私的得救,凡漏稅走私的得救,神不要。神的目的要救我們是不錯,但是這與祂的性情發生關係,這與他的道德發生關係,這與祂的尊嚴發生關係,這與祂的律法發生關係,這與祂的公義發生關係。神不能枉法的救我們。(一〇四頁。)

我們的得救是光明正大的得救,我們的得救是清清楚楚的得救。(一一三頁。)

我們在神面前不是被赦免的欠債人,我們在神面前乃是還了債 而後得赦免的人。(一一六頁。)

| 悪恩興学文・ |  |  |
|--------|--|--|
|        |  |  |
|        |  |  |
|        |  |  |
|        |  |  |
|        |  |  |
|        |  |  |
|        |  |  |
|        |  |  |
|        |  |  |
|        |  |  |
|        |  |  |
|        |  |  |

# 第二週・第四天

## 禱讀經節

約十28~29 我又賜給他們永遠的生命,他們必永不滅亡,誰也 不能從我手裏把他們奪去。那把他們賜給我的父, 比萬有都大,誰也不能從我父手裏把他們奪去。

#### **長興餵養**

#### 救恩是公義的

有一件事請你們記得,當主耶穌還沒有死的時候,神如果赦免 我們的罪,神就是不義。反過來說,當主耶穌死了之後,神如果不 赦免我們的罪,神也是不義。主耶穌沒有死,神就赦免,神不義, 這神辦不到。主耶穌既然已經死了,神如果還是不赦免,神也是不 義。所以請你記得,沒有血的救贖是不義;有了血,我們還不得救, 也是不義。(神的福音(卷一),一二二至一二三頁。)

## 神的義的用處

神的義有什麼用處呢?…第一個用處就是叫我們心裏有平安。 情是靠不住的,我們不見得會相信神的情。愛是靠不住的,愛如果 改變了,沒有人能根據這個來反對人。但是我們能抓住義,憑著義 說話。當神愛我們的時候,神對於我們的罪,如果不必叫我們經過 審判,如果可以馬虎過去;可是有一天如果神不馬虎了,如果神不 高興了,那怎麼辦?如果神不愛了,如果神向我們動怒了,如果神 對我們不大痛快了,那我們就得受罪了。如果是這樣,我們對於神 就缺少把握,我們心裏就沒有平安。但現在神把祂的義給了我們, 我們就平安了,因爲我們知道,我們的罪在基督身上已經受過審判 了。所以我們來到神面前能有一個坦然的良心,能有一個確實的把 握。所以我們的心裏有平安。平安不能因愛得著,平安只能因義得 著。神的愛雖然是可靠,但是從我們人的眼睛看過去,還沒有神的 義那樣可靠。當人才起頭學習相信神的時候,要學習相信神的義過 於相信神的愛。(一二四頁。)

# 好,現在我們看見,我們所有的罪都赦免了。因爲主耶穌死了, 所以我得著赦免了,什麼事情都好了。在這裏我舉一個比方給你們

聽。有一天我到兆豐公園去讀聖經,天上忽然鳥雲密佈,打起雷來, 好像馬上要下大雨。我立刻把聖經一合,逃到公園後頭一個小房裏 去。過了一會兒,我看雨還沒有下來,就快步走回家去,一路上天 環是黑的, 雷環是一直在打, 雲環是遮得密密厚厚的。我從兆豐公 園一直走到家,感謝主,雨還沒有下來,我身上一滴雨都沒有。還 有一次我到兆豐公園去看書,天又黑起來了,像上一次一樣。雷又 打起來,雲又遮得滿天都是。我就想前一次的經歷了,所以這一次 不要緊,慢慢的走好了。但是不行,這一次雨下來了,恐怕身上淋 了水,我只好又跑到那一個小房裏去。這時候外頭就一直下雨,下 得不知道多大。直到後來天晴了,雲散了,雷也不打了,我就回家 去。這一次走在路上,身上也是一滴雨都沒有。我問你們,這兩次 我走回家,那一次、心裏更平安?兩次身上都沒有淋雨,但是那一 次我心裏更平安?是第一次心裏平安呢,還是第二次?第一次雖然 身上沒有淋雨,但是走在路上,不知道什麼時候雨會下來,所以心 是吊在那裏的。第二次身上也沒有淋雨,但是心裏平安,因爲雨下 過了,現在天晴朗了。有許多的人想靠著神的恩典,讓自己的罪馬 虎渦去,這樣的人就像我第一次走回家去的時候一樣,雖然沒有淋 到雨,但是那時候黑暗還是罩著,雷還是打著,雲還是遮著,心是 吊在那裏的,不知道事情要怎樣。但感謝神,讚美神,我們所得的 救恩是「下過雨」的救恩,是「打過雷」的救恩。我們的雨已經在 各各他山下過了,我們的雷已經在各各他山打過了,現在什麼都過 去了。所以我們高興快樂,不只我們的罪得著了赦免,並且是解決 了之後赦免的,並不是馬虎過去的。因為神已經解決了罪的問題,

| 靈感與事 | 受: |  |      |  |
|------|----|--|------|--|
|      |    |  | <br> |  |
|      |    |  |      |  |
|      |    |  |      |  |
|      |    |  |      |  |
|      |    |  |      |  |

11

所以就叫祂的兒子復活來作憑據。(一二五至一二六頁。)

# 第二週・第五天

## 禱讀經節

林前六11 你們中間有人從前也是這樣,但在主耶穌基督的名

裏,並在我們神的靈裏,你們已經洗淨了自己,已

經聖別了,已經稱義了。

然而那叫耶穌從死人中復活者的靈,若住在你們裏 羅八 11

面,那叫基督從死人中復活的,也必藉著祂住在你

們裏面的靈,賜生命給你們必死的身體。

我實實在在的告訴你們,那聽我話,又信差我來者 約五24 的,就有永遠的生命,不至於受審判,乃是已經出

死入生了。

#### **長興餵養**

# 一信就「已經」得救了

許多人以爲信是現在的事,得救是將來的事;人現在信了,等 將來得救。但聖經清清楚楚,準準確確,肯肯定定告訴我們,人一 信,就「已經」得救了。人信了,不是將要得救,乃是「已經」得 救了;人一信了,現在就是「已經」得救了,不是等將來才得救。 人在何時信,就在何時得救。得救是緊跟著信的,和信之間是沒有 時間的距離的。

(一) 「你們的罪藉著主名得了赦免」;「神赦免了你們一切過 犯 1 一約賣二 12, 西一 13。

這兩節聖經裏的「了」字,要讀得重一點。我們的罪因著主名 得了赦免。不是要得赦免,乃是「得了」赦免!不是因著我們的行 爲,因著我們的什麼,乃是「因著主名」。如果是因著我們的行爲, 或我們的什麼,就需要等我們行出來、作出來,就需要等到將來才 能定規。但不是這樣!乃是「因著主名」!我們一信,一承認主名, 就有分於主名,就和主名發生了關係,因此「因著主名」,我們的罪 就「得了赦免」。我們在什麼時候承認主名,有了主名,我們的罪就 在什麼時候「因著主名」「得了赦免」。所以神乃是在我們信的時候 就「赦免了」我們一切過犯,不是等到將來才赦免。祂不是因著我 們的信,要赦免我們,乃是在我們信的時候,就「赦免了」我們;

並且不只是赦免了我們某一種過犯,某一部分過犯,乃是「赦免了」我們「一切過犯」,一切罪惡。所以我們是一信,一切罪過就都得著「赦免了」,我們就得救了。

# (二) 「如今你們…已經洗淨,成聖稱義了。」—林前六11。

「如今」和「已經」,在這節聖經裏也是應該讀得重一點。無論是我們被洗淨,或是我們得成聖稱義,都是「如今」「已經」的事。我們一信主,一接受主作我們的救主,一有分於主在十字架上爲我們所成功的救贖,神就洗淨我們,使我們成聖稱義,所以我們「如今」就「已經洗淨,成聖稱義了」!

# (三) 「…既已和好…。」—羅五 10。

我們一相信神的兒子,接受祂的死爲我們所作的,我們就「已」 經與神和好了。不是我們現在相信神的兒子,有分於祂的死,等到 將來才能與神和好;乃是我們一相信,一有分於神兒子的死,現在 就「已」經與神和好了。

## (四) 「基督釋放了我們。」—加五1。

我們一信基督,一因信與祂聯合,祂就釋放「了」我們,使我 們脫離律法的咒詛和挾制。這是已經完成的事,不必等到將來。

# (五) 「神…重生了我們」;「你們蒙了重生」一彼前一3,23。

在這兩節聖經裏,「了」字也是應該重讀的。神是已經重生「了」 我們,不是將來要重生我們。在我們相信,接受死而復活的主作救 主的時候,神就藉著祂的靈將祂的生命放到我們靈裏,而「重生了 我們」。所以我們是在相信的時候,就「蒙了重生」,不是等到將來 才得著重生。(聖經要道(卷一),二六〇至二六二頁。)

我們都信了主耶穌。我們也得救了,罪得赦免,並得洗淨了。 不僅如此,我們也得稱義了,也與神和好,並且被分別爲聖了。那 麼我們得重生了沒有?我們信主,罪得赦免,罪得洗淨,蒙神稱義, 與神和好,我們也被分別出來,成聖歸神。這些都是確定的。但我 的,就絕不會說沒有得重生。(神救恩生機的一面,二二頁。) 靈感與享受:

們是否知道自己重生了沒有?我們若在前面所說的幾件事上是確定

# 第二週・第六天

# 禱讀經節

林前六11 你們中間有人從前也是這樣,但在主耶穌基督的名

裏,並在我們神的靈裏,你們已經洗淨了自己,已

經聖別了,已經稱義了。

羅八11 然而那叫耶穌從死人中復活者的靈,若住在你們裏

面,那叫基督從死人中復活的,也必藉著祂住在你

們裏面的靈,賜生命給你們必死的身體。

約五24 我實實在在的告訴你們,那聽我話,又信差我來者

的,就有永遠的生命,不至於受審判,乃是已經出

死入生了。

# 晨興餵養

#### 現在就能知道自己已經得救了

許多人以爲得救是將來的事,所以也就以爲得救是現在不能知道、沒法知道的。但神在祂的話語,就是聖經裏,不只清清楚楚告訴我們,得救是現在的事,並且確確定定告訴我們,得救是現在就能知道的。我們一信,就已經得救了,同時也就能、也就該知道自己是已經得救了。

## (一) 「知道自己有永生。」—約壹五13。

人雖然真是接受了主作救主,但不知道自己有永生。也有許多人以爲信了主,有沒有永生,是將來見主,才能由主定規的事,不是我們信的人自己現在就能知道的。甚至還有人絕對主張,我們有沒有永生,是我們自己現在沒法知道的。他們說,信,是我們現在該作、也能作的事實;但是知道自己有沒有永生,是我們現在絕對作不到的事。他們以爲並且相信,人在今天,在今世,是沒法知道自己有永生的。但神在這裏清楚確定的,要我們「知道自己有永生」。所以憑神所說的,憑神所定規的,我們能知道,也該知道自己有永生。

## (二) 「曉得是已經出死入生了。」—約壹三 14。

神藉著使徒約翰,不只清楚告訴我們,一信就「是已經出死入生了」。(約五 24。)並且確定告訴我們,信了以後,能「曉得是已經出死入生了」。所以我們信了以後,自己有永生,是能知道的,自己已經出死入生了,也是能曉得的。信了以後,既然知道自己有永生,當然也就曉得自己是已經出死入生了。

## (三) 「我們知道我們是屬神的。」—約壹五19。

我們得救的人,是神所重生的,自然就是屬神的。這是我們從神所生,有神生命的人能知道的,也是我們該知道的。怎能主張一個人不能知道自己生身的父母?怎該主張一個人不該知道自己所屬的父母?我們既因信從神而生,得著了神的生命,就能知道自己是神的兒女,是有永生的,也該知道自己是屬神的,是蒙恩得救的人。(聖經要道(卷一),二六五至二六六。)

(四) 「同證我們是神的兒女。」—羅八 16。

我們是神的兒女,是有神生命的人,這是我們現在就能知道的, 因爲我們有證明。這個證明,就是聖靈和我們的靈所同作的見證, 乃是雙層的,且是在我們裏面,沒法去掉的,叫我們不能疑惑。

(五) 「我們也真是祂的兒女;…我們現在是神的兒女。」—約 = 1 - 2。

因爲我們知道,我們已經有了神的生命,是神所生的,所以知 道我們現在就是祂的兒女,並且能說,能有把握的說,我們也真是 祂的兒女。使徒約翰這話的語氣,是壯得不容我們有絲毫的疑惑的! 也是叫每一個有了神生命,作了神兒女的人,裏面的靈都必說阿們 的!(二六八頁。)

| 靈感與享受 | • |      |      |
|-------|---|------|------|
|       |   |      |      |
|       |   |      |      |
|       |   |      |      |
|       |   | <br> | <br> |

#### 附加資料一

### 關於呼求主名的一些加強的話

- 1 我們說操練我們的靈,最好是用操練我們的身體來比喻,操練身體是需要有規律的。
- 2 你禱告或是呼求主名,或者很強,或者很短。但這禱告好像觸 電,神的顯觸到你的靈,你的靈就活過來了。
- 3 不住的禱告,不光是叫我們靈得著操練,也是我們得以享受主的路。羅馬書十章說主對一切呼求祂名的人是豐富的。這就是 我們享受主的路。
- 4 愛神的意思就是享受祂。
- 5 基督徒要得勝、要天天成聖、要像神,秘訣就是享受。
- 6 操練呼求主名的生活,其實就是操練禱告的生活。不過呼求主 名是一個簡化的禱告。
- 7 要呼求主名就一定要用口,用心和用靈。
- 8 呼求主名是一種幫助的禱告、引進的禱告。

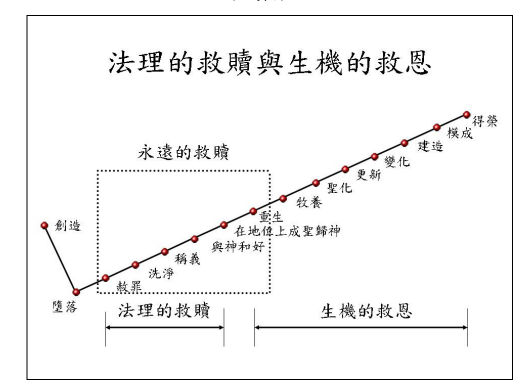
## 要建立呼求主名的生活

- 1 一個人的動作至終會成爲他的習慣,他的習慣至終會成爲他的 生活,他的生活至終會成爲他的命運。
- 2 我們的呼求主名就是我們的禱告。我們要呼求到一個地步不作 就不自在。
- 3 你的將來是怎麼樣就在乎你今天的生活是怎麼樣。

#### 呼求主名與禱告的三種關係

- 呼求主名引進我們的禱告。我們的禱告可能是呼出、吸入,讚美、敬拜主的名的可愛。
- 2 是加強禱告。
- 3 呼求主名其實就是我們的禱告。

#### 附加資料二



| 問題 |   | 生活操練實行表   |          |               |                      |                 |      |        |      |  |  |
|----|---|-----------|----------|---------------|----------------------|-----------------|------|--------|------|--|--|
|    | _ |           | 召會_      | 显             | 姓                    | 名               | 弟兄[  | ]/姊妹[] |      |  |  |
|    | - | 自主後年月日至月日 |          |               |                      |                 |      | Н      |      |  |  |
|    | - |           |          |               |                      |                 |      |        |      |  |  |
|    | - |           | 1.早起     | 2.呼求          | 3.禱讀                 | 4.奉獻            | 5.讀經 | 6.禱告   | 7.早睡 |  |  |
|    | - | 主日        |          | 主名            | 主話                   | 愛主              |      |        |      |  |  |
|    | - | 週一        |          |               |                      |                 |      |        |      |  |  |
|    | · | 週二        |          |               |                      |                 |      |        |      |  |  |
|    | - | 週三        |          |               |                      |                 |      |        |      |  |  |
|    | - | 週四        |          |               |                      |                 |      |        |      |  |  |
|    | - | 週五        |          |               |                      |                 |      |        |      |  |  |
|    | - | 週六        |          |               |                      |                 |      |        |      |  |  |
| 見證 |   |           | (        | (以上每样         |                      |                 | 与格四分 | · )    |      |  |  |
|    |   |           |          |               | 8.主                  | 日聚會             |      |        |      |  |  |
|    | - |           |          |               |                      |                 |      |        |      |  |  |
|    | - |           |          |               | 9.作見                 | 證/傳福音           | ÷    |        |      |  |  |
|    | - |           |          |               | * 1170               |                 | •    |        |      |  |  |
|    | - |           |          |               |                      |                 |      |        |      |  |  |
|    | - |           |          |               | 10.庫                 | 言               |      |        |      |  |  |
|    | - |           |          |               |                      |                 |      |        |      |  |  |
|    | - |           | <i> </i> | ∷ri±≼≘±∔⊤∕    | <del>`</del> ⊐.∕. ₩∃ | ⊥ <i>控→</i> :≡⟨ | ぬパ・7 | `      |      |  |  |
|    | - |           | 乍₩       | <b>削者請打</b> 欠 | 少▼ '业品               | 异个四             | 陀刀・( | )      |      |  |  |
|    | - |           |          |               | (200                 | 99Fall)         |      |        |      |  |  |
|    | _ |           |          |               | (=01                 |                 |      |        |      |  |  |