

الديانات والطوائف (١)

# الهندوسية بعيون مسيحية

By J.KAZANJYAN

| هذا العمل:               | 3. |
|--------------------------|----|
| الهندوسية                | 4. |
| مقدمة                    | 4  |
| التاريخ                  | 5  |
| التعاليم الهندوسية       | 13 |
| النصوص الهندوسية         | 14 |
| الله في الهندوسييّة      | 14 |
|                          |    |
| الكارما والتقمّص والخلاص |    |
| التجسيّد                 | 21 |
| تعاليم أُخرى2            |    |
| الخلاصة                  |    |
| معلومات إضافية5          |    |
| مراجع6                   |    |

#### هذا العمل:

هذه الدراسة هي جزء من سلسلة دراسات تتعامل مع الديانات والطوائف العالمية من منظور إيماني مسيحي.

ليس هدف هذه السلسلة تقديم أمر جديدٍ بالكامل، وذلك نتيجةً لوجود العديد من الدراسات المختلفة التي قامت بتقديم معلومات مشابهة لما يتم تقديمه في هذه السلسلة. إلا أن الهدف هو تقديم هذه المعلومات ضمن قالب جديد وتنسيق يُظهِرُ الإختلافات المجوهرية والخطرة بين المُعتقدات العالمية وبين الإيمان المسيحيّ المبني على إعلانات الله التي في الكتاب المقدس.

تم الإعتماد في هذه السلسلة على عدد كبير من المراجع المختلفة في محاولة للوصول إلى أدق التعريفات الممكنة للعديد من المصطلحات غير المُعرَّبة، ولذلك فإنه قد تمَّ إرفاق الإسم اللاتيني أو اليوناني في بعض الأحيان لمساعدة القارئ في البحث باستخدام مصادر إضافية.

إن هذه الدراسة تهدف إلى مساعدة الأخوات والأخوة المؤمنين على التنبه إلى الكثير من العادات والممارسات التي ربما تكون قد تسلّلت إلى حياتهم اليومية وعبادتهم، وبالتالي التخلّص من جميع الأمور الدخيلة على الإيمان المبني على تعليم الكتاب المقدس الذي يُشكّل المصدر الوحيد المعصوم لحياتنا في الإيمان وتعاملنا مع الربّ الإله.

على الرَّغم من أنَّ البعض من الأشخاص قد يشعرون بالتحديِّ نتيجةً لانتقاد بعض الممارسات التي ربما يعتقدون بأنها كتابية أو سليمة، إلا أنَّ الدعوة موجّهة للجميع في أن يضعوا التقاليد والعادات والممارسات تحت مجهر الكتاب المقدس لفحصها وفق المعايير الإلهية، لرفض كلُّ ما هو غريب والتمسّك بما هو سليم ومُقَدَّس.

من المُمكن أن يتم استخدام العديد من المعلومات ضمن الدفاعيات المسيحية عن الإيمان، إلا أنَّ الدفاعيات ليست هي الهدف المُرتجى من هذا العمل، فالهدف الأساسي هو التعليم عن الإيمان المسيحي من خلال تقديمه ضمن مقارنة لإظهار التباين الذي يسعى الكثير من الأشخاص إلى طمسه من خلال إساءة تقديم المعلومات أو سردها بطريقة غير مدروسة أو غير أمينة.

أُصلي أن أكون قد نجحت في تقديم المعلومات بطريقة أمينة لمجد الثالوث المُقدَّس الذي اختارني قبل تأسيس العالم لأسير في النور الذي أعلنه الابن الوحيد والفادي المُحِبّ، ربي ومُخلصي يسوع المسيح، الذي باسمه ستجثو كُلّ ركبة مما في السماء وما على الأرض.

# الهندوسية

#### مقدمة

تعتبر هذه الديانة كواحدة من بين أقدم الديانات التي في العالم، وقد قدَّمت

الخلفية اللاهوتية الأساسية للعديد من الشيئع (Sect) والفِرَق (Cult) الدينية التي نشأت في العالم الغربي في الماضي القريب. من بين هذه الجماعات نجد: جمعية قيدانتا (society (society) و الجمعية العالمية لوعي كريشنا (ISKCON) والتأمل التجاوزي (transcendental meditation) وحركة العصر الجديد (transcendental meditation). والمنافة إلى هذه الجماعات نجد بعض الحركات الفردية مثل حركة باغوان شري راجنيش التي العرف باسم حركة أوشو الراجنيشية (Bhagwan Shree Rajneesh) وسواها.

السوامى فيفيكاناندا

† sect الشيعة، وهي جماعة دينية تنفصل عن منظمة دينية مؤسسة وأكبر منها، وذلك لأنه يُنظر إلى المجموعة الأكبر على أنها أصبحت علمانية للغاية وعالمية في معتقداتها وممارساتها الدينية. والشيعة هي بعكس الفرقة (التي تقوم بتقديم مذاهب وممارسات جديدة ومختلفة بشكل جذري)، فهي تسعى إلى استعادة المعتقدات والممارسات التقليدية.

cult 2 يسبّم اعتماد ترجمة "فرقة دينية" لهذه الكلمة اللاتينية وذلك لعدم وجود مصطلح أو كلمة عربية موحدة ومقبولة تعكس معنى هذه الكلمة. خاصةً أنَّه يوجد صعوبة ترافق تحديد وتعريف معنى هذه الكلمة. يقدم لنا علماء الإجتماع تعريفات مختلفة بناءً على الإعتبارات الإجتماعية وتلك التي تتعلق بعلم الإنسان (أنثروبولوجي). وبموجب هذه التعريفات فإن الفرق (cults) تكون على الإعتبارات الإجتماعية وتلك التي تتعلق بعلم الإنسان (أنثروبولوجي). وبموجب هذه التعريفات فإن الفرق متعلوة أو وقائداً متطرفاً أو يمتلك كاريزما ومواهب مميزة. إن الفرقة الدينية تختلف عن الشيعة حيث أنها تتبنى وبشكل متطرف معتقدات دينية مستحدثة عادة ما تتمبب بتهديد القيم الأساسية والمعاير الثقافية للمجتمع ككل. لذلك نجد أنه من الغالب أن يكون سلوك الأشخاص الذين ينتمون إلى الفرق الدينية سلوكاً مُعادياً للمجتمع أو للقيم الإجتماعية وكذلك يكون سلوكاً متعرباً متطرفاً

على الرغم من أن هذا التعريف الذي يقدمه علماء الإجتماع يبدو ملائماً إلى درجة معقولة إلا أن هذه العوامل هي عوامل نسبية وغير موضوعية. فكيف نقوم بتحديد مفهوم "سرعة الزوال"؟ وما هو مقدار المواهب والتميز الذي يجب أن يتمتع به القائد؟ كما أن المسيحية بحسب هذا التعريف كانت في القرون الأولى لوجودها عبارة عن فرقة دينية لأنها تسببت بإدخال تغييرات "جذرية" وتسببت "بتهديد" المعايير الإجتماعية الأساسية في تلك الحقبة. وما هو مدى معاداة المجتمع والتعصب المطلوب من قبل المجموعة حتى يتم اعتبارها فرقة دينية؟

لهذا السبب نحن نتبنى النموذج اللاهوتي والعقائدي ونقبل التعريف الذي قام بتطويره آلان غوميز في كتابه "كشف القناع عن الفرق الدينية - Unmasking the cults". حيث يقوم غوميز بالتمييز بين الفرق المسيحية والفرق الإسلامية والفرق البوذيّة وسواها. فيما بتعلق بالمسيحية فإن تعريف الفرقة الدينة بحسب رونالد إنروث هو التالي: الفرقة المسيحية هي مجموعة من الناس النين يدّعون أنهم مسيحيون، وتستمل على نظام عقائدي معيّن يتم تدريسه من قبل قلد فرديّ أو مجموعة من القادة أو من قبل المنظمة، وهذا النظام ينفي (إما بشكل صريح أو ضمني) واحداً أو أكثر من العقائد الرئيسية للإيمان المسيحي التي يتم تعليمها في الأسفار السنة والسنين من الكتاب المقدس. لذلك فأنه بالنسبة "للمسيحية التقليدية الكتابية - أو أرثوذكسية الإيمان" فإن الفرق المسيحية هي المجموعات التي تذعي أنها مسيحية في الوقت الذي تتكر فيه المبادئ العقائدة الرئيسية مثل الثالوث، ولاهوت الإبن. الإيمان المسيحية.

(مصدر التعريف: Alan Gomes, Unmasking the Cults (Grand Rapids: Zondervan, 1995), 7 (مصدر

## التاريخ

إن جوهر الهندوسية من الناحية التأسيسية والفلسفية هو أنَّ كل الواقع هو "واحد" وبأنَّ كل التمايز الموجود في الكون يمكن أن يتم اختزاله في نهاية المطاف إلى "الوحدوية أو الأحادية" (Monism). ترجع الهندوسية المنتشرة في الهند الحديثة وبلاد الإنتشار إلى تأثيرات ثلاثة رئيسية وهي:

التأثير الأول هو تأثير هندو-أوروبي والذي يرجع تاريخية إلى الفترة الممتدة بين المتاثير الأول هو تأثير هندو-أوروبي والذي يرجع تاريخية إلى الفترة الممتدة بين المبهول روسيا وأسيا الوسطى إلى شبه الجزيرة الهندية جالبة معها ديانتها التي تعرف باسم الديانة القيدية (Vedism). والتأثير الثاني فكان من القبائل الإيرانية المجاورة التي اختلطت لغتها باللغة السنسكريتية للغزاة الآريين. أما التأثير الثالث فكان من الأفكار الدينية التي كانت موجودة في الهند ذاتها.

إن المصدر الأدبي للقيدية هو مجموعة الأناشيد (الترانيم) المعروفة بإسم ريغقيدا (Rigveda). والديانية القيدية كانت عبارة عن مذهب يعبد النار ويتبنى الفكرة القائلة بأنَّ النقاء ينبثق من النار، وهي فكرة مُبكِّرة قد تكون عاملاً مُحفزاً ومؤثِّرا على نشوء ممارسة إحراق أجساد الموتى وكذلك في وقت لاحق على التطور الذي أصاب التعليم المتعلق بالتقمص (تناسخ الأرواح، Reincarnation)

भी वार्षण का सम्मान के भी भी भारति हैं, पुरुष के विकास के दें में मुश्चित का विकास के दें में मुख्यित का विकास के दिन के प्रति हैं कि विकास के प्रति हैं

صورة لمخطوطة ريغقيدا تعود إلى القرن التاسع عشر

<sup>3</sup> الوحدوية أو الأحادية (Monism): هي فلسفة هندوسية تقول بأنَّ كلَّ شيء في الكون هو امتدادٌ لواقعٍ واحد. وجميع الإختلافات والتمايز الموجود ليس إلا وهم يمكن أن يتم جمعه أو امتصاصه في مصدر واحد لكل ما هو موجود.

<sup>4</sup> الديانة القُبِدِيَّة (Vedism): هي إحدى الأشكال القديمة للهندوسية، وصلت إلى الهند حوالي العام ١٥٠٠ قبل الميلاد من قبل الشعوب الهندو-أوروبية. المعارف القيدية محتواة في الريغقيدا (Rigveda). ويوجد كتابات أخرى تشتمل على الفلسفات القيدية وتعرف تحت مسمى الكتابات القيدية "القيداس" (Vedas) هي وبشكل أساسي مجموعة من الأناشيد (الترانيم) التي كانت تُنشد للله الأرية وتشتمل على كل من: ياجور فيدا (Yajurveda)، ساما فيدا (Samaveda)، الكتابات البراهمانية (Brahmanas)، والكتابات الأوبانيشادية (Upanishads).

<sup>5</sup> الريغڤيدا (Rigveda) هي واحدة من أقدم الكتابات الهندوسية وكذلك واحدة من أقدم الكتابات الدينية في العالم، وهي عبارة عن جزء من مجموعة كتابات هندوسية تعرف باسم ڤيداس (Vedas). تحتوي على ما يزيد عن ألف ترنيمة كُتبت في الفترة الممتدة من١٠٠٠-١٢٠ قبل الميلاد.

<sup>6</sup> التقمّص أو تناسخ الأرواح (Reincarnation): تترجم بشكل حرفي إلى "مجدَّداً في الجسد"، وهي الإعتقاد القائل بأن الروح بعد الموت لا تدخل في حالة وجود أبدية بل "تولد من جديد" بشكل ماديّ. يمكن القول بشكل عملي بأنَّ جميع الديانات والفرّق والشّيّع التي اشتقّت من الهندوسية تُعلَّم بالتقمص. كل من حركة العصر الجديد، السحر، الويكا وسواها تعلم بهذا التعليم. أما المسيحية فهي تعلم بالتجسد (تجسد يسوع المسيح). وهذا التعليم يقول بأنَّ يسوع كان هو الإله الذي اتخذ طبيعة بشرية. والأشخاص الذين يختبرون ويعيشون الخلاص هم "مولودون ثانية" وهذا المصطلح يشير إلى الولادة الجديدة وذات الطبيعة الروحية حيث أنهم يولدون بالمسيح وللمسيح بالإيمان. إلا أنَّ الموت الجسدي يفرق بين الجسد والروح. فالجسد يذهب إلى التراب إلى وقت القيامة في حين أن الروح تذهب إلى القردوس أو الدينونة الأبدية، ولا تتخذ شكلاً ماثياً جديداً.

يُقسُّم التاريخ الهندوسي بشكل أساسي إلى أربعة مراحل وهي:

المرحلة الأولى وهي المرحلة ما قبل القيدية والممتدة بين ٢٠٠٠ق.م - ١٥٠٠ق.م. وتتميز باعتناق المذهب [الأرواحي] أو مذهب روحية المادة (Animism)، وهو ما يمارسة ويعتنقه السكان الأصليون لوادي السند (Indus Valley). وفي هذه المرحلة طوّرت



امرأة من طبقة البراهمان

ربسارة الهاربا (Harrappa culture) عبادة الألهة الأنثوية وعبادة العجل أو الثور. ومن أهم مساهمات هذه المرحلة التاريخية هي الآثار التي ترتكتها والتي مَكَّنت علماء الآثار من إعادة تركيب وتجميع تاريخها الأساسي.

المرحلة الثانية هي المرحلة القيدية، وهي المرحلة التي سبق ذكرها والمرتبطة بالغزوات الآرية. إلا أنها وبخلاف الفترة ما قبل القيدية، لم تترك الكثير من الآثار أو المعالم. إن أعظم أثارها هي المساهمات الأدبية الموجودة في المريغقيدا (Rigveda). في هذه المرحلة تطورت العبادة المستعددة الآلسهة

(Polythiesm) للهندوسية بشكل كبير. كما ظهر في هذه الفترة جانب مهم آخر من جوانب الهندوسية المعاصرة وهو النظام الطبقي (Cast System). هذا النظام يقوم بتقسيم الأشخاص إلى طبقات مهنية ترتبط بلون البشرة. وتتحدث كتابات الريغقيدا عن خمسة طبقات اجتماعية هي:

- 1. البراهمنس (Brahmins): وهي طبقة الكهنة والدارسين.
- 2. الكشاترياس (Kshatriyas): وهي طبقة المحاربين والجنود.
  - 3. القاشياس (<u>Vaishyas</u>): وهي طبقة المزارعين والتجار.
    - 4. السودراس (Sudras): وهي طبقة الفلّاحين والخَدَم.
      - 5. الهاريان (Hariyan): وهي طبقة المنبوذين.

<sup>7</sup> المذهب الأرواحي (Animism): وهو المعتقد القائل بأنَّ جميع الأشياء الموجودة في الكون مزودة بقوة حياة أو روح أو ذهن. يشار إلى المذهب هذا بأسماء مختلفة مثل المذهب المادة (Panpsychism) أو المذهب الهيلوزوي أو مذهب المادة الواعية (Hylozoism). من الناحية الفلسفية يتعارض هذا المذهب مع المذهب المادي، وقد يجادل أحد الفلاسفة الذين يعتنقون هذا المذهب بأنَّ الصخرة أو الشجرة ليستا مجرّد تجمع لذرات أو جزيئات (كما يقول الماديون)، بل هما تمتلكان و عباً للقوى و الأشياء المديطة بهما. و على الرغم من مُعارضة هذا المذهب في الأوساط الفلسفية إلا أنَّه يشكل عنصراً مهماً للتعرف على الحياة الدينية للأشخاص الذين عاشوا في حقب ماضية.

لقد تعرضت هذه التقسيمات الطبقية عبر الزمن إلى آلاف التقسيمات الفرعية والتي تحمل تسميات عديدة ومختلفة بحسب المناطق واللهجات، إلا أنَّ البراهمنس (Brahmins) حافظوا على صدراة النظام الطبقي وكذلك الهاريان (Hariyan) بقوا في أسفل هذا الترتيب حيث يتم اعتبارهم أقل من البشر ويتم التعامل معهم على هذا الأساس.

وعلى الرغم من أنَّ مهاتما غاندي قد نجح في سنِّ قانون اجتماعي لحظر "النَّبد" إلا أنَّه لا يزال مُتَبَنَّى بشكل فلسفي وديني في العديد من القُرى وخاصّةً في جنوب الهند.

المرحلة الثالثة من التاريخ الهندوسي تُعرَف بإسم فترة الأوبانيشاد (Upanishad)، وهي الفترة التي ابتدأت حوالي العام ٧٠٠ ق.م. إن كلمة أوبانيشاد تعني بشكل حرفي "الجلوس عند قدمي أحدهم". شهدت الهندوسية

خلال هذه المرحلة تحولها الأكبر باتجاه الشكل المعاصر لها. ونجد تحوّل الطابَع الشيدي الذي يتميز بتبني وجود الآلهة البشرية الخارقة إلى توجّه آخر مختلف، تمَّ في هذه الفترة تطوير عقائد مثل الزهد والتناسخ، وظهر فيها أيضاً ما يُعرف بعلاقة المعلم (غورو، Guru)/التلميذ وذلك على المستوى الروحي الصرف. فأولئك الذين تحرّروا من دورة إعادة الولادة (موكشا تحرّروا من دورة إعادة الولادة (موكشا يخضعوا للكارما (Karma) الصالحة والجيدة وذلك ليصلوا بأنفسهم إلى والبستارة الأكاملة.



رسم لشانكارا مع تلاميذه.

<sup>8</sup> المعلم (Guru) و هو مُرشد إلهي أو معلم روحي.

<sup>9</sup> موكشا (Moksha): هي عملية الخروج من النهج المخادع للوهم (مايا Maya). ويطلق على هذه العملية لفظ موكسا (Moksa) أي التُحرُر.

<sup>10</sup> الكارما (Karma): وهي ما يمثل قانون العدالة الجزائي، حيث تحدد كارما المرء مكانه في المراحل المتعاقبة من دورات التناسخ. وتمثل الكارما القانون الأخلاقي للكون وهو الذي يجب أن يحاكم وفقه الجميع.

<sup>11</sup> الإستنارة (Enlightenment)، تشير الإستنارة في الهندوسية إلى الحالة التي يمكن الوصول إليها حين تصل الروح الداخلية إلى نهاية سعيها وتصل إلى الإحساس بالإله والإتحاد مع الكون (نيرڤانا Nirvana).

تميّزت فترة الأوبانيشاد (Upanishad) بالتمرد على الطقوس والشعائر التي ميّزت العصر القيديّ السابق. وقد تخلّى الأتصار المخلصين للهندوسية عن سلطة البراهِمنس ليقوموا بإتّباع المعلم (Guru) الذي يستطيع أن يُظهر لهم مخرجاً من درب إعادة الولادة (سامْسَرا Samsara). 12



#### صورة لرهيان بوذيين من نبيال.

يعتبر غوتاما بوذا 13 مثالاً رئيسياً عن الزهد الذي يمكن أن يُرشد المرء في طريق الإستنارة. وقد أدَّى طريقه هذا إلى نشوء الديانة البوذية التي تشكل واحدةً من الديانات الرئيسية في العالم. كان القرن الثالث قبل الميلاد هو القرن الذي شهد انتشار البوذية في الهند وذلك نتيجة لتأثير الحاكم المورياني أسوكا "Asoka" الذي حافظ على علاقة وموقف إيجابيين من الهندوسية.

12 سامسرا (Samsara): وهي حالة من التجول أو الضياع الذي لا نهاية له للروح من خلال مختلف أشكال الحياة الدنيا والعليا.

<sup>13</sup> سيدهارتــا غوتــامـا (Siddharta Gautama) ٥٦٣-٥٦٣ ق.م: في سن الـخامسة والثلاثين وبـعد الكثير من الـتأمل، قرَّر غوتـاما أن يجلس تحت شجرة حتى يصل إلى الإستنارة. أدَّى هذا المجهود إلى تنقيته من كل الجهل واكتساب المعرفة التي أصبحت جوهر وأساس الفكر البوذي.

<sup>14</sup> أسوكا (Asoka) ٢٣٢-٢٧٢ ق.م: ملك من ملوك الهند ويعتبر أحد أعظم الملوك ليس فقط أنّه قد سيطر على معظم شبه الجزيرة الهندية، ولكن أيضاً لأنّه بعد تحوله إلى البوذية قام بتحويل البوذية من تجمع وتكتل لعدد من الشِيّع الصغيرة إلى واحدة من الأديان الرئيسية في الهند. از دهرت في عصره الحركة البوذية وتوحدت بعد أن قام الملك أسوكا بإرسال المبشرين إلى جميع أنحاء الإمبراطورية التي كانت تخضع لسيطرته.

المرحلة الرابعة من التاريخ الهندوسي ابتدأت حوالي القرن الثاني قبل الميلاد. وقد استمرت إلى القرن الميلادي الثاني. وقد شهدت النصوص الدينية القيدية صحوة. وارتفع الإله براهما في المكانة ليهيمن على الآلهة الأدنى منه. إلا أنه يوجد الهة أكثر أهمية منه مثل كريشنا (Krishna) وهو أحد التجسدات العشر للإله قيشنو (Vishnu) والذي أصبح الإله السائد للهندوسية، وكذلك الإله سيقا (Siva) الذي أصبح ثالث أهم الآلهة التي يتم الإشارة إليها في التقاليد الهندوسية في تلك الفترة.

تعتبر بـاغـاڤـاد غـيتا (Bhagavad Gita) واحـدة مـن أكـثر الـنصوص

الهندوسية شعبية وانتشاراً، وهي عبارة عن حديث طويل بين المحارب أرجونا (Arjuna) وقائد عربته الحربية كريشنا (Krishna). حيث يقرّر أرجونا عدم القتال في مواجهة أقربائه في المعركة، إلا أنَّ كريشنا قد عمل على حضّه على القتال والتخلي عن مشاعره الشخصية في سبيل القيام بما هو صائب وتحقيق النظام (Dharma). الفكرة الرئيسية في الباغاڤاد غيتا هي الإخلاص والتفاني الروحي العميق، وهي الفكرة الأكثر انتشاراً في الهندوسية حتى يومنا الراهن.



قيشنو

<sup>15</sup> كريشنا (Krishna): واحد من بين أشهر الآلهة الهندوسية، يتم اعتبار كريشنا ثامن تجسد للإله فيشنر (Vishnu). المصدر الرئيسي من مصادر الكتابات الأدبية الهندوسية الذي يظهر فيه كريشنا هو ماهابهاراتا (Mahabharata) و كتابات البورانا (Puranas). كان "كامسا" (Kamsa) و هو شقيق والدة كريشنا، ملكا شريراً حاول تدمير كريشنا، إلا أنه قد تمّ إنفاذ كريشنا من خلال تهريبه عبر أحد الأنهار, وقد تمت تنشئة كريشنا كشخص مولع بعمل المقالب (مخادع)، وصانع معجزات، ورومانسي فاتن. في وقت لاحق عاد كريشنا إلى "ماهاب "كامسا"، وفي وقت لاحق تروج من "روكميني" (Rukmina) إضافة إلى عدة زوجات أخريات واستقر في دواركا (Dwarka) الحاقية في ولاية غوجارات المناهنية، وفقاً لما يرد في باغاقاد غينا (Arjuna) في الحرب التي المهادين (Kavraya) وباندافاس (Pandavas) بجا كريشنا عان هو قائد مركبة أرجونا (Kavraya) في الحرب التي من قبل صيّاد بسهم أصاب عَقِبَه (كعب قدمه) وهي البقعة الضعيفة الوحيدة في جسده.

<sup>16</sup> شيقًا (Siva): وهو إله القوة المُدمرة. يعرف إما بإسم شيقًا أو سيقًا ويظهر بأشكال متعدّدة، إلا أنَّه يظهر بشكل أساسى كواحدٍ من الثالوث الهندوسي الذي يتكون منه إضافةُ إلى براهمان (Brahman) و ڤيشنو (Vishnu) - وهما الإلهان المسؤلان عن الحلق والحفظ على التوالي- وجميع الأمور التي تتم إزالتها أو التراجع عنها تُنسب إلى شيڤا.

<sup>17</sup> باغاڤاد غيتا (Bhagavad Gita): وهي "الأنشودة الإلهية للرب." وهي تحتوي على أهم الزخارف والجواهر المهمة للفكر الهندوسي. وتكافئ الباغاڤاد غيتا في مكانتها بالنسبة للهندوس مكانة الكتاب المقدس بالنسبة للمسيحيّن (مع وجود تحفّظات وفروقات مهمة).

<sup>18</sup> أرجونا (Arjuna): وهو ابن باندو (Pandu)، وقد ظهر مع كريشنا في معركة خاضها ضدّ خصومه. إلا أنَّ أرجونا رفض الفتال بعد أن عاين العديد من أقاربه بين صفوف الأعداء. بعد ذلك يخوض نقاشاً مع كريشنا الذي يقنعه في نهاية المطاف بوجوب مشاركته في القتال. لقد تم تسجيل هذه المحادثة في واحدة من أهم كلاسيكيات الهندوس الأدبية وهي باغاقاد غينا (Bhagavad).

استمرَّت الهندوسية وكذلك نظيرتها البوذية في إحداث تأثير هائلٍ في آسيا، في الوقت الذي كانت المسيحية تغيّر وجه العالم الغربي. وفي الفترة التي استمرت من القرن الرابع حتى القرن الثامن الميلادي، انتشرت الهندوسية وتعمَّمت من خلال كتابات البورانا (Puranas) التي تضم مختارات من الأدب الهندوسي وتلخص الآلهة الهندوسية الثلاثة للثالوث الهندوسي وهي براهما، ڤيشنو وسيڤا (أو شيڤا)، إضافةً إلى جميع الأفكار الرئيسية الدينية الأخرى. وقد أصبحت مجموعة كتابات البورانا تشكل النصوص الدينية لعامة الشعب.

لقد شهد القرن الميلادي الأول تطوراً للعديد من الفِرَق والشّيع الدينية التي تُمجّد الهة مُختلفةً مثل شاكتي (Shakti) ـ الإلهة الأم؛ سكاندا (Skanda) ابن سيڤا؛ سوريا (Surya) إله الشمس؛ لاكشمي (Lakshmi) إلهة الحظ وهي قرينة ڤيشنو؛ إضافة إلى المئات من الآلهة الأخرى. إن المفارقة في الهندوسية كانت من خلال المفارقة في الهندوسية كانت من خلال قدرتها على تكييف نفسها مع تعددية الآلهة في الوقت الذي تقوم بإظهار ميول توحيدية.

نشأت خلال الجزء الأخير من القرن الميلادي الأول روح العداء ضد البوذية من قبل الفلاسفة الهندوس البارزين من أمثال شانكارا (Shankara)<sup>20</sup> وكوماريلا (Kumarila). إلا أن التقارير عن تدمير



لاكشمي قرينة ڤيشنو.

المعابد البوذية وقتل الرهبان الذين فيها شاعت بعد القرن السابع الميلادي، ويمكن تشبيه هذه المرحلة بالعصور الوسطى في أوروبا.

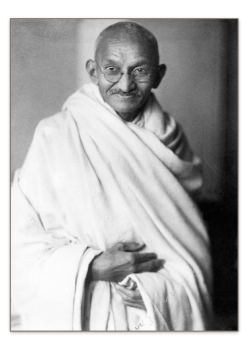
<sup>19</sup> كتابات البورانا (Puranas): جزء من مجموعة الأنب الهندوسي المقنس. تحتوي على روايات مرتبطة بالأساطير الهندوسية المُختصَة بخلق العالم، وسرديات ملحميّة تتعلق بالآلهة والقديسين، إضافةٌ إلى تاريخ السلالات الملكية. وقد نجى من نصوص البوارانا ثمانية عشر نصاً إلى وقتنا الراهن.

<sup>20</sup> شانكارا (Shankara) ٧٠٠-٧٠٠ ق.م: وهو فيلسوف هندي ولاهوتي هندوسي ويعتبر واحداً من أهم الدعاة للهندوسية المعاصرة. تتناول كتاباته المتعددة قناعاته الرئيسية بأن المعرفة المباشرة ببراهمان (Brahman) هي الوسيلة الوحيدة للتحرر من الكارما (Karma).

ابتداءً من القرن الحادي عشر، وجدت الهندوسية نفسها تحت تهديد نتيجةً للغزوات الإسلامية. وقد أدَّى احتلال شمال الهند إلى تعزيز وتقوية الهندوسية في الجنوب. لقد فشل الإسلام في التأثير على اللاهوت الهندوسي إلا أنَّ تأثيره كان على اللغة والثقافة، حيث نجد أن العديد من الكلمات العربية والفارسية قد تسربت إلى المفردات الهندية. لقد توافقت عقيدة عزل النساء عن الطبقات العليا التي تعرف بإسم بوردا (Burdah) مع العقيدة الإسلامية. وقد تمّ تقديم الجهد الأكبر للتوفيق بين هاتين الديانتين في فتره حكم سلطان أكبار المسلم (٢٥٥١-٥١٠٥). إلا أنَّ جهوده قد بائت بالفشل نتيجةً للنهضة الإسلامية التي حدثت في القرن الثامن عشر وكذلك تحت تأثير السيطرة البريطانية التي قامت بنشر المسيحية في شبه الجزيرة الهندية.

لقد كان للتعاليم الهندوسية تأثيراً كبيراً على الغرب في النصف الثاني من

القرن التاسع عشر وخلال القرن العشرين، وخاصّه أمن خلال الحركات الإصلاحية الهندوسية. من بين أهم هذه الحركات نجد الحركة السيخيّة (Sikhism) التي ابتدأت في أواخر القرن الخامس عشر من قبَل غورو ناناك. تضمنت الإصلاحات التي قام بها غورو ناناك رفض النظام الطبقي. وحقيقة الأمر أن الحركة السيخية تستحق دراسة خاصة بها إلا أننا فى هذا المقام نكتفى بالقول بأن أفكار هذه الحركة مهمة وقد كان لها تأثيراً كبيراً وخاصة من خلال تعاليم اليوغى (Yogi) بهاجان .22(Bhajan)



مهاتما غاندى

<sup>21</sup> اليوغي (Yogi): هو الهندوسي المنديّن والمواظب على ممارسة اليوغا.

<sup>22</sup> بهاجان، يوغي (١٩٣٠-): وهو مؤسس منظمة الصحة والسعادة والقداسة (3HO).





وصلت أولى التنظيمات الهندوسية إلى الولايات المتحدة الأمريكية في تسعينيات القرن التاسع عشر عندما أسس السوامي (Swami)<sup>24</sup> فيفيكاناندا (Swami)<sup>24</sup> وهو أحد تلاميذ المصلح الهندوسي راماكريشنا (Ramakrishna)<sup>25</sup> جمعية فيدانتا في مدينة نيويورك في عام ١٨٩٥.

نالت الكثير من الشِّيَع التي نشئت من الهندوسية شهرةً وقبولاً شعبياً في الغرب (وكذلك في الشرق) في القرن العشرين ومن بين هذه الشُّيع نجد الثيوصوفيا (Theosophy)26،

إيلان قيتال (Elan Vital)<sup>27</sup>، الجمعية العالمية لوعي كريشنا (ISKCON)، التأمل الستجاوزي (transcendental meditation)، والحسركة السراجسنيشية (Rajnershism). وحركة العصر الجديد (new age movement) التي تعتبر واحدة من أهم القوى غير المسيحية ذات التأثير على الحضارة، وقد اعتمدت بشكل رئيسى على الهندوسية لبناء أساساتها الدينية.

لقد خضعت الهندوسية لنهضة كبيرة في الغرب نتيجةً لتأثير حركة الإصلاح الإجتماعي الناجحة التي قام بها مهاتما غاندي، حيث تم التأكيد على اللاعنف والمساواة بين الجنسين. وقد كانت لتعاليمه تأثيراً كبيراً على أفكار مارتن لوثر كينغ جونيور الزعيم البارز في حركة الحقوق المدنية الأمريكية.

لقد تفاقم التوتر التاريخي بين الهندوس والسيخ في العام ١٩٩٠. كما أنَّ العلاقات بين الهندوس والمسلمين قد تدهورت نتيجةً لنزاع نشب في العام ١٩٨٦ حول ضريح مقدس في ولاية أوتار براديش (Uttar Pradesh)، حيث طالبت الديانتين بملكيته.

<sup>23</sup> السوامي (Swami): هو الهندوسي الذي يتخلّى عن كلّ شيء، بما في ذلك الجهد والعمل، بغية الوصول إلى النعيم الأعلى. تأسس نظام السوامي في القرن الثامن على يد شُنكار ا (Shankara).

<sup>24</sup> فيڤيكاناندا، سوامي: (١٨٦٣-١٩٠٢ ). وهو تلميذ راماكريشنا ومؤسس جمعية ڤيدانتا. وهو المسؤول عن جمع الشرق مع الغرب من خلال تطيمه عن الهندوسية.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> راماكريشنا (Guru ، ١٨٥٢-١٨٣٦). واحد من أشهر المعلمين (الغورو، Guru) في الهندوسية. وكان كاهنا لمعبد كالى (Kali) في ولاية كالكوتا.

<sup>26</sup> الثيوصوفيا: كلمة مكونة من تركيب الكلمتين اليونانيّتين ثيوس (theos) التي تعنى الله أو إله وصوفيا (Sophia) التي تعني الحكمة.

<sup>27</sup> تعرف أيضاً بإسم "إرسالية النور الإلهي" (THE DIVINE LIGHT MISSION).

<sup>28</sup> عُرفَت هذه الحركة لاحقاً باسم أوشو (Oshu).

# التعاليم الهندوسية

تُقسم الهندوسية بشكل رئيسي إلى ستة أنظمة أو مدارس فكرية تدعى دهارسانا (Pharsana) وهي: سامخيا (Samkhya)<sup>29</sup> يوغا (Yoga)<sup>30</sup> نيايا (Nyaya)<sup>31</sup> قايـشيشيكا (Vaisheshika)<sup>32</sup> بـورقـا مـيمامـسا (Mimamsa)<sup>33</sup> وأوتّارا ميمامـسا (Uttara Mimamsa) فون شتايتنكورن Heinrich von Stietencron ملاحظاته عن هذه المدارس فيقول:

إن جميع هذه الأنظمة معنية بتفسير العالم وبتفسير أسمى الأهداف البشرية - أي الخلاص- وجميعها تسعى للوصول إلى هذا الهدف من خلال المعرفة والإدراك. يسعى الميمامسا الأكبر سنا إلى وضع الأساسات للفهم الصحيح للكتابات والتعاليم القيدية ... لتكون أساس للسلوك الصحيح. بالنسبة لجميع الأنظمة الأخرى والمراحل اللاحقة من البورقا ميمامسا، فإن ما يتم أخذه بعين الإعتبار هو المعرفة كوسيلة للخلاص من دورة إعادة الولادة، مع تصور للحالة النهائية إما كقدوم كامل لبقية النفس الفردية (نيايا / قايشيشيكا والبورقا ميمامسا اللاحقة) أو التغلُّب على المسافة الفاصلة بين الوعي الفردي والوعي المُطلق (يوغا، سامخيا) وأجزاء من القددانتا.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> سامخيا (Samkhya): المعنى الحرفي للكلمة السنسكريتية هو "بناءً على الحساب" وهي فلسفة هندوسية تعلم بأنَّ الخلاص من خلال المعرفة بازدواجية (ثنانية) المادة والنفس.

<sup>90</sup> يوغا (Yoga): واحدة من أقدم المفردات المهندوسية. وتعني "الإتحاد" وهي الطريقة أو المسار أو الدرب الذي يتم اتّباعه في سبيل إدراك واختبار والوصول إلى حالة الوحدة مع براهمان (Brahman). يوجد أكثر من يوغا في الفكر الهندوسي.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> نيايا (Nyaya): واحدة من المدراس الهندوسية وهي مدرسة المنطق الهندوسي وعلم المعرفة (نظرية المعرفة).

<sup>32</sup> أيشيشيكا (Vaisheshika): واحدة من المدارس الهندوسية الستة، تؤكد على المذهب المادي وعلى تصنيفات المادة. تعلم هذه المدرسة بأن الذرّة هي أصغر أجزاء الكون غير القابلة للتدمير.

<sup>33</sup> بورڤا ميمامسا (Purva Mimamsa): من الخالب أن ميمامسا بذاتها هي أقدم المدارس الفكرية. ويقوم تدريبها الفكري على تقديم تفسير للكتابات الڤيدية. بورڤا ميمامسا والتي تعني "الدراسة المُسبقة أو الرئيميّة" تهتم بدراسة الأجزاء القديمة من الدراسات الشّيدية والتي تُدعى كارماماندا (Karmakanda)

<sup>34</sup> أوتًارا ميمامسا (Uttara Mimamsa) وهي جزء من مدرسة ميمامسا الفكرية التي ربما تكون واحدة من أقدم المدارس الفكرية التي تهتم بشكل رئيسي بدراسة الكتابات الفيدية. أوتًارا ميمامسا والتي تعني "الدراسة اللاحقة" تهتم بتفسير الكتابات الفيدية المتأخرة أو الكتابات الأوبانيشادية (Upanishads).

الأوبانيشادية (Upanishads): هي عقيدة سرية، وهي الرسائل السنسكريتية التي تشكل جزءاً حيوياً من الكتابات القيديّة. تحتوي على الحكمة والفاسفة المُجمَّعة للحكماء والتي كُتبت بين العامين ٥٠٠-٥٠٠ ق.م. المفهوم الأساسي لهذه الكتابات هو التعليم القائل بأن "الكل" يمكن أن ينجذب إلى "المواحد" وبأنَّ "المواحد" قد يُصبح "الكُلّ" (هذا التعليم هو شكل من أشكال التعليم بوحدة الوجود (Pantheism).

يتابع الدراس قون شتايتنكورن في الإشارة إلى أنَّه على الرغم من التشابه في الأهداف التي تمتلكها هذه المدارس، إلا أنَّ كل نظام منها يمتلك اتجاهاً مختلفاً لتحقيق هذه الأهداف.

على الرغم من أن الهندوسية قد خضعت لتطور هائل خلال تقدمها، وعلى الرغم من وجود آلاف الشِّيع الهندوسية التي تمتلك خصائص تميّزها بعضها عن بعض إلا أن المكونات الرئيسية تظل ثابتة.









# النصوص الهندوسية

يوجد الكتابات القيدية التي تتضمن الريغقيدا والكتابات الأوبانيشادية ويوجد الماهابهاراتا (Mahabharata) الماهابهاراتا (Mahabharata) التي تشتمل على باغاقاد غيتا (Sita) (Gita). كما يوجد النصوص البراهمانية (Brahmans) و السّوترية (Aranyakas) والأرانياكية (Aranyakas) إضافةً إلى العديد من النصوص المقدسة الأُخرى.

# الله في الهندوسيّة

يكمن صميم الهندوسية في مفهومها عن الله والواقع وعلاقات الجنس البشري وتقاربه مع هذا الواقع. إن مفهومها الأساسي هو أن براهمان هو المبدأ المطلق الذي يشتمل على جميع الأشياء. وهو يتجلّى في الخليقة بأسرها - سواء كان ذلك بشكل حيويّ أو غير حيوي- وذلك كنوع من أنواع الإهتزاز أو التردّد الأدنى للروح

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> ماهابهاراتا (Mahabharata): واحدة من قصائد الأدب الهندوسي الملحمية. وتتألف هذه القصيدة من مانة ألف شطر شعري تصف المنافسة بين البانداڤاس (Pandavas) وأخرتهم الكاڤراڤاس (Kavravas) الذين كانوا حكاماً في أرض دلهي.

<sup>36</sup> الكتابات السوتريّة (Sutras): إن كلمة سوترا السنسكريتية تعني الخيط أو السلك الناظم، وتُقدِّم الكتابات السوترية سلسلة مُجمَّعة من الأمثال والجكم التي تقدّم تعليقات مختصرة على الكتابات الأوبانيشادية والڤيدية. وهي نصوص تلخص المحاضرات المختلفة لبوذا.

الأسمى لبراهمان. تلتزم الهندوسية بالتوحيد (Monism) والوحدوية (Monism) وذلك في كون كلّ الحقيقة تنبع من هذا الجوهر الواحد. ومع ذلك فإنّها ديانة متعدّدة الآلهة من حيث أنها تدعو إلى عبادة العديد من الآلهة الأصغر؛ يتم التعبير عن هذا الجوهر الواحد بشكل تعدّدي في الكون المادي. ولهذا السبب فإن الهندوسية ملتزمة بمذهب وحدة الوجود (Pantheism)37. يتم تسمية الإعلان الذاتي لبراهمان في كلّ كائن بإسم أتمان (Atman)38. وتعتبر الهندوسية أنَّ الهدف والمسعى الأسمى لكل الديانات هو تحديد وربط أتمان (Atman) مع الإله براهمان.



شىدقا مع بار قاتى

تختلف الهندوسية اختلافاً كبيراً عن المسيحية واليهودية والإسلام فيما يتعلق بالعقائد والتعليم عن الله. ونجد أن التعبير الهندي (إيكام براهمان دقيتي ياناستي) الذي يترجم: براهمان هو واحد ولا يوجد ثان، متشابهاً مع "الشاماع" العبري: إسْمَعْ يَا إسْرَائِيلُ: الرَّبُّ إلهُنَا رَبُّ وَاحِدُ. (سفر التثنية ٦: ٤). إن الإنطباع الظاهري هو أنَّ الهندوسية تقوم بتقديم مفهوم توحيديّ يماثل الأديان الرئيسية الأخرى. لكن هذا التشابه سرعان ما يختفي عندما يكتشف المرء ما هو المقصود بعبارة "براهمان هو واحد". إن الأمر في الهندوسية مختلف عن المسيحية وقد حيث يتم تصور الله في علاقته مع خليقته من خلال مصطلحي الحضور 40 والسمو41،

<sup>37</sup> مذهب وحدة الوجود (Pantheism): أصل هذه التسمية مشتق من الكلمتين اليونانيّتين Pan "كلّ" و Theos "الشّ"؛ أي أن الترجمة الحرفية ستكون "الكُلّ الشّ" إن وحدة الوجود هي. الإيمان بأنَّ الله هو. كلّ شيء، وكلّ شيء هو. الله. وفق هذا المذهب لا يوجد أي تفريق بين الطبيعة وبين الله. فالمادة ليست سوى امتداد لواقع واحد. يتم تبني أحد أشكال هذا الفكر في الديانة الهندوسية ومشتقاتها.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> أتمان (Atman): تعني بشكل حرفي نَفَسُ أو روح وتعني أيضاً الذات، وتشير إلى كلّ من الجسد والروح والحواس وكامل كينونة الفرد وبنيته. وتتم الإشارة إليه باستخدام مصطلح "مبدأ الحياة الكونية".

<sup>98</sup> في الإيمان المسيحي يتم التعبير عن وجود الله الكلي من خلال كلمات ومصطلحات مختلفة مثل مصطلح "المالئ الكُلّ" على سبيل المثال وذلك للإشارة إلى الوجود الكليّ ش، أي أنَّ كلّ شي وكلَّ مكان هو في حضرة الله في كلّ وقت. كما يتم استخدام مصطلح السمو أو التعالي وذلك للإشارة إلى اختلاف الله عن خليقته من حيث الطبيعة أو الجوهر، حيث أنَّه لا يوجد أيّ شيء من الأشياء التي يمكن أن يتم تشبيهها بالله من حيث الطبيعة فالله ليس مخلوقاً كما أنَّه ليس جزءاً من خليقته.

<sup>40</sup> الحضور (Immanence): يستخدم اللاهوتيّون المسيحيّون هذا المصطلح ليشيروا إلى قُرب الله من خليقته (وهو يتميز عن السموّ). تتحدث المسيحية التقليدية عن كل من الحضور الإلهي والسمو الإلهي لوصف علاقة الله بالخليقة. ونجد أن العديد من الديانات غير المسيحية والفرق الدينية تقوم بالتأكيد على أنَّ حضور الله يُفقده سمّره أو أنَّ سموَّه يُفقده حضوره.

<sup>41</sup> السمق (Transcendence): تعليم و عقيدة مسيحية تقليدية تقول بأنَّ الله متميّز ومُختلف عن خليقته. إن هذا الإنفصال لميس واضحاً في الديانات الوحدوية (Pantheistic).

فإن الهندوس لا ينظرون إلى براهمان على أنّه واقع ميتافيزيقي منفصل (تجريدي أو خارق للطبيعة)، بل كمبدأ للحياة يشتمل على كل ما هو موجود. ومن غير المهم وجود عدد من الآلهة الأدنى منه (سواء كانت مئات أم آلاف الآلهة). فإن براهمان هو المبدأ المحايد الذي من خلاله، وبه يكون كل الواقع جزءاً.

من بين المفارقات الهندوسية نجد أنه يُنظُر إلى براهـمان عـلى أنَّه "غـير شـخصانـي" - غـير شخصي ولكنه فـي الوقت عينه غير مُميَّز عن الإنسانية. أما بالنسبة للمسيحية، فإن الله هو إله شخصانـي مُتفرّد وشخصي قريب من خليقته. كما أنَّ طبيعة الله الفائقة أو المتسامية لا تنتقص من كونـه إلـها شخصياً، وذلك أنـها تميّزه عن خليقته هـو خليقته فحسب. فمفهوم تميّز الله عن خليقته هـو مفهوم مركزي ومحوري فـي الفكر المسيحي، إلا أنَّه مفهوم لا يمكن تصديقه بالنسبة للهندوسية.

راما حامل الفأس

ك معهوم م يمحل تصديعه بالسبب الهندوسية. لطالما تمّ إجراء مقارنات بين المفاهيم الهندوسية والمفاهيم المسيحية عن الله وذلك على اعتباره ثالوثاً إلهياً. وغالباً ما يتم مساواة الإله المسيحي

الذي أعلن عن ذاته من خلال الأقانيم الثلاثة: الآب والإبن والروح القدس، مع التعليم الهندوسي عن الإله الذي يقول أنه براهمان وقيشنو وشيقا (الخالق الحافظ - المُدمِّر). إلا أنَّ هذا المقارنة والتشبيه إنما هي عملية مُضلِّلة. فمجرد النظر إلى حقيقة كون المسيحية تتبنى عقيدة سموّ الله وتمايزه عن خليقته تُظهر بطلان هذا التشابه. ونتيجةً لنظرة الهندوسية إلى الله على أنَّه مبدأ مُحايد للواقع فإن ثالوث الآلهة الهندوسي ليس إلا تجليّات أو مظاهر مختلفة لذات الواقع. إلا أنَّ الرؤية المسيحية لله تقول أنَّه واحد من حيث الجوهر ومُثلَّثُ من حيث الأقنومية (الشخصية). فالله الآب هو الخالق الكُليّ القدرة. فالله قادرُ على كلِّ شيء وفي الوقت عينه كيّ آب هو إله شخصيّ ومُحبّ. والإبن هو تجسّد لللاهوت في الرقت عينه كيّ الله عنه والذي دوره الرئيسي هو الخلاص. والروح القدس هو "الربُّ المُحيي" 42 وهو الذي يُقدِّس ويُعزِّي ويُعلِّم.

<sup>42</sup> راجع قانون الإيمان النيقاوي.

يُنظر إلى براهمان في الهندوسية على أنّه خالق مثل الله الآب في المسيحية. لكن عمل الخلق الذي يقوم به براهمان ينطوي على خلق مظاهر وتجليات جديدة للواقع، والتي تُظهَر بشكل مُستمر. أما بالنسبة للمسيحية فإن الله قد خلق السموات والأرض في إطار زمني. وبحسب السرد الذي يُقدِّمه سفر التكوين فإنَّ هذا الإطار الزمني كان ستة أيام (التكوين الإصحاح الأول)، وبعد ذلك استراح الله في اليوم السابع واختتم بتصريح يقول أنَّ عَمَلَهُ الذي عَمِلَهُ في الخلق كان شعر عمل مُكتمل (التكوين ٢).

تتم الإشارة إلى قيشنو على أنّه الإله الحافظ. فالخلائق التي خلقها براهمان يَحفظها قيشنو. وتتم عبادة قيشنو في عشرة تَجَسُّدات مُختلفة موصوفة في الأدبيات القيدية. عندما يتم تهديد النظام (Dharma) فإنّ قيشنو يترك العالم السماوي ويتخذ إحدى التجسُّدات العشر ليستعيد النظام من جديد ويُحافظ عليه. إن العدد التقليدي المُعطى لهذه التجسيدات هو عشرة، وترتقي هذه التجسيدات من السمات أو الشكل الحيواني (Theriomorphic) إلى السمات أو الشكل البشري (Anthropomorphic). وهي التالية:

السمكة (ماتسيا - Matsya)، السلحفاة (كُورما - Kurma)، الخنزير (قاراها - Varaha)، الرجل-الأسد (نـــاراســيما - Narasimah)، الــقزم (قــامــانــا - Vamana)، رامــا حــامــل الـفأس (بــاراســورامــا - Parasurama)، الملك رامـا، كـريـشنا، بـوذا، وأخر التجسّــدات هــو تجسّــد مُســتقبلي وهــو كــالــكين 43.(Kalkin)

يسوع المسيح في المسيحية هو التجسُّد الوحيد لله. وكما هو الحال في الهندوسية فإن هذا التجسد كان ضرورياً لاستعادة النظام، لكن كانت هذه



كورما أحد تجسدات ڤيشنو

الإستعادة ضرورية وجوهرية لتحقيق المصالحة بين الله والخليقة من خلال العمل الكفاري المُحدَّد بالصليب. لذلك فإنَّ يسوع المسيح لم يأت "ليحفظ" النظام الموجود وفق حالته الراهنة. إنما كان عمل الأقنوم الثاني من الثالوث هو عمل لإعادة الخلق واستعادة الخليقة التي أمست في حالة غربةٍ عن الله نتيجةً للخطيئة.

<sup>43</sup> Encyclopaedia Britannica, 15th ed., s.v. "Hinduism."



رسم للإلهة كالى

شيقًا هو الإله الثالث من الثالوث الهندوسي، ويحمل لقب المُدمِّر. ويُعتبر شيقًا من أكثر الآلهة المتناقضة في الهندوسية، وذلك لأنه إله يُظهر الرحمة ومن ثمُّ بعد لحظات يتحول ليصبح الإله الذي يُدمِّر. إنَّه يُمثَّل الميل إلى التقلب وعدم الانتظام. ويتم ادخال عنصر الإثارة الجنسية في عبادة شيقًا. غالباً ما تتم عبادة شيقًا من خلال رمز لينغا (Linga) أو رمز الخلق. ويتم تصوير لينغا غالباً على شكل عضو تناسلى ذكري إلا أنَّ هذا الامر ينطوي على تضليل. لقد تعرض شيقًا للإغراء من قبل الإلهة باقارتي (Pavarti)، وهي التي يتم تحديد شخصيتها من خلال عدد من الآلهة النسائية المُختلفة (ديڤي- Devi) كالى Kali) وهي مصدر قوة شيڤا.

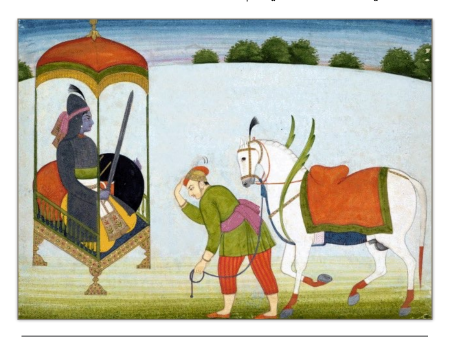
لا يوجد في المسيحية أي نوع من أنواع التشابه مع شيقًا وذلك في عقيدتها عن الأقنوم الثالث من الثالوث المقدس. فالروح القدس لا يشابه شيقًا في كونه مُدمّرا، بل هو "الربُّ المُحيي" (كما يرد في قانون الإيمان النيقاوي). وهنا لا بدّ أن نُكرِّر أن الأقانيم الثلاثة في الثالوث المسيحي هي من جوهر إلهي واحد وليست ثلاثة المهة منفصلين. إن المسيحية تلتزم بشكل متشدد بالتوحيد في حين أننا نجد ما يخالف ذلك في الهندوسية التي تعلم بتعدية الآلهة.

# الخلق وفق التعليم الهندوسي

إن الخلق هو من بين الإختلافات المهمة التي نجدها بين المسيحية والهندوسية، فالمسيحية تُعلِّم بأن الله خلق العالم من لاشيء (ex nihilo). ونجد في اللغة السنسكريتية قولاً مأثوراً يُعلِّم بالنقيض من ذلك فيقول: (ناقاستونو قاستوسيدهيه) "من لاشيء لا يمكن أن يأتي شيء."

# الكارما والتقمّص والخلاص

إن الفكر الهندوسي يرتكز على تعاليم أساسية وهي أتمان (Atman) وبراهمان (Brahman) وكارما (Karma). أما الكارما فهي قانون يشبه قانون العدالة الجزائي، حيث أنَّ سلوك المرء وأفعاله تودي به إلى الخروج (موكشا العدالة الجزائي، حيث أنَّ سلوك المرء وأفعاله تودي به إلى الخروج (موكشا في دورة التناسخ بناءً على الأفعال التي تمَّت في الحالة الوجودية السابقة. إن الروح (أتمان Atman) عالقة في حالة التجول هذه (سامسرا Samsara)، والتي تنتهي بأن يصبح كل من أتمان وبراهمان مُحدَّدين ومُعرَّفين. ونجد أن الكارما السيئة المستمرة تؤدي إلى إعادة الولادة ضمن أشكال حياة أدنى. وهذا هو أحد الأسباب التي تجعل من الفقر المتقع واللامساواة الإجتماعية الموجودة في الطبقات الدنيا لا تثير ردود فعل متعاطفة من قِبَل الأغنياء، وذلك لأنه يُنظر إلى محاولة التدخل على أنها مقاطعة للعملية الكونية (لايلا Lila<sup>44</sup>). إن الحقيقة بالنسبة للهندوس هي روح وكلّ المادة هي وهم (مايا - Maya).



كالكين، التجسد المستقبلي لقيشنو.

<sup>44</sup> لايلا (Lila): المسرحية العظيمة أو دور الخلق الذي لعبه الله في الدراما الكونية.

<sup>45</sup> مايا - Maya: الوهم؛ الإبتعاد عن المسار أو فقدان الرؤية الصائبة لأساس عقيدة الوجود، أي علاقة المرء بهير كريشنا.

يعمل الهندوسي المُتديّن من أجل الهرب من دورة إعادة الولادة من خلال اتباع إحدى المدارس الفكرية الست التي سبق تقديمها أعلاه. كما يمكن للمرء أن يتبع مسلك جنانا مارغا - 46Jnana marga (مسلك المعرفة)، أو مسلك كارما مارغا 47karma marga (مسلك الأعمال)، أو مسلك باكتي مارغا 48marga (مسلك التقوى). جميع هذه المسالك تودي إلى ذات النهاية، وهي تُشكِّل الطريقة الهندوسية للخلاص. وقد أصرَّ راماكريشنا وڤيڤيكاناندا في القرن التاسع عشر على أنَّه تمَّ تلخيص جميع الأديان ضمن هذه المسارات الثلاثة. ونجد أن الحركات التي نشأت ضمن الديانات المختلفة قد أكدت على واحدة أو أكثر منها.

تختلف النظرة المسيحية التقليدية لهذه الأمور بشكل كبير عن الهندوسية. فنجد

أن الفكر الهندوسي ينفي التمييز بين الخير والشر وذلك لأن الواقع الماديّ هو وهم. وينشأ الوهم عندما يصبح البراهما الأسمى الذي لا يخضع للشروط الأسمى الذي لا يخضع للشروط ألم المالات (49Nirgum) خاصعاً للشروط في العالم. فالخطيئة تصبح محرد وهم لأن كل شيء هو براهما الكارما ليست خطيئة بمفهوم التمرّد على الكارما ليست خطيئة بمفهوم التمرّد على الله، بل هي مجرد جزء معين من مصير الله، بل هي مجرد جزء معين من مصير المندوسي يتعامل مع الإعتراف المندوسي يتعامل مع الإعتراف بالخطايا إلا أنَّه يتم إنكار المسؤولية الشخصية عنها تجاه الله.



الطفل كريشنا مع مربيته ياشودا

<sup>46</sup> جنانا مارغا - Jnana marga: وهو مسلك المعرفة والحكمة، وهو واحد من المسالك الثلاثة التي يمكن اتّباعها للهرب من دورة إعادة الولادة والوصول إلى النيرڤانا أو النعيم النهائي.

<sup>47</sup> كارما مارغا - Karma marga: أحد المسالك الهندوسية التي تودي إلى النيرڤانا ويؤكّد هذا المسلك على الأعمال. كما وتحمل اسم كارما يوغا - Karma youga وهي اليوغا الفاعلة أي تطبيق المبادئ النظرية وتنفيذ الواجبات.

<sup>48</sup> باكتي مارغا - Bhakti marga: أحد المسالك الهندوسية الثلاثة، وكلمة باكتي تحمل معنى (الإخلاص ، التقوى، أو العبدة). وبالتالي فإن باكتي يوغا Bhakti youga هي اليوغا المكرّسة لمسلك التقوى، وتشتمل على التأمل، ترديد المانترات (الكلمات التي تستخدم أثناء التأمل) ومتابعة تعاليم المعلم (غورو - Guru). إن الباكتي هي أكثر المسالك شعبيةً في الديانة الهندوسية.

<sup>49</sup> نيرغون - Nirgun: وهو الذي لا يخضع لشروط أو صفات.

لذلك فإن الخلاص وفق المفهوم الهندوسي ليس مغفرة الخطايا المرتكبة ضد الله. إنما الخلاص هو السعي لإنهاء كلّ المعاناة الأرضية، والهرب من الوهم، والوصول بنجاح إلى النيرقانا. ونقرأ في كلمات واحدة من المراثي الهندية الكلمات التالية:

كم عدد الولادات التي مرَّت، لا أستطيع أن أجيب. كم هو عدد تلك التي ستأتي، لا يوجد أي إنسان ليجيب؛ لكن هذا فقط ما أعرفه، وأعرفه بشكلٍ جيّد، أن الألم والحزن والغيظ هي على طول الطريق. 50

بالنسبة للمسيحية فإن التاريخ هو ذو مسار خطّي. فالموت بالنسبة للمسيحي يترجم بشكل مباشر إلى الحياة الأبدية. أما في الفكر الهندوسي فإن التاريخ هو ذو مسار دائري أو دوري، حيث أن الموت يؤدي إلى إعادة الولادة وفق أشكال حياة مختلفة. وإعادة الولادة هي نتيجة ضرورية وطبيعية للكارما، سواء كانت الكارما جيدة أو سيئة.

## التحسّد

لقد سبق وذكرنا أن الهندوسية بالفعل تعترف وبصدق بالتدخل الإلهي في التاريخ من خلال التجسّدات العشر للإله قيشنو (انظر أعلاه). يُعرف هؤلاء الآلهة-



رسم كريشنا من القرن السابع عشر

البشر بإسم أقاتار - Avatar، وهم الذين انحدروا من العالم الروحاني المتسامي إلى العالم الوهمي المرئي عبر مراحل مختلفة من التاريخ. كما وتعتبر الخليقة بأسرها بالنسبة للهندوسية عبارةً عن مظهر من مظاهر اللاهوت، ويلعب الخلق دوراً نشطاً في التجسد. أما في المسيحية فإن التجسد هو الأمر أو النشاط الذي كشف من خلاله الله عن نفسه من خلال شخص يسوع المسيح. هذا التجسد يختلف بشكل جذري لأنَّه ينطوي على مشاركة ابن الله الوحيد والفريد وغير المحدود. إضافةً إلى ذلك، فإن هدف المسيح وفق المسيحية هو القيام بدوره في

التكفير والفداء من الخطيئة وقد تُبُتَّت غرابة هذه الفكرة عن العقيدة الهندوسية.

 $<sup>^{50}</sup>$  S. H. Kellogg, A Handbook of Comparative Religions (Philadelphia: Westminster, 1899), 70.

والتجسد وفق العقيدة المسيحية قد حدث مرّةً واحدة (غلاطية ٤: ٤). أما بالنسبة للهندوسية فإنه وُجِدَ تسبعة تجسدات ويبقى تجسد واحد مستقبليّ. كما أن التجسد الفريد لأقنوم الإبن يعني وفق الفكر المسيحي أن الخلاص ممكن فقط من خلال المسيح وحده (رومية ٣: ٢٤؛ ٦: ٣٢). إلا أن الهندوسية تقدم فكراً مخالفاً حيث أنَّ الخلاص هو مشروع عالمي وجميع المسارات تؤدي إلى الله.

في العديد من الشِيئ الهندوسية يوجد اعتقاد يقول بأنَّ البعض من القادة العظماء كانوا أقاتارات. ويُعتقد أن يسوع المسيح كان واحداً منهم. 51

# تعاليم أخرى

لاتزال العديد من الأساطير الشعبية تشكّل مكوّناً مهماً من مكوّنات الحياة الهندوسية وقد تكيّفت بشكل ملحوظ مع الحداثة. ونجد أنَّه قد تم تحديد هوية القادة الدينين والسياسيين المهمين على أنهم تجسّدات إلهية. يعتبر كلّ من الفيلسوف شانكارا (Shankara) والمُصلح الإجتماعي مهاتما غاندي مثالان عن ذلك.

يوجد أهمية خاصة لبعض الأماكن المقدسة مثل نهر الغانج (Ganges) الذي

يقع في شمال الهند، حيث يُعتَبَر الأكثَر قداسةً بين جميع الاماكن الأُخرى. ويُعتَقَد أنَّه قد تمَّ إسقاطه من السماء من قبل الملك بهاغيراثا (Bhagiratha) من أجل تطهير رماد أسلافه الموتى، وأصبح هذا المكان بحد ذاته المكان الذي يتجمع فيه الهندوس للعبادة أو ذرّ رماد أحبائهم الموتى من أجل تنقيته.

التقوى والإخلاص هو أسلوب حياة في الهند. فعبادة الله تتم في المنازل أكثر مما تتم في العلن. ويتم الإحتفال بالعديد من الطقوس في البيوت الهندوسية والتي تعتبر غريبة بالنسبة للمسيحيّين. يسجل الباحث قون شتايتنكورن ملاحظاته التالية:



رسم لإسقاط نهر الغانج

<sup>51</sup> الأقاتارات الأخرى تشتمل على: غوتاما بوذا، الغورو ناناك، راما كريشنا، .. الخ. وتميل الحركات الإصلاحية إلى اعتبار مؤسسيها كأفتارات. على سبيل المثال يعتقد الإيكانكار أن بول تويتشيل (Paul Twitchell) هو الأقتار المُعاصر.

يوجد أيضاً اختلاف في موقف الفرد من الله، وكما هو حال الغربيين فإن الهندوس يمتلكون طرق متعددة تختص بالله. ولكن إن حاولنا اختيار موقف مميز ومحدد، فيمكننا القول بأنه في التعامل مع الله يمكن أن يوصف المسيحيّ بشكل أساسيّ على أنّه خاطئ تائب، أما المسلم فيوصف بأنّه عبد مُطيع في حين أن الهندوسي يقابل إلهه بشكل أساسي بوصفه مُضيفاً له. 52

يتابع الباحث ڤون شتايتنكورن في تحديد ستة عشر طقساً منزلياً أو ما يعرف بإسم أوباكاراس (Upacaras).

(۱) يتم مرافقة الإله، (۲) يتم تقديم مقعد له... (۳) يعرض عليه الماء لغسل قدميه، (٤) وكذلك وجهه ويديه، (٥) يعرض الماء لمضمضة فمه ... بعد ذلك فإن الإله (٦) يستحم، (٧) يلبس ملابسه، (٨) يتزين بعناية بالفتائل والحبال المُقدَّسة و (٩) يُدهن بالمراهم العطرة، وتكون غالباً من خشب الصندل والكافور والزعفران. ويتلقى الإله (١٠) براعم من أزهاره أو أشجاره المُفضَّلة، (١١) بخور، (١٢) ضوء من قنديل يعمل من خلال إحراق زيت السمسم أو الزبدة المُذابه. ثمَّ يأتي دور وجبه الذبيحة أو القربان حيث (١٣) يوضع أمام الإله وبعد ذلك يوضع بعض مكسرات التبول (اليقطين الهندي). (١٤) فقط بعد أن ينتهي الضيف من عشاءه التبول (اليقطين الهندي). (١٤) وتنتهي بذلك الطقوس. (١٦) وفي الختام يتم تقديم هدية له، (١٥) وتنتهي بذلك الطقوس. (١٦) وفي الختام يتم اجراء طواف تبجيلي للإله.





طقوس الإضافة - أوباكاراس

<sup>52</sup> Küng et al., Christianity and the World Religions, 244.

<sup>53</sup> أوبكار اس - Upcaras: وهي الشعائر التي يتم ممارستها من قِبَل الهندوسي المُنَعَبِّد.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> Küng et al., Christianity and the World Religions, 245-246.

تشتمل الحياة التعبدية الهندوسية على اربع مراحل كل منها تعرف بإسم أشراما (Ashrama) 55 المرحلة الأولى منها تعرف بإسم مرحلة براهماكارين (Brahmacarin) وفيها يتعلم المرء التقوى الدينية. المرحلة الثانية هي غريهاسثا (Brahmacarin) 56 حيث يصبح المرء متأهلاً (وتترافق هذه المرحلة مع الزواج) ويتمتع الرجل فيها بلقب ربّ البيت. المرحلة الثالثة هي قانابراسثا ويتمتع الرجل فيها بلقب ربّ البيت. المرحلة الثالثة هي قانابراسثا (Vanaprastha) 57 وهي المرحلة التي يتم الوصول إليها عند وجود الأحفاد، حيث يتم فيها تكثيف العبادة الدينية. أما المرحلة الرابعة فتحمل اسم سانياسين الإجتماعية ويصبح مرحلة اختيارية حيث يتخلى السانياسين عن طبقته الإجتماعية ويصبح متجولاً زاهداً لا مأوى له، ويسعى فقط إلى أن يصبح مستنيراً ويتحد مع الله.

إن التأمل هو عنصر مهم من الحياة التعبدية. ويوجد العديد من الأشكال والمقاربات لهذا التعبد وربما تكون اليوغا أكثرها شيوعاً.

إن السمة الأكثر تميّزاً للهندوسية هي التعدّدية الشاملة التي يتم تبنيها. ويلاحظ أن الهندوسية تتسامح وتتقبل أنظمة الفكر والأديان الأخرى غير

الهندوسية للأسباب عينها التي تجعل الديانات الأخرى لا تتقبل بعضها البعض. فالحقيقة التي في كلّ دين - من منظور هذا الدين - هي أعلى كلّ الحقائق. أما بالنسبة للهندوسية فإن أعلى الحقائق هي حقيقة جميع الأديان. لذلك فإنه وبحسب التعريف، الهندوسية تقوم بتعديل ذاتها إلى أكثر أشكال التفكير تبايناً واختلافاً.



الرجل الأسد - نارسيما

<sup>55</sup> أشراما - Ashrama: وهي المراحل التعبدية الأربع للهندوسية وتشتمل على كل من: (١) براهماكارين (Brahmacarin)، (٢) غريهاستًا (Grihastha)، (٣) قاتابراستًا (Vanaprastha)، (٤) سانياسِن (Sannyasin).

<sup>56</sup> غريهاسثا (Grihastha): وتعني رأس العائلة أو رب المنزل.

<sup>57</sup> قانابر استًا (Vanaprastha): تشير إلى من يعيش حياة مضطربة وتأمّلية في الغابات.

<sup>58</sup> ساتياسِن (Sannyasin): وهي المرحلة التي يتخلى فيها الهندوسي التقي عن جميع أملاكه الأرضية وأصدقائه وعائلته في سبيل الإتحاد مع هير كريشنا.

#### الخلاصة

نحو شمانين بالمئة من الهندوس في العالم هم من الشيشناوييين (Vaishnavites) في حين أن النسبة الباقية تتوزع على الحركات الإصلاحية الهندوسية أو الشِّيع الهندوسية المستحدثة، وأهمها هي أريا-ساماج. كان التأثير الهندوسي في العالم الغربي بعيد المدى وخاصة في أمريكا وذلك خلال القرن العشرين وما بعده. وقد وصل تأثيرها في الوقت عينه إلى بلاد المشرق ويتم تبني المثل العليا لهذا الدين الذي يأسر الكثير من الأشخاص وذلك من خلال التعابير التي يتم تكييفها لتتوافق مع حاجات ورغبات الجمهور.

## معلومات إضافية

# مواقع الكترونية:

#### www.hinduismtoday.com

#### إحصائيات:

يتم تقدير عدد الأشخاص الذين يتبنون الديانة الهندوسية بين ثمانمئة مليون إلى مليار شخص حول العالم.

<sup>59</sup> واحدة من أشهر الشِّبَع الهندوسية التي يقوم أتباعها بعبادة الإله فيشنو. حوالي ثمانين بالمئة من الهندوس في العالم هم من القُيْسْناويَين.



Soanes, Catherine, and Angus Stevenson, eds. *Concise Oxford English Dictionary*. Oxford: Oxford University Press, 2004.

Nichols, Larry A., George A. Mather, and Alvin J. Schmidt. *Encyclopedic Dictionary of Cults, Sects, and World Religions*. Grand Rapids, MI: Zondervan, 2006. (pp. 123–129, 360, 364, 369, 373, 381, 385, 391, 402, 403, 408, 411, 412, 413, 416, 420, 423, 426, 427, 431, 439, 434, 436, 443, 444, 447, 452, 457, 459, 460, 461, 464).

Orr, James, John L. Nuelsen, Edgar Y. Mullins, and Morris O. Evans, eds. *The International Standard Bible Encyclopaedia*. Chicago: The Howard-Severance Company, 1915. (Vol. 1–5, pp. 692, 693, 952, 2255, 2331, 2479, 2481).

Merriam-Webster, Inc. *Merriam-Webster's Collegiate Dictionary.* Springfield, MA: Merriam-Webster, Inc., 2003.

Grenz, Stanley, David Guretzki, and Cherith Fee Nordling. *Pocket Dictionary of Theological Terms*. Downers Grove, IL: InterVarsity Press, 1999. (pp. 82, 91, 101).

Hodge, Charles. *Systematic Theology*. Oak Harbor, WA: Logos Research Systems, Inc., 1997. (Vol. 1, pp. 243, 244, 245, 246, 309, 310, 313, 317, 446).

الصور المرفقة غير خاضعة لحقوق الملكية وهي متوفرة من خلال مكتبة پيكيبيديا.

نصلي أن يكون هذا العمل البسيط سبباً ودافعاً لكم للبدء في دراسة يومية للغوص في أعماق كلمة الله، للتعرف على الرب الإله الذي أعلن عن طبيعته وعن الخلاص الذي أعده وأتمّه ووهبه لنا مجاناً.

لا تترددوا بإرسال استفساراتكم و تساؤلاتكم من خلال البريد الإلكتروني التالي: info@reasonofhope.com

ندعوكم لزيارة موقعنا الإلكتروني www.reasonofhope.com للتعرف على الكثير من المواضيع العلمية والتوراتية، كما يمكنكم الحصول على عدد من الكتب المميزة التي نعمل على انتاجها، والتي سوف تساعدكم على تقديم إجابات للكثير من الأسئلة الإيمانية.

صلّوا لأجلنا. فريق عمل في البدء.