



## *ማ*ውሊድን ማክበር ከሸሪዓ አንጻር ሲታይ

## *ማ*ውሊድን ማክበር ከሸሪዓ አንጻር ሲታይ

### ማውጫ

| አርዕስት ገጽ                                                                              |
|---------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>ፊ</b> ደላት4                                                                         |
| መባቢያ5                                                                                 |
| የመውሊድ አከባበርን ማን እንደጀመረው እና መ <del>ገ</del><br>እንደተጀመረ አጭር ታሪክ፡9                        |
| ጥሩ ቢድዓ                                                                                |
| ከጥሩ ቢድዓዎች ( ٱلْبِدْعَةُ الْحَسَنَةُ ) መካከል ከሚቆጥሩት<br>ክስተቶች ለምሳሌ፡27                    |
| በመውሊድ የሚደረጉ ድርጊቶች ከሸሪዓ አንጻር ሲታዩ፣31                                                    |
| ለምን መውሊድ በወሃቢያ ዘንድ ተከለከለ ? 38                                                         |
| የወሃቢያ እምነትን <i>መሥራ</i> ች የሆነው ሙሐመድ ኢብነ<br>ዐብዲልወሃብ <i>አጭር ታሪ</i> ክ፡53                  |
| መውሊድን ሐራም የሆነ ቢድዓ ነው የሚል ሰውና<br>እንዲሁም መውሊድን ሺርክ ነው የሚል ሰው ከሸሪዓ<br>አንጻር ፍርዱ ምን ይሁን ?61 |
| ምስ <i>ጋ</i> ና64                                                                       |

### ፊደላት

ይህችን መጽሀፍ ለመጻፍ አንዳንድ የዐረበኛ ቃላትን በተጠቀምንበት ጊዜ አንዳንድ የዐረብኛ ፊደላትን በቀጥታ የሚተኩ ፊደላት ባእዝ ውስጥ ባለመኖራቸው ሀይጣኖትን በተመለከተ ጉዳይ ደግሞ በዐረብኛ የተጻፉትን ቃላት ፊደላቱ ሳንቀይር ጣንበብ ስላለብን ለዐረብኛ ፊደላቱ ቀጥታ የሚሆኑ ፊደላት በአጣርኛ ቋንቋ ከሌሎች እንዲለዩ ለጣድረግ ከታች ባለው ሁኔታ ፊደላቱን በመለየት ተጠቀምን። እንዲሁም ደግሞ በዐረብኛ ሸዳ" (\*) የሚባል ፌድል ሲኖር፣ ሸዳ" ያለበትን ቃል ያለ ሸዳ" ጣንበብ ትርጉሙን ሊቀይረው ስለሚችል ለዚህም ጥንቃቄ በጣድረግ እንደምታዩት ከፊደሉ አጠንብ ( \*) ምልክት በጣድረግ ይህን መጽሀፍ እና ሌሎች ሌሎች ጽሁፎችንም ተጠቅመናል።

| 7  | خ        | ح        | ج | ث                            | ت        | ب | Í        |
|----|----------|----------|---|------------------------------|----------|---|----------|
| ደ  | ሽ        | ф        | ጀ | $\underline{\boldsymbol{v}}$ | ተ        | N | አ        |
| ط  | ض        | ص        | ش | س                            | ز        | ر | ٦.       |
| ጠ  | <u>ድ</u> | <u>ù</u> | ሸ | ሰ                            | Н        | ሬ | <u>H</u> |
| م  | J        | ای       | ق | ف                            | غ        | ع | ظ        |
| aъ | Λ        | h        | ф | 6.                           | <u> </u> | 0 | <u>H</u> |
|    |          |          | ័ | ي                            | هـ       | و | ن        |
|    |          |          | W | የ                            | υ        | Ф | ነ        |

### መግቢያ

## بِسْمِ اللهِ الرَّحْمنِ الرَّحِيمِ

ٱلْحَمْدُ لِلهِ رَبِّ العَالَمِين، وَالصَلاةُ وَالسَلام عَلَى رَسُولِ الله

ምስጋና የዓለጣት ጌታ ለሆነው ለአሷህ ይሁን: <u>ሰ</u>ላትና ሰላምም በአሷ*ህ መ*ልእክተኛ ላይ ይስፈን።

የኢጣን ወንድሞቻቸንና እህቶቻቸን! እንደምታውቁት አሁን ባለንበት ዘመን አንዳንድ ግለሰቦች በእስልምና ሀይጣኖት ውስጥ ያሉ ሀግጋትን እንደፖለቲካ በጣድረግ ይህ ሐራም ነው፣ ይቻላል፣ አይቻልም፣ ሽርክ ነው፣ ቢድዓ ነው ወዘተ.... እያሉ ሀሳባቸውን የሚሰጡበት ዘመን ሆኖ ተገኝቷል አሏህ ይጠብቀንና፡

አሷህ ሱብሓነሁ ወተዓላ ደግሞ በሱረት አል-ኢስራእ (سُورَةُ الْإِسْرَاءِ) አንቀጽ 36 ላይ እንዲህ ብሷል፡፡

قَالَ اللهُ تَعَالَى : ﴿وَلَا تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ أُولِئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْؤُولاً ﴾ سُورَةَ الْإسْرَاء 36

በዚህ አንቀጽ አሷህ ሱብሓነው ወተዓላ የማናውቀውን፣ ሀቀኛ አሷህን ፈሪ ከሆኑ ውለማዎች ዘንድ ያልተማርነውን ዝም ብለን እንዳንናገር ማለትም ሐላል ነው ወይም ሐራም ነው በማለት ፈትዋ እንዳንሰጥ ይከለክለናል<sup>1</sup>።

ምክንያቱም ጆሮም፣ አይንም፣ እንዲሁም በጠቅላላው አካላችን በምንሰራው ድርጊት ሁሉ በወዲያኛው ዓለም ስለምንጠየቅበት አሏህ ሱብሓነሁ ወተዓላ ከልክሎናል።

ነቢዩ<sup>\*</sup> ሙሐመ<sup>\*</sup>ድ (<u>ሰ</u>ለሷሁ ዐለይሂ ወሰለም) ደግሞ እንዲህ ብለዋል፡

قَالَ رَسُولِ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: "يَا أَيُهَا النَاسَ تَعَلَّمُوا إِنَّمَا الْعِلْمُ بِالْتَعَلَّمِ وَالْفِقْهُ بِالتَفَقَّهِ وَمَنْ يُرِدِ اللهُ بِهِ خَيْرًا يُفَقِّهُهُ فِي الدِّينِ وإنما يخشى الله من عباده العلماءُ " رَوَاهُ الطَّبَرَانِيُّ فِي الدِّينِ وإنما يخشى الله من عباده العلماءُ " رَوَاهُ الطَّبَرَانِيُّ

ያስፈልጋል።

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ማለትም ያለ እውቀት አንድን ነገር በበኩሌ ወይም እንደሚ*መ*ስለኝ ሐራም ነው፣ ሐላል ነው፣ ይቻላል፣ አይቻልም፣ ምንም የለበትም በማለት በእስልምና ህግ*ጋ*ት አስተያየት *መ*ስጠት እንደ ፊትዋ የሚቆጠር ሲሆን ሐራም መሆኑን *መ*ገንዘብ

የዚህ የነቢዩ ሙሐመ ድ (ሰለሷሁ ዐለይሂ ወሰለም) ሐዲ፫ ትርጉም ደግሞ አሷህ ሱብሓነሁ ወተዓላ ኸይር ለሻለት ዲኑን (ሀይጣኖቱን) እንዲጣር ያደርገዋል፣ ይህም የሚሆነው ማለትም ሀይጣኖታዊ እውቀት (ዒልሙዲን) የሚወሰደው ከዑለማዎች አንደበት ሲሆን፣ ማለትም ዓሊምነታቸውን ዑለማዎች ከመሰከሩላቸው ዑለማዎች ዘንድ የተውሒድ፣ የፊቅህ እና የሌሎች ዘርፎች ዒልምም ይወሰዳል በማለት ነቢያ ችን ሙሐመ ድ (ሰለሷሁ ዐለይሂ ወሰለም) ያስረዱናል።

ባለንበት ዘመን ግን ብዙ ሰዎች ከላይ ለተጠቀሰው የአሷህ ሱብሓነሁ ወተዓላ ቃል እና እንዲሁም የነቢዩ (<u>ሰ</u>ለሷሁ ዐለይሂ ወሰለም) ሐዲ<u>ሦ</u>ች በቂ የሆነ ግንዛቤ ሳይኖራቸው ዘመን አመጣሽ በሆነው Internet እና በሌሎች በተለያዩ ሚዲያዎች አማካኝነት ብዙ ፊትዋ ሲሰጡ ይሰማል።

የአሷህ መልእክተኛ (<u>ሰ</u>ለሷሁ ዐለይሂ ወሰለም) ደግሞ ኢጣም ሙስሊም በዘገቡት ሐዲሥ እንዲህ ብለዋል።

قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ «مَنْ رَأَى مِنْكُمْ مُنْكَراً فَلْيُغَيِّرْهُ بِيَدِهِ، فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَبِقَلْبِهِ، فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَبِقَلْبِهِ، وَذَلِكَ أَضْعَفُ الإِيمَانِ". رَوَاهُ مُسْلِمْ.

ከዚህ ከነቢዩ (ሰለሷሁ ዐለይሂ ወሰለም) ሐዲ<u>ሥ</u> የምንረዳው «*ከሽሪዓ ጋር የሚጋጭን መጥፎ ስራ ያየ፣* (ወይም የሰማ) ችሎታ ካለው በሕጁ ይህንን ሙንከር ይቀይረው፣ በሕጁ መቀየር የማይቸል ከሆነ ተናግሮ በምላሱ ይቀይረው፣ በመናገርም መቀየር ካልቻለ ይህንን ነገር በልቡ ይጥላው፣ ይህ መጨረሻ የሚያደርገው ነው፣›› በማለት ኢጣም ሙስሊም በዘገቡት ሐዲ<u>ሥ</u> ነቢዩ (ሰለሷሁ ዐለይሂ ወሰለም) ያዘዙን መሆኑን ነው።

ይህም ማለት ይህንን ሙንከር በእጁ እቀይራለሁ ብሎ ሌላ ከዛ የበለጠ ሙንከርን የሚያስከትል ከሆነ በእጁ መቀየሩን ትቶ በምላሱ ማለትም በመናገር ያንን ሙንከር ይቀይር ማለት ነው፤ በመናገርም ለመቀየር ተብሎ ሁኔታው ሌላ ከዛ የበለጠ ሙንከርን የሚያስከትል ከሆነ መናገሩን ትቶ ከልቡ ይህንን ሙንከር ይጥላው ማለት ነው። ከሙንከሮች ውስጥ ከባዱ ኩፍር ነው (አሷህ ይጠብቀንና)።

ስለዚህ እኛ የአህሉሱናህ ወልጀማዓ ተከታይ የሆን፣ የስዊዘርላንድ ነዋሪ ኢትዮጵያዊያን ሙስሊሞች ቡኻርይັና ሙስሊም የዘገቡት <u>ሰ</u>ሒሕ የሆነው « بَلِّــــــغُوا عَنِّي وَلَوْ آيَة » ( አንድ አንቀጽ እንኳን ቢሆን እኔ ያልኩትን አስተላልፉ ) የሚለውን የነቢያችን (<u>ሰ</u>ለሷሁ ዐለይሂ ወሰለም) ሐዲ<u>ሥ</u> ተማባራዊ ለማድረማ፣ ተምሮ ማስተማርን ዓላማቸን አድርንን በስዊዘርላንድ የሚገኘው የአህሉሱናህ ወልጀማዓን እምነት (ወቂዳን) ተከታይ በሆነው በ " الْمَرْكَزُ الثَّقَافِيُّ الْإِسْلَامِيُّ السُّنِّ فِي جُنَيف " በሚባለው መርከዝ አማካኝነት ከአክራሪነት የጠራ የሆነው እስላማዊ ትምህርትን ለመላው ሙስሊም ኅብረተሰብ ለማስተላለፍ፣ በምናደርንው ዳዕዋ እና ትምህርት፣ በተለይም በዚህ "መውሊድን ማከበር ከሸሪዓ አንጻር ሲታይ" በሚልርእስ ለኢትዮጵያዊያን ሙስሊሞች መውሊድን በተመለከተ ግልጽ የሆነና ትክክለኛ አመለካከት እንዲኖራቸው ለማድርግ ተዘጋጅቶ የቀረበ መጽህፍ በመሆኑ አንባቢዎቻችን ከዚህ መጽህፍ በሚያገኙት ሀይማኖታዊ ትምህርት ተጠቅመው አሏህ ሱብሓነው ወተዓላ ለኛም ምንዳውን እንዲሰጠን አምላካችንን እየለምን በዱዓእ

## የመውሊድ አከባበርን ማን እንደጀመረው እና መቼ እንደተጀመረ አጭር ታሪክ፡

የአሷህ መልእክተኛ ነቢያ ቸን ሙሐመ ድ (ሰለሷሁ ዐለይሂ ወሰለም) የተወለዱበትን ቀን ባያከብሩም፣ ከእርሳቸው ጋር የነበሩት የነቢዩ (ሰለሷሁ ዐለይሂ ወሰለም) ባልደረባዎች (ሰሓባዎች) ያደረጉት ድርጊት ባይሆንም፣ ከእርሳቸው በኋላም የነበሩ ተከታዮቻቸው የፈጸሙት ድርጊት ባይሆንም፣ ለመጀመሪያ ጊዜ በሰባተኛው ክፍለ ዘመን መጀመሪያ አካባቢ በኢራቅ ውስጥ የምትገኝ ኢርቢል የምትባል ከተማ ንጉሥ የነበሩት (مَلِكُ إِرْبِلُ) የሚባሉ ዓሊም እና ፈቂህ የነበሩ፣ ከአሷህ በስተቀር ማንንም የማይፈሩ ጀግና ንጉሥ መውሊድን ለማድረግ (ለማክበር) ብዙ ዑለማዎችን ሰብስበው ከመካከላቸውም የሐዲሥ ዑለማዎች እና አውነተኛ የሆኑ <u>ሱ</u>ፊዮችን በመሰብሰብ መውሊድን ሲያከብሩ ይህን ድርጊት በየቦታው ያሉ ዑለማዎች ጥሩ ድርጊት ነው በማለት ተስማምተውበት ነበር።

ከሕንኚህ ውለማዎች መካከል አል ኢጣሙል-ሓፊ<u>ዝ</u> አሕመድ ኢብኑ ዐሊይ ኢብን ሐጀር አል-አስቀላኒዩ (الْإِمَامُ الْحَافِظُ أَحْمَدُ بْنُ عَلِي بْنِ حَجَرِ الْعَسْقَلَانِيُ) የተባሉት ዓሊም እና የእርሳቸው ተማሪ የነበሩ አል-ሓፊ<u>ዝ</u> አሰኻዊይ አሰኻዊይ ሕና አል-ሓፊ<u>ዝ</u> አሰኻዊይ ሕና አል-ሓፊ<u>ዝ</u> አሱ የጢዪ أَلْحَافِظُ الْسُّخَاوِيُّ) እና አል-ሓፊ<u>ዝ</u> አሱ የጢዪ የተሞገሰ ጥሩ ድርጊት ነው በማለት ተስማምተውበት ነብር።

አል ኢጣሙ ጀላሱዲ<sup>\*</sup>ን *ዐ*ብዱረሕማን ኢብኑ አቢ በክር ቢን ሙሐመ<sup>\*</sup>ድ አሱዩጢዪ<sup>\*</sup>፤

(اَلْإِمَامُ جَلَالُ الدِّينِ عَبْدُ الْرَّحْمَنِ بْنُ أَبِي بَكَر بْنِ مُحَمَّدٍ السُّيُوطِيُّ)

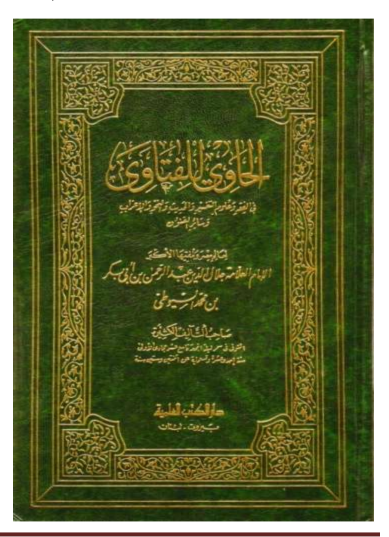
የተባሉ ታላቅ ዓሊም ደባሞ አል-ሓዊ ሊል-ፈታዊ
(الْحَاوِي لِلْفَتَاوِي) በሚል መጽሀፋቸው በአንደኛው ጥራዝ

ገጽ 189 ላይ "حُسْنُ الْمَقْصِدِ فِي عَمَلِ الْمَوْلِدِ" በሚል

ርሕስ ስለ መውሊድ ተጠይቀው የሰጡትን መልስ
ሕንደምናየው ለመጀመሪያ ጊዜ መውሊድን የጀመሩት ማን
ሕንደሆኑ ሲገልጹ ሕንዲህ ብለዋል፤ "መውሊድን
ለመጀመሪያ ጊዜ የጀመሩት የኢርቢል ንጉሥ (መሊክ)

ሙዚፈር (الْمَلِكُ الْمُظَفِّرُ) የሚባሉት ሲሆኑ ይህን የሰራ
ደግሞ ኢንቫአሷህ በአሷህ ዘንድ ምንዳ ሕንደሚኖረው
ጠቅሰዋል።"

ወሓቢያ ዎች ግን መውሊድን ለመጀመሪያ ጊዜ የጀመሩት ፋጢሚዮች ናቸው ይላሱ ግን ይህ ትክክል አይደለም። (ለተጨማሪ ማብራሪያ እና ለበለጠ መረጃ በወረብኛ ከተጻፈው መጽሀፋቸው ላይ ያቀረብነውን ተከታዩን ገጽ ያንብቡ!!!)



114

#### حين المقمد في عمل المولد

# ٢٤ حسن المقصد في عمل المولد و بسم المالرحم الرحيم

الحمد أن وسلام على عباده الذين اصطفى ، وبعد فقد وقع السؤال من عمل المولد النبوى في شهر ربيع الاول ما حكمه من حبث الشرع؟ وهل هو مجمود أومذ،وم ؟ وهل يثاب فاعله أولا ؟ ه

والجواب عندى أن أصل عمل المولد الذي هو اجتماع الناس وقراءة ماتبسر من القرآن ورواية الاخبار الواردة في مبدأ أمر النبي وتلاثيني وماوقع في مولده من الآيات ثم يحد لحم مباط يا كاوة وينصرفون من غير زيادة على ذلك هو من البدع الحسنة التي يناب عليها صاحبها لما فيه من تعظيم قدر النبي ويخفين واظهار الفرح والاستبشار بمولده الشريف عو أول من أحدث فعل ذلك صاحب اربل الملك المفاقر أبر صدد كوكبرى بن زين الدين على ابن بكنكين أحد الملوك الابجاد والكبراء الاجواد وكان له آ تارحت وهو الذي عمر الجامع المفاقرى بسفح قاسيون ، قال ابن كثير في ناريخه : كان يعمل المولد الشريف في ربيع الاول و يحتفل به احتفالا مائلا وكان شهما شجاعا بطلا عاقلا عالما ورحمه الله وأثرم مشواه ، قال : رقد صنف له الشبخ أبو الحفال بن دحية تجلداً في المولد النبوى سماه التوبر في مولد البثير الذير فأجازه على ذائل بألف دينار ، وقد طالت مدته في الملك الى ان مات وهو محاصر الشوريم عدية عكات ثلاثين وستهائة محود السيرة والسررة ،

وقال سبط ابن الجوزى فرآة الزمان : حكى بعض منحضر سماط المظفر في بعض الموالد أنه عد في ذلك السماط خمسة آلاف رأس غنم مشوى وعشرة آلاف دجاجة ومائة فرس

## ጥሩ ቢድዓ እና መጥፎ ቢድዓ እንዳለ ከሐዲ<u>ሥ</u> እና ከኢጅማዕ ማስረጃ፡

እስልምና ለሁሉም ነገራት ህግጋትን አስቀምጧል። እነዚህ ህግጋት አብዛኛው ዑለጣእ እንዳሉት አምስት ናቸው እነርሱም፣ ግኤታ (ዋጂብ)፣ የተወደደ (ሱና<sup>\*</sup>)፣ የተፈቀደ (ሙባሕ)፣ ክልክል (ሐራም) እና የተጠላ (መክሩህ) ናቸው።

ማወቅ ያለብን በሀይማኖታቸን የአንድን ድርጊት ፍርድ የምናውቀው ማለትም ኩፍር (ክሀደት)፣ ሐራም፣ ሐላል፣ ሱና (የተወደደ) እና መክሩህ (የተጠላ) ነው የሚለውን የምናውቀው እያንዳንዱ ሙስሊም ግለሰብ ቁርኣን እና ሐዲሥን በማንበብ ትክክለኛ የሆነ ግንዛቤ ኖሮት ፍርድ በመስጠቱ ሳይሆን የአሷህ ሱብሓነሁ ወተዓላ ቃል የሆነውን ቁርኣን እና የነቢያ ቸንን (ሰለሷሁ ዐለይሂ ወሰለም) ሐዲሥ ተፍሲሩ ምን ማለት እንደሆነ ለመረዳት ብቁ የሆኑ ለሙጅተሂድነት የደረሱ ውለማዎች እና እንዲሁም ሌሎች ውለማዎች እነኝህ ሙጅተሂዶች ያሉትን ተቀብለው የሚሄዱ ውለማዎች ያሉትን ቃል በመከተል ነው ዲናችንን ተግባራዊ ማድረግ ያለብን።

ከነኝህም ውለማዎች መካከል የሆኑት ታላቁ ኢማም፤ በአለም ላይ ያሉ ሙስሊሞች አብዛኞቻቸው መ<u>ዝ</u>ሀባቸውን በመከተል እና፤ እርሳቸው ያስተማሩትን ተግባራዊ የሚያደርጉላቸው፤ እንዲሁም ደግሞ የአሷህ (ሱብሓነሁ ወተዓላ) መልእክተኛ (<u>ሰ</u>ለሷሁ ዐለይሂ ወሰለም) 7ና ሳያዩዋቸው፤

« لَا تَسُبُّوا قُرَيْشًا فَإِنَّ عَالِمَهَا يَمْلُأُ طِبَاقَ الأَرْضِ عِلْمًا »
ማለትም «ቀረይሺን አትስደቡ፤ የቀረይሽ ዓሊም ምድርን
በዒልም ይዓርሳል፡» በማለት ዓሊም መሆናቸውን
የመሰከሩላቸው ኢጣሙ ፕሬዒይ ናቸው፤

ከአራቱም መ<u>ዝ</u>ሀብ ኢጣሞች መካከል ቁረይሽ የሆነ እና እውቀቱ ደግሞ ምድርን ኣዳርሶ አብዛኞቹ ሙስሊሞች መ<u>ዝ</u>ሀባቸውንም የሚከተሉለት ኢጣም አሻፊዒይ<sup>®</sup> ናቸው በማለት ዑለማዎች የተስማሙ ሲሆን ኢጣም አሻፊዒ<sup>®</sup> ቢድዓን በተመለከተ ምን እንዳሉ ብንመለከት ባልጽ የሆነ ግንዛቤ ሊኖረን ይችላል።

ኢጣም አሻፊዒይ<sup>\*</sup> አሷ*ህ የሥ*ሩትን ሥራ ይቀበሳቸውና ስለ ቢድዓ ሲያብራሩ *እንዲህ* ብለዋል።

قَالَ اَلْإِمَامُ اَلْشَّافِعِيُّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ: "اَلْمُحْدَثَاتُ مِنَ الْأُمُورِ ضَرْبانِ، أَحَدُهُمَا مَا أُحْدِثَ مِمَّا يُخَالِفُ كِتَابًا أَو سُنَّةً أَو إجْمَاعًا أَو أَثَرًا، فَهَذِهِ الْبِدْعَةُ الضَّلَالَةُ، وَالثَّانِيَةُ مَا أُحْدِثَ مِنَ الْخَيْرِ وَلَا يُخَالِفُ كِتَابًا أَوْ سُنَّةً أَلْبِدْعَةُ الضَّلَالَةُ، وَالثَّانِيَةُ مَا أُحْدِثَ مِنَ الْخَيْرِ وَلَا يُخَالِفُ كِتَابًا أَوْ سُنَّةً أَو إجْمَاعًا، وَهَذِهِ مُحْدَثَةٌ غَيْرُ مَذْمُومَةٍ"، رَوَاهُ اَلْبَيْهَقِيُّ بالإسنادِ الصَّحيح فِي كِتَابِهِ "مَنَاقِبُ الشَّافِعيّ".

አል-ኢጣም አል-በይሀቂይ የተባሉት ዓሊም መናቂቡ ሻሬዒይ " مَنَاقِبُ ٱلْشَّافِعِي " በሚል መጽሀፋቸው ሰነዱ ሰሐሕ በሆነ ዘገባ አል-ኢጣም አሻሬዒይ (ረዷየሷሁ ዕንሁ) ቢድዓን በተመለከተ ያሉትን ሲገልጹ እንዲህ ብለዋል፣ ኢጣም አሻሬዒ እንዲህ ብለዋል " አዲስ የሚከስቱ ነገሮች በሁለት ይከፈላሉ፣ አንደኛው ኪታብን (ቋርኣንን)፣ ሱናን፣ ኢጅማሪ አና ኣሧር የሚቃረን ሲሆን ይህ መጥፎ የሆነ ቢድዓ (الْلِنْعُ الْعِنَّالُةُ الْعِنَّالُةُ لَلْمُ الْمُحَالِّةُ الْعِنَّالُةُ لَلْمُ الْمُحَالِّةُ لَلْمُ الْمُحَالِّةُ الْعِنْلُةُ الْعِنْلُةُ الْعِنْلُةُ الْعِنْلُةُ الْعِنْلُةُ الْعِنْلُةُ الْعِنْلُةُ الْعِنْلُةُ الْمُحَالِّةُ الْعِنْلُةُ الْعِنْلُةُ الْعِنْلُةُ الْعِنْلُةُ الْعِنْلُةُ الْعِنْلُةُ الْعِنْلُةُ الْمُحَالِّةُ الْعِنْلُةُ الْمُحَالِةُ الْعُنْلُةُ الْعُنْلُةُ الْمُحَالِةُ الْعُنْلُةُ الْمُحَالِةُ الْمُحَالِةُ الْمُحَالِةُ الْمُحَالُةُ الْمُحَالِةُ الْمُحَالُةُ الْمُحَالِةُ الْمُحَالُةُ الْمُحَالُةُ الْمُحَالُةُ الْمُحَالُةُ الْمُحَالِةُ الْمُحَالُةُ الْمُحَالُةُ الْمُحَالُةُ الْمُحَالُةُ الْمُحَالُةُ الْمُحَالُةُ الْمُحَالُةُ الْمُحَالُةُ الْمُحَالُةُ الْمُحَالِةُ الْمُحَالُةُ الْمُحَالِةُ الْمُحَالُةُ الْمُحَالُةُ الْمُحَالُةُ الْمُحَالُةُ الْمُحَالُةُ الْمُحَالِةُ الْمُحَالُةُ الْمُحَالِةُ الْمُحَالُةُ الْمُحَالِةُ الْمُحَالُةُ الْمُحَالُولُولُهُ الْمُ

እንዲሁም ደባሞ አል ኢጣሙል-ሓፊ<u>ዝ</u> አሕመድ ኢብኑ ዐሊይ<sup>\*</sup> ኢብን ሐጀር አል-አስቀላኒይ<sup>\*</sup> የተባሉት፣

(اَلْإِمَامُ الْحَافِظُ أَحْمَدُ بْنُ عَلِيِّ بْنِ حَجَرٍ الْعَسْقَلَانِيِّ)

ፈትሑል-ባሪ ሸርሕ <u>ሰ</u>ሒሕ አል-ቡኻሪይ<sup></sup>

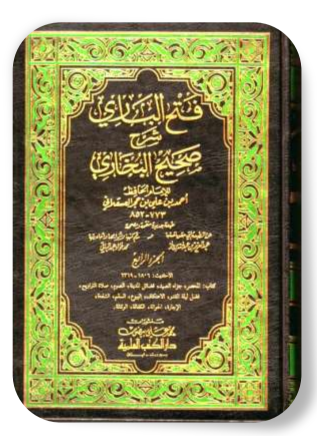
<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> የነብዩ (<u>ሰ</u>ለሷ*ሁ ዐ*ለይሂ ወስለም) ባልደረባዎች (<u>ሰ</u>ሓባዎች) ተቀብለው ያደረጉትን ድርጊት፡

# (فَتْحُ الْبَارِي شَرْحُ صَحِيحِ الْبُحَارِيِّ)

በሚለው መጽሀፋቸው አራተኛው ፕራዝ (ጁዝ) ገጽ 318 ላይ እንደምናየው እንዲህ ብለዋል፡

قَوْلُهُ: قَالَ عُمَر: نِعْمَ الْبِدْعَةُ. الْبِدْعَةُ أَصْلُهَا مَا أُحْدِثَ عَلَى غَيْرِ مِثَالٍ سَابِقٍ وَتُطْلَقُ فِي الْشَرْعِ فِي مُقَابِلِ السُنَّةِ فَتَكُونُ مَذْمُومَةً وَالتَحْقِيقُ السَّبَةِ وَتُكُونُ مَذْمُومَةً وَالتَحْقِيقُ الْفَهَا إِنْ كَانَتْ مِمَّا تَنْدَرِجُ تَحْتَ مُسْتَحْسَنٍ فِي الشَرْعِ فَهِي حَسَنَةٌ وَإِلَّا كَانَتْ مِمَّا تَنْدَرَجُ تَحْتَ مُسْتَقْبَحٍ فِي الشَرْعِ فَهِي مُسْتَقْبَحَةٌ وَإِلَّا فَهِي مِنْ قِسْمِ الْمُبَاحِ وَقَدْ تُنْقَسِمُ إِلَى الْأَحْكَامِ الْخَمْسَةِ

ከዚህ እንደምንረዳው፤ «ውመር (نَعْمَ الْبِدْعَةِ) ሲሉ ቢድዓ ሲባል መሰረቱ ከዚህ በፊት ምሳሌ ለሌለው እና በአዲስ መልክ የተከሰተ ማለት ነው፤ ከሽሪዓ (እስላማዊ ህግጋት) አንጻር ሲታይ ደግሞ የሱናህ ተቃራኒ ለሆነ ነገር ይጠቀሳል ይህ ደግሞ የተወገዘ ይሆናል፤ አጣርተን ስናየው ግን ከሽሪዓ አንጻር ከጥሩው ጋራ የሚመደብ ሆኖ ከተገኘ ጥሩ የሆነ ቢድዓ (الْبِدْعَةُ الْحَسَنَةُ) ይሆናል፤ ከሽሪዓ አንጻር ከመጥፎ ጋራ የሚመደብ ሆኖ ከተገኘ ደግሞ መጥፎ የሆነ ቢድዓ (البِدْعَةُ الضَّلَالَةُ) ይሆናል፣ አለበለዚያ መባህ <sup>4</sup> ሲሆን ወደ አምስቱ ህግጋትም ሊከፋፊል ይቸሳል፡» ብለዋል።



1

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ቢያደርጉትም ባያደርጉትም ልዩነት የሌለው፣ ማለትም በማድረ*ጋ*ችን ምንዳ የማይገኝበት፣ ባለማድረ*ጋ*ችን ደባሞ ቅጣት የሌለበት ማለት ነው።

٣١٨ - ٢٠١٨ عاب صلاة التراويح/ باب ١/ حـ ٢٠١٨ - ٢٠١٢

أقرؤهم لكتاب الله وسيأتي في تفسير البقرة قول عمر وأقرؤنا أين و وروى سعيد بن متصور من طريق عروة وأن عمر جمع الناس على أبي بن كعب فكان يصلي بالرجال، وكان تعيم الداري يصلي بالنساء ورواه محمد بن تصر في وكتاب قيام الليل، له من هذا الوجه فقال وسليمان بن أبي حثمة، يـدل تميم الداري، ولعل ذلك كان في وقتين.

قوله: (فخرج لبلة والناس يصلون يصلاة قارتهم (")) أي إمامهم المذكور، وفيه إشعار بأن عمر كان لا يواظب على المشكرة وقيه إشعار بأن عمر كان لا يواظب على الصلاة معهم وكانه كان يرى أن الصلاة في بيت ولا سيما في آخر الليل أفضل، وقد روى محمد بن نصر في وقيام الليل، من طريق طاوس عن ابن عباس قال كتت عند عمر في المسجد، فسمع هيمة الناس نقال: ما هذا؟ قبل: حرجوا من المسجد، وذلك في رمضان، فقال: ما يقى من طريق عكرمة عن ابن عباس نحوه من قوله.

قوله: (قال عمر نعم البدعة) في بعض الروايات ونعمت البدعة، يزيادة تاه، والبدعة أصلها ما أحدث على غير مثال سابق، وتطلق في الشرع في مقابل السنة فتكون ملمومة، والتحقيق أنها إن كانت مما تندرج تحت مستقيح في الشرع فهي حسة وإن كانت مما تندرج تحت مستقيح في الشرع فهي مستقيحة وإلا فهي من قسم المباح وقد تنقسم إلى الاحكام الخمسة.

قوله: (والتي ينامون عنها أفضل) هذا تصريح منه بأن الصلاة في أخر الليل أفضل من أوله، لكن ليس فيه أن الصلاة في قيام الليل فرادي أفضل من التجميع. (تكميل): لم يقع في هذه الرواية عدد الركعات التي كان يصل بها أي بن كعب، وقد اختلف في ذَلك ففي والموطأ، عن محمد بن يوسف عن السائب بن يزيد أنها إحدى عشرة، ورواه سعيد بن منصور من وجه آخر وزاد فيه ووكانوا يقرؤون بالمائتين ويقومون على العصى من طول القيام، ورواه محمد بن نصر المروزي من طريق محمد بن إسحق عن محمد بن يوسف فقال ثلاث عشرة ورواه عبد الرزاق من وجه آخر عن محمد بن يوسف فقال إحدى وعشرين، وروى مالك من طريق يزيد بن خصيفة عن السائب بن يزيد عشرين ركعة وهذا محمول على غير الوتر، وعن يزيد بن رومان قال وكان الناس يقومون في زمان عمر بثلاث وعشرين، وروى محمد بن نصر من طريق عطاء قال وأدركتهم في رمضان يصلون عشرين ركعة وثلاث ركعات الوتر، والجمع بين هذه الروايات ممكن باختلاف الأحوال، ويحتمل أن ذلك الاختلاف بحسب تطويل القراءة وتخفيفها فحيث يطيل الفراءة نقل الركعات وبالعكس وبذلك جزم الداودي وغيره، والعدد الأول موافق لحديث عائشة المذكور بعد هـذا الحديث في البـاب، والثاني قـريب منه، والاختلاف فيما زاد عن العشرين راجع إلى الاختلاف في الوتر وكأنه كان تارة يوتر بواحـدة وتارة بثلاث، وروى محمد بن نصر من طريق داود بن قيس قال دادركت الناس في إمارة أبان بن عثمان وعمر بن عبد العزيز \_ يعني بالمدينة \_ يقومون بست وثلاثين ركعة ويوترون بثلاث، وقال مالك هو الأمر (١) هذه الرواية تختلف عن رواية المتن، ورواية المتن هي التي شرح عليها القسطلاني

በዚህ "ፊትሕ አል-ባሪ ሸርሕ <u>ሰ</u>ሒሕ አል-ቡኻሪይ<sup></sup>" በሚለው መጽሀፍ ላይ ያለውን ማስረጃ ያንብቡ። እንዲሁም ደባሞ በ676 ሂጅሪያ ላይ የሞቱት አል-ኢጣሙል-ሓፊ<u>ዝ</u> አል-ፈቂሁ *ሙሕ*የዲ<sup>\*</sup>ን አቡ ዘከሪያ ያሕያ ኢብኑ ሸረፍ አንነወዊይ<sup>\*</sup>፤

اَلْإِمَامُ الْحَافِظُ الْفَقِيهُ مُحْي الْدِّينِ أَبُو زَكَرِيَا يَحْيَى بْنُ شَرَفٍ الْنَوَوِيُّ الْنَوَوِيُّ

የተባሉት የአህሉሱናህ ወልጀማዓ ኢማም የሆኑት ዓሊም
" "تَهْنْدِيبُ الْأَسْمَاءِ وَالْلُغَاتِ "ታሕዚቡ-ል አስማኢ ወልሉ2ቲ" በሚል መጽሀፋቸው፣ በዳሩል ኩቱብ አልዒልሚያህ (دَارُ الْكُتُبِ الْعِلْمِيَةِ) በ1428 ሂጅሪያ ላይ
በታተመው በአንደኛው እትም ገጽ 276 ላይ እንዲህ
ብለዋል።

"اَلْبِدْعَةُ بِكَسْرِ الْبَاءِ فِي الشَرْعِ هِيَ إِحْدَاثُ مَا لَمْ يَكُنْ فِي عَهْدِ رَسُول الله وَهِيَ مُنْقَسمَةٌ إلَى حَسَنَةٍ وَقَبيحَةٍ."

ትርጉሙም ፤ "ቢድዓ ከሽሪዓ አንጻር ሲታይ የአሷህ መልእከተኛ <u>(ሰ</u>ለሷ*ሁ ዐ*ለይሂ ወስለም) በነበሩበት ዘመን ያልነበረ እና ከዛ በኋላ የተከሰተ ሲሆን ይህም ፕሩ እና መፕፎ በሚል ይከፋፈላል" ።

ኢጣም አሻሬዒይ<sup>\*</sup>፣ ኢጣም አል-አስቀላኒይ<sup>\*</sup> እና ኢጣም አን-ነወዊይ<sup>\*</sup> (ረ<u>ዲ</u>የሏሁ ወንሁም) ቢድዓን በተመለከተ ከሰጡት ማብራሪያ የምንረዳው መጥፎ የሆነ (የተወንዘ)፣ በአሷህ ዘንድ ተቀባይነት የሌለው፣ አድራጊው ይህን ድርጊት በማድረጉ የአሷህ ቅጣት ሊደርስበት የሚቸል፣ ቁርኣን፣ ሐዲሥን እና ኢጅማሪን የሚቃረን መጥፎ የሆነ ቢድዓ (أُلْبِدْعَةُ الْحَلَّلُةُ) እንዳለ ሁሉ፣ በአሷህ (ሱብሓነሁ ወተዓላ) ዘንድ ተቀባይነት ያለው፣ ቁርኣን፣ ሐዲሥ እና ኢጅማሪን የማይቃረን ጥሩ የሆነ ቢድዓ (ألْبِدْعَةُ الْحَسْنَةُ) እንዳለ ነው።

እነኚህ ውለማዎች ቢድዓን በተመለከተ ከላይ እንደተጠቀሰው ያብራሩትን የሚደግፈው ቡኻሪይ<sup>\*</sup> እና ሙስሊም የዘገቡት የነቢዩ<sup>\*</sup> (<u>ሰ</u>ለሷ*ሁ ዐ*ለይሂ ወሰለም) <u>ሰ</u>ሒሕ የሆነው ሐዲ<u>ሥ</u> ነው።

ይህም ኢማም አል-ቡኻሪይ<sup>\*</sup> በዘገቡት ሐዲ<u>ሥ</u> ዓኢሻ አሷህ ሥራቸውን ይቀበላቸውና አሉ፣ قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: "مَن أَحْدَثَ فِي أَمْرِنَا هَذَا مَا لَيْسَ مِنْهُ فَهُو رَدُّ"، أَيْ مَرْدُودٌ

قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: "مَنْ عَمِلَ عَمَلاً لَيْسَ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: "مَنْ عَمِلَ عَمَلاً لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُوَ رَدُّ"

ከላይ ከተጠቀሰው የአሷ*ህ መ*ልእክተኛ (<u>ሰ</u>ለሷሁ *ዐ*ለይሂ ወሰለም) ሐዲ<u>ሥ</u> ትርጉም "*በህይማኖታችን ውስጥ የሌለን ነገር የሰራ ተቀባይነት የለውም*።" አሉ።

የአሷህ መልሕክተኛ <u>(ሰ</u>ለሷሁ ዐለይሂ ወሰለም) "كَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا" ሕንዲሁም 'كَيْسَ مِنْهُ" (በህይማኖታትን

የሌለ ነገር ) በማለት አዲስ የሚከሰት ነገር የእስልምና ህግጋትን (ሸሪዓን) የሚቃረን ከሆነ ተቀባይነት የሌለው መሆኑን ሲያሳውቁን፡ እንዲሁም ደግሞ አዲስ የሚከሰት ሸሪዓን የጣይቃረን ከሆነ ተቀባይነት እንዳለው የአሷህ መልእክተኛ (ሰለሷሁ ዐለይሂ ወሰለም) በዚህ ሐዲ<u>ሣ</u>ቸው ገልጸውልናል ማለትነው።

እንዲሁም ደባሞ መጥፎ ቢድዓ እና ጥሩ ቢድዓ ለመኖሩ ውለማዎች የወሰዱትን ሌላ ማስረጃ ብናይ፣ ኢጣም ሙስሊም በዘገቡት <u>ሰ</u>ሒሕ ሙስሊም ላይ በሚገኘው የጀሪር ኢብኒ *ዐ*ብዲሷህ አል-በጀሊይ<sup>\*</sup>፣

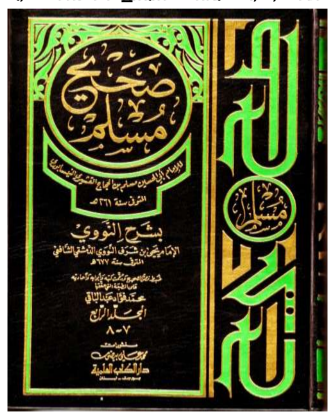
(جَرِيرُ بْنُ عَبْدِ اللهِ الْبَجَلِيُّ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ)

አሷህ ሥራቸውን ይቀበላቸውና፤ ያሉት ሐዲሥ ነው።

قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ. "مَنْ سَنَّ فِي الإِسْلَامِ سُنَّةً حَسَنَةً فَلَهُ أَجْرُهَا وَأَجْرُ مَنْ عَمِلَ بِهَا بَعْدَهُ مِن غَيْرِ أَنْ يَنْقُصَ مِنْ أَجُورِهِمْ شَيءٌ، وَمَنْ سَنَّ فِي الْإِسْلَامِ سُنَّةً سَيِّئةً كَانَ عَلَيْهِ وِزْرُهَا وَوِزْرُ مَنْ عَمِلَ بِهَا مِنْ بَعْدِهِ مِنْ غَيْرِ أَنْ يَنْقُصَ مِنْ أَوْزَارِهِمْ شَيءٌ" رَوَاهُ مُسْلِمٌ

ትርጉሙም የአሏህ መልእክተኛ (ሰለሏሁ ዐለይሂ ወሰለም) እንዲህ አሉ፣ «በእስልምና ጥሩ ሱናህ (ፌፌፌ ፌፌ) የጀመረ ምንብ ኖሮት ይህን ስራ ሌላው ተከትሎት ከፈጸመው ደግሞ የአነርሱም ምንብ ይኖረዋል፣ ከምንብቸው ምንም ሳይቀንስባቸው፣ በእስልምና መጥፎ ሱናህ (ፌፌፌ ፌፌፌ) የ*፫መረ ደግሞ ህጢኣቱ ይኖርበታል፣ ሴሎች ተከትለውት* ይህን መፕፎ ስራ የሬጸሙት ሰዎች ህጢኣትም ይኖርበታል ከህጢኣታቸው ምንም ሳይቀነስቸው፡› ብለዋል፡ የአሷህ መልእክተኛ (<u>ሰ</u>ለሷሁ ዐለይሂ ወሰለም)።

ሐዲ<u>ሥ</u>ንም በሚቀጥለው *ገ*ጽ ላይ በሚ*ገ*ኘው ኢ*ጣ*ም አን-ነወዊይ<sup>\*</sup> ባብራሩት <u>ሰ</u>ሒሕ *ሙ*ስሊም ላይ ይ*ገ*ኛል።



مِنَ الْفَاقَةِ. فَذَخُلَ ثُمُّ خَرَجَ. فَأَمْرَ بِلاَلاً فَأَذُنُ وَأَقَامَ. فَصَلَى ثُمْ خَطَبَ فَقَالَ: ﴿فِهَا أَيّهَا النّاسُ! الْفَهَ الّذِي خَلْقَكُمْ مِنْ نَفْسِ وَاحِدَةٍ﴾. [4/ سوره الساه، الآية ١١ إلَيْ آخِرِ الْآيةِ. ﴿وَإِنَّ اللّهَ وَالْمَلْمِ: ﴿ وَالْقُوا اللّهَ وَلَمُنْظُرُ فَضَى مَا قَلْمَتْ لِغَةِ وَالْقُوا اللّهَ وَلَمُنظُرُ فَضَى مَا قَلْمَتْ لِغَةِ وَاللّهُ وَلَمُنظُرُ فَضَى مَا قَلْمَتْ لِغَةِ مِنْ فَوْمِهِ مِنْ فَوْمِهِ مِنْ فَوْمِهِ مِنْ فَوْمِهِ مِنْ فَوْمِهِ مِنْ فَاهِ مِنْ فَاهِ مِنْ فَلَهِ مِنْ فَلَهِ مِنْ فَلَهُ مَنْ فَلَهُ مُنْ فَلَهُ مُنْ فَلَهُ اللّهِ عَلَيْهِ فَلَا أَجْرَعُنَا وَأَجْرُ مَنْ عَمِلُ مِهَا يَعْلَمُ مِنْ فَلَهُ اللّهِ عَلَيْهِ فَلَا أَجْرَعُنَا وَأَجْرُ مَنْ عَمِلَ مِنْ اللّهِ عَلَيْهِ وَلَوْمُ مَنْ عَلَو اللّهِ عَلَيْهِ وَلَوْمُ مَنْ عَلَمُ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ مِنْ مَنْ اللّهِ عَلَيْهِ وَلَوْمُ مَنْ عَلَيْ وَلَوْمُ مَنْ عَلَيْهِ وَوْرُهُمْ وَوَذَرُ مَنْ عَمِلَ بِهَا مِنْ مَنْ مَاللّهُ مِنْ فَعَلَلْ مَنْ عَلَيْهِ وَوْرُهُمْ وَوَذَرُ مَنْ عَمِلَ بِهَا مِنْ مَا لَلْهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ عَلَيْهِ مِنْ مَنْ مَا عَلَهُ وَهُو مُنْ مَنْ عَمِلُ لِهَا مِنْ فَعَلَمُ مِنْ اللّهُ عَلَيْهُ مِنْ مَنْ عَلَهُ وَوْرُوهُمْ وَوَذَرُ مَنْ عَمِلَ بِهَا مِنْ فَعَلَى مِنْ فَعَلَى مِنْ فَعَلَى مِنْ فَعَلَى مِنْ فَعَلَى مُنْ مَنْ عَمِلُ بِهَا مِنْ مُنْ عَمِلُ بِهَا مِنْ مُنْ عَمِلُ مِنْ اللّهُ عَلَيْ مِنْ اللّهُ عَلَيْ مِنْ مُنْ مَا مُنْ عَمِلُ مِنْ مَنْ مَا مُنْ عَلَى اللّهُ عَلَيْ مِنْ مُنْ عَلَى اللّهُ عَلَيْ وَمُؤْدُومُ مَنْ مَنْ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ مِنْ مُنْ مَا مُنْ عَلَى مُنْ مُنْ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ عَلَمْ مِنْ اللّهُ الْمُؤْمُومُ مِنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُعْلِمُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ

قوله: (رأيت كومين من طعام وثياب) هو بفتح الكاف وضعها، قال القاضي: ضبطه بعضهم بالفتح وبعضهم بالضم، قال ابن سراج: هو بالضم اسم لما كومه، وبالفتح المرة الواحدة، قال: والكومة بالضم الصبرة والكوم العظيم من كل شيء، والكوم المكان المرتفع كالرابية، قال القاضى: فالفتح هنا أولى لأن مقصوده الكثرة والتشبيه بالرابية.

قوله: (حتى رأيت وجه رسول الله ﷺ يتهلل كأنه مذهبة) فقوله: يتهلل أي يستنبر فرحاً وسروراً. وقوله: مذهبة ضبطوه بوجهين:

أحدهما: وهو المشهور، وبه جزم القاضي والجمهور مذهبة بذال معجمة وقتح الهاه ومعدها باه موحدة.

والثاني: ولم يذكر الحميدي في الجمع بين الصحيحين غيره مدهنة بدال مهملة وضم الهاء وبعدها نون، وشرحه الحميدي في كتابه غريب الجمع بين الصحيحين فقال هو وغيره ممن فسر هذه الرواية إن صحت المدهن الاناء الذي يدهن فيه، وهو أيضاً اسم للتقرة في الجبل التي يستجمع فيها ماء المطر، فشبه صفاء وجهه الكريم بصفاء هذا الماء وبصفاء الدهن والمدهن، وقال القاضي عياض في المشارق وغيره من الاثمة هذا تصحيف وهو بالذال المعجمة والباء الموحدة وهو المعروف في الروايات، وعلى هذا ذكر القاضي وجهين في تفسيره:

<sup>(</sup>١) (مذهبة) ضبطره بوجهين: أحدهما، وهو المشهور، وبه جزم القاضي والجمهور: مذهبة. والتأتي، ولم يذكر الحميدي في الجمع بين الصحيحين غيره: مُذَهَلة. وقال القاضي عياض في المشارق، وغيره من الأشهة: هذا تصحيف. وذكر القاضي عياض وجهين في تقسيره: أحدهما معناه فضة مذهبة، فهو أبلغ في حسن الرجه وإشراقه. والثاني شبهه في حسته ونوره بالمذهبة من الجلود، وجمها مذاهب. وهي شيء كانت العرب تصنعه من جلود وتجعل فيها خطوطاً مذهبة برى بعضها إثر بعض.

የተወገዘ፣ በአሷህ ዘንድ ተቀባይነት የሌለው፣ አድራጊው ይህን ድርጊት በማድረጉ የአሷህ ቅጣት ሊደርስበት የሚቸል፣ ቁርኣን፣ ሐዲ፫ን እና ኢጅማዕን የሚቃረን መጥፎ ቢድዓ (الْبِدْعَةُ الْعَلَّالُةُ) እንዳለ ሁሉ፣ በአሷህ ዘንድ ተቀባይነት ያለው ቁርኣን፣ ሐዲ፫ እና ኢጅማዕን የማይቃረን ጥሩ የሆነ ቢድዓ (الْبِدْعَةُ الْحَسَنَةُ) ያለ መሆኑን ከላይ በተጠቀሱት የነቢዩ (ሰለሷሁ ዐለይሂ ወሰለም) ሐዲ፫ቸ፣ እንዲሁም ከዑለማዎች ከተናገሩት ማስረጃዎችን ካቀረብን በኋላ እንደ ጥሩ ቢድዓ ሆኖ የሚቆጠር፣ ማንኛውም ሙስሊም በአሁኑ ወቅት የሚጠቀምበትን ነገር አንደ ተጨማሪ ማስረጃ እናቅርብልዎት።

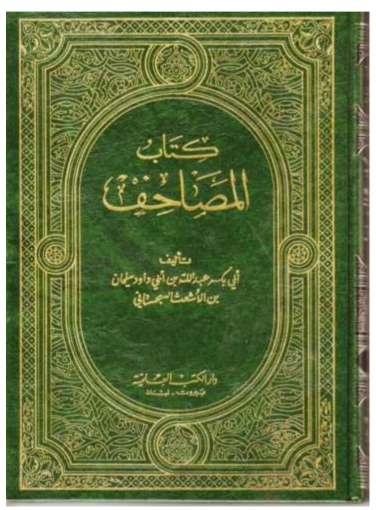
# ከጥሩ ቢድዓዎች ( ٱلْبِدْعَةُ الْحَسَنَةُ ) መካከል ከሚቆጥሩት ክስተቶች ለምሳሌ፡

ነቢያ<sup>®</sup>ቸን ሙሐመ<sup>®</sup>ድ (<u>ሰ</u>ለሷሁ ዐለይሂ ወሰለም) ቁርኣን በወሕይ ሲወርድላቸው <u>ሰ</u>ሓባዎቸ (የነቢዩ<sup>®</sup> ባልደረባዎቸ) ቁርኣንን ያለነጥብ ይጽፉ ነበር፣ ው<u>ሥ</u>ማን ቢንዐፋን (ረ<u>ዲ</u>የሷሁ ዐንሁ) ቁርኣንን ሰብስበው ሙ<u>ስ</u>ሓፍ አድርገዉት የተለያዩ ቦታዎች የላኳቸው ቁርኣኖች (ሙሷሒፍ) ደግሞ ለፊደላቱ ነጥቦች አልነበራቸውም፡ ለመጀመሪያ ጊዜ በቁርኣን ፊደላት ላይ ነጥቦችን ማድረግ የጀመሩት ከሰሐባዎች በኋላ የመጡ ተከታይ (ታቢዲይ) የነበሩ (اَلْتَّابِعِيُّ الْجَلِيلُ يَحْيَى بْنُ يَعْمَرُ) ያሕያ ኢብኑ ቢኒ ያሪመር የሚባሉ የአሷህ ፍራቻ የነበራቸው ዓሊም ናቸው።

ይህንንም አቢ በከር ዐብዲሷህ ኢብኑ-አቢዳዉድ፣ (أبي بَكَر عَبدِ اللهِ ابْنِ أَبِي دَاوُدَ) የሚባሉ ዓሊም ኪታቡልመሷሒፍ (كِتَابُ الْمَصنَاحِفُ በሚባለው መጽህፋቸው ገጽ
158 ላይ " أُوّلُ مَن نَقَطَ الْمَصنَاحِفَ يَحْيَى بنُ يَعْمَرَ " ብለዋል:

ጣለትም "ለመጀመሪያ ጊዜ በቁርኣን ላይ ላሉት ፊደላት ነጥቦችን የጨመሩት የያሪመር ልጅ ያሕያ (يَحْيَ بْنُ يَعْمَرَ) ናቸው "ብለዋል።

ጥሩ የሆነ ቢድዓ የለም የሚል ሰው በቁርኣን ላይ ያሉት ነጥቦች ቢድዓ ስለሆኑ አስወባዷቸው ያለ ነጥቦች ሊያነበው ይችላልን? ይህ *ማጽሀ*ፍ በሚቀጥለው *ገ*ጽ ላይ ስለሚ*ገ*ኝ ለማየት ይቻላል።



## باب نقط المصاحف

حدثنا عبد الله، حدثنا محمد بن عبد الله المخزومي، حدثنا أحمد بن نصر بن مالك، حدثنا الحسين بن الوليد، عن هارون بن موسى قال: أول من ، نقط المصاحف يحي بن يعمر ،

حدثنا عبد الله، حدثنا محمد بن بشار، حدثنا عبد الأعلى ومحمد بن بكر، قالا، حدثنا هشام عن الحسن أنه كره أن تنقّط المصاحف بالنحو.

حدثنا عبد الله، حدثنا عبد الله بن سعيد، حدثنا ابن إدريس، عن هشام، عن ابن سيرين أنه كره نقط المصحف بالنحو.

حدثنا عبد الله، حدثنا هارون بن سليمان، حدثنا روح ، حدثنا أشعث عن محمد أنه كان يكره النقط .

حدثنا عبد الله، حدثنا محمد بن بشار، حدثنا محمد، حدثنا شعبة، عن أبي رجاء قال: سألت محمد بن سيرين عن المصحف ينقط بالنحو، قال أخشى أن يزيدوا في الحروف.

حدثنا عبد الله، حدثنا محمد بن آدم (١)، حدثنا مخلد، عن هشام، عن الحسن وابن سيرين أنهما كانا يكرهان نقط المصحف.

(١) محمد بن آدم: لعل الصواب محمود بن آدم .

101

መጥፎ የሆነ ቢድዓ (أُلْبِدْعَةُ الْضَلَّالَةُ) በአሷህ ዘንድ ተቀባይነት የሌለው መኖሩን እና ጥሩ የሆነ ቢድዓ (أُلْبِدْعَةُ الْحَسَنَةُ) በአሷህ ዘንድም ለአድራጊው ምንዳ የሚያስንኝለት መሆኑን ከላይ ከተጠቀሰው የነቢዩ (ሰለሷሁ ዐለይሂ ወሰለም) ሐዲ፫ እና በአህሉሱናህ ወልጀማዓ ዑለማዎች ከተሰጠው ማብራሪያ ካወቅን በኋላ መውሊድ ሲከበር ምን ይደረጋል? ድርጊቱስ ከሸሪዓ አንጻር ምን እንደሆነ እንመለከታለን።

# በመውሊድ የሚደረጉ ድርጊቶች ከሸሪዓ አንጻር ሲታዩ፣

በመውሊድ የሚደረገው ተግባር ከሸሪዓ አንጻር ሲታይ ፍርዱ እንደሚከተለው ይሆናል።

1) በመውሊድ ቁርኣን ይቀራል፣ ቁርኣን መቅራት ደባሞ ምንዳው ምን ያህል እንደሆነ ኢጣም አል-ቡኻሪይ<sup>\*</sup> እና ኢጣም ቲርሚ<u>ዚ</u>ይ<sup>\*</sup> በዘንቡት <u>ሰ</u>ሒሕ (ትክክለኛ) በሆነው ሐዲ<u>ሥ</u> የአሷህ መልእክተኛ (<u>ሰ</u>ለሷሁ ዐለይሂ ወሰለም) አሉ፣ عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ مَسْعُودِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: "مَنْ قَرَأَ حَرْفًا مِنْ كِتَابِ اللهِ فَلَهُ حَسَنَةٌ وَالْحَسَنَةُ بِعَشْرِ أَمْثَالِهَا لا أَقُولُ أَلم حَرْفٌ وَلَكِنْ أَلِفٌ حَرْفٌ وَلاَمٌ حَرْفٌ وَلَكِنْ أَلِفٌ حَرْفٌ."

የሐዲ<u>ሥ</u> ትርጉም፣ ዐብዱሷህ ኢብኑ -መስዑድ እንዳሉት አሷህ ሥራቸውን ይቀበላቸውና፣ የአሷህ መልእክተኛ (ሰለሷሁ ዐለይሂ ወሰለም) አሉ፣ «*ከአሷህ ኪታብ* (*ቀርኣን*) አንድ ፊደል የቀራ ምንዳ (المحنية) ይኖረዋል፣ ምንዳው ደግሞ አሥር ጊዜ አተፍ ይሆናል፣ አሊፍ፣ ሳም፣ ሚም፣ (المح) አንድ ፊደል ነው አልልም፣ (أ) ፊደል ነው፣ ሳምም (ل ፊደል ነው፣ ላምም (ል) ደግሞ ፊደል ነው።»

በሌላ ኢማም ሙስሊም በዘገቡት ሐዲ<u>ሥ</u> ደግሞ የአሷህ መልእክተኛ (<u>ሰ</u>ለሷ*ሁ ዐ*ለይሂ ወሰለም) እንዲህ ብለዋል፣

وَقَالَ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: (اقْرَأُوا القُرْآنَ فَإِنَّهُ يَأْتِي يَوْمَ الْقَيْامَةِ شَفِيعًا لأصْحَابِهِ) رَوَاهُ مُسْلِمٌ

ትርጉሙ፤ «**ቁርኣንን ቅሩ ሕርሱ ሕኮ የቂያማ ቀን ለቀራው** ሰው አማላጅ (ሸፊዕ) ይሆንለታል፡ » በማለት ቁርኣንን እንድንቀራ አዘውናል፡

ታዲያ ቁርኣንን የሚቀራ ምንዳው ምን ያህል ከፍተኛ እንደሆነ ነቢያ ችን (ሰለሷሁ ዐለይሂ ወሰለም) በሐዲ<u>ሣ</u>ቸው ሲነግሩን እኔ የተወለድኩበትን ቀን ምክንያት በማድረግ ቁርኣን መቅራት ሐራም ነው ያሉበት ሐዲ<u>ሥ</u> የለም፣ እንዲሁም በቁርኣንም ቢሆን በኢጅጣዕ ሐራምነቱን የሚያሳይ የለም፡ ስለዚህ ወሃቢያዎች በዚህ ቀን ቁርኣን መቅራትን ሐራም ካደረጉ አዲስ ሀይጣኖት ይዘው እንደመጡ ግልጽ ነው።

2) በመውሊድ <u>ሰ</u>ሏት ወለነቢይ<sup>™</sup> (الْصَلَاةُ عَلَى النَّبِيِّ ) ይደረጋል፣ ይህ ደግሞ የአሏህ ሱብሓነው ወተዓላ ትሕዛዝን መፈጸም ሲሆን አሏህ ሱብሓነው ወተዓላ እንዲህ ብሏል፡

قَالَ اللهُ تَعَالَى : ( إِنَّ اللهَ وَمَلائِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ يَا أَيُّهَا النَّبِيِّ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا صَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا تَسْلِيمًا )

- 3) በመውሊድ የነቢዩ (ሰለሷሁ ዐለይሂ ወሰለም) ታሪክ ይነገራል። ይህ ደግሞ ለሚመጣው ትውልድ እና አሁን ላለው ትውልድም ቢሆን ነቢያችን (ሰለሷሁ ዐለይሂ ወሰለም) ማን እንደነበሩ እና ምን እንደደረሰባቸው፣ እንዴትስ ይህ ሀይማኖት እኛ ዘንድ ሊደርስ እንደቻለ በማስተማር ሀይማኖታችንን ማስፋፋት ይሆናል።
- 4) በመውሊድ መዲሕ (የነቢዩ ውዳሴ)

  (ሰላሷሁ ዕለይሂ ወሰለም) ይሞንሳሉ፣ ለሕርሳቸውም ያለን ፍቅር በይፋ ይታያል፣ ሕርሳቸውን መውደድ ደባሞ((ﻣ಼ﻦ ﺍﻟﻮًﺍً ਫ਼ਜ਼ੋਫ਼ ਜ਼ੈਫ਼ ਜ਼

በምስጠት ሳይሆን፣ ለሕርሳቸው ያለን ፍቅር ድንበር የጣሰና ኹሉው (عُلُوّ) ያለበት ሆኖ ሳይሆን፣ አሏህ ሱብሓነው ወተዓላ ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عظيم ﴾ በማለት በሱረቱል ቀለም ( 4 : الْقَلَم ) ላይ እንዳሞገሳቸው እኛም እርሳቸውን ወደን ማሞገስ ምንዳ የሚገኝበት ድርጊት ስለሆነ ነው።

በአንድ ላይ ተሰብስበው፣ አንድ ላይ በመሆን እርሳቸው ነቢያ<sup>™</sup>ቸንን (<u>ሰ</u>ለሷሁ ወለይሂ ወሰለምን) እያሞገሱ መጨፈር ክልክል ላለመሆኑ ሚቀጥለው ሐዲ<u>ሥ</u> ማስረጃ ይሆናል።

رَوَى الإِمَامُ أَحْمَدُ عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ أَنَّ الْحَبَشَةَ كَانُوا يَرْ فِنُونَ كَالُوا يَرْ فِنُونَ كَالُومَ لَهُم : مُحَمَّدٌ عَبْدٌ صَالِحٌ فَقَالَ: مَاذَا يَقُولُونَ فَقِيلَ لَهُ إِنَّهُمْ يَقُولُونَ مُحَمَّدٌ عَبْدٌ صَالِحٌ.

ትርጉሙ የማሊክ ልጅ አነስ እንዳሉት፣ " ሀበሾች ከአሷህ መልእከተኛ (ሰለሷሁ ዐለይሂ ወሰለም) ፍትለፊት ሆነው በቋንቋቸው ሙሐመ<sup>\*</sup>ድ ሷሊሕ የሆነ የአሷህ ባሪያ ነው

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> የቋንቋ ምሁራን እንዳሉት "يَزْفِئُونَ" ማለት ይጨፍራሉ ማለት ነው ብለዋል፡

እያሉ በመዝፈን ይጨፍሩ ነበር፣ ያንግዜ የአሷህ መልእከተኛ (ሰለሷሁ ዐለይሂ ወሰለም) ደግሞ ምን እያሉ ነው? ብለው ሲጠይቁ ሙሐመ<sup>®</sup>ድ <u>ሳ</u>ሊሕ የሆነ የአሷህ ባሪያ ነው ይላሉ በማለት መለሱላቸው።" <sup>6</sup>

እንዲሁም ሌሎች አያሌ የሆኑ ሐዲ<u>ሦ</u>ች ነቢያችንን (<u>ሰ</u>ለሷሁ ወለይሂ ወሰለም) ድቤ በመምታትም ሆነ ያለ ድቤ እርሳቸውን ጣሞንስ እና መጨፈር ከሸሪዓ አንጻር የሚፈቀድ ለመሆኑ ጣስረጃዎች ይገኛሉ፣ ሆኖም ለጣሳጠር ስንል በዚህ ጣብቃቱ በቂ ይመስለናል።

5) በመውሊድ <u>ሰ</u>ዴቃ ይሰጣል፣ ይህ ድርጊት ደግሞ ከሸሪዓ አንጻር ሲታይ የታዘዝንበት ሲሆን ለዚህም አያሌ ማስረጃዎች አሉ፣ ከነዚህም አንድ ቡኻሪይ<sup>\*</sup> የዘገቡትን ሐዲሥ መጥቀሱ በቂ ይሆናል፡

أَخْرَجَ الْبُخَارِيُّ عَنْ عَدِيِّ بْنِ حَاتِمٍ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: اتَّقُوا النَّارَ وَلَوْ بِشِقِّ تَمْرَةٍ فَمَنْ لَمْ يَجِدْ فَبِكَلِمَةٍ طَيِّبَةٍ.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> የአሷ*ህ መ*ልእክተኛ (<u>ሰ</u>ለሷ*ሁ ዐ*ለይሂ ወሰለም) ፊትለፊታቸው እየጨፈሩ ሲዘፍኑ ሐራም ነውና አታድርጉ አላሷቸውም፣

ትርጉሙ፤ «ግማሽ ተምር ሕንኳን ቢሆን ሰዴቃ በመስጠት ነፍሳቸሁን ከሕሳት አድኗት፤ ግማሿን ተምር የማታገኙ ከሆነ መልካም ንግግር በመናገር ነፍሳቸሁን ከሕሳት አድኗት፤» በማለት የአሷህ መልእክተኛ (ሰለሷሁ ዐለይሂ ወሰለም) ያዙናል።

ሕነኝህ በመውሊድ ላይ የሚደረጉት ከላይ የተጠቀሱት ድርጊቶችን ሁሉ ከሸሪዓ አንጻር ሲታዩ የታዘዝንባቸው ለመሆኑ ማስረጃዎቹ ግልጽ ሲሆኑ፣ ከላይ የተጠቀሰው ኢማም አል-ቡኻሪይ በዘገቡት ሐዲ<u>ሥ</u> ዓኢሻ (عَاثِشَةً) (رَضِيَ اللهُ عَنْهَا) ያስተላለፉልን፣ የአሏህ መልእክተኛ (ሰለሷሁ ዐለይሂ ወሰለም) ፣

## «مَنْ أَحْدَثَ فِي أَمْرِنَا هَذَا مَا لَيْسَ مِنْهُ فَهُوَ رَدِّ»

ያሉት ትርጉሙ እንደምከተለው ነው። ማለትም በመውሊድ ምክንያት በሚደረጉት ዒባዳዎች (ድርጊቶች) ውስጥ በሀይማኖታችን የሌለ ነገር ከሆነ ተቀባይነት የለውም ማለት ነው። ምናልባት አንዳንድ የዲን ትምህርት ያልተማሩ ሰዎች መውሊድ በሚደረግበት ቦታ ከሸሪዓ አንጻር ክልክል የሆነ ድርጊት ሲፈጽሙ ቢታይ የፈጸሙት ድርጊት ሐራም መሆኑን ማስተማር ነው እንጂ በአጠቃላይ መውሲድ ማክበር ሐራም ነው ሊባል አይቻልም። ለምሳሌ አንድ ሰው <u>ሰ</u>ሏቱን ሲ<u>ሰ</u>ግድ ትክክል ባልሆነ ሁኔታ ቢ<u>ሰ</u>ግድ ሰውየውን እንዴት እንደሚ<u>ሰ</u>ገድ ማስተማር ግዴታ እንደሆነ በመውሊድ ማክበር ስራውስጥ ደግሞ ትክክለኛ ያልሆነ ድርጊት ከታየ ያ ትክክል ያልሰራውን ማስተማር ነው እንጂ በአጠቃላይ መውሊድን ሐራም ማድረግ ሀይማኖቱ የፈቀደውን ድርጊት መከልከል ይሆናል።

### ለምን መውሊድ በወሃቢያ ዘንድ ተከለከለ ?

1) (كُلُّ بِدْعَةٍ ضَلَالَةٌ، وَكُلُّ ضَلَالَةٍ فِي النَّارِ) ለሚለው ለነቢያችን (ሰለሷሁ ዐለይሂ ወሰለም) ሐዲ<u>ሥ</u> ትክክለኛ የሆነ ግንዛቤ ስለሌላቸው ነው።

ወሃቢዎች ጥሩ ቢድዓ የለም፤ መውሊድም ሐራም ነው ሲሉ፤ አንዳንዶቹም ሽርክ (አ*ጋ*ሪነት) ነው ሲሉ ማስረጃ ነው በማለት የሚወስዱት የነቢዩ<sup>\*</sup> (<u>ሰ</u>ለሷሁ ወለይሂ ወሰለም) ሐዲሥ፤

(كُلُّ بِدْعَةٍ ضَلالَةٌ، وَكُلُّ ضَلالَةٍ فِي النَّارِ)

የሚለው <u>ሰ</u>ሒሕ የሆነ ሐዲ<u>ሥ</u> ነው፡ ትርጉሙ ግን ምን ማለት ይሆን? በእውነት ይህን ሐዲሥ ቃል በቃል በመውሰድ ነቢያችን (<u>ሰ</u>ለሷ*ሁ ዐ*ለይሂ ወሰለም) ያሉት ትርጉሙ ቢድዓ (አዲስ የተከሰተ) ሁሉ ባጠቃላይ ወደእሳት የሚወስድ ሐራም የሆነ ድርጊት ነው ማለት ነውን?

ይህ ሐዲ<u>ሥ</u> ምን ማለት እንደሆነ ትክክለኛ ግንዛቤ እንዲኖረን ዑለማዎች ምን ብለው ተረጎሙት? በማለት ማየት ያስፈልጋል። በመጀመሪያ ደረጃ በዚህ ሐዲ<u>ሥ</u> ውስጥ (ዾ፟) ጠቅላላ የሚል ቃል አለ፣ ለመሆኑ ነቢያችን (ሰለሷሁ ዐለይሂ ወሰለም) (ሰለሷሁ ዐለይሂ ወሰለም) (ሰለሷሁ ዐለይሂ ወሰለም) የመጡበትን መንገድ የሳተ፣ ድርጊቱ ወደ እሳት የሚወስድ ጠቅላላ ቢድዓን ማለታቸው ነው ወይስ አብዛኛው ቢድዓ ማለታቸው ነው? መልሱ አብዛኛ ቢድዓ ማለታቸው ነው፡ ምክንያቱም ከላይ የተጠቀሱት ሐዲ<u>ሥ</u>ች ጥሩ የሆነ በአሷህ ዘንድ ተቀባይነት ያለው ቁርኣን እና ሐዲ<u>ሥ</u>ን የማይቃረን (أُلْدِدْعَةُ الْحَسَنَةُ) ለመኖሩ ከላይ የተሰጠው ማስረጃዎች በቂ

አል-ኢጣሙል-ሓፊ<u>ዝ</u> አል-ፈቂሁ ሙሕዪዲ<sup>\*</sup>ን አቡ ዘከሪያ ያሕያ ኢብኑ ሸረፍ አንነወዊይ<sup>\*</sup>፤ اَلْإِمَامُ الْحَافِظُ الْفَقِيهُ مُحْي الْدِّينِ أَبُو زَكَرِيّا يَحْيَى بْنُ شَرَفٍ النَّوَويُّ الْنَوَويُّ

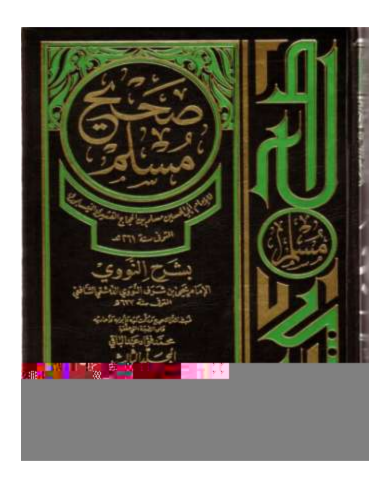
የተባሉት የአህሉሱናህ ወልጀማዓ ኢማም የሆኑት፣ የሻፊዒይ መ<u>ዝ</u>ሀብ ተከታይ የሆኑ ዓሊም፣ ሪያ<u>ዱ-ሳ</u>ሊሒን (رِيَاضُ الْصَالِحِينَ) የሚለውን የሐዲ<u>ሥ</u> መጽሀፍ እና ሌሎችም ብዙ መጽሀፍ የጻፉ ዓሊም፣ በ676 ሂጅሪያ ላይ የሞቱት፣ "مَحِيحُ مُسْلِمٍ بِشَرْحِ النَوَوِيِّ" "ሰሒሑ ሙስሊም ቢሸርሕ ነወዊይ" ተብሎ በሚጠራው መጽሀፋቸው፣ ማለትም ሰሒሕ ሙስሊምን ባብራሩበት መጽሀፍ ሶስተኛው ጥራዝ ላይ ይህን ሐዲ<u>ሥ</u> ምን ማለት እንደሆነ ሲገልዱ እንዲህ ብለዋል፦

قَوْلُهُ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ (وَكُلُّ بِدْعَةٍ ضَلَالَة ) هَذَا عَامُ مَخْصُوصٌ، وَالْمُرَادُ غَالِبُ الْبِدْعِ.

ትርጉሙም " የሕሷህ መልሕክተኛ (ሰለሷሁ ዐለይሂ ወሰለም) (ዾ፝፞፞ዾ፟ ዾុំ ዾ፟ ዾ፟ ዾ፟ ማለታቸው ቃሉ ጠቅላይ ሆኖ የተፈለገበት ግን የተወሰነውን ብቻ ነው ከአባባላቸው የሚፈለግበት አብዛኛው ቢድዓ ማለታቸው

 $<sup>^7</sup>$  ከነቢ $extbf{F}^ imes$  ( $\underline{ extit{d}}$ ለሷ $oldsymbol{\omega}$  ወለይሂ ወሰለም) አባባል፡

*ነው:* " በማለት የነቢዩ<sup>\*</sup>ን (<u>ሰ</u>ለሷ*ሁ ዐ*ለይሂ ወሰለም) ቃል ምን ማለት እንደሆነ አስረድተዋል።<sup>8</sup>



<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> ማለትም وَكُلُّ بِدْعَةٍ ضَلَالَة ማለት ጠቅላላ ቢድዓን ማለት ሳይሆን አብዛኛውን ቢድዓ ለማለት ነው።

#### ይህንንም ቃላቸውን በዚህ ገጽ ላይ ማየት ይቻላል።

كتاب الجمعة / باب ١٣ / حديث ٤٣

171

٤٣ ــ (٨٦٧) وحدثني مُخفَد بن الْمُثَنَى. حَدْثًا عَبْدُ الرَّهَابِ بَنْ عَبْدِ الْمَجِيدِ عَنْ جَعْفَر بَن مُحَدِّدٍ مَنْ جَابِر بَن عَبْدِ اللَّهِ؟ قَالَ: كَانَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ إِمَّا حَمْلَ الْحَدَرَثُ عَيْنَاهُ، وَعَلاَ صَوْلَةً، وَالشَدْ عَصْبُهُ (١٠). حَنْ ثَالَة مَثْلِرُ جَنِش، يَلُولُ: صَبْحَكُمْ وَمَسْكُمْ. وَيَقُولُ: وَمَبْدَكُمْ وَمَنْ اللَّهِ، وَعَلَيْنِ، وَيَقُولُ: وَمَنْ اللَّهِ، وَعَلَيْنِ وَيَقُولُ: وَمُعْمَدِ، وَشَرْ اللَّهُونِ مُحَدَّلُتُها. وَمُنْ اللَّهُ وَعَلَيْنِ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ، وَعَلَى اللَّهِ، وَعَلَى اللَّهِ، وَعَلَى اللَّهِ مَنْ اللَّهِ وَعَلَى اللَّهِ، وَعَلَى اللَّهِ، وَعَلَى اللَّهِ، وَمَنْ اللَّهِ وَعَلَى اللَّهِ، وَعَلَى اللَّهِ، وَمَنْ اللَّهِ مَا اللَّهِ، وَعَلَى اللَّهِ، وَعَلَى اللَّهِ، وَمَنْ اللَّهِ اللَّهِ وَالْعَلِيدِ. وَمَنْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَهُ اللَّهُ اللْمُعْلِقُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُعَل

فالضمير في قوله: يقول صبحكم مساكم عائد على منذر جيش.

قوله 鄉: (بعثت أنا والساعة) روي بنصبها ورفعها والمشهور تصبها على المفعول معه.

وقوله: (يقرن) هو بضم الراء عل المشهور الفصيح وحكي كسرها.

وقوله: (السبابة) سميت بذلك لأنهم كانوا يشيرون بها عند السب.

وقوله: (خير الهدى هدى محمد) هو بضم الهاء وفتح الدال فيهما وبفتح الهاء وإسكان الدال أيضاً ضبطناء بالوجهين، وكلما ذكره جماعة بالوجهين، وقال القاضي عباض: رويناه في مسلم بالضم وفي غيره بالفتح، وبالفتح ذكره الهروي وفسره الهروي على رواية الفتح بالطريق أي أحسن الطرق طريق محمد، يقال: فلان حسن الهدي أي الطريقة والمذهب اهتدوا جدي عمار، وأما على رواية الضم فمعناه الدلالة والإرشاد، قال العلماء: لفظ الهدى له معنان:

أحدهما: بمعنى الدلالة والإرشاد وهو الذي يضاف إلى الرسل والقرآن والعباد، وقال الله تعالى: ﴿وَإِنْكَ لَتَهِدِي إِلَى صَرَاطُ مُسْتَقِيمٍ إِنْ هَذَا القرآن يهذي للني هي أقوم وهدى للمتقين﴾ ومنه قوله تعالى: ﴿وَأَمَا ثَمُودَ فَهَدَيْنَاهُم﴾ أي بينا لهم الطريق، ومنه قوله تعالى: ﴿إِنّا هَدِينَاهُ السَّيِلُ وَهَدَيْنَاهُ النَّجَدِينَ﴾.

والثاني: بمعنى اللطف والتوفيق والمصعة والتأييد، وهو الذي تفرد الله به، ومنه قوله تعالى: ﴿ إِنْكَ لا تهدي من أحبيت ولكن الله يهدي من يشاه ﴾ وقالت القدرية: جاه الهدى فهو للبيان بناه على أصلهم القاسد في إنكار القدر، ورد عليهم أصحابنا وغيرهم من أهل الحق متني القدر لله تعالى بقوله تعالى: ﴿ والله يدعو إلى دار السلام وبهدي من يشاه إلى صراط مستفيم ﴾ فقرق بين الدعاء والهداية.

قوله 遊: (وكل بدعة ضلالة) هذا عام غصوص، والمراد غالب البدع، قال أهل

 <sup>(</sup>۱) (واشتد غضب) قال النووق: ولعل اشتفاد غضب كان مند إنشاره أمراً عشيماً، وتحذيره خطباً جسيماً.
 (۲) (أنا أول يكل مؤمن من نفسه) هو موافق لفول الله تعالى: ﴿النينَ أول بالمؤمنين من النسهم. أي أسق.

እንዲሁም ደግሞ (گُلُ) ለሚለው ቃል ትርጉሙ ጠቅላላ ማለት ሳይሆን አብዛኛው ማለት ለመሆኑ በቁርኣን አሷህ ሱብሓነሁ ወተዓላ የነቢዩ ዃህ ሁድ (ዐለይሂ ሰላም) ህዝብ ላይ (قُوْمُ هُودٍ) ባደርጉት ሃጢኣት እና ክህደት ምክንያት በንፋስ አማካኝነት ያደረሰባቸውን ቅጣት ሲያሳውቀን በሱረት አል-አሕቃፍ አንቀጽ 25 ላይ እንዲህ ብሏል፡

## قَالَ اللهُ تَعَالَى: (تُدَمِّرُ كُلَّ شَيْءٍ بِأَمْرِ رَبِّهَا) اَلأَحْقَافَ 25

ትርጉሙ "በኛ ትሕዛዝ ንፋሷ ሁሉንም ነገር ታጠፋለች ፤" የሚል ሲሆን ማለትም አሷህ ሱብሓነሁ ወተዓላ በትሕዛዙ በሕነኚህ የነቢዩ ሷህ ሁድ (ዐለይሂ ሰላም) ህዝቦች ላይ በንፋስ አማካኝነት ቅጣት እንዲደርስባቸው በማድረግ ንፋሱ አብዛኛውን ነገር እንዳጠፋው አሳውቆናል።

አሷህ ሱብሓነው ወተዓላ በዚህ አንቀጽ ሁሉንም ነገር (ዾ፟ ّٰዾ፟) በማለት ንፋሱ እንዳጠፋው ሲያሳውቀን በእርግጥ ንፋሱ በምድር ላይ ያሉ ሰዎቸን በሙሉ እንዳላጠፋ፣ አውሬዎቸ እና እንስሳትን እንዳላጠፋ፣ ሰማይ እና መሬትን እንዳላጠፋ እናውቃለን፣ ስለዚህ ሁሉ ነገር (ዾ፟ ٌ ထ፟ራን) ለሚለው የአሷህ ሱብሓነው ወተዓላ ቃል ትርጉሙ አብዛኛው ነገር ማለት እንደሆነ ሁሉ

(وَكُلُّ بِدْعَةٍ ضَلَالَة) የሚለው የነቢያችን (ሰለሷሁ ዐለይሂ ወሰለም) ሐዲ<u>ሥ</u> ትርጉምም አብዛኛው ቢድዓ ለማለት እንደሆነ ባልጽ ነው።

2) መውሊድ በሚደረግበት ቦታ ላይ ወንዶች እና ሴቶች ስለሚደባለቁ ማለትም መደባለቅ ((لِخْتِلاطٌ)) ስለሚኖር ወንዶችን ወደ ሌላ ሃጢኣት ለመግፋፋት ምክንያት ስለሚሆን ነው ይላሉ:

ለዚህ አባባላቸው ደ*ግሞ መ*ልሱ ወንዶች እና ሴቶች በአንድ ቤት ሆነው ዒባዳን ቢያደርጉ ከሸሪዓችን አንጻር የተከለከለ ላለመሆኑ፣ ማስረጃው ነቢዩ (<u>ሰ</u>ለሷሁ ወለይሂ ወሰለም) በነበሩበት ዘመን በመስጇዳቸው ውስጥ ሴቶት ከወንዶች ኋላ ሆነው ከመሀከላቸውም መ*ጋ*ረጃ እንኳን ሳይኖር ይ<u>ሰ</u>ግዱ እንደነበረ በሐዲ<u>ሥ</u> የተረ*ጋገ*ጠ ነው።

وَرَوَى الْحَافِظُ اِبْنُ حِبَّانَ عَنْ سَهْلِ بْنِ سَعْدٍ قَالَ: "كُنَّ النِّسَاءُ يُؤْمَرْنَ فِي عَهْدِ رَسُولِ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنْ لا يَرْفَعْنَ رُؤُوسَهُنَّ حَتَّى يَأْخُذَ الرِّجَالُ مَقَاعِدَهُمْ مِنَ الأَرْضِ مِنْ ضِيقِ الثِّيَابَ" أَيْ مِنْ ضيْقِ أُزُرِ الرِّجَالِ.

2.1 ከዚህ በላይ ከተጠቀሰው አል-ሓፊዝ ኢብን ሒባን ከዘገቡት ሐዲ<u>ሥ</u> እንደምንረዳው፣ "የአሷህ መልÅክተኛ (ሰለሷሁ ወለይሂ መሰለም) በነበሩበት ጊዜ ወንዶች ከሱጁድ ራሳቸውን አንስተው በታቸውን እስኪይዙ ድረስ ሴቶች ከሱጁድ ራሳቸውን እንዲያነሱ ይከለከሉነበር፣ ምክንያቱም ወንዶች ይለብሱት የነበረው ልብስ ጠባብ በመሆኑ በማለት ሳህል ኢብን ሳዕድ የተባሉት ሲሓቢይ (پنو سَعْلُ بْنِ سَعْدُ ) ጠቅስዋል።"

وَرَوَى الْإِمَامُ أَحْمَدُ وَأَبُو دَاوُدَ مِنْ حَدِيثِ أَسْمَاءَ بِنْتِ أَبِي بَكَرٍ وَلَوْهُ مَنْ حَدِيثِ أَسْمَاءَ بِنْتِ أَبِي بَكَرٍ وَلَفْظُهُ : "فَلا تَرْفَعُ رَأْسَهَا حَتَّى يَرْفَعَ الرِّجَالُ رُؤُوسَهُنَّ كَرَاهِيَةَ أَنْ يَرَيْنَ عَوْرَاتِ الرِّجَالِ. "

2.2 ኢጣም አሕመድና አቡ ዳዉድ ከዘገቡት ሐዲ<u>ሥ</u> ደግሞ እንደምንረዳው የአቡበክር ልጅ አስጣእ (أَسْمَاءُ بِنْتُ أَبِي بَكْرٍ) እንዳሉት "ወንዶች ሕራሳቸውን ከሱጁድ ሕስኪ,ዖነሱ ድረስ፣ ሴቶች ሕራሳቸውን ከሱጁድ ኢየነሱም ነበር፣ ምክን,የቱም የወንዶችን ዐውረት ሕንዳያዩ በመዋላት።"

قَالَ النَّوَوِيُّ فِي شَرْحِهِ عَلَى الْمَهْذَّبِ جِ484/4 مَا نَصُّهُ: وَنَقَلَ ابْنُ الْمُنْذِرِ وَغَيْرُهُ الْإِجْمَاعَ عَلَى أَنَّهَا ـ أَيْ اَلْمَرْأَةَ ـ لَوْ حَضَرَتْ وَصَلَّتِ الْأَجُمُعَةَ جَازَ، وَقَدْ تَبَتَتِ الْأَحَادِيثُ الْصَحِيحَةُ المُسْتَفِيضَةُ أَنَّ النِّسَاءَ كُنَّ يُصَلِّينَ خَلْفَ رَسُولِ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي مَسْجِدِهِ خَلْفَ الرِّجَالِ، وَلأَنَّ اخْتِلَاطَ النِّسَاءِ بِالْرِّجَالِ إِذَا لَمْ يَكُنْ خَلْوَة لَيْسَ بِحَرَامٍ. اهـ

2.3 እንዲሁም ኢጣም አነወዊይ አል-ሙህ<u>ዘ</u>ብ (المُهَذَّب) የሚባለውን መጽሀፍ ባብራሩበት ጥራዝ 4/ ገጽ 484 ላይ ያሉት ትርጉም እንደሚከተለው ይሆናል፤ "ኢብ፦ልሙን<u>ዘር</u> (الْبُنُ الْمُنْذِرِ) እና ሌሎቸም በኢጅማሪ ሴት ልጅ ለጅምዓ <u>ሰ</u>ሷት ብትመጣ እና ብት<u>ሰ</u>ግድ ይበቃላታል፤ <u>ሰ</u>ሒሕ ከሆኑ ሐዲሦች ሴቶች በአሷህ መልሕክተኛ (ሰለሷሁ ወለይሂ ወሰለም) መስጅድ ውስጥ ከወንዶች ኋላ ሆነው ይሰ</u>ግዱ እንደነበር ፀድጵል። ከሴት ጋር መደባለቅ (ይደለም፤" ብለዋል።

\_

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> አንድ ወንድ እና ሴት ብቻቸው ሌላ የሚያፍሩት ሶስተኛ ሰው ሳይኖር አብረው *መሆን* ኸልዋ ይባላል፡

ሐራም የሆነው መደባለቅ (اُخْلِاكُ) የሚባለው ወንድ እና ሴት ገላቸው እየተነካካ አንድ ላይ ሲሆኑ ነው። ሳይነካኩ በአንድ ቤት ውስጥ ሆነው ዒባዳ ቢያደርጉ ይህ ሐራም የሆነ ድብልቅ (ኢኽቲላጥ) ላለመሆኑ ከላይ የተሰጠው ማስረጃ በቂ ቢሆንም፣ በተጨማሪም አሁን ባለንበት ወቅትም ቢሆን ካዕባን ጠዋፍ በምናደርግበት ወቅት ወንዶች እና ሴቶች አንድ ላይ ሆነው ጠዋፍ ያደርጋሉ። ካዕባን ጠዋፍ ሲያደርጉ ኢኽትላጥ አለና ሐራም ስለሆነ ጠዋፍ አታደጉ ሊባል ነው?

3) አንዳንዶቹም በተለያዩ የመገናኛ ብዙታን እንደምንሰጣው እና እንደምናየው (አሷህ ይጠብቀንና) መውሊድን ሽርክ ነው ለጣለት ጣስረጃ ነው በጣለት የሚያቀርቡት ነገር፤ "መውሊድ በሚደረግበት ቦታ ከትክክለኛው የሕስልምና አምነት (ወቂዳ) ጋር የሚጋጩ ከንውኖች ይስራሉ ለምሳሌ ነቢያ ሊመጡ ነውና መብራት አጥፉ በማለት ነቢያ ችንን (ሰለሷሁ ዕለይሂ ወሰለም) አሷህ ከሰጣቸው ደረጃ በላይ በማድረግ ሕርሳቸውን ለአሷህ ኢጋር የሚደረግበት በመሆኑ መውሊድ የሚያከብር ሙሽሪክ ነው " ይላሉ። አሷህ ይጠብቀንና።

ለዚህም መልሱ ይህ ከእውነት የራቀ የሆነው መረጃ ተብሎ የተሰጥ ሲሆን፣ ማንኛውም ሙስሊም መውሊድን በሚያከብርበት ጊዜ የማያደርገው እና የማያምነው እምነት ከላይ "በመውሊድ የሚፈጸሙ ድርጊቶችን ከሸሪዓ አንጻር ሲታይ" በሚለው ርእስ ቁጥር 4 ከተገለጸው በተጨማሪ ሙስሊሞች ለነቢያ ችን (ሰለሷሁ ዐለይሂ ወሰለም) ያላቸው እምነት እንዴት እንደሆነ ከሚቀጥሉት ሐዲ<u>ሦ</u>ች ማየት ይቻላል።

عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ رَضِيَ اللهُ عَنَهُ قَال: قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَى وَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم: «اَلأَنْبِيَاءُ أَحْيَاءُ فِي قُبُورِ هِمْ يُصَلُّونَ»

3.1 ከላይ የተጠቀሰው የአነስ ኢብኒ ማሊክ ሐዲ<u>ሥ</u> ትርጉም ነቢያ<sup>™</sup>ችን (<u>ሰ</u>ለሷሁ ዐለይሂ ወሰለም) እንዲህ ብለዋል፤ «*ነቢዮ<sup>™</sup>ች መቃብራቸው ውስጥ ህያው ናቸው ይ<u>ሰ</u>ማዳሉ፣*»

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيَّ عَلَيَّ إِلاَّ رَدَّ اللهُ عَلَيَّ رُوْحِي، حَتَّى أَرُدَّ عَلَيْهِ السَّلامَ"

3.2 የአቢሁረይራ በዘገቡት ሐዲ<u>ሥ</u> ትርጉም ደግሞ የአሷህ መልእክተኛ (<u>ሰ</u>ለሷሁ ወለይሂ ወሰለም)፡ «*ማንኛውም ሰው ሰላም ካለኝ አሷህ ነፍሴን መልሶልኝ ሰላምታውን እመልስለታለሁ›*» ብለዋል

رَوَى الْحَاكِمُ فِي الْمُسْتَدْرَكِ مِنْ حَدِيثُ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَلْهُ عَلْهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: "لَيَهْبِطَنَّ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ حَكَمًا عَدْلاً وَإِمَامًا مُقْسِطًا، وَلَيَسْلُكَنَّ فَجًّا حَاجًا أو مُعْتَمِرًا، وَلَيَسْلُكَنَّ فَرَّارُدَّنَ عَلَيْهِ مُعْتَمِرًا، وَلَيَانُ قَبْرِي حَتَى يُسَلِّمَ عَلَيَّ، وَلأَرُدَّنَ عَلَيْهِ السَّلَامِ"، صَحَحَمه الْحَاكِمُ وَوَافَقَهُ الذَهَبِيُّ.

3.3 እንዲሁም ደግሞ ሓኪም "ሙስተድረክ" በተባለው መጽሀፋቸው እንደዘገቡት አቢ ሁረይራ (ረዲየሷሁ ዐንሁ) እንዳሉት ነቢዩ (ሰለሷሁ ዐለይሂ ወሰለም)፣ እንዲህ ብለዋል «የመርየም ልጅ ዒሳ (ዐለይሂ ሰላም) ፍትሃዊ አስተዳዳሪ ሆነው ከሰማይ ወርዶ ሓጅ ወይም ዑምራ ለማድረግ ይመጣል መቃብሬ ድረስም ሰላም ሊለኝ ይመጣል፣ እኔም ሰላምታውን እመልስለታለሁ። ብለዋል ይህን ሐዲሥ ሓኪም ሰሒሕ ሐዲሥ ነው ሲሉ፣ አል-

<u>ዛ</u>ሓቢይ ደባሞ ሐዲ<u>ሥ</u> <u>ሰ</u>ሒሕ በ*መሆኑ* ሓኪም ባሉት ተስጣምተዋል።

رَوَى الْبَيْهَقِيُّ عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : " مَنْ حَجَّ فَزَارَ قَبْرِي بَعْدَ مَوْتِي كَانَ كَمَنْ زَارَنِي فِي حَيَاتِي"

ከላይ ከተጠቀሱት ሐዲ<u>ሦ</u>ች የምንባነዘበው ነቢዩ<sup>\*</sup> (<u>ሰ</u>ለሷሁ ዕለይሂ ወሰለም) ቢሞቱም አሷህ ሱብሓነሁ ወተዓላ ሁሉንም ነገር የማድረግ ችሎታ ያለው ስለሆነ አንቢያዎች በመቃብራችው ውስጥ ህይወት እንዲኖራቸው ያደረገ መሆኑን እንረዳለን እናምናለንም። ግን መውሊድ በሚደረግበት ቦታ እርሳቸው (<u>ሰ</u>ለሷሁ ዕለይሂ ወሰለም) ይመጣሉ በማለት መብራት በማጥፋት እና ለእርሳቸው አሷህ ሱብሓነሁ ወተዓላ ከሰጣቸው ደረጃ በላይ

በመስጠት ነቢያችንን (<u>ሰ</u>ለሷ*ሁ ዐ*ለይሂ ወሰለም) የአሷ*ህ* አጋር የሚያደር*ጋ*ቸው ሙስሊም የለም።

ስለዚህ "መውሊድ በሚደረግበት ቦታ ከትክክለኛው የሕስልምና ሕምነት (ዐቂዳ) ጋር የሚጋጩ ከንውኖች ይሰራሉ ለምሳሌ ነቢዩ ሊመጡ ነውና መብራት አጥፉ በማለት ነቢያ ችንን (ሰለሷሁ ዐለይሂ ወሰለም) አሷህ ከሰጣቸው ደረጃ በላይ በማድረግ ሕርሳቸውን ለአሷህ አጋር የሚደረግበት በመሆኑ መውሊድ የሚያከብር መሽሪክ ነው " እያሉ ይህ ማስረጃ ነው በማለት የሚያቀርቡት የሀሰት መረጃ ውድቅ መሆኑ ግልጽ ነው።

4) አንዳንዶቹም መውሊድ ሐራም ወይም ሽርክ ነው ለማለት የሚያቀርቡት ማስረጃ ነቢያቸን (<u>ሰ</u>ለሷሁ ዕለይሂ ወሰለም) የተወለዱበትን ቀን አላከበሩም፤ ኹለፋኡ ራሺዲንም ሆኑ ሌሎች <u>ሰ</u>ሓባዎቸም አላከበሩም፤ ዒባዳ ደግሞ በአሷህ ዘንድ ተቀባይነት የሚኖረው ነቢያችንን <u>ሰ</u>ለሷሁ ዐለይሂ ወሰለም በመከተል ነው የሚል ማስረጃ ያቀርባሉ።

ለዚህም መልሱ ከላይ አብራርተን እንደገለጽነው ኢጣም አሕመድ በሙስነዳቸው፤ ኢጣም አጠበራኒይ<sup>\*</sup> በሙሪጀሙል ከቢር ላይ፤ እንዲሁም ሌሎች በዘገቡት ትክክለኛ (<u>ሰ</u>ሒሕ) በሆነው ሐዲ<u>ሥ</u> የአሷህ መልእክተኛ " لا تَجْتَمِعُ أُمَّتِي عَلَى ضَلالَةٍ " (ሰለሷሁ ዐለይሂ ወሰለም) " *የኔ ኡማ<sup>™</sup> በመጥፎ ነገር አይስማሙያ*። " እንዳሎት ሁሉ የአህሉሱናህ ወልጀማዓ ውለማዎች እነ ኢማም አሻፊዓይ ፣ እነ ኢማም አል-በይሀ<del>ቂ</del>ይ<sup>\*</sup>፣ እነ ኢማም አል-ሓፊዝ አሕመድ ቢን ዕሊይ ቢን ሐጀር አል-አስቀላኒይ እን ኢማም አል-ሓፊዝ አሰኻዊይ<sup>\*</sup>፣ እነ ኢማም አል-ሓፊዝ አሱዩጢይ፤ እነ ኢማም አነወዊይ<sup>\*</sup> እና ሌሎችም ውለማዎች ለነቢዩ<sup>™</sup> (<u>ሰ</u>ለሷሁ ዐለይሂ ወሰለም) ሐዲሣቸው ትክክለኛ የሆነ ግንዛቤ ኖሯቸው የተስጣሙበትን መንገድ ተከትሎ የሚሄድ ነቢያ<sup>™</sup>ችንን (<u>ሰ</u>ለሷ*ሁ ዐ*ለይሂ ወሰለም) እንደተከተለ ባልጽ ነው። የአህሉሱናህ ወልጀማዓ የሆነውን መንገድ ጥሶ እንደሚሄድ ባልጽ ነው። ስለዚህ መውሊድን ሐራም ነው ወይም ሸርክ ነው የሚሉት ወሃቢዎች እነርሱ ማንን እንደሚከተሉ ደግሞ እስኪ በአጭሩ እንይ።

# የወሃቢያ እምነትን መሥራች የሆነው ሙሐመድ ኢብኑ ዐብዲልወሃብ አጭር ታሪክ፡

ሙሐመድ ኢብኑ ዐብዲልወሃብ የተባለው ሰው ማን እንደሆነ አንድ ላይ ሆነን በአጭሩ እንይ!

በዚህ "الدُّرَرُ السَّنْيَةُ فِي الرَّدِّ عَلَى الْوَهَّابِيَّةً" በሚል መጽሀፍ በመካ የሻፊዒ መ<u>ዝ</u>ሀብ ሙፍቲ የነበሩ አሕመድ ኢብኑ ዘይኒ ደሕላን (أَحْمَدُ بْنُ زَيْنِي دَحْلان) የተባሉ (1304 ሂጅሪያ ላይ ከ130 አመት በፊት የሞቱ) ዓሊም ለወሓቢያ መልስ (ረድ) ባደረጉበት መጽሀፍ ገጽ 71 እና 72 ብንመለከት በጥቂቱ ሙሐመድ ኢብኑ-ዐብዲልወሃብ ማን እንደሆ እና የሚከተለው ሀይማኖት ደባሞ ምን እንደሆነ ልንረዳ እንችላለን።

ሸይኽ አሕመድ ኢብኑ ዘይኒ ዳሕላን ሙሐመድ ኢብኑ-ዐብዱልወሃብ ተወሱልን ሽርክ ነው በማለቱ፣ መውሊድን ቢድዓ ነው በማለቱ፣ ተበሩክን ሺርክ ነው በማለቱ እና ሙስሊሞች ከነበራቸው እምነት የተለየ አዲስ ቢድዓ ይዞ በመምጣቱ እና ጠቅላላ የሙሐመ<sup>\*</sup>ድን (<u>ሰ</u>ለሷሁ ዐለይሂ ወሰለም) ኡማ በማክፍሩ በዚህ መጽህፍ ላይ በቁርኣን፣ በሐዲ<u>ሥ</u> እና በኢጅማዕ የታገዘ መልስ ካደረጉለት በኋላ ገጽ 71 ላይ ሙሐመድ ኢብኑ ዐብዲልወሃብ ማን እንደሆነ እና ምን አይነት እምነት ይዞ እንደመጣ፣ እንዲሁም በዘመኑ የነበሩት ዑለማዎች ስለእርሱ ምን እንዳሉ ሸይኽ አሕመድ ኢብኒ-ዘይዳሕላን የገለጹትን እንመልከት።

መስጅድ አደርዒያህ (مَسْجِدُ الدِّرْعِيَّة) በሚባል መስጅድ ሙሐመັድ ኢብኑ ዐብዲልወሃብ በሚያደርገው ዥጥባ ሁሉ "مَنْ تُوَسَّلْ بِالنَبِيِّ فَقَدْ كَفْرَ" ይል ነበር፤ ማለትም « በነቢኛ ሰለሷው ዐለይሂ ወሰለም ተወሱል (ምልጃ) ያደረገ ከፍሯል፣ » ይል ነበር፡ ወንድሙ ሸይኽ ሱለይማን ኢብኑ ዐብዲልወሃብ የተባሉት ደግሞ ዓሊም ስለነበሩ ጠቅላላ የሚያደርገውን እና የሚያዘውን ትእዛዝ ሁሉ አጥብቀው ይቃወሙት ነበር። አዲስ ባመጣው ነገር ሁሉ አይከተሉትም ነበር። አንድ ቀን ወንድሙ ሸይኽ ሱለይማን እንዲህ ብለው ጠየቁት፤ "አንተ ሙሐመድ ኢብነ አብዲልወሃብ አርካኑል ኢስላም ስንት ነው ?" ሙሐመድ ኢብኑ ዐብዲልወሓብ ደግሞ "አምስት" ብሎ መለሰ፤ እርሳቸውም "አንተ አርካኑልእስላምን ስድስት አደረከው፤ ስድስተኛው ደግም አንተን የማይከተልህ

*ሙስሊም አይደለም ትላለህ*" አሉት፣ *"ይህ በአንተ ዘንድ ስድስተኛው ሩክን ነው"* በጣለት መለሱለት።

እንዲሁም አንድ ሌላ ሰው ለሙሐመድ ኢብኒ
ዐብዲልወሃብ እንዲህ ብሎ ጠየቀው፤ "አሷህ ሱብሓነው
ወተዓላ በረሙ<u>ዓ</u>ን ወር በእያንዛንዱ ሌሊት ለስንት ሰው
ምህረት ያደርጋል (ይምራል)?" ብሎ ሲጠይቀው
ሙሐመድ ኢብኒ ዐብዲልወሃብ ደግሞ "በእያንዛንዱ
ሌሊት ለመቶ ሺህ ሰው ምህረት አድርጎ በመጨረሻው
ሌሊት ደግሞ በወሩ ሁሉ ምህረት ያደረገው ያህል
ምህረት ያደርጋል ብሎ መለሰለት"፡ የዚያን ጊዜ
ሰውዪውም "የአንተ ተከታዮች ቁጥራቸው አንድ ሺህ
ስለማይደርሱ አንተ የጠቀስካቸው ሙስሊሞች አሷህ
ሱብሓነው ወተዓላ ምህረት የሚያደርግላቸው
እነማንናቸው?"

ኢብኑ ዐብዲልወሃብ እና በወንድሙ ሸይኽ ሱለይማን መሀል አለመባባባት እና አለመስማማት ሲበዛ በሙሐመድ ኢብኒ ዐብዲልወሃብ ትእዛዝ እንዳይገድሏቸው ስለፈሩ ወንድሙ ሸይኽ ሱለይማን መዲነቱልሙነወራ ሄደው፤ " የሚል ሪሳላ ጽፈው ላኩለት፤ ማን ካለበት መንንድ አልተመለሰም:

(ሪሳላው በአሁንም ወቅት ታትሞ ይገኛል) ፡

እንዲሁም የሐንበሊን መ<u>ዝ</u>ሀብ ተከታይ የሆኑ ውለማዎች እና ሴሎች አያሌ ውለማዎች መልስ ቢሰጡትም እርሱ ግን አልተመለሰም።

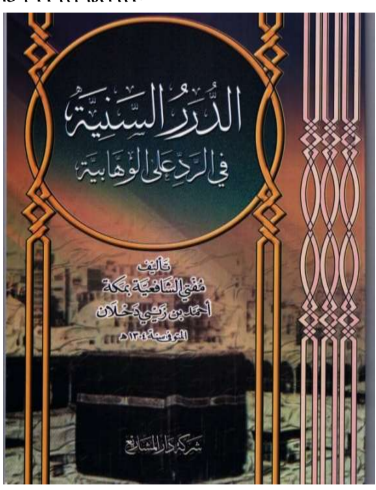
እንዲሁም ደባሞ አንድ የንሣው (የቀቢላው) አለቃ የነበረ ሰው፣ በነበረው ክብር እና ማእረባ ምክንያት ምንም ጉዳት ሊያደርስበት የማይቸል በመሆኑ ሙሐመድ ኢብኒ ዐብዲልወሃብን እንዲህ ብሎ ጠየቀው፣ " *አንድ እውነተኛ* የሆነ፣ ሀይጣኖቱንም ተባባራዊ የሚያደርባ፣ ታጣኝ ነው በማለት የምታምነው ሰው በርካታ የነቦኑ ሰዎች አንተን ለማጥቃት ከተራራው በስተጀርባ በኩል ይንኛሉ ብሎ ቢነባርህ፣ አንተም አንተን ለማጥቃት ከተራራው በስተጀርባ በኩል አሉ የተባሎትን እንዲያዩ አንድ ሺህ ፈረሰኞችን ልከህ ማንም ሰው ባያገኙ እና ምንም ምልክት ባያንኙ፤ ያውም በዚች ምድር ላይ ማንም ሰው አንታን ለማጥቃት የመጣ የለም በሉህ ማንን ነው የምታምነው *እነኝህ አንድ ሺህ የላካቸውን ሰዎች ነው ወይስ በአንተ ዘንድ ታማኝ የሆነውን ሰውየ ነው*? " ብሎ ሲጠይቀው ሙሐመድ ኢብኑ ዐብዳልዋሃብ " *አንድ ሺህ የሳኳቸውን* ሰዎች አምናለሁ ብሎ መለሰለት: " ያንግዜ " የሙስሊም ውለማዎች ሁሉ ህያው የሆኑትም፣ የምቱትም በጽሁፎቻቸው አንተ የመጣህበትን ሀሰት ነው በማለት

ስለሚገልጹ *ሕነርሱን ኣምነን አንተ የምትለው ሀሰት ነው ሕንላለን*" ሲለው ሙሐመድ ኢብን ዐብዱልወሃብ ለዚህ ምንም መልስ አላ*ገ*ኘም።

እንዲሁም አንድ ሌላ ሰው ሙሐመድ ኢብኑ ዐብዳልወሃብን እንዲህ በማለት ጠየቀው፤ « **ይህ አንተ** የመጣህበት ሀይማኖት እስከነቢያችን (ሰ</u>ለሷሁ ዐለይሂ ወሰለም) ድረስ የሚደርስ ነው ወይስ ከአንድ ዓሊም በኋላ **የሚቆምነው** ? ብሎ ሲጠይቀው፣ ሙሐመድ ኢብኑ ዐብዳልወሃብ እንዲህ ብሎ መለሰ፤ « *የኔ ሽይሾች እና* የሽይኾቼም ሽይኾች እስከ 600 አመት ድረስ ያሉት ሁሉ **መሸሪኮች ናቸው**» ብሎ መለሰለት፣ (አሏህ ይጠብቀንና) ሰውየውም *"ታዲያ ሀይማኖትህ እስከነቢዩ*" (*ሰለሷሁ* ዐሊይሂ ወሰለም) ድረስ የማይደርስ የተቋረጠ ማንፈሲል (مُنْفُصلُ) *ስለሆነ ከየት ነው ያመጣኸው*?" ሲለው ሙሐመድ ኢብኑ ዐብዳልወሃብም፡ *"እንደ ሽድር አሏህ ሱብሓነው ወተዓላ ዋሕይ አውርዶልኝ ነው*" በማለት መለሰ፣ ታዲያ እርሱ ያስተማረው መንገድ ነቢያችንን (<u>ሰ</u>ለሷሁ ዐለይሂ ወሰለም) የመጡበትን መንገድ የተከተለ ኢቲባሪ አለው ይባላልን? ተጨማሪ ማብራሪያ ካስፈለን ደባሞ "ታሪዥ ነጅድ" " المُرْبِخُ نُجْبُ " የሚለውን መጽሀፍ *ገጽ* (309/310) ለማይት ይ*ቻ*ላል።

## በበኩላቾን ይህን፣

(الدُّرَرُ السَّنِيَّةُ فِي الرَّدِّ عَلَى الْوَهَّابِيَّة) የሚለውን መጽሀፍ ማንኛውም ኢትዮጵያዊ ሙስሊም እንዲያነበው ምክራቸንን እናሳልፋለን።



ليشرب من ماء السقاية فأمر العباس ابنه عبد الله أن يأتي للنبي 鑑 بماء ءاخر من الدار غير ما يشرب منه المسلمون لأنه استقذره وقال: يا رسول الله هذا تمسه الأيدى نأتيك بماء غيره فقال: ﴿لا إنما أريد بركة المسلمين وما مسته أيديهم، فإذا كان رسول الله على يقول ذلك فما بالك بغيره فكل مسلم(١) - أي مسلم كامل تقي -له نور وبركة ولا نعتقد التأثير لغير الله تعالى فطلب بركة الصالحين بالتماس ، اثارهم ليس فيه شيء من الإشراك ولا الحرمة، وإنما هؤلاء القوم يلبسون على المسلمين توصلًا إلى أغراضهم قلا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم فلا يعتقدون موحدًا إلا من تبعهم فيما يقولون، فصار الموحدون على زعمهم أقل من كل قليل، كان محمد بن عبد الوهاب الذي ابتدع هذه البدعة يخطب للجمعة في مسجد الدرعية ويقول في كل خطبه ومن توسل بالنبي فقد كفر، وكان أخوه الشيخ سليمان بن عبد الوهاب من أهل العلم فكان ينكر عليه إنكارًا شديدًا في كل ما يفعله أو يأمر به ولم يتبعه في شيء مما ابتدعه وقال له أخوه سليمان يومًا: كم أركان الإسلام يا محمد بن عبد الوهاب؟ فقال خمسة فقال: أنت جعلتها ستة السادس من لم يتبعك فليس بمسلم هذا عندك ركن سادس للإسلام، وقال رجل ءاخر يومًا لمحمد بن عبد الوهاب: كم يعتق الله كل ليلة في رمضان فقال له يعتق في كل ليلة مائة ألف وفي ءاخر ليلة يعتق مثل ما أعتق في الشهر كله فقال له: لم يبلغ من اتبعك عشر عشر ما ذكرت فمن هؤلاء المسلمون الذين يعتقهم الله تعالى وقد حصرت المسلمين فيك وفيمن اتبعك فبهت الذي كفر.

 <sup>(</sup>١) أي لإسلامه لا يعمنى أنه يتبرّك به إذ التبرك يكون بالصالح من المسلمين والله يقول:
 وقابل من عبادي الشكوره أي الأولياء قلة في البشر.

ولما طال النزاع بينه وبين أخيه خاف أخوه أن يأمر بقتله فارتحل إلى المدينة المنورة وألف رسالة في الرد عليه(١١) وأرسلها له فلم ينته، وألف كثير من علماء الحنابلة وغيرهم رسائل في الرد عليه وأرسلوها له فلم ينته. وقال له رجل ءاخر مرة وكان رئيسًا على قبيلة بحيث إنه لا يقدر أن يسطو عليه: ما تقول إذا أخبرك رجل صادق ذو دين وأمانة وأنت تعرف صدقه بأن قومًا كثيرين قصدوك وهم وراء الجبل الفلاني فأرسلت ألف خيال ينظرون القوم اللين وراء الجبل فلم يجدوا أثرًا ولا أحدًا منهم بل ما جاء تلك الأرض أحد منهم أتصدق الألف أم الواحد الصادق عندك؟ فقال: أصدق الألف، فقال له: إن جميع المسلمين من العلماء الأحياء والأموات في كتبهم يكذَّبون ما أتيتَ به ويزيفونه فنصدقهم ونكذبك فلم يعرف جوابًا لذلك.

وقال له رجل واخر مرة: هذا الدين الذي جنت به متصل أم منفصل؟ فقال له: حتى مشايخي ومشايخهم إلى ستماثة سنة كلهم مشركون(٢) فقال له الرجل: إذن دينك منفصل لا متصل فعمن

<sup>(</sup>١) سمًّاها الصواعق الإلهية في الرد على الوهابية وهي مطبوعة.

<sup>(</sup>٢) ومما يؤكد ذلك أن زعيم الوهابية ومؤسس الدين الوهابي محمد بن عبد الوهاب كلُّر كُل مشايخه الذين ليسوا على مشربه فقال ما نعه أن: قوأنا أخبركم عن نفسي: والله الذي لا إله إلا هو ثلند طلبت العلم وأعتقد من عرفني أن لي معرفة وأنا ذلك الوقت لا أعرف معنى لا إلَّ إلا الله ولا أعرف دين الإسلام قبل هذا الخير الذي مَنَّ به، وكذلك

مشایخی ما منهم رجل عرف ذلك انتهی بحرونه . فهذا مؤسس الوهابیة اعترف آنه كان ضالا ولكن الشیطان زین له سوء عمله فرءاه حسنًا وهو في الحقيقة مستمر على ضلاله وفساده فضلًلُ مشايخه ولم يستثن منهم أحدًا، فمن أبين أخذ العلم إذًا إذا كان مشايخ عصره كفارًا لم يعرفوا دين الإسلام إلا إذا كانت من وساوس الشيطان وضلالات ابن تيمية التي أعلما من كتبه وزاد عليها ضلالات أخرى من عنده، ومن لم يجد شيحًا يهديه ويرشده فمن أبن بعرف الحق من الباطل ويميّز الغت من السمين؟ ١٠.

<sup>(1)</sup> انظر الرسالة العاشرة التي أرسلها إلى أهل الرياض، ذكرها حسين بن غنام الوهابي في تاريخه اتاريخ نجده (ص/۲۰۹ - ۲۱۰).

# መውሊድን ሐራም የሆነ ቢድዓ ነው የሚል ሰውና እንዲሁም መውሊድን ሺርክ ነው የሚል ሰው ከሸሪዓ አንጻር ፍርዱ ምን ይሁን ?

መውሲድን ሐራም የሆነ ቢድዓነው የሚል ሰው እና እንዲሁም መውሲድን ሺርክ ነው የሚል ሰው ከሸሪዓ አንጻር ፍርዱ ምን እንደሆነ ስናየው እንደሚከተለው ይሆናል።

عن عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ أَنَّ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: (أَيُّمَا رَجُلٍ قَالَ لأَخِيهِ يَا كَافِرُ فَقَدْ بَاءَ بِهَا أَحَدُهُمَا). مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ.

ከላይ የተጠቀሰው ዑለማዎች ሁሉ የተስማሙበት ሐዲ<u>ሥ</u>
ትርጉም፤ " *አንድ ሙስሊም ሙስሊም ወንድሙን*"ያካፌር" ካለ፣ ይህ ካፌር ያለው ሰውየ በሕርግጥ ከኩፍር
አይነቶች ውስጥ አንዱ ታይቶበት ወይም ተሰምቶበት
ከሆነ ካፌር የተባለው ሰውየ በሕውነት ካፌር (ከሃዲ)
ይሆናል፣ አለበለዚያ ሕርግጠኛ ባልሆነ ማስረጃ አንድን
ሙስሊም ካፌር ማለት "ያ ካፌር" ያለው ሰውየ እራሱ
ከእስልምና ሀይማኖት በመውጣት ካፌር ይሆናል።

በማለት የነቢዩ<sup>\*</sup>ን (<u>ሰ</u>ለሷ*ሁ ዐ*ለይሂ ወሰለም) ሐዲ<u>ሥ</u> ዓሊሞች አስረድተዋል።

ስለዚህ ከላይ እንዳብራራነው በመውሊድ ምክንያት የሚከሰቱ ዒባዳዎችን አንድ ሰው በማድረጉ ሌላው ተነስቶ ይህን ድርጊት እንደ ኩፍር በመውሰድ አድራጊውን ሙሽሪክ (ኢጋሪ) ነው የሚል ከሆነ፣ ወይም ድርጊቱን ኩፍር ነው የሚል ከሆነ፣ ትክክለኛ የሆነ የእስልምና አምልኮትን (ዒባዳን) ኩፍር በማድረጉ እራሱ ከእስልምና ይወጣል፣ ማለትም አሏህ ይጠብቀንና ካፊር (ከሃዲ) ይሆናል ማለት ነው፡፡፡

በመውሊድ የሚከሰቱ ዲባዳዎችን ሐራም የሆነ ዲባዳ ነው፤ (بِدْعَةٍ صَلَّالَةً) በማለት እስከ ኩፍር ሳይወስደው ሐራም ነው በማለት የሚያምን ደግሞ ከሸሪዓ አንጻር ሲታይ ይህን የሚል ሰው ለራሱ ሀጢኣት ላይ ይወድቃል። ምክኒያቱም ያለ እውቀት ፈትዋ በመስጠቱ ነው።

መውሊድን ማክበር ባኤታ ሳይሆን (ٱلْبِدْعَةُ الْحَسَنَةُ) ጥሩ የሆነ ቢድዓ (ሱናህ) በመሆኑ አድራጊው ኢንሻአሷህ ምንዳ የሚያገኝበት ሲሆን፣ መውሊድ ያላከበረ ደባሞ (بِدْعَةٍ ضَلالَةٌ) ሐራም ነው እስካላለ ድረስ፣ ሀጢኣትም አይኖርበትም ምንዳም አይኖረውም።

ታዲያ የማንን ቃል ነው የምንቀበለው? የነቢዩ (ሰለሷሁ ዕለይሂ ወሰለም) ቃል ወይስ ነቢያ ችን የመጡበትን መንገድ እየጣሱ በስሜታቸው ብቻ የሚነዱ የወሓቢያን ቃል? የኢማን ወንድሞቻችን እና እህቶቻችን ሙስሊሞች ሆይ!!! ለአሷህ ብላችሁ ትክክለኛ የሆነው የሀይማኖታዊ ትምህርት በGoogle ሳይሆን ትክክለኛ የሆነውን ዒልም ከሚያስተምሩ ዓሊሞች ዘንድ ቀርባችሁ ለመማር ተዘጋጁ፣ ይህም የሚሆነው የወሓቢያን አስተሳሰብ እና እምነት ከሀገራችን በማጥፋት እና ትክክለኛ የሆነ ኢስላማዊ ትምህርትን በየመስጅዱ እና በየመርከዙ በመማርነው።

የማናውቀውን እንድናውቅ ላደረገን ፈጣሪ አሷህ ሱብሓነሁ ወተዓላ ምስጋናቸንን እያቀረብን ለሀገራቸን ህዝቦች ደግሞ ሀቀኛ የሆነውን እና ሀቀኛ ያልሆነውን ለመለየት እንዲያስችላቸው አሷህን እንለምናለን።

*አ*ሷ*ሁ ተዓ*ላ *አ*ዕለም ወአሕከም።

#### ምስጋና

ከዚህ በፊት የነበሩት ቅድመ አያቶቻችን እና አሁንም ያሉት በሀይጣኖታቸው ላይ ትክክለኛ ግንዛቤ ያላቸው ሙስሊሞች ሁሉ የነቢያ ችን ሙሐመ ድ (ሰለሷሁ ዐለይሂ ወሰለም) የተወለዱበትን ቀን (መውሊድ) የሚያከብሩትን፣ አሁን ባለንበት ወቅት ግን ይህን ድርጊት ሐራም ነው፣ ሺርክ ነው፣ የሚሉ ሰዎች በመኖራቸው በኢትዮጵያዊያን ሙስሊሞች በሀይጣኖታቸው ላይ ጥርጣሬ የሚያመጣ በመሆኑ ይህን በተመለከተ እውነትን ግልጽ ለጣድረግ እና ኢትዮጵያዊያን ሙስሊሞች ከሚያጋጥጣቸው የሀሰት አሉባልታ እንዲጠነቀቁ፣ ትክክለኛ ግንዛቤ እንዲኖራቸው ይህ መጽሀፍ ለእርሶ እንድትደርስ ለጣድረግ ጥረት ላደርጉት ወንድሞቻችን እና እህቶቻችን ሁሉ ከፍ ያለምስጋናችንን እያቀርብን አሷህ ሱብሓነሁ ወተዓላምንዳውን እንዲሰጣቸው ከመለመን አንቆጠብም።

# አንደኛ እትም **2013**

## *ማ*ውሊድን ማክበር ከሸሪዓ አንጻር ሲታይ

