

## paulo freire

# extensão ou comunicação?

8ª Edição



#### PAULO FREIRE

### EXTENSÃO OU COMUNICAÇÃO?

*Tradução de* Rosisca Darcy de Oliveira

8ª EDIÇÃO



#### Ficha catalográfica (Preparada pelo Centro de Catalogação-na-fonte do SINDICATO NACIONAL DOS EDITORES DE LIVROS, RJ) (LINHA)

Freire, Paulo.

F934e

Extensão ou comunicação? tradução de Rosisca Darcy de Oliveira ¿ prefácio de Jacques Chonchol 7ª ed. Rio de Janeiro, Paz e Terra, 1983 93 p. (O Mundo, Hoje, v. 24)

I. Agricultura – Serviço de extensão 2. Educação rural I. Título II. Série

CDD - 630.715 CDU - 63:37.035.3

77-0264

#### **EDITORA PAZ E TERRA**

Conselho Editorial Antonio Candido Celso Furtado Fernando Gasparian Fernando Henrique Cardoso

#### Copvright © Paulo Freire

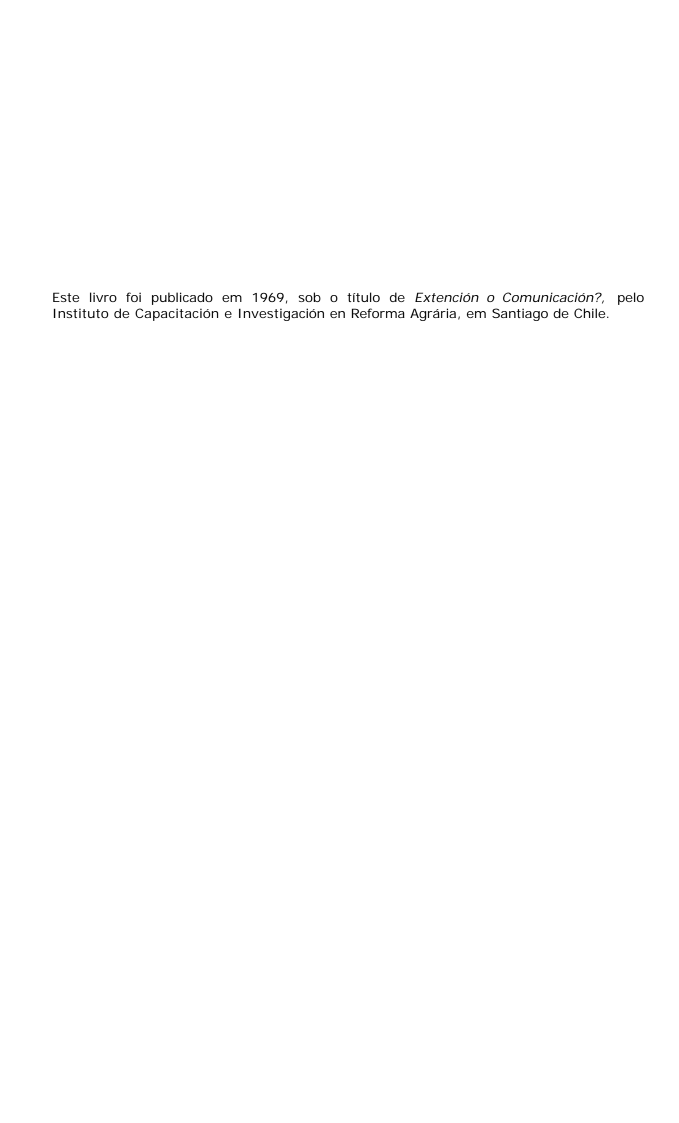
Capa: Maria do Céu

Diagramação: Orlando Fernandes

Direitos adquiridos pela EDITORA PAZ E TERRA S / A Rua São José, 90 – 18.º andar Centro – Rio de Janeiro, RJ Tel.: 221-3996

Rua Carijós, 128 Lapa – São Paulo, SP

1985



#### ÍNDICE

| PRE | FACIO A EDIÇAO CHILENA – Jacques Chonchol |  |
|-----|-------------------------------------------|--|
| INT | RODUÇÃO9                                  |  |
|     | CAPÍTULO I                                |  |
|     | Aproximação semântica ao têrmo extensão   |  |
|     | CAPÍTULO II                               |  |
| -   | Extensão e invasão cultural               |  |
|     | CAPÍTULO III                              |  |
|     | Extensão ou comunicação?                  |  |

#### PREFÁCIO

NESTE ENSAIO, Paulo Freire, educador brasileiro de renome universal que trabalhou no Chile durante os últimos anos, analisa o problema da comunicação entre o técnico e o camponês, no processo de desenvolvimento da nova sociedade agrária que se está criando.

O conteúdo de suas linhas é profundo, por vêzes difícil de seguir, mas quando se consegue penetrar em sua essência, revela-nos um mundo nôvo de verdades, de relações entre elas, de ordenação lógica de conceitos. Ao lê-lo nos damos conta de que as palavras, seu sentido, seu contexto, as ações dos homens, sua luta por dominar o mundo, por impor sua marca na natureza, sua cultura e sua história, formam um todo em que cada aspecto tem sua significação não apenas em si mesma, mas em função do resto.

Mais do que uma análise do trabalho como educador, do agrônomo equivocamente chamado "extensionista", o presente ensaio nos parece uma síntese muito profunda do papel que Paulo Freire assinala à educação compreendida em sua perspectiva verdadeira, que não é outra senão a de humanizar o homem na ação consciente que êste deve fazer para transformar o mundo.

Paulo Freire começa seu trabalho com uma análise do têrmo "extensão", partindo de pontos de vista diferentes: sentido lingüístico da palavra, crítica a partir da teoria filosófica do conhecimento e estudo de suas relações com o conceito de "invasão cultural". Posteriormente discute a reforma agrária e a mudança, opondo os conceitos de "extensão" e de "comunicação" como idéias profundamente antagônicas. Mostra como a ação educadora do agrônomo, como a do professor em geral, deve ser a de comunicação, se quiser chegar ao homem, não ao ser abstrato, mas ao ser concreto inserido em uma realidade histórica.

Ao folhear suas páginas nos damos conta da pobreza e das limitações do conceito de "extensão" agrícola, que tem perdurado tanto entre nós como em muitos outros países latino-americanos, apesar da generosidade e boa vontade daqueles que consagravam sua vida a êste trabalho. Percebemos que sua falta de resultados mais profunda se devia, no melhor dos casos, a uma visão ingênua da realidade e, no caso mais comum, a um claro sentido de superioridade, de dominação com que o técnico enfrentava o camponês inserido em uma estrutura agrária tradicional.

Paulo Freire nos mostra como o conceito de "extensão" engloba ações que transformam o camponês em "coisa", objeto de planos de desenvolvimento que o negam como ser da trans-formação do mundo. O mesmo conceito substitui sua educação pela propaganda que vem de um mundo cultural alheio, não lhe permitindo ser mais que isso e pretendendo fazer dêle um depósito que receba mecânicamente aquilo que o homem "superior" (o técnico) acha que o camponês deve aceitar para ser "moderno", da mesma forma que o homem "superior" é moderno.

Paulo Freire nos diz com tôda a razão, que "conhecer não é o ato através do qual um sujeito transformado em objeto, recebe dócil e passivamente os conteúdos que outro lhe dá ou lhe impõe. O conhecimento pelo contrário, exige uma presença curiosa do sujeito em face do mundo. Requer sua ação transformadora sôbre a realidade. Demanda uma busca constante. Implica invenção e reinvenção".

"...no processo de aprendizagem, só aprende verdadeiramente aquêle que se apropria do aprendido, transformando-o em apreendido, com o que pode, por isso mesmo, reinventá-lo; aquêle que é capaz de aplicar o aprendido-apreendido a situações

existenciais concretas. Pelo contrário, aquêle que é "enchido" por outros de conteúdos cuja inteligência não percebe, de conteúdos que contradizem a própria forma de estar em seu mundo, sem que seja desafiado, não aprende".

Além disso, assinala que a capacitação técnica não pode ser focalizada, numa perspectiva humanista e científica, a não ser dentro do contexto de uma realidade cultural total, posto que as atitudes dos camponeses com relação a fenômenos como o plantio, a colheita, a erosão, o reflorestamento, têm a ver com suas atitudes frente à natureza; com as idéias expressas em seu culto religioso; com seus valôres, etc. Como estrutura, esta totalidade cultural não pode ser afetada em nenhuma das partes sem que haja um reflexo automático nas demais.

Donde se deduz que o agrônomo-educador não pode efetuar a mudança das atitudes dos camponeses em relação a qualquer aspecto sem conhecer sua visão do mundo e sem confrontá-la em sua totalidade.

Ainda teria muito a acrescentar a êste prólogo sôbre a importância da crítica que Paulo Freire faz ao conceito de extensão como "invasão cultural", como a atitude contrária ao diálogo que é a base de uma autêntica educação. Como o conceito de dominação, que se encontra tão freqüentemente no âmago da concepção da educação tradicional, e como esta, em vez de libertar o homem, escraviza-o, redu-lo a coisa, manipula-o, não permitindo que êle se afirme como pessoa, que atue como sujeito, que seja ator da história e se realize nesta ação fazendo-se verdadeiramente homem.

Também é fundamental sua análise da relação entre técnica, modernização e humanismo, onde mostra como evitar o tradicionalismo do status quo sem cair no messianismo tecnológico. De onde afirma, com justa razão, que embora "todo desenvolvimento seja modernização, nem tôda modernização é desenvolvimento".

Parece-nos que a breve menção dos temas abordados é o suficiente para assinalar a grande riqueza e profundidade deste ensaio que Paulo Freire escreveu sob o título modesto de *Extensão ou Comunicação*. Oxalá seu texto seja amplamente lido, e seu conteúdo debatido e pensado, pois não tenho a menor dúvida de que contribuirá para nos desmistificar, para tornam-os mais conscientes da realidade em que atuamos e na mesma medida, para fazer-nos mais responsáveis e mais verdadeiramente homens.

Jacques Chonchol

Santiago do Chile, Abril de 1968

#### INTRODUÇÃO

O AUTOR PRETENDE COM ÊSTE ESTUDO tentar uma análise global do trabalho do agrônomo, chamado errôneamente "extensionista", como educador. Pretende ressaltar sua indiscutível e importante tarefa junto aos camponeses (e *com* êles), a qual não se encontra corretamente indicada no conceito de "extensão".

O trabalho constará de três capítulos, cuja sequência, de tema a tema, o autor espera que exista.

Partindo da análise semântica do têrmo extensão, passando pela crítica a seu equívoco gnosiológico, detendo-se em considerações a propósito da invasão cultural, discutindo a reforma agrária e a mudança; opondo à extensão, a comunicação, o autor discute, finalmente, a educação como uma situação gnosiológica, em cuja prática a "assistência técnica" teria outras dimensões.

O autor reconhece as limitações do seu estudo, que considera fundamentalmente aproximativo. Uma delas poderia ser explicada, talvez pelo fato de ser êle um educador e não um agrônomo educador.

Contudo, sua experiência, no campo não sòmente da alfabetização de adultos, associada ao processo da conscientização, como também na pós-alfabetização, na cultura popular, em áreas urbanas e rurais, o anima a fazê-lo.

Além disso, se o trabalho do agrônomo, no campo aqui discutido, é pedagógico, não parece estranho ao autor que medite sôbre êle, esforçando-se por aclarar suas características gerais.

Hoje, provàvelmente mais do que ontem, parece ao autor inadiável que se discuta, interdisciplinarmente, a assistência técnica, tomando o homem a quem serve como o centro da discussão. Não, contudo, um homem abstrato, mas o homem concreto, que não existe senão na realidade também concreta, que o condiciona.

Esta é a razão pela qual, necessàriamente, esta discussão, tomando o homem como seu centro, se prolongará até à realidade, pois que, sem ela, não é possível aquêle e, sem êle, não é possível a realidade.

Finalmente, parece necessário ao autor propor êste ensaio, não como uma "última palavra" sôbre o assunto, mas como uma apresentação mais ou menos ordenada de suas idéias, com a esperança de que a contribuição daqueles que se interessem pelo mesmo tema, favoreça um maior esclarecimento em benefício dos reais sujeitos de tôda ação educativa: os homens que trabalham para sua própria realização humana.

Santiago, Junho de 1968.

#### CAPÍTULO I

- a) Aproximação Semântica ao Têrmo Extensão
- b) O Equívoco Gnosiológico da Extensão

#### a) APROXIMAÇÃO SEMÂNTICA AO TERMO EXTENSÃO.

A PRIMEIRA PREOCUPAÇÃO que nos impomos ao começar êste estudo é submeter a palavra extensão a uma análise crítica.

De um ponto de vista semântico, sabemos que as palavras têm um "sentido de base" e um "sentido contextual". E o contexto em que se encontra a palavra que delimita um de seus sentidos "potenciais ou virtuais", como os chama Pierre Guiraud<sup>1</sup>.

Assim é que, em cada um dos contextos seguintes, a palavra extensão tem um sentido específico:

"Este escritório tem três metros de extensão". "A côr tem como essência a extensão do corpo". "A extensão do têrmo extensão foi um dos temas analisados na semana de estudos". "A palavra estrutura que, por sua etimologia, se ligou inicial-mente ao arquitetônico, sofreu uma extensão significativa e passou a ser empregada em economia, lingüística, psicologia, antropologia, sociologia, etc.". "Pedro é agrônomo e trabalha em extensão".

O sentido do têrmo extensão, neste último contexto, constitui o objeto do nosso estudo. Mais do que em qualquer dos casos exemplificadores, o têrmo extensão, na acepção que nos interessa aqui – a do último contexto – indica a ação de estender e de estender em sua regência sintática de verbo transitivo relativo, de dupla complementação – : estender *algo a*.

Nesta acepção, quem estende, estende alguma coisa (objeto direto da ação verbal) a ou até alguém – (objeto indireto da ação verbal) – aquêle que recebe o conteúdo do objeto da ação verbal.

O têrmo extensão, no contexto: Pedro é agrônomo e trabalha em extensão (o têrmo agrônomo no contexto faz com que se subentenda o atributo agrícola do têrmo extensão), significa que Pedro exerce profissionalmente uma ação que se dá em uma certa realidade – a realidade agrária, que não existiria como tal, se não fôra a presença humana nela. Sua ação é, portanto, a do extensionista; a de quem estende algo até alguém. No caso do extensionista agrícola, jamais se poderia pensar que a extensão que executa, que seu ato de estender, poderia ter o sentido que, nesta afirmação, tem o mesmo verbo: Carlos estendeu suas mãos ao ar.

Pelo contrário, o que busca o extensionista não é estender suas mãos, mas seus conhecimentos e suas técnicas. Em uma zona de reforma agrária, por exemplo, que esteja sofrendo o fenômeno da erosão, que obstaculiza sua produtividade, a ação extensionista se dirige diretamente até a área desgastando-se ou até os camponeses que se encontram mediatizados pela realidade de sua região, na qual se verifica o fenômeno da erosão.

Se sua ação extensionista se desse diretamente sôbre o fenômeno ou sôbre o desafio, neste caso, da erosão, sem considerar sempre a presença humana dos camponeses, o conceito de extensão, aplicado a sua ação, não teria sentido.

Mas, precisamente porque sua ação de extensão se dá no domínio do humano e não do natural, o que equivale dizer que a extensão de seus conhecimentos e de suas técnicas se faz aos homens para que possam transformar melhor o mundo em que estão, o

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Pierre Guiraud – "La Semántica, Fondo de Cultura" – Breve-rios 1965 – pág. 28.

conceito de extensão também não tem sentido do ponto de vista humanista. E não de um humanismo abstrato, mas concreto, científico.

Recorramos, uma vez mais, à análise linguística.

Os estudos modernos de Semântica receberam uma contribuição importante de Trier<sup>1</sup>, representada por sua teoria dos "campos linguísticos".

Anteriormente, Saussure<sup>2</sup> havia sublinhado a dimensão estrutural das línguas. Para Saussure, as línguas não podem ser entendidas senão como sistema, e é como e porque são sistema que se desenvolve nelas uma solidariedade indiscutível entre seus têrmos, em cada unidade linguística. Isto significa por outro lado, que a "compreensão" da significação dêstes têrmos só é possível enquanto se acham "dinâmicamente presentes na estrutura".

Assim, Saussure abre caminhos altamente significativos para tôda a investigação semântica e linguística posterior. Trier retoma, de certa maneira, os passos de Saussure, e desenvolve seu conceito de "campos linguísticos", em que as palavras se encontram em relação estrutural de dependência umas com as outras.

"As palavras formam, desta maneira, – disse Pierre Guiraud<sup>3</sup> – analisando a concepção dos "campos linguísticos" de Trier, – um "campo linguístico" que abarca um campo conceituai e expressa uma visão do mundo, que permitem reconstruir".

Ainda que o conceito de "campos linguísticos" de Trier constitua, disse ainda Guiraud, "a grande revolução da semântica moderna", vem sofrendo críticas e superações de outros lingüistas. Todos, contudo, baseados na dimensão estrutural das línguas, observada por Saussure.

Interessa-nos, na análise sumária que estamos fazendo, a concepção de "campos associativos" de Bally, discípulo de Saussure. Segundo êste autor, dentro de uma unidade estrutural linguística, se estabelecem relações associativas que se vão desdobrando entre os campos significativos dos vários têrmos.

Tentaremos uma análise dêste tipo, tendo como objeto o têrmo extensão. Ao fazê-lo, buscando descobrir as dimensões de seu campo associativo, fàcilmente seremos induzidos a pensar em:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ver Pierre Ouiraud – Obra citada

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ferdinand de Saussure – Curso de Linguística General, Losada S. A., B. Aires.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Pierre Guiraud – Obra citada, pág. 74.

Extensão ...... Invasão cultural (através do conteúdo levado, que reflete a visão do mundo daqueles que levam, que se superpõe à daqueles que passivamente recebem).

Parece-nos, entretanto, que a ação extensionista envolve, qualquer que seja o setor em que se realize, a necessidade que sentem aquêles que a fazem, de ir até a "outra parte do mundo", considerada inferior, para, à sua maneira, "normalizá-la". Para fazê-la mais ou menos semelhante a seu mundo.

Daí que, em seu "campo associativo", o têrmo extensão se encontre em relação significativa com *transmissão*, *entrega*, *doação*, *messianismo*, *mecanicismo*, *invasão cultural*, manipulação, etc.

E todos êstes têrmos envolvem ações que, transformando o homem em quase "coisa", o negam como um ser de transformação do mundo. Além de negar, como veremos, a formação e a constituição do conhecimento autênticos. Além de negar a ação e a reflexão verdadeiras àqueles que são objetos de tais ações.

Poder-se-ia dizer que a extensão não é isto; que a extensão é educativa. É por isto que a primeira reflexão crítica dêste estudo vem incidindo sôbre o conceito mesmo de extensão, sôbre seu "campo associativo" de significação. Desta análise se depreende, claramente, que o conceito de extensão não corres-ponde a um que-fazer educativo libertador. Com isto não queremos negar ao agrônomo, que atua neste setor, o direito de ser um educador-educando<sup>1</sup>, com os camponeses, educandos-educadores. Pelo contrário, precisamente porque estamos convencidos de que êste é o seu dever, de que esta é a sua tarefa de educar e de educar-se, não podemos aceitar que seu trabalho seja rotulado por um conceito que o nega.

Poder-se-ia dizer, também, que isto é um purismo linguístico, incapaz de afetar a essência mesma do que fazer extensionista. Além de desconhecer o que podemos chamar de fôrça operacional dos conceitos, quando alguém faz esta afirmação insiste em não querer reconhecer a conotação real do têrmo extensão.

É esta fôrça operacional dos conceitos que pode explicar que alguns extensionistas, ainda quando definam a extensão como um que-fazer educativo, não se encontrem em contradição ao afirmar: "persuadir as populações rurais a aceitar nossa propaganda e aplicar estas possibilidades - refere-se às possibilidades técnicas e econômicas — é uma tarefa das mais difíceis e esta tarefa é justamene a do extensionista que deve manter contato permanente com as populações rurais<sup>2</sup>.

Por mais que possamos acreditar nas intenções educativas do professor citado – e a leitura do seu texto nos ajuda a crê-lo – não é possível, contudo, negar que êle apresenta como uma tarefa fundamental do extensionista, "persuadir as populações rurais a aceitar nossa *propaganda*".

A nós, não nos é possível persuadir a aceitarmos a persuasão para a aceitação da *propaganda* como uma ação educativa. Não vemos como se possa conciliar a persuasão para a aceitação da propaganda com a educação, que só é verdadeira quando encarna

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A propósito da contradição educador-educando, de cuja superação resulta: não mais educador do educando; não mais educando do educador, mas educador-educando com educando-educador, ver Paulo Freire, *Pedagogia do Oprimido*.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Willy Timmer, "Planejamento do trabalho de extensão agrícola", Ministério da Agricultura, Serviço de Informação Agrícola, Brasil – 1954 – pág. 24. Os grifos são nossos.

a busca permanente que fazem os homens, uns com os outros, no mundo em que e com que estão, de seu Ser Mais.

Persuadir, no texto citado, assim como propaganda, são têrmos que aparecem conciliados com a conotação fundamental que, de um ponto de vista semântico, encontramos no têrmo extensão. Jamais, por isto mesmo, conciliáveis com o têrmo educação, tomada esta como prática da Liberdade.

Aos camponeses, não temos que persuadi-los para que aceitem a propaganda, que, qualquer que seja seu conteúdo, comercial, ideológico ou técnico, é sempre "domesticadora".

Persuadir implica, no fundo, num sujeito que persuade, desta ou daquela forma, e num objeto sôbre o qual incide a ação de persuadir. Neste caso, o sujeito é o extensionista; o objeto, os camponeses. Objetos de uma persuasão que os fará ainda mais objetos da propaganda.

Nem aos camponeses, nem a ninguém, se persuade ou se submete à fôrça mítica da propaganda, quando se tem uma opção libertadora. Neste caso, aos homens se lhes problematiza sua situação concreta, objetiva, real, para que, captando-a criticamente, atuem também criticamente, sôbre ela.

Este, sim, é o trabalho autêntico do agrônomo como educador, do agrônomo como um especialista, que atua com outros homens sôbre a realidade que os mediatiza.

Não lhe cabe portanto, de uma perspectiva realmente humanista, estender suas técnicas, entregá-las, prescrevê-las; não lhe cabe persuadir nem fazer dos camponeses o papel em branco para sua propaganda.

Como educador, se recusa a "domesticação" dos homens, sua tarefa corresponde ao conceito de *comunicação*, não ao de *extensão*.

#### b) O EQUIVOCO GNOSIOLÓGICO DA EXTENSÃO.

PARECE-NOS ÓBVIO, (mas ainda assim discutamo-lo), que ao estableecer suas relações permanentes com os camponeses, o objetivo fundamental do extensionista, no trabalho de extensão, é tentar fazer com que aquêles substituam seus "conheci mentos", associados a sua ação sôbre a realidade, por outros. E êstes são os conhecimentos do extensionista.

Como técnicos especializados nas relações homem-mundo (tomando êste, infelizmente, em seu sentido exclusivo de natureza<sup>1</sup>), das quais resulta a produção, desde muito tempo, os agrônomos perceberam a importância indiscutível de sua presença junto aos camponeses para lograr a substituição de suas formas de enfrentar a natureza.

Não é possível, portanto, entender as relações dos homens com a natureza, sem estudar os condicionamentos histórico-culturais a que estão submetidas suas formas de atuar.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Veremos no desenvolvimento dêste estudo o desastre que é não perceber que, das relações homem-natureza, se constitui o mundo propriamente humano, exclusivo do homem, o mundo da cultura e da história. Este mundo, em recriação permanente, por sua vez, condiciona seu próprio criador, que é o homem, em suas formas de enfrentá-la e de enfrentar a natureza.

Na medida em que os camponeses substituam formas empíricas de tratar a terra por outras (as da ciência aplicada, que são as formas técnicas) necessàriamente esta mudança de qualidade no processo de enfrentamento com a realidade provocará a mudança, igualmente, de seus resultados, ainda que não em têrmos automáticos.

A extensão agrícola aparece, então, como um campo especializado de cujo quefazer se espera o sucesso destas mudanças.

Na primeira parte dêste capítulo, ao submeter o têrmo ex-tensão a uma análise semântica, ao estudar seu "campo associativo" de significação, verificamos a incompatibilidade entre êle e uma ação educativa de caráter libertador.

Por isto mesmo, a expressão "extensão educativa" só tem sentido se se toma a educação como prática da "domesticação". Educar e educar-se, na prática da liberdade, não é estender algo desde a "sede do saber", até a "sede da ignorância" para "salvar", com êste saber, os que habitam nesta.

Ao contrário, educar e educar-se, na prática da liberdade, é tarefa daqueles que sabem que pouco sabem – por isto sabem que sabem algo e podem assim chegar a saber mais – em diálogo com aquêles que, quase sempre, pensam que nada sabem, para que êstes, transformando seu pensar que nada sabem em saber que pouco sabem, possam igualmente saber mais.

Estas considerações iniciais nos vão aproximando do tema central da segunda parte dêste capítulo, em que tentaremos uma reflexão em tôrno de algo de real importância para o trabalho do agrônomo-educador.

Discutiremos as relações homem-mundo, como constitutivas do conhecimento humano, qualquer que seja a fase do conhecimento e seu nível, e, ao fazê-lo, constataremos o equívoco gnosiológico ao qual conduz o têrmo extensão.

Não será demasiado repetir algumas afirmações com a intenção de tornar mais claro nosso pensamento.

Na medida em que, no têrmo extensão, está implícita a ação de levar, de transferir, de entregar, de depositar algo em alguém, ressalta, nêle, uma conotação indiscutívelmente mecanicista. Mas, como êste algo que está sendo levado, transmitido, transferido (para ser, em última instância, depositado em alguém — que são os camponeses) é um conjunto de procedimentos técnicos, que implicam em conhecimento, que são conhecimento, se impõem as perguntas: será o ato de conhecer aquêle através do qual um sujeito, transformado em objeto, recebe pacientemente um conteúdo de outro? Pode êste conteúdo, que é conhecimento de, ser "tratado" como se fôsse algo estático? Estará ou não submetendo o conhecimento a condicionamentos histórico-sociológicos? Se a pura tomada de consciência das coisas não constitui ainda um "saber cabal", já que pertence à esfera da mera opinião (doxa), como enfrentar a superação desta esfera por aquela em que as coisas são desveladas e se atinge a *razão* das mesmas?

O primeiro equívoco gnosiológico da extensão está em que, se há algo dinâmico na prática sugerida por tal conceito, êste algo se reduz à pura ação de estender (o estender em si mesmo) em que, porém, o conteúdo estendido se torna estático. Desta forma, o sujeito que estende é, enquanto atar, ativo, em face de "espectadores" em quem deposita o conteúdo que estente. Talvez se diga que o trabalho do agrônomo educador, chamado extensionista, com o trabalho do agrônomo em qualquer outro campo, escapa ao tipo de considerações e análises que estamos fazendo neste estudo.

Esta seria uma afirmação que só se explicaria de um ponto de vista estreito, ingênuo, acrítico.

O trabalho do agrônomo educador, que se dá no domínio do humano, envolve um problema filosófico que não pode ser desconhecido nem tampouco minimizado.

A reflexão filosófica se impõe neste como em outros casos. Não é possível eludi-la, já que o que a Extensão pretende, bàsicamente, é substituir uma forma de conhecimento por outra. E basta que estejam em jôgo formas de conhecimento para que não se possa deixar de lado uma reflexão filosófica. O fundamental, porém, é que esta reflexão, de caráter teórico, não se degenere nos verbalismos vazios nem por outro lado, na mera explicação da realidade que devesse permanecer in-tocada. Em outras palavras, reflexão em que a explicação do mundo devesse significar a sua aceitação, transformando-se, desta forma, o conhecimento do mundo em instrumento para a adaptação do homem a êle.

Uma tal reflexão, que reconhecemos ser, neste ensaio apenas sugerida, desde que realmente crítica, nos possibilita a compreensão, em têrmos dialéticos, das diferentes formas como o homem conhece, nas suas relações com o mundo. Daí que se torne indispensável à superação da compreensão ingênua do conhecimento humano, na qual muitas vêzes nos conservamos. Ingenuidade que se reflete nas situações educativas em que o conhecimento do mundo é tomado como algo que deve ser transferido e depositado nos educandos. Este é um modo estático, verbalizado, de entender o conhecimento, que desconhece a confrontação com o mundo como a fonte verdadeira do conhecimento, nas suas fases e nos seus níveis diferentes, não só entre os homens, mas também entre os sêres vivos em geral.

Conhecer, na dimensão humana, que aqui nos interessa, qualquer que seja o nível em que se dê, não é o ato através do qual um sujeito, transformado em objeto, recebe, dócil e passivamente, os conteúdos que outro lhe dá ou impõe.

O conhecimento, pelo contrário, exige uma presença curiosa do sujeito em face do mundo. Requer sua ação trans-formadora sôbre a realidade. Demanda uma busca constante. Implica em invenção e em reinvenção. Reclama a reflexão crítica de cada um sôbre o ato mesmo de conhecer, pelo qual se reconhece conhecendo e, ao reconhecer-se assim, percebe o "como" de seu conhecer e os condicionamentos a que está submetido seu ato.

Conhecer é tarefa de sujeitos, não de objetos. E é como sujeito e sòmente enquanto sujeito, que o homem pode realmente conhecer.

Por isto mesmo é que, no processo de aprendizagem, só aprende verdadeiramente aquêle que se apropria do aprendido, transformando-o em apreendido, com o que pode, por isto mesmo, reinventá-lo; aquêle que é capaz de aplicar o aprendido-apreendido a situações existenciais concretas.

Pelo contrário, aquele que é "enchido" por outro de conteúdos cuja inteligência não percebe; de conteúdos que contradizem a forma própria de estar em seu mundo, sem que seja desafiado, não aprende.

Para isto, é necessário que, na situação educativa, educador e educando assumam o papel de sujeitos cognoscentes, mediatizados pelo objeto cognoscível que buscam conhecer. A nada disto nos leva a pensar o conceito de extensão.

Esta é a razão pela qual, se alguém, juntamente com outros, busca realmente conhecer, o que significa sua inserção nesta dialogicidade dos sujeitos em tôrno do

objeto cognoscível, não faz extensão, enquanto que, se faz extensão, não proporciona, na verdade, as condições para o conhecimento, uma vez que sua ação não é outra senão a de estender um "conhecimento" elaborado aos que ainda não o têm, matando, dêste modo, nestes, a capacidade crítica para tê-lo.

No processo de extensão, observado do ponto de vista gnosiológico, o máximo que se pode fazer é *mostrar*, sem *re-velar* ou *desvelar*, aos indivíduos, uma presença nova: a presença dos conteúdos estendidos.

A captação dêstes, como mera presença, por si mesma, não possibilita, àqueles que os captam, que dêles tenham um verdadeiro conhecimento. R que, a mera captação dos objetos como das coisas, é um puro dar-se conta dêles e não ainda conhecê-los.

Por outro lado, o homem, que não pode ser compreendido fora de suas relações com o mundo, de vez que é um "ser-em-situação", é também um ser do trabalho e da transformação do mundo. O homem é um ser da "praxis"; da ação e da reflexão.

Nestas relações com o mundo, através de sua ação sôbre êle, o homem se encontra marcado pelos resultados de sua própria ação.

Atuando, transforma; transformando, cria uma realidade que, por sua vez, "envolvendo-o", condiciona sua forma de atuar.

Não há, por isto mesmo, possibilidade de dicotomizar o homem do mundo, pois que não existe um sem o outro.

Através destas relações, em que transforma e capta a presença das coisas (o que não é ainda conhecimento verdadeiro), é que se constitui o domínio da mera opinião ou da "doxa".

Este é o campo em que os fatos, os fenômenos naturais, as coisas, são presenças captadas pelos homens, mas não desveladas nas suas autênticas inter-relações.

No domínio da "doxa", <sup>1</sup> no qual os homens, repitamos, se dão conta ingênuamente da presença das coisas, dos objetos, a percepção desta presença não significa o "adentramento" nêles, de que resultaria a percepção crítica dos mesmos.

De qualquer modo, porém, neste campo também, os objetos, os fatos, os acontecimentos, não são presenças isoladas. Um fato está sempre em relação com outro, claro ou oculto. Na percepção da presença de um fato está incluída a percepção de suas relações com outros. São uma só percepção. Por isto, a forma de perceber os fatos não é diferente da maneira de relacioná-los com outros, encontrando-se condicionadas pela realidade concreta, cultural, em que se acham os homens.

Tal é o que se passa nas culturas mágicas ou preponderantemente mágicas, que nos interessam de perto, por constituírem ainda o estágio em que estão as grandes maiorias camponesas da América Latina.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> "Ainda que chegue a ser coerente, a "doxa" não traduz a coerência objetiva das coisas. Não aspira sequer a ser verificada, ou seja, compreendida por motivos racionais e não emocionais."

Eduardo Nicol – Los *Princípios de la* Ciencia. Pondo de Cultura Económica, México, 1965, pág. 44.

Ao modo mágico de pensar, não é estranha a relação entre os "percebidos". A percepção mágica, que incide sôbre o concreto, sôbre a realidade, é tão objetiva quanto ela. O pensamento mágico é que não o é.

Esta é a razão pela qual ao perceber um fato concreto da realidade sem que o "admire", em têrmos críticos, para poder "mirá-lo" de dentro, perplexo frente a aparência do mistério, inseguro de si, o homem se torna mágico. Impossibilitado de captar o desafio em suas relações autênticas com outros fatos, atônito ante o desafio, sua tendência, compreensível, é buscar, além das relações verdadeiras, a razão explicativa para o dado percebido. Isto se dá, não apenas com relação ao mundo natural, mas também quanto ao mundo histórico-social.

As noites estreladas e frias, em certa área do altiplano peruano, nos contou sacerdote que vive e trabalha lá, são o sinal de uma nevada que não tardará a chegar. Em face dêste sinal, os camponeses, reunidos, correm até o ponto mais alto do povoado e, com gritos desesperados, imploram a Deus que não os castigue.

Se o sinal é ameaça de granizo, conta o mesmo sacerdote, fazem uma grande fogueira, atirando para o ar porções de cinza, com ritmos especiais, e acompanhados de algumas "palavras fôrça".

Sua mágica, de caráter sincrético-religioso, é de que os granizos são "fabricados" pelas almas dos que morreram sem batismo. Daí, a sanção que esta comunidade impõe aos que não batizam seus filhos.

No nordeste brasileiro, é comum combater a praga de lagartas, fincando-se três estacas em forma de triângulo no lugar mais castigado por elas. Na extremidade de uma das estacas há um prego em que o camponês espeta uma delas. Está convencido de que as demais, com mêdo, se retiram, "em procissão", entre uma estaca e outra.

Enquanto espera, contudo, que se vão, perde o camponês sua colheita, em parte ou em grande parte.

Em uma região do norte do Chile, contou-nos um agrônomo que, em seu trabalho normal, encontrou uma comunidade camponesa totalmente impotente em face do poder destruidor de uma espécie de roedores que dizimavam sua plantação. Perguntando-lhes o que costumavam fazer em tais casos, ouviu dos camponeses que, ao lhes ser impôsto, pela primeira vez, semelhante "castigo", haviam sido salvos por um sacerdote.

"Como?" indagou o agrônomo.

"Fêz umas orações e os 'animalitos' fugiram assustados até o mar, onde morreram afogados", responderam.

Que fazer, do ponto de vista educativo, em uma comunidade camponesa que se encontra em tal nível?<sup>1</sup>

Que fazer com comunidades que se acham assim, cujo pensar e cuja ação, ambos mágicos e condicionados pela estrutura em que estão, obstaculizam seu trabalho?

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sôbre os diferentes níveis de consciência fizemos algumas análises em Educação Como *Prática da Liberdade*, Paz e Terra, Rio, 1967-1969, e, deforma mais detida, em *Cultural Action* for Freedom, Center for the Study of Development and Social Change, Cambridge, Massachusetts, em colaborado com a "Harvard Educational Review", 1970.

Como substituir os procedimentos dêstes homens frente à natureza, constituídos nos marcos mágicos de sua cultura?

A resposta não pode estar na extensão mecanicista dos procedimentos técnicos dos agrônomos até êles.

O pensamento mágico não é ilógico nem é pré-lógico. Tem sua estrutura lógica interna e reage, até onde pode, ao ser substituído mecanicistamente por outro. Este modo de pensar, como qualquer outro, está indiscutivelmente ligado a uma linguagem e a uma estrutura como a uma forma de atuar.

Sobrepor a êle outra forma de pensar, que implica noutra linguagem, noutra estrutura e noutra maneira de atuar lhe desperta uma reação natural. Uma reação de defesa ante o "invasor" que ameaça romper seu equilíbrio interno.

Ainda quando – e isto sempre ocorre – uma comunidade de pensar preponderantemente mágico é vencida pelos elementos culturais que a invadem, revela sua resistência à transformação que operam êstes elementos. A defesa natural de sua forma típica de estar sendo se concretiza em expressões sincréticas.

Ao perceber os elementos culturais estranhos, os modificam, submetendo-os a uma espécie de "banho purificador", do que resulta que aquêles mantêm algo de sua originalidade, sobretudo no formal, e ganham uma côr nova, uma significação nova que o marco cultural invadido lhes impõe. Parece-nos importante observar, como um provável componente constitutivo do modo mágico de pensar e atuar, a postura que o homem assume em face de seu mundo natural, e, conseqüentemente, em face de seu mundo cultural e histórico.

Expliquemo-nos: a posição normal do homem no mundo, como um ser da ação e da reflexão, é a de "admirador" do mundo. Como um ser da atividade que é capaz de refletir sôbre si e sôbre a própria atividade que dêle se desliga, o homem é capaz de "afastar-se" do mundo para ficar nêle e com êle. Sòmente o homem é capaz de realizar esta operação, de que resulta sua inserção crítica na realidade.' "Ad-mirar" a realidade significa objetivá-la, apreendê-la como campo de sua ação a reflexão. Significa penetrá-la, cada vez mais 1hcida-mente, para descobrir as inter-relações verdadeiras dos fatos percebidos.

Pois bem, quanto mais observamos as formas de comportar-se e de pensar de nossos camponeses mais parece que podemos concluir que, em certas áreas (em maior ou menor grau) êles se encontram de tal forma próximos ao mundo natural, que se sentem mais como parte dêle, do que como seus transformadores. Entre êles e seu mundo natural (e também, e necessàriamente, cultural) há um forte "cordão umbilical" que os liga. Esta proximidade na qual se confundem com o mundo natural lhes dificulta a opeação de "admirá-lo", na medida em que a proximidade não lhes permite ver o "ad-mirado" em perspectiva. A captação dos nexos que prendem um fato a outro, não podendo dar-se de forma verdadeira, embora objetiva, provoca uma compreensão também não verdadeira dos fatos, que, por sua vez, está associada à ação mágica.

Nas situações, contudo, em que a captação da realidade, de seus elementos constitutivos, se dá em forma mais "admiradora" do que "aderida", situações em que o

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ver Cândido Mendes – *Memento dos* Vivos, Editôra Tempo Brasileiro, Rio, 1961.

nível de segurança e de êxito da ação já está captado pela experiência, as fórmulas mágicas são desprezadas<sup>1</sup>.

O que não se pode negar é que, seja no domínio da pura "doxa", seja no domínio do pensar mágico, estamos em face de formas ingênuas de captação da realidade objetiva; estamos em face de formas desarmadas de conhecimento pré-científico.

Não será com o equívoco gnosiológico que se encontra contido no têrmo "extensão" que poderemos colaborar com os camponeses para que substituam seu comportamento mágico em têrmos preponderantes, por uma forma crítica de atuar.

A extensão em si mesma (e, quando não o é, está sendo mal denominada) enquanto é um ato de transferência, nada ou quase nada pode fazer neste sentido.

Reconhecemos que a simples presença de objetos novos, de uma técnica, de uma forma diferente de proceder, em uma comunidade, provoca atitudes que podem ser de desconfiança, de recusa, total ou parcial, como de aceitação também.

O que não se pode negar é que, ao manter-se o nível de percepção do mundo, condicionado pela própria estrutura social em que se encontram os homens, êstes objetos ou esta técnica, ou esta forma de proceder, como manifestações culturais estranhas à cultura em que se introduzem, poderão também ser percebidos màgicamente<sup>2</sup>. Daí a distorção que podem sofrer no nôvo contexto ao qual foram estendidos.

A questão, então, não é tão simples quanto pode parecer.

No fundo, a substituição de procedimentos mágicos por técnicas "elaboradas", envolve o cultural, os níveis de percepção que se constituem na estrutura social; envolve problemas de linguagem que não podem ser dissociados do pensamento, como ambos, linguagem e pensamento, não podem sê-la da estrutura. Qualquer que seja o momento histórico em que esteja uma estrutura social (esteja transformando-se aceleradamente ou não), o trabalho básico do agrônomo educador (no primeiro caso mais fàcilmente) é tentar, simultâneamente com a capacitação técnica, a superação da percepção mágica da realidade, como a superação da "doxa", pelo "logos" da realidade. É tentar superar o conhecimento preponderantemente sensível por um conhecimento, que, partindo do sensível, alcança a razão da realidade.

Quanto mais alguém, por meio da ação e da reflexão, se aproxima da "razão", do "logos" da realidade, objetiva e desafiadora, tanto mais, introduzindo-se nela, alcançará o seu desvelamento.

Desta forma, a substituição do procedimento empírico dos camponeses por nossas técnicas "elaboradas" é um problema antropológico, epistemológico e também estrutural. Não pode, por isso mesmo, ser resolvido através do equívoco gnosiológico a que conduz o conceito de "extensão".

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ver Malinovski – *Magic, Science* and *Religion,* Anchor Books, New York, 1967.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Mesmo no caso em que as transformações se fazem bruscamente, através, por exemplo, de um processo acelerado de industrialização, ao qual não se associe um esfôrço de ação cultural, em que pese a tendência à superação das formas mágicas de comportar-se, muitas delas são mantidas, expressando-se, apenas, diferentemente, em função dos novos elementos introduzidos, enquanto outras se cristalizam como tradições.

Estamos convencidos de que, qualquer esfôrço de educação popular, esteja ou não associado a uma capacitação profissional, seja no campo agrícola ou no industrial urbano, deve ter, pelas razões até agora analisadas, um objetivo fundamental: através da problematização do homem-mundo ou do homem em suas relações com o mundo e com os homens, possibilitar que êstes aprofundem sua tomada de consiência da realidade na qual e com a qual estão.

Este aprofundamento da tomada de consciência, que precisa desdobrar-se na ação transformadora da realidade, provoca, com esta ação, a superação do conhecimento preponderantemente sensível daquela com que se alcança a razão da mesma. É uma apropriação que faz o homem da posição que ocupa no seu *aqui* e no seu *agora*, do que resulta (e ao mesmo tempo produz) o descobrir-se em uma totalidade, em uma estrutura, e não "prêso", ou "aderido" a ela ou às partes que a constituem. Ao não perceber a realidade como totalidade, na qual se encontram as partes em processo de interação, se perde o homem na visão "focalista" da mesma. A percepção parcializada da realidade rouba ao homem a possibilidade de uma ação autêntica sôbre ela.

Este é, diga-se de passagem, um dos equívocos de algumas tentativas no setor da organização e do desenvolvimento das comunidades, como também da chamada "capacitação de líderes". O equívoco de não ver a realidade como totalidade. Equívoco, que se repete, por exemplo, quando se tenta a capacitação dos camponeses com uma visão ingênua do problema da técnica. Isto é, quando não se percebe que a técnica não aparece por casualidade; que a técnica bem acabada ou "elaborada", tanto quanto a ciência de que é uma aplicação prática, se encontra, como já afirmamos, condicionada histórico-socialmente. Não há técnica neutra, assexuada.

Por outro lado, o conhecimento dos camponeses, de natureza "experiencial", como não podia deixar de ser, se acha igualmente condicionado.

Suas atitudes, por exemplo, em face da erosão, do reflorestamento, da semeadura, da colheita, têm que ver (precisa-mente porque se constituem em uma estrutura e não no ar) com suas atitudes com relação ao culto religioso, ao culto dos mortos, à enfermidade dos animais e à sua cura, contidas estas manifestações tôdas em sua totalidade cultural. Como estrutura, esta totalidade cultural reage globalmente. Uma de suas partes afetada provoca um automático reflexo nas demais.

É inegável a solidariedade entre as diversas dimensões constitutivas da estrutura cultural. Esta solidariedade em que se acham as suas várias dimensões origina formas diferenciadas de reação à presença de elementos novos nela introduzidos.

Em qualquer reação, contudo, há sempre um "sistema de referências". Ameaçada uma dimensão, esta indica a outra em relação direta com ela, nem sempre visível mas, às vêzes, menos clara, mais oculta.

Isto tanto se verifica quando se tenta modificar técnicas referentes a crenças, como quando se ameaçam as crenças que, por sua vez, determinam técnicas e formas de ação e de comportamento<sup>1</sup>.

É por isto que não é possível ao agrônomo-educador tentar a mudança das atitudes dos camponeses, em relação a qualquer dêstes aspectos (dos quais o conhecimento dêles [que não se pode ignorar] se encontra em nível preponderantemente sensível) sem conhecer sua visão do mundo e sem enfrentá-la em sua totalidade.

Concomitantemente com a discussão problemática da erosão e do reflorestamento, por exemplo, se faz indispensável a inserção crítica do camponês em sua realidade como uma totalidade.

A discussão da erosão requer (em uma concepção problematizante, dialógica da educação e não antidialógica) que a erosão apareça ao camponês, em sua "visão de fundo", como um problema real, como um "percebido destaçado em si" em relação solidária com outros problemas. A erosão não é apenas um fenômeno natural, uma vez que a resposta a êle, como um desafio, é de ordem cultural. Tanto é assim que, o puro encarar o mundo natural pelo homem, de certa ' forma, já o faz cultural. E porque são culturais as respostas que os camponeses estão dando a desafios naturais, não podem ser substituídas através da superposição de respostas, também culturais (as nossas), que nós estendemos até êles.

Repetimos que o conhecimento não se *estende* do que se julga sabedor até aquêles que se julga não saberem; o conhecimento se constitui nas relações homem-mundo, relações de transformação, e se aperfeiçoa na problematização crítica destas relações.

Para discutir com os camponeses qualquer questão de ordem técnica, impõe-se que, para êles, a questão referida já constitua "um percebido destacado em si". Se ainda não o é, necessita sê-lo. Se já constitui ou ainda não "um percebido destacado em si" é necessário que, em ambos os casos, os camponeses captem as relações interativas entre o "percebido destacado" e outras dimensões da realidade.

Isto demanda um esfôrço não de *extensão* mas de *conscientização* que, bem realizado, permite aos indivíduos se apropriarem críticamente da posição que ocupam com os

<sup>1</sup> Em certa região do altiplano peruano, fortemente submetida a relâmpagos, disse-nos uma freira norte-americana, os camponeses iam todos os domingos à, capela católica para "assistir à missa". Várias vêzes, continuou falando a freira, viu grupos de camponeses de joelhos frente a uma escultura de madeira (um cavalo e, sentado senhorialmente nêle, San Thiago) dizendo palavras cujo sentido ela n5a podia perceber. Parecia-me, dizia a freira, que conversavam, não sòmente com San Thiago, mas também com seu cavalo.

Certa vez, um padre recém-chegado ao povoado, admitindo que tal comportamento dos camponeses era uma superstição prejudicial à fé católica, retirou da capela o que considerava motivo de profanação. Colocou San Thiago e seu cavalo no pátio externo da capela. Quando os camponeses perceberam o ocorrido, fizeram uma espécie de conselho, invadindo em seguida a capela, e destruindo quase tudo o que nela havia.

Recuperaram a San Thiago e seu cavalo e os devolveram a seu antigo lugar, realizando antes uma larga procissão pela praça principal do povoado. Thiago era, para eles, uma espécie de "gerente absoluto dos relâmpagos"...

Qualquer ofensa a êle (e o que seria ainda mais grave, fazê-lo desaparecer) sem que o defendessem, poderia significar a ira do santo, que faria cair sôbre êles a maldição dos relâmpagos... O padre, por pouco, não pagou caro pelo seu sectarismo e por sua ignorância no domínio antropológico...

demais no mundo. Esta apropriação crítica os impulsiona a assumir o verdadeiro papel que lhes cabe como homens. O de serem sujeitos da transformação do mundo, com a qual se humanizem.

Por tudo isto, o trabalho do agrônomo não pode ser o de adestramento nem sequer o de treinamento dos camponeses nas técnicas de arar, de semear, de colhêr, de reflorestar etc. Se se satisfizer com um mero adestrar pode, inclusive, em certas circunstâncias, conseguir uma maior rentabilidade do trabalho. Entretanto, não terá contribuído em nada ou quase nada para a afirmação dêles como homens mesmos. Desta forma o conceito de *extensão*, analisado do ponto de vista semântico e do ponto de vista de seu equívoco gnosiológico, não corresponde ao trabalho indispensável, cada vez mais indispensável, de ordem técnica e humanista, que cabe ao agrônomo desenvolver.

\* \* \*

#### CAPITULO II

- a) Extensão e Invasão Cultural
- b) Reforma Agrária, Transformação Cultural e o Papel do Agrônomo Educador

#### a) EXTENSÃO E INVASÃO CULTURAL

A ANÁLISE QUE NOS PROPOMOS fazer neste capítulo de nosso estudo exige, necessàriamente, algumas considerações prévias. Considerações que girarão em tôrno de um tema cuja extensão reconhecemos e que será apresentado aqui em forma sumária, o suficiente apenas para iluminar as afirmações básicas que iremos fazer. São considerações a propósito da antidialogicidade como fonte de uma teoria da ação que se opõe antagônicamente à teoria da ação que tem como matriz a dialogicidade<sup>1</sup>.

Comecemos por afirmar que sòmente o homem, como um ser que trabalha, que tem um pensamento-linguagem, que atua e é capaz de refletir sôbre si mesmo e sôbre a sua própria atividade, que dêle se separa, sòmente êle, ao alcançar tais níveis, se fêz um ser da praxis. Sòmente êle vem sendo um ser de relações num mundo de relações<sup>2</sup>. Sua presença num tal mundo, presença que é um *estar com*, compreende um permanente defrontar-se com êle.

Desprendendo-se do seu contôrno, veio tornando-se um ser, não da adaptação, mas da transformação do contôrno, um ser de decisão<sup>3</sup>.

Desprendendo-se do contôrno, contudo, não poderia afirmar-se como tal, senão em relação com êle. É homem porque *está sendo* no mundo e com o mundo. Este *estar sendo*, que envolve sua relação permanente com o mundo, envolve também sua ação sôbre êle.

Esta ação sôbre o mundo, que, sendo mundo do homem, não é apenas natureza, porque é cultura e história, se acha submetida aos condicionamentos de seus próprios resultados.

Desta maneira, as relações do homem, ou dos homens, com o mundo, sua ação, sua percepção, se dão também em níveis diferentes.

Qualquer que seja, contudo, o nível em que se dá a ação do homem sôbre o mundo, esta ação subentende uma teoria. Tal é o que ocorre também com as formas mágicas da ação $^4$ .

Sendo assim, impõe-se que tenhamos uma clara e lúcida compreensão de nossa ação, que envolve uma teoria, quer o saibamos ou não. Impõe-se que, em lugar da simples "doxa" em tôrno da ação que desenvolvemos, alcancemos o "logos" de nossa ação. Isso

<sup>2</sup> Sobre o homem como um ser de relações e o animal como um ser de contactos; as conotações dêstes conceitos: Paulo Freire — Educação como *Prática da Liberdade*.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ver a êste propósito *Pedagogia do Oprimido*, em que discutimos amplamente este problema.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> O termo decisão provém de decidir que, por sua vez, se origina no latim decidere: cortar. No texto, correspondendo à sua etimologia, o têrmo decisão significa o corte que o homem realiza ao separar-se do mundo natural, continuando contudo no mundo. Está implícita na decisão a operação de "ad-mirar" o mundo.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> "The magic art is directed towards the attainment of practical ends; like any other art or craft it is also, governed by theory, and by a system of principles which dictate the manner in which the set has to be performed in order to be effective. Thus, magic and science show a number of similarities and with Sir James Frazer, we can appropriately call magic a pseudo science." Bronislaw Malinowski – Obra citada, pág. 140.

é tarefa específica da reflexão filosófica<sup>1</sup>. Cabe a esta reflexão incidir sôbre a ação e desvelá-la em seus objetivos, em seus meios, em sua eficiência.

Ao fazê-lo, o que antes talvez não se apresentasse a nós como teoria de nossa ação, se nos revela como tal. E, se a teoria e a prática são algo indicotomizável, a reflexão sôbre a ação ressalta a teoria, sem a qual a ação (ou a prática) não é verdadeira.

A prática, por sua vez, ganha uma significação nova ao ser iluminada por uma teoria da qual o sujeito que atua se apropria lucidamente.

Tentaremos demonstrar neste capítulo que a teoria implícita na ação de estender, na extensão, é uma teoria anti-dialógica. Como tal, incompatível com uma autêntica educação<sup>2</sup>.

O caráter antidialógico do têrmo extensão se depreende fàcilmente das análises que fizemos na primeira parte dêste trabalho, quando o estudamos do ponto de vista semântico e discutimos seu equívoco gnosiológico.

A antidialogicidade e a dialogicidade se encarnam em maneiras de atuar contraditórias, que, por sua vez, implicam em teorias igualmente inconciliáveis.

Estas maneiras de atuar se encontram em interação; umas no que-fazer antidialógico; outras, no dialógico.

Dêste modo, o que distingue o que-fazer antidialógico não pode ser constitutivo de um quefazer dialógico, e vice-versa.

Entre as várias características da teoria antidialógica da ação, nos deteremos em uma: a invasão cultural.

Tôda invasão sugere, òbviamente, um sujeito que invade. Seu espaço histórico-cultural, que lhe dá sua visão de mundo, é o espaço de onde êle parte para penetrar outro espaço histórico-cultural, superpondo aos indivíduos dêste seu sistema de valôres.

O invasor reduz os homens do espaço invadido a meros objetivos de sua ação.

As relações entre invasor e invadidos, que são relações autoritárias<sup>3</sup>, situam seus pólos em posições antagônicas.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A filosofia da ciência, como a da técnica, não é um divertimento dos que não atuam; não é uma perda de tempo, como pode parecer aos tecnicistas – mas não aos técnicos.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Isto não significa que o agrônomo, chamado extensionista, não seja necessàriamente dialógico. Significa simplesmente que, se e quando o é, não faz extensão, e, se a faz, não é dialógico.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> O autoritarismo não está necessariamente associado a repressões físicas. Dá-se também nas ações que se fundamentam no "argumento de autoridade". "Isto é assim porque é – a técnica já o disse – não há que discordar, mas sim que aplicar".

O primeiro atua, os segundos têm a ilusão de que atuam na atuação do primeiro; êste diz a palavra<sup>1</sup>, os segundos, proibidos de dizer a sua, escutam a palavra do primeiro. O invasor pensa, na melhor das hipóteses, sôbre os segundos, jamais com êles; êstes são "pensados" por aquêles. O invasor prescreve; os invadidos são pacientes da prescrição.

Para que a invasão cultural seja efetiva e o invasor cultural logre seus objetivos, faz-se necessário que esta ação seja auxiliada por outras que, servindo a ela, são distintas dimensões da teoria antidialógica.

Assim é que tôda invasão cultural pressupõe a conquista, a manipulação e o messianismo de quem invade.

Sendo a invasão cultural um ato em si mesmo de conquista, necessita de mais conquista para manter-se.

A propaganda, os slogans, os "depósitos", os mitos, são instrumentos usados pelo invasor para lograr seus objetivos: persuadir os invadidos de que devem ser objetos de sua ação, de que devem ser prêsas dóceis de sua conquista. Daí que seja necessário ao invasor descaracterizar a cultura invadida, romper seu perfil, enchê-la inclusive de subprodutos da cultura invasora.

A manipulação<sup>2</sup>, jamais a organização dos indivíduos pertencentes à cultura invadida é outra característica básica da teoria antidialógica da ação.

Como forma de dirigismo, que explora o emocional dos indivíduos, a manipulação inculca nêles aquela ilusão de atuar ou de que atuam na atuação de seus manipuladores, da qual falamos antes.

Estimulando a massificação<sup>3</sup>, a manipulação contradiz, frontalmente, a afirmação do homem como sujeito, que só pode ser na medida em que, engajando-se na ação transformadora da realidade, opta e decide.

Massificação é desumanização, é alienação.

O "irracional" e o mítico estão sempre associados a ela.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A propósito do ato de dizer a palavra, da significação dêste ato, ver Paulo Freire: "A alfabetização de adultos" — critica de sua visão ingênua, compreensão de sua visão critica".

Ernâni Maria Fiori: "Aprender a dizer sua palavra – O método de alfabetização do Prof. Paulo Freire", Santiago, 1968.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> A manipulação se instaura como uma forma típica, embora não exclusiva, das sociedades que vivem o processo de transição histórica, de um tipo de "sociedade fechada" a outra "abrindo-se", em que se verifica a presença das massas populares emergentes. Estas, que na fase anterior do processo se encontravam "sob" êle, ao emergir na transição, mudam bàsicamente de atitude: de meras espectadoras que eram antes exigem participação e ingerência. Estas circunstâncias condicionam o fenômeno do populismo, que se vai constituindo como resposta à emersão das massas. Como mediadora entre estas e as elites oligárquicas, a liderança populista se inscreve na ação manipuladora.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Entendemos por massificação, não o processo de emersão Use massas (referido na nota anterior), do qual resulta sua presença em busca de afirmação e de participação histórica (sociedade de massas), mas um estado no qual o homem, ainda que pense o contrário, não decide.

Na verdade, manipulação e conquista, expressões da invasão cultural e, ao mesmo tempo, instrumentos para mantê-la, não são caminhos de libertação. São caminhos de "domesticação".

O humanismo verdadeiro não pode aceitá-las em nome de coisa alguma, na medida em que êle se encontra a serviço do homem concreto.

Daí que, para êste humanismo, não haja outro caminho senão a dialogicidade. Para ser autêntico só pode ser dia-lógico.

E ser dialógico, para o humanismo verdadeiro, não é dizer-se descomprometidamente dialógico; é vivenciar o diálogo. Ser dialógico é não invadir, é não manipular, é não sloganizar. Ser dialógico é empenhar-se na transformação cons-tante da realidade. Esta é a razão pela qual, sendo o diálogo o conteúdo da forma de ser própria à existência humana, está excluído de tôda relação na qual alguns homens sejam transformados em "sêres para outro" por homens que são falsos "sêres para si". R que o diálogo não pode travar-se numa relação antagônica.

O diálogo é o encontro amoroso dos homens que, mediatizados pelo mundo, o "pronunciam", isto é, o transformam, e, transformando-o, o humanizam para a humanização de todos.

Este encontro amoroso não pode ser, por isto mesmo, um encontro de inconciliáveis.

Não há nem pode haver invasão cultural dialógica; não já manipulação nem conquista<sup>1</sup> dialógicas: êstes são têrmos que se excluem.

Pois bem, ainda que reconheçamos que nem todos os agrônomos chamados extensionistas façam invasão cultural, não nos é possível ignorar a conotação ostensiva da invasão cultural que há no têrmo extensão.

Insistimos em afirmar que esta não é uma discussão bizantina. No momento em que os "trabalhadores sociais" definam o seu quefazer como *assistencialista* e, não obstante, digam que êste é um quefazer educativo, estará cometendo na verdade um equívoco de conseqüências funestas, a não ser que tenham optado pela "domesticação" dos homens, no que estarão sendo coerentes e não equivocados.

Do mesmo modo, um pensador que reduz tôda a objetividade ao homem e à sua consciência, <sup>2</sup> inclusive a existência dos demais homens, não pode, enquanto pensar assim, falar da dialeticidade: subjetividade-objetividade. Não pode admitir a existência de um mundo concreto, objetivo, com o qual o homem se acha em relação permanente.

No momento em que um assistente social, por exemplo, se reconhece como "o agente da mudança", dificilmente perceberá esta obviedade: que, se seu empenho é realmente educativo libertador, os homens com quem trabalha não podem ser objetos de sua

A conquista que se encontra implícita no diálogo é a conquista do mundo para o SER MAIS de todos os homens.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Conquista – particípio feminino do antigo conquerir: conquistar. Latim: *conquirere:* buscar por tôda parte. Não há que buscar os homens por toda parte; ao contrário, com êles há que estar.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Teoria idealista da subjetividade conhecida como solipsismo. Latim: Solo; único; ipsé: mesmo).

ação. São, ao contrário, tão agentes da mudança quanto êle. A não ser assim, ao vivenciar o sentido da frase, não fará outra coisa senão conduzir, manipular, domesticar. E, se reconhece os demais como agentes da mudança, tanto quanto êle próprio, já não é *o agente* desta e a frase perde seu sentido.

Tal é o dilema do agrônomo extensionista, em face do qual precisa manter-se lúcido e crítico. Se transforma os seus conhecimentos especialiazados, suas técnicas, em algo estático, materializado e os estende mecanicamente aos camponeses, invadindo indiscutivelmente sua cultura, sua visão de mundo, concordará com o conceito de extensão e estará negando o homem como um ser da decisão. Se, ao contrário, afirma-o através de um trabalho dialógico, não invade, não manipula, não conquista; nega, então, a compreensão do têrmo extensão.

Há um argumento que não podemos deixar de lado e que, de modo geral, nos é colocado nos encontros de estudo que temos tido com agrônomos extensionistas. Argumento que nos apresentam como se fôsse algo indestrutível para explicar a necessidade de uma ação antidialógica do agrônomo junto aos camponeses. Argumento, portanto, em defesa da invasão cultural.

Referindo-se à questão do tempo ou, segundo a expressão habitual dos técnicos, à "perda de tempo".

Para grande parte, senão a maior parte dos agrônomos, com quem temos participado em seminários em tôrno dos pontos de vista que estamos desenvolvendo neste estudo, "a dialogicidade é inviável". "E o é na medida em que seus resultados são lentos, duvidosos, demorados". "Sua lentidão — dizem outros —, apesar dos resultados que pudesse produzir, não se concilia com a premência do país no que diz respeito ao estímulo à produtividade".

"Dêste modo – afirmam enfàticamente – não se justifica esta perda de tempo. Entre a dialogicidade e a antidialogicidade, fiquemos com esta última, já que é mais rápida".

Há, inclusive, aquêles que, movidos pela urgência do tempo, dizem claramente que "é preciso que se façam 'depósitos' dos conhecimentos técnicos nos camponeses, já que assim, mais ràpidamente, serão capazes de substituir seus comportamentos empíricos pelas técnicas apropriadas".

"Há um problema angustiante que nos desafia – declaram outros –, que é o aumento da produção; como, então, perder um tempo tão grande, procurando adequar nossa ação às condições culturais dos camponeses? Como perder tanto tempo dialogando com êles?"

"Há um ponto mais sério ainda – sentenciam outros. Como dialogar em tôrno de assuntos técnicos? Como dialogar com os camponeses sôbre uma técnica que não conhecem?"

"Seria possível o diálogo se o seu objeto girasse em tôrno de sua vida diária, e não em tôrno de técnicas".

Em face destas inquietações assim formuladas, destas perguntas que são, antes, afirmações categóricas, parece-nos fora de dúvida que estamos diante da defesa da

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sobre êste aspecto, ver Paulo Freire: "O papel do trabalhador social no processo da mudança".

invasão cultural como solução única do agrônomo, pelo menos como a vêem os que assim se manifestam.

Julgamos interessante, importante mesmo, que nos detenhamos na análise destas afirmações, apresentadas ou expressas quase sempre sob forma de perguntas.

Numa primeira aproximação a elas, não é difícil perceber que refletem o equívoco gnosiológico implícito no têrmo extensão e discutido na primeira parte dêste estudo.

Revelam, indubitàvelmente, uma falsa concepção do *como* do conhecimento, que aparece como resultado do ato de depositar conteúdos em "consciências ôcas" 1. Quanto mais ativo seja aquêle que deposita e mais passivos e dóceis sejam aquêles que recebem os depósitos, mais conhecimento haverá.

Ainda dentro dêste equívoco, estas afirmações sugerem o desconhecimento dos condicionamentos histórico-sociológicos do conhecimento a que nos temos referido várias vêzes. Esquecem os seus autores que, ainda quando as áreas camponesas estejam sendo atingidas pelas influências urbanas através do rádio, da comunicação mais fácil por meio das estradas que diminuem as distâncias, conservam, quase sempre, certos núcleos básicos de sua forma de estar sendo.

Estas formas de estar sendo se diferenciam das urbanas até na maneira de andar, de vestir-se, de falar, de comer que têm as gentes. Isto não significa que não possam mudar. Significa simplesmente que estas mudanças não se dão mecânicamente.

Parece-nos que tais afirmações expressam ainda uma inegável descrença no homem simples. Uma subestimação do seu poder de refletir, de sua capacidade de assumir o papel verdadeiro de quem procura conhecer: o de sujeito desta procura. Daí a preferência por transformá-la em objeto do "conhecimento" que se lhe impõe. Daí êste afã de fazê-lo dócil e paciente recebedor de "comunicados", que se lhe introjetam, quando o ato de conhecer, de aprender, exige do homem uma postura impaciente, inquieta, indócil. Uma busca que, por ser busca, não pode conciliar-se com a atitude estática de quem simplesmente se comporta como depositário do saber. Esta descrença no homem simples revela, por sua vez, um outro equívoco: a absolutização de sua ignorância.

Para que os homens simples sejam tidos como absolutamente ignorantes, é necessário que haja quem os considere assim.

Estes, como sujeitos desta definição, necessàriamente a si mesmos se classificam como aquêles que sabem. Absolutizando a ignorância dos outros, na melhor das hipóteses relativizam a sua própria ignorância.

Realizam dêste modo o que chamamos "alienação da ignorância", segundo a qual esta se encontra sempre no outro, nunca em quem a aliena.

Na verdade, porém, bastaria que reconhecêssemos o homem como um ser de permanentes relações com o mundo, que êle transforma através de seu trabalho, para que o percebêssemos como um ser que conhece, ainda que êste conhecimento se dê em níveis diferentes: da "doxa", da magia e do "logos", que é o verdadeiro saber. Apesar de tudo isto, porém, e talvez por isto mesmo, não há absolutização da ignorância nem absolutização do saber. Ninguém sabe tudo, assim como ninguém

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A propósito, não só deste aspecto, mas, de modo geral, do tema especifico deste capítulo, ver Paulo Freire: *Pedagogia do Opri*mido.

ignora tudo. O saber começa com a consciência do saber pouco (enquanto alguém atua). Pois sabendo que sabe pouco que uma pessoa se prepara para saber mais. Se tivéssemos um saber absoluto, já não poderíamos continuar sabendo, pois que êste seria um saber que não estaria sendo. Quem tudo soubesse já não poderia saber, pois não indagaria. O homem, como um ser histórico, inserido num permanente movimento de procura, faz e refaz constantemente o seu saber. E é por isto que todo saber nôvo se gera num saber que passou a ser velho, o qual, anteriormente, gerando-se num outro saber que também se tornara velho, se havia instalado como saber nôvo.

Há, portanto, uma sucessão constante do saber, de tal forma que todo nôvo saber, ao instalar-se, aponta para o que virá substituí-lo.

E o que dizer da afirmação em tôrno da inviabilidade do diálogo sobretudo porque significa perda de tempo?

Que fatos empíricos fundamentarão esta afirmação tão categórica, da qual resulta que os que a fazem optam pela doação ou pela imposição de suas técnicas?

Admitamos, para efeito de raciocínio, que todos os que fazem esta afirmação já tentaram experiências dialógicas com os camponeses. Admitamos também que tais experiências foram feitas segundo os princípios que orientam uma verdadeira dialogicidade. Que a dinâmica de grupo que se buscou não estava orientada por técnicas "dirigistas" e que, apesar de tudo, o diálogo foi difícil, a participação, nula, ou quase nula.

Será que, a partir destas constatações (ainda quando estas hipóteses sejam reais), poderemos simplista e ingênua-mente afirmar a inviabilidade do diálogo e que insistir nêle é perda de tempo?

Temos perguntado, investigado, procurado saber as razões prováveis que levam os camponeses ao silêncio, à apatia, em face de nossa intenção dialógica? E onde buscar estas razões, senão nas condições históricas, sociológicas, culturais, que os condicionam? Admitindo uma vez mais as mesmas hipóteses para efeito de raciocínio, diremos que os camponeses não recusam o diálogo porque sejam, por natureza, refratários a êle. Há razões de ordem histórico-sociológica, cultural e estrutural que explicam sua recusa ao diálogo. Sua experiência existencial se constitui dentro das fronteiras do antidiálogo. O latifúndio, como estrutura vertical e fechada, é, em si mesmo, antidialógico. Sendo uma estrutura fechada que obstaculiza a mobilidade social vertical ascendente, o latifúndio implica numa hierarquia de camadas sociais em que os estratos mais "baixos" são considerados, em regra geral, como naturalmente inferiores. Para que êstes sejam assim considerados, é preciso que haja outros que desta forma os considerem, ao mesmo tempo em que se consideram a si mesmos como superiores. A estrutura latifundista, de caráter colonial, proporciona ao possuidor da terra, pela fôrça e prestígio que tem, a extensão de sua posse também até os homens.

Esta posse dos homens, que quase se "reificam", se expressa através de uma série interminável de limitações que diminuem a área de ações livres dêstes homens. E ainda quando, em função do caráter pessoal de um ou outro proprietário mais humanitário, se estabelecem relações afetivas entre êste e seus "moradores", estas não eliminam a "distância social" entre êles.

A aproximação de natureza afetiva, entre pessoas de "status social" diferente, não diminui a distância imposta pelo e implícita no "status".

Nesta aproximação afetiva não se deve ver sòmente o humanitarismo de alguém, mas também a estrutura em que se encontra inserido, que igualmente o condiciona.

Esta é a razão pela qual, enquanto fôr estrutura latifundista, não poderá proporcionar a substituição de alguns pelo humanismo real de todos.

Neste tipo de relações estruturais, rígidas e verticais, não há lugar realmente para o diálogo. E é nestas relações rígidas e verticais que se vem constituindo històricamente a consciência camponesa, como consciência oprimida. Nenhuma experiência dialógica. Nenhuma experiência de participação. Em grande parte inseguros de si mesmos. Sem o direito de dizer sua palavra, e apenas com o dever de escutar e obedecer.

É natural, assim, que os camponeses apresentem uma atitude quase sempre, ainda que nem sempre, desconfiada com relação àqueles que pretendem dialogar com êles.

No fundo, esta atitude é de desconfiança também de si mesmos. Não estão seguros de sua própria capacidade. Introjetam o mito de sua ignorância absoluta. É natural que prefiram não dialogar. Que digam æ educador, inesperadamente, depois de quinze ou vinte minutos de participação ativa: "Perdão, senhor, nós, que não sabemos, devíamos estar calados, escutando o senhor, que é quem sabe". 1

Em face destas considerações, os que declaram ser impossível o diálogo provàvelmente dirão que elas não fazem senão fundamentar mais ainda as suas teses. Na verdade não é isto. O que estas considerações revelam claramente é que a dificuldade em dialogar dos camponeses não tem sua razão nêles mesmos, enquanto homens camponeses, mas na estrutura social, enquanto "fechada" e opressora.

Questão mais séria seria indagar sôbre a possibilidade do diálogo enquanto não haja mudado a estrutura latifundista, pois que é nela que se encontra a explicação do mutismo do camponês. Mutismo que começa a desaparecer de uma maneira ou de outra nas áreas de reforma agrária ou nas que estão sofrendo a influência do testemunho destas áreas, como observamos no caso chileno.

Seja como fôr, com mais ou menos dificuldade, não será com o antidiálogo que romperemos o silêncio camponês, mas sim com o diálogo em que se problematize seu próprio silêncio e suas causas.

O trabalho do agrônomo como educador não se esgota e não deve esgotar-se no domínio da técnica, pois que esta não existe sem os homens e êstes não existem fora da história, fora da realidade que devem transformar.

-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Alvaro Manriquez – do Instituto do Desenvolvimento Agropecuário, INDAP, em um de seus relatórios sobre o método psicossocial entre os camponeses chilenos.

As dificuldades maiores ou menores impostas pela estrutura ao quefazer dialógico não justificam o antidiálogo, do qual a invasão cultural e uma conseqüência. Quaisquer que sejam as dificuldades, aquêles que estão com o homem, com a sua causa, com a sua libertação, não podem ser antidialógicos.<sup>1</sup>

São estas dificuldades, cujas razões (ou algumas delas) analisamos sumàriamente, que levam os agrônomos – e não sòmente êles – a falar de tempo perdido ou de perda de tempo na dialogicidade.

Tempo perdido que prejudica a consecussão dos objetivos de um programa de aumento da produção, fundamental para a nação.

Não há dúvida de que seria uma ingenuidade não dar ênfase ao esfôrço de produção.

Mas o que não podemos esquecer – permita-se-nos esta obviedade – é que a produção agrícola não existe no ar. Resulta das relações homem-natureza (que se prolongam em relações homem/espaço histórico-cultural) de cujos condiciona-mentos já falamos repetidas vêzes neste estudo.

Se a produção agrícola<sup>2</sup> se desse no domínio das coisas entre si, e não no domínio dos homens frente ao mundo, não haveria que falar em diálogo. E não haveria que falar precisa-mente porque as coisas entram no tempo através dos homens; dêles recebem um significado-significante. As coisas não se comunicam, não contam sua história.

Não é isto o que se passa com os homens, que são sêres históricos, capazes de autobiografar-se.

Tempo perdido, do ponto de vista humano, é o tempo em que os homens são "rèificados" (e até êste, de um ponto de vista concreto e realista, não rigorosamente ético, não é um tempo perdido, pôsto que é onde se gera o nôvo tempo, de outras dimensões, no qual o homem conquistará a sua condição de homem).

Tempo perdido, ainda que ilusòriamente ganho, é o tempo que se usa em bla-bla-blá, ou em verbalismo, ou em palavriado, como também é perdido o tempo do puro ativismo, pois que ambos não são tempos da verdadeira praxis.

Não há que considerar perdido o tempo do diálogo que, problematizando, critica e, criticando, insere o homem em sua realidade como verdadeiro sujeito da transformação. Ainda quando, para nós, o trabalho do agrônomo-educador se restringisse apenas à esfera do aprendizado de técnicas novas, não haveria como comparar a dialogicidade com a antidialogicidade.

Tôda demora na primeira, demora simplesmente ilusória, significa um tempo que se ganha em solidez, em segurança, em autoconfiança e interconfiança que a antidialogicidade não oferece.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A propósito de um trabalho dialógico em estruturas ainda não transformadas, ver Paulo Freire: a) "O papel do trabalhador social no processo de mudança"; b) "O compromisso do profissional com a sociedade". Ver ainda Ernâni Maria Flori: "Aprender a dizer sua palavra – O método de alfabetização do Prof. Paulo Freire."

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sôbre êste aspecto, ver Paulo Freire: "Algumas sugestões sobre um trabalho educativo que encare o "asentamiento" como uma totalidade.

Finalmente, detenhamo-nos na afirmação segundo a qual é inviável o trabalho dialógico se seu conteúdo é um conhecimento de caráter científico ou técnico; se seu objeto é um conhecimento "outgroup".

Dizem sempre que não é possível o diálogo, não sòmente em tôrno de técnicas agrícolas com os camponeses $^1$ , mas também nas escolas primárias — sôbre, por exemplo, 4 x 4, que não pode ser 15. Que não é possível dialogar, igualmente, a propósito de  $H_2O$ . A composição da água não pode ser  $H_4O$ .

Que, da mesma maneira, não é possível realizar um diálogo com o educando sôbre um fato histórico, que ocorreu num certo momento e de certo modo.

A única coisa a fazer é simplesmente narrar os fatos que devem ser memorizados.

Há, indiscutivelmente, um equívoco nestas dúvidas que, como dissemos, quase sempre são afirmações. E o equívoco resulta possivelmente em muitos casos, da incompreensão do que é diálogo, do que é saber, de sua constituição.

O que se pretende com o diálogo não é que o educando reconstitua todos os passos dados até hoje na elaboração do saber científico e técnico. Não é que o educando faça adivinhações ou que se entretenha num jôgo puramente intelectualista de palavras vazias.

O que se pretende com o diálogo, em qualquer hipótese (seja em torno de um conhecimento científico e técnico, seja de um conhecimento "experiencial"), é a problematização do próprio conhecimento em sua indiscutível reação com a realidade concreta na qual se gera e sôbre a qual incide, para melhor compreendê-la, explicá-la, transformá-la.

Se 4 x 4 são 16, e isto só é verdadeiro num sistema decimal, não há de ser por isto que o educando deve simplesmente memorizar que são 16. É necessário que se problematize a objetividade desta verdade em um sistema decimal. De fato, 4 x 4, sem uma relação com a realidade, no aprendizado sobretudo de uma criança, seria uma falsa abstração.

Uma coisa é 4 x 4 na tabuada que deve ser memorizada; outra coisa é 4 x 4 traduzidos na experiência concreta: fazer quatro tijolos quatro vêzes.

Em lugar da memorização mecânica de 4 x 4, impõe-se descobrir sua relação com um quefazer humano.

<sup>1</sup> É necessário que saibamos que as técnicas agrícolas não são estranhas aos camponeses. Seu trabalho diário não é outro senão o de enfrentar a terra, tratá-la, cultivá-la, dentro dos marcos de sua experiência que, por sua vez, se dá, nos marcos de sus cultura.

Não se trata apenas de ensinar-lhes; há também que aprender dêles. Dificilmente um agrônomo experimentado e receptivo não terá obtido algum proveito de sua convivência com os camponeses. Se a dialogicidade coloca as dificuldades que analisamos, de ordem estrutural, a antidialogicidade se torna ainda mais difícil. A primeira pode superar as dificuldades assinaladas problematizando-as; a segunda, cuja natureza é em si antiproblematizadora, tem que vencer um obstáculo imenso: substituir os procedimentos empíricos dos camponeses pelas técnicas de seus agentes. E como esta substituição exige um ato critico de decisão (que a antidialogicidade não produz), ela tem como resultado a mera superposição das técnicas elaboradas aos procedimentos empíricos dos camponeses.

Do mesmo modo, concomitantemente com a demonstração experimental, no laboratório, da composição química da água, é necessário que o educando perceba, em têrmos críticos, o sentido do saber como uma busca permanente.

É preciso que discuta o significado dêste achado científico; a dimensão histórica do saber, sua inserção no tempo, sua instrumentalidade. E tudo isto é tema de indagação, de diálogo.

Da mesma maneira, o fato histórico não pode ser simples-mente narrado com êste gôsto excessivo pelo pormenor das datas, reduzido assim a algo estático que se põe no calendário que o fixa.

Se não é possível deixar de falar do que se passou e de como se passou – e ninguém pode afirmar que não fique algo que ainda possa ser desvelado –, é necessário problematizar o fato mesmo ao educando. R necessário que êle reflita sôbre o porquê do fato, sôbre suas conexões com outros fatos no contexto global em que se deu.

Poder-se-ia dizer que esta é a tarefa própria de um professor de História; a de situar, na totalidade, a "parcialidade" de um fato histórico. Parece-nos, entretanto, que sua tarefa primordial não é esta, mas a de, problematizando a seus alunos, possibilitar-lhes o ir-se exercitando em pensar criticamente, tirando suas próprias interpretações do porquê dos fatos.

Se a educação é dialógica, é óbvio que o papel do professor, em qualquer situação, é importante.

Na medida em que êle dialoga com os educandos, deve chamar a atenção dêstes para um ou outro ponto menos claro, mais ingênuo, problematizando-os sempre. Por quê? Como? Será assim? Que relação vê você entre sua afirmação feita agora e a de seu companheiro "A"? Haverá contradição entre elas? Por quê?

Poder-se-á dizer, uma vez mais, que tudo isso requer tempo. Que não há tempo a perder, visto que existe um programa que deve ser cumprido. E, uma vez mais, em nome do tempo que não se deve perder, o que se faz é perder tempo, alienando-se a juventude com um tipo de pensamento formalista, com narrações quase sempre exclusivamente verbalistas. Narrações cujo conteúdo "dado" deve ser passivamente recebido e memorizado para depois ser repetido.

O diálogo problematizador não depende do conteúdo que vai ser problematizado.

Tudo pode ser problematizado.

O papel do educador não é o de "encher" o educando de "conhecimento", de ordem técnica ou não, mas sim o de proporcionar, através da relação dialógica educador-educando, educando-educador, a organização de um pensamneto carreto em ambos.

O melhor aluno de filosofia não é o que disserta, *ipsis* como na universidade, não é o que mais memorizou as fórmulas, mas sim o que percebeu a razão destas.

O melhor aluno de filosofia não é o que dissera, t ipsis verbis, sôbre a filosofia da mudança em Heraclito; sôbre o problema do Ser em Parmênides; sôbre o "mundo das idéias" em Platão; sôbre a metafísica em Aristóteles; ou mais modernamente, sôbre a "dúvida" cartesiana; a "coisa em si" em Kant; sôbre a dialética do Senhor e do Escravo em Hegel; a alienação em Hegel e em Marx; a "intencionalidade da consciência" em Husserl. O melhor aluno de Filosofia é o que pensa criticamente sôbre todo êste pensar e corre o risco de pensar também.

Quanto mais é simples e dócil receptor dos conteúdos com os quais, em nome do saber, é "enchido" por seus professôres, tanto menos pode pensar e apenas repete.

Na verdade, nenhum pensador, como nenhum cientista, elaborou seu pensamento ou sistematizou seu saber científico sem ter sido problematizado, desafiado. Embora isso não signifique que todo homem desafiado se torne filósofo ou cientista, significa, sim, que o desafio é fundamental à constituição do saber.

Ainda quando um cientista, ao fazer uma investigação em busca de algo, encontra o que não buscava (e isto sempre ocorre), seu descobrimento partiu de uma problematização.

O que defendemos é precisamente isto:, se o conhecimento científico e a elaboração de um pensamento rigoroso não podem prescindir de sua matriz problematizadora, a apreensão dêste conhecimento científico e do rigor dêste pensamento filosófico não pode prescindir igualmente da problematização que deve ser feita em tôrno do próprio saber que o educando deve incorporar.

As vêzes (sem que isto seja uma afirmação dogmática), temos a impressão de que muitos, entre os que apresentam estas dúvidas, estão "racionalizando" sua descrença no homem concreto e no diálogo, através de "mecanismos de defesa". No fungo, o que pretendem é continuar sendo dissertadores "ban-cários" e invasores.

É necessário, não obstante, justificar êste mêdo do diálogo, e a melhor maneira é "racionalizá-lo". É falar de sua inviabilidade; é falar da "perda de tempo". Daí que, entre êles, como "distribuidores" do saber erudito, e seus alunos, jamais será possível o diálogo. E o antidiálogo se impõe, ainda, segundo os que assim pensam, em nome, também da "continuidade da cultura".

Esta continuidade existe; mas, precisamente porque é continuidade, é processo, e não paralisação. A cultura só é enquanto está sendo. Só permanece porque muda. Ou, talvez dizendo melhor: a cultura só "dura" no jôgo contraditório da permanência e da mudança.

Ao diálogo, preferem as dissertações quilométricas, eruditas, cheias de citações. Ao diálogo problematizador, preferem o chamado "contrôle de leitura" (que é uma forma de controlar, não a leitura, e sim o educando), do que não resulta nenhuma disciplina realmente intelectual, criadora, mas a submissão do educando ao texto, cuja leitura deve ser "controlada".

E a isto chamam, às vêzes, de avaliação, ou dizem que é necessário "obrigar" os jovens a estudar, a saber.

Em verdade, não querem correr o risco da aventura dialógica, o risco da problematização, e se refugiam em suas aulas discursivas, retóricas, que funcionam como se fôssem "canções de ninar". Deleitando-se narcisisticamente com o eco de suas "palavras", adormecem a capacidade crítica do educando.

O diálogo e a problematização não adormecem a ninguém. Conscientizam. Na dialogicidade, na problematização, educa-dor-educando e educando-educador vão ambos desenvolvendo uma postura crítica da qual resulta a percepção de que êste conjunto de saber se encontra em interação. Saber que reflete o mundo e os homens, no mundo e com êle, explicando o mundo, mas sobretudo, tendo de justificar-se na sua transformação.

A problematização, dialógica supera o velho *magister dixit*, em que pretendem esconder-se os que se julgam "proprietários", "administradores" ou "portadores" do saber.

Rejeitar, em qualquer nível, a problematização dialógica é insistir num injustificável pessimismo em relação aos homens e à vida. R cair na prática depositante de um falso saber que, anestesiando o espírito crítico, serve à "domesticação" dos homens e instrumentaliza a invasão cultural.

## b) REFORMA AGRÁRIA, TRANSFORMACÃO CULTURAL E O PAPEL DO AGRÓNOMO EDUCADOR.

Dissemos, na primeira parte dêste capítulo, que o trabalho cio agrônomo educador não pode limitar-se, apenas, à esfera da substituição dos procedimentos empíricos dos camponeses por suas técnicas. Duas razões básicas nos levam a esta afirmação. Uma, porque é impossível a mudança do procedimento técnico sem repercussão em outras dimensões da existência dos homens; outra, pela inviabilidade de uma educação neutra, qualquer que seja o seu campo.

Na segunda parte dêste capítulo, interessa-nos analisar o papel que deve cumprir o agrônomo, sem nenhuma dicotomia entre o técnico e o cultural, no processo da reforma agrária.

O agrônomo não pode, em têrmos concretos, reduzir o seu quefazer a esta neutralidade inexistente: a do técnico que estivesse isolado do universo mais amplo em que se encontra como homem.

Assim é que, desde o momento em que passa a participar do sistema de relações homem-natureza, seu trabalho assume êste aspecto amplo em que a capacitação técnica dos camponeses se encontra solidária com outras dimensões que vão mais além da técnica mesma.

Esta indeclinável responsabilidade do agrônomo, que o situa como um verdadeiro educador, faz com que êle seja um (entre outros) dos agentes da mudança.

Daí que sua participação no sistema de relações camponeses-natureza-cultura não possa ser reduzida a um *estar diante*, ou a um *estar sôbre*, ou a um *estar para* os camponeses, pois que deve ser um *estar com* êles, como sujeitos da mudança também.

Esta responsabilidade não é exclusiva do agrônomo-educador nem dos educadores em geral, mas sim de todos quantos, de uma ou de outra maneira, estão dando sua contribuição ao esfôrço de reforma agrária.

Esta, como *processo* de transformação estrutural, não pode ser encarada como algo mecânico, que se desse fora do tempo, sem a presença dos homens.

A reforma agrária não é uma questão simplesmente técnica. Envolve, sobretudo, uma decisão política, que é a que efetua e impulsiona as proposições técnicas que, não sendo neutras, implicitam a opção ideológica dos técnicos. Daí que tais proposições, para falar só neste aspecto, tanto possam defender ou negar a presença participante dos camponeses como reais co-responsáveis pelo processo de mudança. Como também possam inclinar-se pelas soluções tecnicistas ou mecanicistas que, aplicadas ao domínio do humano, como, indubitàvelmente, o é o domínio em que se verifica a reforma agrária, significam fracassos objetivos ou êxitos aparentes.

"Não são as técnicas, mas sim a conjugação de homens c instrumentos o que transforma uma sociedade." <sup>1</sup>

No processo da reforma agrária, não se deve tomar uma posição exclusivista em relação ao técnico ou ao humano. Toda prática de reforma agrária que conceba êstes têrmos como antagônicos é ingênua.

Nem a concepção vaziamente "humanista", no fundo reacionária e tradicionalista, antitransformação, que nega a técnica, nem tampouco a concepção mítica desta última, que implica num tecnicismo desumanizante; numa espécie de "messianismo" da técnica, em que esta aparece como salvadora infalível.

Este messianismo acaba, quase sempre, por desembocar em esquemas "irracionalistas", nos quais o homem fica diminuído.

Ao tradicionalismo, que pretende manter o "status quo", o messianismo tecnicista, de caráter burguês, opte a modernização das estruturas, à qual se chegará mecânicamente. Segundo esta concepção, a passagem da estrutura arcaica à nova, modernizada, se dá do mesmo modo como quando alguém transporta uma cadeira de um lugar para outro.

Embora esta concepção mecanicista pretenda identificar sua ação modernizante com o desenvolvimento, parece-nos que é preciso distinguir uma do outro.

Na modernização, de caráter puramente mecânico, tecnicista, manipulador, o centro de decisão da mudança não se acha na área em transformação, mas fora dela. A estrutura que se transforma não é sujeito de sua transformação.

No desenvolvimento, pelo contrário, o ponto de decisão se encontra no ser que se transforma e seu processo não sc verifica mecânicamente. Desta maneira, se bem que todo desenvolvimento seja modernização, nem tôda modernização é desenvolvimento.

A reforma agrária deve ser um processo de desenvolvimento do qual resulte necessàriamente a modernização dos campos, com a modernização da agricultura.

Se tal é a concepção que temos da reforma agrária, a modernização que dela resulte não será fruto de uma passagem mecânica do velho até ela, o que, no fundo, não chegaria a ser propriamente uma passagem, porque seria a superposição do nôvo ao velho. Numa concepção não mecanicista, o nôvo nasce do velho através da transformação criadora que se verifica entre a tecnologia avançada e as técnicas empíricas dos camponeses.

Isto significa, então, que não é possível desconhecer o *back-ground* cultural que explica os procedimentos técnico-empíricos dos camponeses. Sôbre esta base cultural – em que se constituem suas formas de proceder, sua percepção da realidade – devem trabalhar todos os que tenham esta cu aquela responsabilidade no processo da reforma agrária.

Parece-nos que deve ficar muito claro que, se a transformação da estrutura latifundista, com a mudança da posse da terra, ao que se segue a aplicação da nova tecnologia, é um fator indiscutível de mudança na percepção do mundo dos camponeses, isto .não quer dizer que se prescinda da ação também sôbre o quadro cultural.

-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Octavio Paz – "Claude Lévi-Strauss o el nuevo Festin de Esopo" – Editorial Joaquin Mortiz – México, 1" edição, 1957, pág. 91.

Em última análise, a reforma agrária, como um processo global, não pode limitar-se à ação unilateral no domínio das técnicas de produção, de comercialização, etc., mas, pelo contrário, deve unir êste esfôrço indispensável a outro igualmente imprescindível: o da transformação cultural, intencional, sistematizada, programada.

Neste sentido, o *asentamiento*, na reforma agrária chilena, precisamente porque é uma unidade de produção (não há produção fora da relação homem-mundo, repitamos), deve ser também, todo êle, uma unidade pedagógica, na acepção ampla do têrmo.

Unidade pedagógica na qual são educadores, não sòmente os professôres que porventura atuam .num centro de educação básica, mas também os agrônomos, os administradores, os planificadores, os pesquisadores, todos os que, finalmente, estejam ligados ao processo.

É urgente que nos defendamos da concepção mecanicista. Em sua ingenuidade e estreiteza de visão, tende a desprezar a contribuição fundamental de outros setores do saber. Tende a se tornar rígida e burocrática.

Falar a um tecnicista da necessidade de sociólogos, de antropólogos, de psicólogos sociais, de pedagogos, no processo de reforma agrária, é algo que já provoca um olhar de desconfiança. Falar-lhe da necessidade de estudos na área da antropologia filosófica e da linguística já é então um escândalo que deve ser reprimido.

Na verdade, contudo, todos êstes estudos são de uma importância básica para o êxito que se busca na reforma agrária.

Que diria, por exemplo, um tecnicista, se lhe falássemos do valor de uma investigação linguística em tôrno do universo vocabular de áreas em processo de reforma e de áreas fora do processo? Jamais poderia descobrir uma série de aspectos fundamentais à sua própria ação no domínio do técnico. Desde a extensão mesma do vocabulário camponês à análise do conteúdo "pragmático" dos têrmos, ao estudo de seu "campo associativo de significação", até à delimitação de possíveis "temas" significativos que se encontram referidos no "campo associativo de significação" dos têrmos. Jamais compreenderia a contribuição indiscuúvel dos estudos atuais da "antropologia estrutural"; da linguística, da semântica, em particular.

Tudo isto, para um tecnicista, é perder tempo, é devaneio de idealistas, de homens sem a visão do prático.

O mesmo continuaria pensando o tecnicista, se lhe falássemos da necessidade, dentro de igual perspectiva, de pesquisas e estudos em tôrno dos níveis da consciência camponesa, condicionados pela estrutura em que, através de sua experiência histórica e existencial, se vem constituindo esta consciência.

Não poderia compreender a "permanência", na estrutura transformada, dos "aspecots míticos" que se formaram na velha estrutura. Para êle, como ortodoxo tecnicista e mecanicista, basta transformar a estrutura para que tudo o que se formou na estrutura anterior seja eliminado.

E quando, em seu desconhecimento do homem como um ser cultural, não tendo conseguido os resultados que esperava de sua ação unilateralmente técnica, busca uma explicação para o fracasso, aporta sempre "a natural incapacidade dos camponeses" como razão do mesmo.

Seu êrro ou seu equívoco é desconhecer que o tempo em que gerações viveram, experimentaram, trabalharam, morreram e foram substituídas por outras gerações que continuaram a viver, experimentar, trabalhar, morrer, não é um tempo de calendário.

É um tempo "real", "duração", como o chama Bergson. Por isto, é um tempo de acontecimentos em que os camponeses, de geração em geração, se foram constituindo em certa forma de ser, ou de *estar sendo*, que *per-dura* na nova estrutura. Esta é a razão pela qual, o tempo da estrutura anterior, de certo modo, e em muitos aspectos, "co-existe" com êste. Assim c que os camponeses, no tempo nôvo, revelam, em seus modos de comportar-se, de maneira geral, a mesma dualidade básica que tinham na estrutura latifundista. E é inteiramente normal que isto aconteça.

"O homem não é apenas o que é, mas também o que foi," 1; daí que esteja sendo, o que é próprio da existência humana. Daí que seja esta um processo que se dá no tempo mesmo dos homens enquanto a vida do animal e do Vegetal se dá num tempo que não lhes pertence, desde que lhes falta a consciência reflexiva de seu estar ao mundo. Por isto, só podemos falar de consciência histórica se nos referimos aos homens.

Há, desta forma, uma solidariedade entre o presente e o passado, em que o primeiro aponta para o futuro, dentro do quadro da continuidade histórica. Não há, portanto, fronteiras rígidas no tempo, cujas unidades "epocais", de certa forma, se interpenetram.

Para a compreensão dêste fato, servir-nos-emos dos conceitos desenvolvidos por Eduardo Nicol<sup>2</sup>, quando discute a questão da verdade histórica, impossível de ser captada fora da continuidade da história.

São os conceitos de "estrutura vertical" e de "estrutura horizontal".

A "estrutura vertical" constitui o quadro das relações de transformação homem-mundo. É com os produtos desta trans-formação que o homem cria seu mundo – o mundo da cultura que se prolonga no da história.

Este domínio cultural e histórico, domínio humano da "estrutura vertical", se caracteriza pela intersubjetividade, pela intercomunicação.

Se esta intercomunicação, não obstante, só existisse dentro de uma mesma unidade "epocal", não haveria continuidade histórica. Esta, que é indubitável, se explica na medida em que a intersubjetividade, a intercomunicação, sobrepassam a interioridade de uma unidade "epocal" e se estendem até à seguinte. Esta solidariedade intercomunicativa entre unidades "epocais" distintas constitui o domínio da "estrutura horizontal".

Se isto é válido do ponto de vista da compreensão da ciência, do "logos", a que chega uma unidade "epocal", em relação horizontal com o "logos" ou a ciência de outra unidade, o é também para a compreensão das formas de ser e desconhecer no domínio da "doxa" de uma unidade epocal a outra.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Aspeamos esta frase por sua semelhança com a seguinte: "Mind is in all its manifestations not only what it is, but what it was." – Barbu: *Problems of historical psychology*.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Eduardo Nicol – "Los princípios de la Ciencia", Fondo de Cultura Económica – México, 1965.

Dêste modo, não é passível esquecer a solidarieáade entre a "estrutura vertical" (no sentido de Nicol) da etapa latifundista e a nova estrutura do "asentamiento". Solidariedade que se dá pela "estrutura horizontal".

Daí que se imponha, a todos os que atuam no processo da reforma agrária, que levem em conta os aspectos fundamentais que caracterizavam a existência camponesa na realidade do latifúndio.

Sòmente a ingenuidade tecnicista ou mecanicista pode crer que, decretada a reforma agrária e posta em prática, tudo o que antes foi já não será; que ela é um marco divisório e rígido entre a velha e a nova mentalidade.

Na visão crítica do processo da reforma agrária, esta, pelo contrário, é uma ação totalizada que incide sôbre uma totalidade, que é a realidade que será transformada, sem que isto signifique que a nova realidade que vai surgir não esteja marcada pela anterior.

Daí que a visão crítica, respondendo aos desafios que o próprio processo da reforma agrária provoca, desenvolva um grande esfôrço de capacitação de pessoal especializado para seus trabalhos específicos, sem cair, contudo, em especialismos.

A capacitação técnica de especialistas cuja tarefa se realiza preponderantemente no campo da técnica se associa a reflexões, estudos e análises sérios das dimensões mais amplas nas quais se dá o próprio quefazer técnico.

Uma concepção crítica da reforma agrária, que sublinha a mudança cultural, que reconhece a necessidade da mudança da percepção<sup>1</sup>, abre um campo de trabalho altamente fecundo ao agrônomo-educador.

Desafiado pela visão crítica da reforma agrária, o agrônomo tem que preocupar-se com algo que vai mais além de uma mera assistência técnica.

Como agente da mudança, *com* os camponeses (agentes também), cabe a êle inserirse no processo de transformação, conscientizando-os e conscientizando-se ao mesmo tempo. A conscientização, da qual falaremos na última parte do trabalho, é interconscientização.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Paulo Freire: "O papel do trabalhador coral no processo de transformação".

Assim, enquanto que a concepção ingênuamente tecnicista da reforma agrária não leva em conta a permanência, na estrutura nova, do que era típico da anterior, julgando que a solução dos problemas está no "adestramento" <sup>1</sup> técnico, a visão crítica — sem esquecer a capacitação técnica — coloca esta num quadro mais amplo.

Na concepção crítica, esta capacitação não é o ato ingênuo de transferir ou "depositar" contendas técnicas. É, pelo contrário, o ato em que o proceder técnico se oferece ao educando como um problema ao qual êle deve responder.

A concepção crítica da reforma agrária (que está ao cor-rente do que significa a "estrutura vertical", como mundo cultural e histórico, no qual a percepção, que é cultural, se constitui) esforça-se ao máximo no sentido da transformação da percepção.

Sabe também, porque é crítica, que esta transformação da percepção não se faz mediante um trabalho em nível pura-mente intelectualista, mas sim na praxis verdadeira, que demanda a ação constante sôbre a realidade e a reflexão sôbre esta ação. Que implica num *pensar* e num *atuar* corretamente.

Daí que, para esta concepção, segundo já sublinhamos, um vasto, profundo e intenso trabalho cultural se apresenta como totalmente indispensável.

A transformação cultural, que se irá inevitàvelmente processando com a transformação da realidade latifundista e da qual resultará a nova "estrutura vertical", exige uma ação no setor da "cultura popular" que, interferindo deliberadamente no campo da percepção, ajudará a acelerar a própria transformação cultural.

Eis aí, no processo da reforma agrária, o quefazer fundamental do agrônomo: mais do que um técnico frio e distante, um educador que se compromete e se insere *com* os camponeses na transformação, como sujeito, *com* outros sujeitos.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A concepção critica não usa seguer o têrmo adestramento, referindo-se a homens.

## CAPÍTULO III

- a) Extensão ou Comunicação?
- b) A Educação como uma Situação Gnosiológica

## a) EXTENSÃO OU COMUNICAÇÃO?

Desde AS PRIMEIRAS páginas dêste ensaio, temos insistido nesta obviedade: que o homem, como um ser de relações, desafiado pela natureza, a transforma com seu trabalho; e que o resultado desta transformação, que se separa do homem, constitui seu mundo. O mundo da cultura que se prolonga no mundo da história.

Este mundo exclusivo do homem, com o qual êle "enche" os espaços geográficos, é chamado por Eduardo Nicol, como vimos no capítulo anterior, de "estrutura vertical", em relação com a "estrutura horizontal".

A "estrutura vertical", o mundo social e humano, não existiria como tal se não fôsse um mundo de comunicabilidade fora do qual é impossível dar-se o conhecimento humano.

A intersubjetividade ou a intercomunicação é a característica primordial dêste mundo cultural e histórico.

Daí que a função gnosiológica não possa ficar reduzida à simples relação do sujeito cognoscente com o objeto cognoscível. Sem a relação comunicativa entre sujeitos cognoscentes em tôrno do objeto cognoscível desapareceria o ato cognoscitivo.

A relação gnosiológica, por isto mesmo, não encontra seu têrmo no objeto conhecido. Pela intersubjetividade, se estabelece a comunicação entre os sujeitos a propósito do objeto.

Esta é a razão pela qual, estudando as três relações constitutivas do conhecimento, a gnosiológica, a lógica e a histórica, Eduardo Nicol<sup>1</sup> acrescenta uma quarta, fundamental, indispensável ao ato do conhecimento, que é a relação dialógica.

Não há, realmente, pensamento isolado, na medida em que não há homem isolado.

Todo ato de pensar exige um sujeito que pensa, um objeto pensado, que mediatiza o primeiro sujeito do segundo, e a comunicação entre ambos, que se dá através de signos linguísticos.

O mundo humano é, desta forma, um mundo de comunicação.

Corpo consciente (consciência intencionada ao mundo, à realidade), o homem atua, pensa e fala sôbre esta realidade, que é a mediação entre êle e outros homens, que também atuam, pensam e falam.

Considerando a função do pensamento, afirma Nicol que êste não deveria ser designado por um substantivo, e sim por um verbo transitivo $^2$ .

Talvez, rigorosamente, pudéssemos dizer que o verbo que designasse o pensamento, mais que puramente transitivo, deveria ser um que tivesse, como regime sintático, o objeto da ação e um *complemento de companhia*.

Dêste modo, além do sujeito pensante, do objeto pensado, haveria, como exigência (tão necessária como a do primeiro sujeito e a do objeto), a presença de outro sujeito

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> E. Nicol, obra citada.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Eduardo Nicol, obra citada.

pensante, representado na expressão de companhia. Seria um verbo "co-subjetivo-objetivo", cuja ação incidente no *objeto* seria, por isto mesmo, co-participada.

O sujeito pensante não pode pensar sòzinho; não pode pensar sem a co-participação de outros sujeitos no ato de pensar sôbre o objeto. Não há um "penso", mas um "pensamos". É o "pensamos" que estabelece o "penso" e não o contrário.

Esta co-participação dos sujeitos no ato de pensar se dá na comunicação. O objeto, por isto mesmo, não é a incidência terminativa do pensamento de um sujeito, mas o mediatizador da comunicação.

Daí que, como conteúdo da comunicação, não possa ser *comunicado* de um sujeito a outro.

Se o objeto do pensamento fôsse um puro comunicado, não seria um significado significante mediador dos sujeitos.

Se o sujeito "A" não pode ter no objeto o têrmo de seu pensamento, uma vez que êste é a mediação entre êle e o sujeito "B", em comunicação, não pode igualmente transformar o sujeito "B" em incidência depositária do conteúdo do objeto sôbre o qual pensa. Se assim fôsse — e quando assim é —, não haveria nem há comunicação. Simplesmente, um sujeito estaria (ou está) transformando o outro em *paciente* de seus comunicados<sup>1</sup>.

A comunicação, pelo contrário, implica numa reciprocidade que não pode ser rompida.

Por isto, não é possível compreender o pensamento fora de sua dupla função: copioscitiva e comunicativa.

Esta função, por sua vez, não é a extensão do conteúdo simificante do significado, objeto do pensar e do conhecer.

Comunicar é comunicar-se em tôrno do significado significante.

Desta forma, na comunicação, não há sujeitos passivos. Os sujeitos co-intencionados ao objeto de seu pensar *se comunicam* seu conteúdo.

O que caracteriza a comunicação enquanto êste comunicar comunicando-se, é que ela é diálogo, assim como o diálogo é comunicativo.

Em relação dialógica-comunicativa, os sujeitos interlocutores se expressam, como já vimos, através de um mesmo sistema de signos linguísticos.

É então indispensável ao ato comunicativo, para que êste seja eficiente, o acôrdo entre os sujeitos, reciprocamente comunicantes. Isto é, a expressão verbal de um dos sujeitos tem que ser percebida dentro de um quadro significativo comum ao outro sujeito.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Neste sentido, os comunicados são os "significados" que, ao se esgotar em seu dinamismo próprio, transformam-se em conteúdos estáticos, cristalizados. Conteúdos que, à, maneira de petrificações, um sujeito deposita nos outros, que ficam impedidos de pensar, pelo menos de forma correta.

Esta é a forma típica de agir do "educador" na concepção da educação que, irônicamente, chamamos "bancária".

Se não há êste acôrdo em tôrno dos signos, como expressões do objeto significado, não pode haver compreensão entre os sujeitos, o que impossibilita a comunicação. Isto é tão verdadeiro que, entre compreensão, inteligibilidade e comunicação não há separação, como se constituíssem momentos distintos do mesmo processo ou do mesmo ato. Pelo contrário, inteligibilidade e comunicação se dão simultâneamente.

Em função de se estamos ou não advertidos desta verdade científica, levaremos sèriamente em conta, ou não, nossas relações com os camponeses, qualquer que seja o nosso quefazer com êles.

Em tôrno de um fato - a colheita, por exemplo -, pode-remos usar um sistema simbólico ininteligível para êles. Nossa linguagem técnica, que se exprime num universo de signos lingüísticos próprios, pode deixar -de ser alcançada por êles como o significante do significado sôbre o qual falamos. Daí que as palestras sejam cada vez menos indicadas como método eficiente. Daí que o diálogo problematizador, entre as várias razões que o fazem indispensável, tenha esta mais: a de diminuir a distância entre a expressão significativa do técnico e a percepção pelos camponeses em tôrno do significado. Dêste modo, o significado passa a ter a mesma significação para ambos. E isto só se dá na comunicação e intercomunicação dos sujeitos pensantes a propósito do pensado, e nunca através da extensão do pensado de um sujeito até o outro.

Não será damasiado sublinhar a necessidade de sérios estudos de natureza semântica, indispensáveis ao trabalho do agrônomo.

Só se comunica o inteligível na medida em que êste é comunicável.

Esta é a razão pela qual, enquanto a significação não fôr compreensível para um dos sujeitos, não é possível a compreensão do significado à qual um dêles já chegou e que, não obstante, não foi apreendida pelo outro na expressão do primeiro.

Vê-se assim que a busca do conhecimento que se reduz à pura relação sujeito cognoscente-objeto cognoscível, rompendo a "estrutura dialógica" do conhecimento, está equivocada, por maior que seja sua tradição.

Equivocada também está a concepção segundo a qual o quefazer educativo é um ato de transmissão ou de extensão sistemática de um saber.

A educação, pelo contrário, em lugar de ser esta transferência do saber - que o torna quase "morto" -, é situação gnosiológica em seu sentido mais amplo.

Por isto é que a tarefa do educador não é a de quem se põe como sujeito cognoscente diante de um objeto cognoscível para, depois de conhecê-lo, falar dêle discursivamente a seus educandos, cujo papel seria o de arquivadores de seus comunicados.

A educação é comunicação, é diálogo<sup>1</sup>, na medida em que não é a transferência de saber, mas um encontro de sujeitos interlocutores que buscam a significação dos significados.

Daí a importância, na análise da comunicação, de algumas considerações a propósito de como Urban<sup>2</sup> classifica os atos comunicativos.

México, 1966, pág. 128.

<sup>2</sup> Citado por Adam Schaff: "Introducción a la semántica" – Fondo de Cultura Económica,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Voltaremos a êste ponto na última parte dêste capítulo.

Segundo êste autor, êstes atos se realizam em dois planos fundamentais: um, em que o objeto da comunicação pertence ao domínio do emocional: outro, em que o ato comunica conhecimento ou estado mental.

No primeiro caso (que não nos interessa neste estudo), a comunicação, que se dá em nível efociuonal, "opera por contágio", como sublinha Schaff<sup>1</sup>. É uma comunicação na qual um dos sujeitos, por lado, suscinta um certo estado emocional no outro: mêdo, alegria, ódio, etc., podendo contagiar-se de tal estado, e pode, por outro lado, conhecer, no que o expressa, o estado referido.

Não existe, contudo, neste tipo de comunicação, que se realiza também em nível animal, a "ad-miração" do objeto por parte dos sujeitos da comunicação<sup>2</sup>.

A "ad-miração" do objeto da comunicação que é expressa através de signos liuguísticos se dá no seguinte tipo de comunicação que distingue Urban.

Neste, a comunicação se verifica entre sujeitos sôbre algo que os mediatiza e que se "oferece" a êles como um fato cognoscível.

Este algo, que mediatiza os sujeitos interlocutores, pode ser tanto um fato concreto (a semeadura e suas técnicas, por exemplo), como um teorema matemático. Em ambos os casos, a comunicação verdadeira não nos parece estar na exclusiva transferência ou transmissão do conhecimento de um sujeito a outro, mas em sua co-participação no ato de compreender a significação do significado. Esta é uma comunicação que se faz criticamente.

A comunicação em nível emocional pode realizar-se tanto entre o sujeito "A" e o sujeito "B", como, em uma multidão, entre esta e um líder carismático. Seu caráter fundamental é ser acrítica. No caso anterior, a comunicação implica na compreensão pelos sujeitos intercomunicantes do conteúdo sôbre o qual ou a propósito do qual se estabelece a relação comunicativa.

E, como sublinhamos nas primeiras páginas dêste capítulo, neste nível a comunicação é essencialmente lingüística.

Tal fato irrecusável nos coloca problemas de real importância, que não devem ser esquecidos nem tampouco menos-prezados.

Poderíamos reduzi-los ao seguinte: a comunicação eficiente exige que os sujeitos interlocutores incidam sua "ad-miração" sôbre o mesmo objeta; que o expressem através de signos lingüísticos pertencentes ao universo comum a ambos, para que assim compreendam de maneira semelhante o objeto da comunicação.

Nesta comunicação, que se faz por meio de palavras, não pode ser rompida a relação pensamento-linguagem-contexto ou realidade.

.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Obra citada, pág. 129.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> O caráter fortemente emocional da comunicação, neste caso, impede que o sujeito que o expressa se afaste de si mesmo e de seu próprio estado para se ver e para "vê-lo", para "ad-mi-ra-lo" Dificulta igualmente a mesma operação em seu interlocutor que, desta ou daquela maneira, se encontra enredado na situação emocional. Dêste modo, é difícil que ambos tenham no estado expressado o objeto em tôrno do qual se intercomuniquem ao nível do conhecimento.

Não há pensamento que não esteja referido à realidade, direta ou indiretamente marcado por ela, do que resulta que a linguagem que o exprime não pode estar isenta destas marcas.

Por fim, no parece claro o equívoco ao qual nos pode conduzir o conceito de extensão: o de estender um conhecimento técnico até os camponeses, em lugar de (pela comunicação eficiente) fazer do fato concreto ao qual se refira o conhecimento (expresso por signos lingüísticos) objeto de compreensão mútua dos camponeses o dos agrônomos.

Só assim se dá a comunicação eficaz e sòmente através dela pode o agrônomo exercer com êxito o seu trabalho, que será co-participado pelos camponeses.

Vejamos agora outro aspecto de igual importância problemática no campo da comunicação, que deve ser tomado em consideração pelo agrônomo-educador em seu trabalho.

Não há, como já dissemos, possibilidade de uma relação comunicativa se entre os sujeitos interlocutores não se estabelece a compreensão em tôrno da significação do signo<sup>1</sup>.

Ou o signo tem o mesmo significado para os sujeitos que se comunicam, ou a comunicação se torna inviável entre ambos por falta da compreensão indispensável.

Considerando êste aspecto, Adam Schaff<sup>2</sup> admite dois tipos distintos de comunicação: uma, que se centra em significados: outra, cujo conteúdo são as convicções.

Na comunicação cujo conteúdo são convicções, adernais da compreensão significante dos signos, há ainda o problema da adesão ou não adesão à convicção expressa por um dos sujeitos comunicantes.

A compreensão significante dos signos, por sua vez, exige que os sujeitos da comunicação sejam capazes de reconstituir em si mesmos, de certo modo, o processo dinâmico em que se constitui a convicção expressa por ambos através dos signos lingüísticos.

Posso entender a significação dos signos lingüísticos de um camponês do Nordeste brasileiro que me diga, com absoluta convicção, que trata as feridas infectas de seu gado rezando sôbre os rastros que êste vai deixando no chão.

Desde logo, como afirmamos acima, o entendimento da .significação dos signos lingüísticos dêste camponês implica na compreensão do contexto em que se gera a convicção que foi expressa pelos signos lingüísticos.

.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Isto ocorre com muita frequência entre brasileiros recém-chegados ao Chile e chilenos. A semelhança de signos lingüísticos, desde o ponto de vista ortográfico e às vêzes prosódico, não corresponde, contudo, à, sua significação.

Na linguagem cotidiana, para uma senhora brasileira "botar la mesa" (em português: botar a mesa) é servir a mesa; para uma senhora chilena, é derrubar ou jogar a mesa ao solo.

Se se disser a uma criança chilena recém-chegada ao Brasil: "Meu filho, podes tirar o livro" (em castelhano: mi hijo, puedes tirar el libro), provàvelmente êle o lançará, ao solo ou o jogará fora.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Adam Schaff: obra citada, pág. 164.

Não obstante, a compreensão dos signos, como tampouco a compreensão do contexto, não são suficientes para que eu compartilhe de sua convicção.

Pois bem, ao não compartilhar da convicção ou da crença mágica dêste camponês, invalido o que há nela de "teoria" ou pseudociência, que envolve todo um conjunto de "conhecimentos técnicos".

Mas o que não se pode esquecer é que, o que constitui para nós, em contraposição à crença mágica do camponês, o domínio dos significados (no sentido aqui estudado e que lhe dá Schaff), aparece ao camponês como uma contradição à sua "ciência" também.

Neste caso, a convicção do camponês, de caráter mágico, convicção em tôrno de suas técnicas incipientes e empíricas, se choca necessàriamente com os "significados" técnicos dos agrônomos.

Daí que a relação do agrônomo com os camponeses, de ordem sistemática e programada, não possa deixar de realizar-se numa situação gnosiológica, portanto, dialógica e comunicativa.

Ainda quando estivéssemos de acordo – o que não é o caso – com a ação "extensiva" do conhecimento, em que um sujeito o.leva a outro (que deixa, por isto mesmo, de ser sujeito), seria necessário não sòmente que os signos tivessem o mesmo significado, mas também que o conteúdo do conhecimento estendido se gerasse num terreno comum aos pólos da relação.

Como esta não é a situação concreta entre nós, a tendência do extensionismo é cair fàcilmente no uso de técnicas de propaganda, de persuasão, no vasto setor que se vem chamando "meios de comunicação de massa".

Em última análise, meios de *comunicados* às massas, através de cujas técnicas as massas são conduzidas e manipuladas, e, por isto mesmo, não se encontram comprometidas num processo educativo-libertador.

Esta advertência que fazemos, é óbvio, só se dirige a quem se serve dêstes procedimentos equivocadamente e não por outras razões.

Um dos motivos do equívoco está em que, ao sentir as primeiras dificuldades em sua tentativa de comunicação com os camponeses, não percebem que estas dificuldades, entre outras causas, tem esta ainda: o processo de comunicação humana não pode estar isento dos condicionamentos sócio-culturais.

Então, em lugar de levar esta verdade em conta e refletir sôbre os condicionamentos sócio-culturais dos camponeses, que não são os seus, simplificam a questão e concluem (como afirmamos anteriormente) pela incapacidade dialógica dos camponeses.

Daí aos atos de invasão cultural e de manipulação há só um passo, que já está pràticamente dado.

Há algo ainda que deve ser considerado no processo da comunicação, de indiscutível importância para o trabalho do educador em suas relações com os camponeses.

Queremos referir-nos e certas manifestações, ora de caráter natural, que não dependem do homem para sua existência, ora de caráter sócio-cultural, que se constituem no processo da comunicação.

Ambas funcionam, dentro das relações sociais de comunicação, como signos que apontam para. Por isto mesmo, são indicadores ou anúncios de algo.

A relação de causa e efeito que os camponeses podem descobrir entre alguns dêstes signos – naturais ou não – e certos fatos, nem sempre é a mesma para o agrônomo que os capta também.

Em qualquer dos casos, seja diante de indicadores naturais ou de indicadores sócioculturais, a comunicação entre o agrônomo e os camponeses pode romper-se se aquêle, inadvertidamente, assume posições consideradas negativas dentro dos limites de cada um dêstes indicadores.

Por último, parecem-nos indispensáveis algumas considerações finais, neste capítulo, a propósito do aspecto humanista em que deve estar inspirado o trabalho de comunicação entre técnicos, num processo de reforma agrária, e camponeses.

Aspecto humanista de caráter concreto, rigorosamente científico, e não abstrato.

Humanismo que não se nutra de visões de um homem ideal, fora do mundo; de um perfil de homem fabricado pela imaginação, por melhor intencionado que seja quem o imagine.

Humanismo que não leve à procura de concretização de um modêlo intemporal, uma espécie de idéia ou de mito, ao qual o homem concreto se aliene.

Humanismo que, não tendo uma visão crítica do homem concreto, pretende um *será* para êle; êle que, tràgicamente, *está sendo* uma forma de quase *não ser*.

Pelo contrário, o humanismo que se impõe ao trabalho de comunicação entre técnicos e camponeses no processo da reforma agrária, se baseia na ciência, e não na "doxa", e não no "eu gostaria que fôsse" ou em gestos puramente humanitários.

É um humanismo que, pretendendo verdadeiramente a humanização dos homens, rejeita tôda forma de manipulação, na medida em que esta contradiz sua libertação.

Humanismo, que vendo os homens no mundo, no tempo, "mergulhados" na realidade, só é verdadeiro enquanto se dá na ação transformadora das estruturas em que êles se encontram "coisificados", ou quase "coisificados".

Humanismo que, recusando tanto o desespêro quanto o otimismo ingênuo, é, por isto, esperançosamente crítico. E sua esperança crítica repousa numa crença também crítica: a crença em que os homens podem fazer e refazer as coisas; podem transformar o mundo. Crença em que, fazendo e refazendo as coisas e transformando o mundo, os homens podem superar a situação em que *estão sendo* um quase *não ser* e passar a ser um *estar sendo* em busca do *ser mais*.

Neste humanismo científico (que nem por isto deixa de ser amoroso) deve estar apoiada a ação comunicativa do agrônomo-educador.

Por tudo isso, uma vez mais, estamos obrigados a negar ao têrmo extensão e a seu derivado extensionismo as conotações do quefazer verdadeiramente educativo, que se encontram no conceito de comunicação.

Daí que, à pergunta que dá título não só à primeira parte do presente capítulo, mas a êste ensaio: Extensão ou Comunicação?, respondamos negativamente à extensão e afirmativa-mente à comunicação.

## b) A EDUCAÇÃO COMO UMA SITUAÇÃO GNOSIOLÓGICA

O homem é um corpo consciente. Sua consciência, "intencionada" ao mundo, é sempre consciência de em permanente despêgo até a realidade. Daí que seja próprio do homem estar em constantes relações com o mundo. Relações em que a subjetividade, jejue toma corpo na objetividade, constitui, com esta, uma unidade dialética, onde se gera um conhecer solidário com o agir e vice-versa. Por isto mesmo é que as explicações unilateralmente subjetivista e objetivista, que rompem esta dialetização, dicotomizando o indicotomizável, não são capazes de compreendê-lo. Ambas carecem de sentido teleológico.

Se o solipsismo erra quando pretende que sòmente o Eu existe e que sua consciência alcança tudo, sendo um absurdo pensar uma realidade externa a ela, erra também o objetivismo acrítico e mecanicista, grosseiramente materialista, segundo o qual, em última análise, a realidade se transformaria a si mesma, sem a atuação dos homens, meros objetos, então, da transformação<sup>1</sup>.

Estas duas maneiras errôneas de considerar o homem e de explicar sua presença no mundo e seu papel na história, originam também concepções falsas da educação.

Uma que, partindo da negação de tôda realidade concreta e objetiva, afirma a exclusividade da consciência como criadora da própria realidade concreta.

Outra que, negando pràticamente a presença do homem como um ser da transformação do mundo, subordina-o à trans-formação da realidade, que se daria sem sua decisão.

Tanto erra o idealismo ao afirmar que as idéias separadas da realidade governam o processo histórico, quanto erra o objetivismo mecanicista que, transformando os homens em abstrações, nega-lhes a presença decisiva nas transformações históricas.

Na verdade, não conduz a coisa alguma a educação que esteja fundada numa ou noutra destas formas de negar o homem.

É preciso vê-la, portanto, em sua interação com a realidade, que êle sente, percebe e sôbre a qual exerce uma prática transformadora.

É exatamente em suas relações dialéticas com a realidade que iremos discutir a educação como um processo de constante libertação do homem. Educação que, por isto mesmo, não aceitará nem o homem isolado do mundo — criando êste em sua consciência —, nem tampouco o mundo sem o homem — inca-paz de transformá-lo.

Educação que, no fundo, se tornaria a-histórica: no primeiro caso, por "faltar" o mundo, concretamente; no segundo, por carecer do homem.

A história, na verdade, não existe sem os dois. Não é, de um lado, um processo mecanicista, em que os homens sejam meras incidências dos fatos; de outro, o resultado de puras idéias de alguns homens, forjadas em sua consciência.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Na terceira Tese sôbre Feuerbach, diz March: "A teoria materialista de que os homens são produto das circunstâncias e da educação, e de que, portanto, os homens modificados são produto de circunstâncias distintas e de uma educação distinta, esquece que as circunstâncias são transformadas precisamente pelos homens, e que o próprio educador precisa ser educado". Marx-Engels: *Obras escolhidas*, Editorial Moscou, 1966, Tese sobre Feuerbach III, págs. 404-405.

Pelo contrário, como um tempo de acontecimentos humanos, a história é feita pelos homens, ao mesmo tempo em que nela se vão fazendo também. E, se o que-fazer educativo, como qualquer outro que-fazer dos homens, não pode dar-se a não ser "dentro" do mundo humano, que é histórico-cultural, as relações homens-mundo devem constituir o ponto de partida de nossas reflexões sôbre aquêle que-fazer.

Tais relações não são uma pura enunciação, uma simples frase. Envolvem um jôgo dialético no qual um dos pólos é o homem e o outro é o mundo objetivo, como um mundo criando-se.

Se, por outro lado, êste mundo histórico-cultural fôsse um mundo criado, acabado, já não seria transformável. Mais ainda: se fôsse um mundo acabado, não seria *mundo*, como tampouco o homem seria homem.

O homem é homem e o mundo é histórico-cultural na medida em que, ambos inacabados, se encontram numa relação permanente, aa qual o homem, transformando o mundo, sofre os efeitos de sua própria transformação.

Neste processo histórico-cultural dinâmico, uma geração encontra uma realidade objetiva marcada por outra geração e recebe, igualmente, através desta, as marcas da realidade.

Todo esfôrço no sentido da manipulação do homem para que se adapte a esta realidade, além de ser cientificamente absurdo, visto que a adaptação sugere a existência de uma realidade acabada, estática e não criando-se, significa ainda subtrair do homem a sua possibilidade e o seu direito de transformar o mundo.

A educação que, para ser verdadeiramente humanista, tem que ser libertadora, não pode, portanto, caminhar neste sentido. Uma de suas preocupações básicas, pelo contrário, deve ser o aprofundamento da tomada de consciência que se opera nos homens enquanto agem, enquanto trabalham.

Este aprofundamento da tomada de consciência, que se faz através da conscientização, não é, e jamais poderia ser, um esfôrço de caráter intelectualista, nem tampouco individualista.

Não se chega à conscientização por uma via psicologista, idealista ou subjetivista, como tampouco se chega a ela pelo objetivismo, por tôdas as razões a que já fizemos referência.

Assim como a tomada de consciência não se dá nos homens isolados, mas enquanto travam entre si e o mundo relações de transformação, assim também sòmente aí pode a conscientização instaurar-se.

A tomada de consciência, como uma operação própria do homem, resulta, como vimos, de sua defrontação com o mundo, com a realidade concreta, que se lhe torna presente como uma objetivação.

Tôda objetivação implica numa percepção que, por sua vez, se encontra condicionada pelos ingredientes da própria realidade.

Desta maneira, há níveis distintos da tomada de consciência. Um nível mágico assim como um nível em que o fato objetivado não chega a ser apreendido em sua complexidade.

Se a tomada de consciência, ultrapassando a mera apreensão da presença do fato, o coloca, de forma crítica, num sistema de relações, dentro da totalidade em que se deu, é que, superando-se a si mesma, aprofundando-se, se tornou conscientização.

Este esfôrço da tomada de consciência em superar-se a alcançar o nível da conscientização, que exige sempre a inserção crítica de alguém na realidade que se lhe começa a desvelar, não pode ser, repitamos, de caráter individual, mas sim social.

Basta que se saiba que a conscientização não se verifica em sêres abstratos e no ar, mas nos homens concretos e em estruturas sociais, para que se compreenda que ela não pode permanecer em nível individual.

Por outro lado, não será demasiado repetirmos, a conscientização, que não pode dar-se a pão ser na praxis concreta, nunca numa praxis que se reduzisse à mera atividade da consciência, jamais é neutra. Como neutra, igualmente, jamais pode ser a educação.

Quem fala de neutralidade são precisamente os que temem perder o direito de usar de sua ineutralidade em seu favor.

O educador, num processo de conscientização (ou não), como homem, tem o direito a suas opções. O que não tem é o direito de impô-las.

Se tenta fazê-lo estará prescrevendo suas opções aos demais; ao prescrevê-ias, estará manipulando; ao manipular, estará "coisificando" e ao coisificar, estabelecerá uma relação de "domesticação" que pode, inclusive, ser disfarçada sob roupagens em tudo aparentemente inofensivas.

Então, falar de conscientização é uma farsa.

De qualquer maneira, porém, só é possível a êste falso educador "domesticar", na medida em que, em lugar do empenho crítico de desmitificação da realidade mitificada, a mitifique ainda mais.

Para isto, contudo, é indispensável que, em lugar de comunicar e comunicar-se, faça comunicados. R necessário que, em nenhum momento, instaure uma relação realmente gnosiológica, visto que, por meio desta, seria impossível a manipulação.

Esta é a razão pela qual, para nós, a "educação como prática da liberdade" não é a transferência ou a transmissão do saber nem da cultura; não é a extensão de conhecimentos técnicos; não é o ato de depositar informes ou fatos nos educandos; não é a "perpetuação dos valôres de uma cultura dada"; não é o "esfôrço de adaptação do educando a seu meio".

Para nós, a "educação como prática da liberdade" é, sobretudo e antes de tudo, uma situação verdadeiramente gnosiológica. Aquela em que o ato cognoscente não termina no objeto cognoscível, visto que se comunica a outros sujeitos, igualmente cognoscentes.

Educador-educando e educando-educador, no processo educativo libertador, são ambos sujeitos cognoscentes diante de objetos cognoscíveis, que os mediatizam. Poder-se-á dizer, e não têm sido poucas as vêzes que temos escutado: "Como é possível pôr o educador e o educando num mesmo nível de busca do conhecimento, se o primeiro já sabe? Como admitir no educando uma atitude cognoscente, se seu papel é o de quem aprende do educador?"

Tais indagações, no fundo, objeções, não podem esconder os preconceitos de quem as faz. Partem sempre dos que se julgam possuidores do saber frente a educandos considerados como ignorantes absolutos. De quem, por equívoco, êrro ou ideologia, vê na educação dialógica e comunicativa uma ameaça. Ameaça, na melhor das hipóteses, a seu falso saber.

Na verdade, muitos entre os que rejeitam a comunicação, que fogem da verdadeira cognoscibilidade, que é co-participada, o fazem precisamente porque, diante de objetos cognoscíveis, não são capazes de assumir a postura cognoscente. Permanecem no domínio da "doxa", fora do qual são meros repetidores de textos lidos e não sabidos ou mal sabidos.

Na educação que seja verdadeiramente uma situação gnosiológica, não há, para o educador, um momento em que, sòzinho, em sua biblioteca ou em seu laboratório, conheceu, e outro em que, afastado dêste, simplesmente narra, disserta ou expõe o que conheceu.

No momento mesmo em que pesquisa, em que se põe como um sujeito cognoscente frente ao objeto cognoscível, não está senão aparentemente só. Além do diálogo invisível e misterioso que estabelece com os homens que, antes dêle, exerceram o mesmo ato cognoscente, trava um diálogo também consigo mesmo. Põe-se diante de si mesmo. indaga, pergunta a si mesmo.

E, quanto mais se pergunta, tanto mais sente que sua curiosidade em tôrno do objeto do conhecimento não se esgota. Que esta só se esgota e já nada encontra se êle fica isolado do mundo e dos homens.

Daí a necessidade que tem de ampliar o diálogo – como uma fundamental estrutura do conhecimento – a outros sujeitos cognoscentes.

Desta maneira, sua aula não é uma aula, no sentido tradicional, mas um encontro em que se busca o conhecimento, e não em que êste é transmitido.

Precisamente porque não dicotomiza o seu quefazer em dois momentos distintos: um em que conhece, e outro em que fala sôbre seu "conhecimento" –, seu quefazer é permanente ato cognoscitivo.

Jamais, por isto mesmo, se deixa burocratizar em explicações sonoras, repetidas e mecanizadas.

Isso é tão certo que, em qualquer ocasião em que um educando lhe faz uma pergunta, êle re-faz, na explicação, todo o esfôrço cognoscitivo anteriormente realizado.

Re-fazer êste esfôrço não significa, contudo, repeti-lo tal qual, mas fazê-lo de nôvo, numa situação nova, em que novos ângulos, antes não aclarados, se lhe podem apresentar clara-mente; ou se lhe abrem caminhos novos de acesso ao objeto.

Os professôres que não fazem êste esfôrço, porque simplesmente memorizam suas lições, necessàriamente rejeitam a educação como uma situação gnosiológica, e assim não podem querer o diálogo comunicativo.

Para êles, a educação é a transferência de "conhecimentos"; consiste em estendê-los aos educandos passivos, com o que impedem nestes últimos e nêles o desenvolvimento da postura ativa e co-participante, característica de quem conhece.

Esta falsa concepção da educação, que se baseia no depósito de informes nos educandos, constitui, no fundo, um obstáculo à transformação; Por isto mesmo, é uma concepção anti-histórica da educação.

Os sistemas educacionais que se baseiam nela se erigem numa espécie de paliçada que detém a criatividade, visto que esta rão se desenvolve em meio ao formalismo ôco, mas sim na praxis dos homens, uns com os outros, no mundo e com o mundo.

Praxis na qual a ação e a reflexão, solidárias, se iluminam constante e mutuamente. Na qual a prática, implicando na teoria da qual não se separa, implica também numa postura de quem busca o saber, e não de quem passivamente o recebe.

Daí que, na medida em que a educação não se constitua em situação verdadeiramente gnosiológica, se esgote num verbalismo que só não é inconseqüente porque é frustrador.

As relações entre o educador verbalista, dissertador de um "conhecimento" memorizado e não buscado ou trabalhado dura-mente, e seus educandos, constitui uma espécie de assistencialismo educativo. Assistencialismo em que as palavras ôcas são como as "dádivas", características das formas assistencialistas no domínio do social.

Ambas estas formas assistencialistas que no fundo se implicam, – a material como a intelectual – impedem que os "assistidos" sejam, clara e criticamente, a realidade. Que a desvelem, que a desnudem, que a apreendam como está sendo. Impedem que os "assistidos" se vejam a si mesmos como "assistidos" 1.

A educação que renuncia a ser uma situação gnosiológica autêntica, para ser esta narrativa verbalista, não possibilita aos educandos a superação do domínio da mera "doxa" e o acesso ao "logos". E, se êles o conseguem, é que o fizeram a despeito da educação mesma.

Enquanto que a concepção "assistencialista" da educação "anestesia" os educandos e os deixa, por isto mesmo, a-críticos e ingênuos diante do mundo, a concepção da educação que se reconhece (e vive êste reconhecimento) como uma situação gnosiológica, desafia-os a pensar corretamente e não a memorizar.

Enquanto que a primeira é rígida, dogmática e autoritária, a segunda é móvel e crítica; daí que não confunda autoridade com autoritarismo, nem liberdade com libertinagem.

Daí que reconheça, dentro do tempo, as relações entre uma unidade epocal e outra que, estabelecendo-se através da "estrutura horizontal" explica a "duração" cultural.

Não tememos afirmar, a êste respeito, que os movimentos de rebelião que se generalizam hoje em dia têm muito da emersão da juventude (e, em certas áreas, do povo) que rompe com um mundo "assistencializado" e "assistencializador".

Nêles se observa que os "emresos" põem em questão a validade dos "comunicados" feitos "assistencialisticamente" em tôrno da existência humana.

Suas preocupações não se limitam ao domínio instrumental do como, mas vão do quê ao porquê e ao para quê das coisas, da ação e da existência.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> O fato de que o assistencialismo, em qualquer de suas formas, contenha este impedimento, não significa, na verdade, que os assistidos não possam, mais cedo ou mais tarde, emergir da própria condição de assistidos na qual se encontram, para afirmar-se, na ação, como sêres da decisão.

"Duração" que não quer dizer *permanência*, mas o jôgo entre permanência e transformação <sup>1</sup>.

A primeira concepção é, indubitàvelmente, instrumento de dominação; a segunda, busca constante de libertação.

Pois bem, se a educação é esta relação entre sujeitos cognoscentes, mediatizados pelo objeto cognoscível, na qual o educador reconstrói, permanentemente, seu ato de conhecer ela é necessariamente, em conseqüência, um quefazer problematizador.

A tarefa do educador, então, é a de problematizar aos educandos o conteúdo que os mediatiza, e não a de dissertar sôbre êle, de dá-lo, de estendê-lo, de entregá-lo, como se se tratasse de algo já feito, elaborado, acabado, terminado.

Neste ato de problematizar os educandos, êle se encontra igualmente problematizado.

A problematização é a tal ponto dialética, que seria impossível alguém estabelecê-la sem comprometer-se com seu processo.

Ninguém, na verdade, problematiza algo a alguém e permanece, ao mesmo tempo, como mero espectador da problematização.

Ainda quando, metodològicamente, prefira ficar em silêncio ao calotear o fatoproblema, enquanto os educandos o captam, o analisam, o compreendem, ainda assim estará também problematizado.

É que, na problematização, cada passo no sentido de aprofundar-se na situação problemática, dado por um dos sujeitos, vai abrindo novos caminhos de compreensão do objeto da aná-lise aos demais sujeitos.

O educador, problematizado só em problematizar, "re-ad-mira" o objeto problemático através da "ad-miração" dos educandos.

Esta é a razão pela qual o educador continua aprendendo, e, quanto mais humilde seja na "re-ad-miração" que faça através da "ad-miração" dos educandos, mais aprenderá.

Esta problematização, que se dá no campo da comunicação em tôrno das situações reais, concretas, existenciais, ou em tôrno dos conteúdos intelectuais, referidos também ao concreto, demanda a compreensão dos signos significantes dos significados, por parte dos sujeitos interlocutores problematizados.

Esta inteligência dos signos vai-se dando na dialogicidade que, desta forma, possibilita a compreensão exata dos têrmos, através dos quais os sujeitos vão expressando a análise crítica do problema em que se acham empenhados.

A problematização não é (sublinhemo-lo uma vez mais) um entretenimento intelectualista, alienado e alienante; uma fuga da ação; um modo de disfarçar a negação do real.

Inseparável do ato cognoscente, a problematização se acha, como êste, inseparável das situações concretas.

-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A êste propósito, ver Paulo Freire: "O papel do trabalhador e social no processo de transformação".

Esta é a razão pela qual, partindo destas últimas, cuja análise leva os sujeitos a reverem-se em sua confrontação com elas, a refazer esta confrontação, a problematização implica num retôrno crítico à ação. Parte dela e a ela volta.

No fundo, em seu processo, a problematização é a reflexão que alguém exerce sôbre um conteúdo, fruto de um ato, ou sôbre o próprio ato, para agir melhor, com os demais, na realidade.

Não há problematização sem esta última. (Daí que a própria discussão sôbre o *além* deva ter, como ponto de partida, a discussão sôbre o *aqui*, que, para o homem, é sempre um *agora* igualmente).

Dêste modo, a concepção educativa que defendemos e que estamos sumàriamente colocando como um conteúdo problemático aos possíveis leitores dêste estudo, gira em tôrno da problematização do homem-mundo. Não em tôrno da problematização do homem isolado do mundo nem da dêste sem êle, mas de relações indicotomizáveis que se estabelecem entre ambos.

Não obstante, esta afirmação, por sua própria importância, merece ser esclarecida.

Que será, realmente, a problematização do homem-mundo? Que será a problematização das relações indicotomizáveis que se estabelecem entre ambos?

A problematização, na verdade, não é a do têrmo relação, cm si mesma. O têrmo relação indica o próprio do homem frente ao mundo, que é estar nêle e com êle, como um ser do trabalho, da ação, com que transforma o mundo.

Não que fôsse ilegítimo discutir o conceito de relação, da esfera estritamente humana, contrapondo-o ao de *contato*, da esfera animal, por exemplo, ou que fôsse impossível discuti-la do ponto de vista lingüístico, filosófico, sociológico, antropológico, etc.

O que importa fundamentalmente à educação, contudo, como uma autêntica situação gnosiológica, é a problematização do mundo do trabalho, das obras, dos produtos, das idéias, das convicções, das aspirações, dos mitos, da arte, da ciência, enfim, o mundo da cultura e da história, que, resultando das relações homem-mundo, condiciona os próprios homens, seus criadores.

Colocar êste mundo humano como problema para os homens significa propor-lhes que "ad-mirem", criticamente, numa operação totalizada, sua ação e a de outros sôbre o mundo.

Significa "re-ad-mirá-la", através da "ad-miração" da "ad-miração" anterior, que pode ter sido feita ou realizada de forma ingênua, não totalizada.

Desta maneira, na "ad-miração" do mundo "admirado", os homens tornam conhecimento da forma como estavam conhecendo, e assim reconhecem a necessidade de conhecer melhor.

Aí reside tôda a fôrça da educação que se constitui em situação gnosiológica.

Os homens, em seu processo, como sujeitos do conhecimento e não como recebedores de um "conhecimento" de que outro ou outros lhes fazem doação ou lhes prescrevem, vão ganhando a "razão" da realidade. Esta, por sua vez, e por isto mesmo, se lhes vai revelando como um mundo de desafio e possibilidades; de determinismos e de liberdade, de negação e de afirmação de sua humanidade; de permanência e de trans-

formação; de valor e desvalor; de espera, na esperança da busca, e de espera sem esperança, na inação fatalista.

E quanto mais se voltam criticamente para suas experiências passadas e presentes em e com o mundo, que vêem melhor agora porque o revivem, mais se dão conta de que êste não é para os homens um bêco sem saída, uma condição intransponível que os esmaga.

Descobrem, ou pelo menos se predispõem a fazê-lo, que a educação não é própria e exclusivamente a permanência ou a mudança de algo.

A educação, porque se realiza no jôgo dêstes contrários que se dialetizam, é "duração".

A educação "dura" na contradição permanência-mudança.

Esta é a razão pela qual sòmente no sentido de "duração" é possível dizer que a educação é permanente. Por isto mesmo, permante, neste caso, não significa a permanência de valôres, mas a permanência do processo educativo, que é o jôgo entre a permanência e a mudança culturais.

A dialetização referida – permanência-mudança – que torna o processo educativo "durável" é a que explica a educação como um quefazer que está sendo e não que é. Daí seu condicionamente histórico-sociológico.

A educação que não se transformasse ao ritmo da realidade não "duraria", porque não estaria sendo.

Esta é a razão por que, "durando" na medida em que se transforma, a educação pode também ser fôrça de transformação. Mas, para isto, é necessário que sua transformação seja resultado das transformações experimentadas na realidade à qual se aplica. Isto equivale a dizer que a educação de uma sociedade deixa de *estar sendo* – e já não é agora – se se encontra determinada pelas transformações que se realizam em outra sociedade da qual depende.

A educação importada, manifestação da forma de ser de uma cultura alienada, é uma mera superposição à realidade da sociedade importadora. E, porque assim é, esta "educação", que deixa de *ser* porque não *está sendo* em relação dalética com a seu contexto, não tem nenhuma fôrça de transformação sôbre a realidade.

Como estamos vendo, a educação, enquanto uma situação gnosiológica que solidariza educador e educando como sujeitos cognoscentes, abre a êstes múltiplos e indispensáveis caminhos k sua afirmação como sêres da praxis.

Assim é que vemos o trabalho do agrônomo-educador. Trabalho no qual deve buscar em diálogo com os camponeses, conhecer a realidade, para com êles, melhor transformá-la.

Dissemos que a educação, como situação gnosiológica, significa a problematização do conteúdo sôbre o qual se co-intencionam educador e educando, como sujeitos cognoscentes.

Nesta co-intencionalidade ao objeto, os sujeitos cognoscentes vão penetrando nêle, em busca de sua "razão". Assim como o objeto, desvelando-se aos sujeitos, se lhes presentifica num sistema estrutural no qual se encontra em relação direta ou indireta com outro.

Dêste modo, o objeto (que pode ser uma situação-problema), inicialmente "ad-mirado" como se fôsse um todo isolado, vai-se "entregando" aos sujeitos cognocentes como um subtodo que, por sua vez, é parte de uma totalidade maior.

Passo a passo, portanto, os sujeitos cognoscentes vão perseguindo a solidariedade entre as partes constituintes da totalidade.

Assim, por exemplo, a semeadura passa a ser apreendida, criticamente, como parte de uma realidade processual maior. E, por isto mesmo, em relação direta, não sòmente com outros aspectos desta realidade processual, mas também com fenômenos de ordem natural e cultural.

Assim é que a semeadura tanto está associada às conclições da terra – boas ou más –, às condições metereológicas, ao tempo determinado para realizá-la, ao estado – bom ou mau – das sementes, quanto às técnicas usadas e às crenças mágicas dos camponeses. Como também à posse da terra.

Todo esfôrço, portanto, em um sentido, implica num esfôrço totalizador.

Não é possível ensinar técnicas sem problematizar tôda a estrutura em que se darão estas técnicas. Não é possível, tampouco, um trabalho de alfabetização de adultos, como pretende sua concepção ingênua<sup>1</sup>, que não esteja associado ao trabalho dos homens, à sua capacitação técnica, à sua visão do mundo.

Todo quefazer educativo, portanto, seja o educador agrônomo ou não, que se limite a dissertar, a narrar, a falar de *algo*, em vez de desafiar a reflexão cognoscitiva dos educandos em tôrno dêste algo, além de neutralizar aquela capa-cidade cognoscitiva, fica na periferia dos problemas. Sua ação tende à "ingenuidade" e não à conscientização dos educandos.

Eis aí a razão por que a autenticidade da assistência técnica estará em tornar-se uma ação de caráter educativo (no sentido aqui defendido) com a superação de procedimentos de pura "assistencialização" técnica.

Chegamos, no desenvolvimento dêste capítulo, a um aspecto da mais alta importância para a educação que defendemos.

Quem, entre os sujeitos cognoscentes, propõe os temas básicos que serão objeto da ação cognoscitiva?

Se a educação, como situação gnosiológica, tem, na relação dialógica, sua essência, visto que, sem ela, desapareceria a co-intencionalidade dos sujeitos ao objeto cognoscível, quando começa esta relação?

Como organizar o conteúdo programático desta educação?

As respostas a estas perguntas se encontram mais ou menos implícitas, não só neste capítulo, mas também no corpo dêste ensaio. O fato, porém, de que apareçam apenas implícitas impõe-nos que as aclaremos.

Defendendo a educação como uma situação eminente-mente gnosiológica, dialógica por conseqüência, em que educador-educando e educando-educador se solidarizam,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A este propósito, ver Paulo Freire: "A alfabetização de adultos – Critica de sua visão ingênua, compreensão de sua visão crítica".

problematizados, em tôrno do objeto cognoscível, resulta óbvio que o ponto de partida do diálogo está na busca do conteúdo programático.

Desta maneira, os conteúdos problemáticos, que irão constituir o programa em tôrno do qual os sujeitos exercerão sua ação gnosiológica não podem ser escolhidos por um ou por outro dos pólos dialógicos, isoladamente.

Se assim fôsse, e infelizmente assim vem sendo (com a exclusividade da escolha que cabe, òbviamente, ao educador), começar-se-ia o quefazer educativo de forma vertical, doadora, "assistencialista". 1

No caso do agrônomo, se êle elabora, mesmo em equipe, o programa da assistência técnica sem a percepção crítica de como os camponesas percebem sua realidade – não importa, inclusive, que esteja a par dos problemas mais urgentes da área – sua tendência é incorrer na invasão cultural da qual falamos no capítulo anterior.

Não serão raras as ocasiões (já o dissemos em outros momentos dêste ensaio, mas o repetimos) em que o que é problema real para nós não o é para os camponeses, e viceversa. Não são raras também as ocasiões em que os camponeses, apesar de sua base cultural mágica, revelam conhecimentos empíricos apreciáveis, em tôrno de questões fundamentais de técnicas agrícolas.

Em qualquer das hipóteses, se se considera a dialogicidade da educação, seu caráter gnosiológico, não é possível prescindir de um prévio conhecimento a propósito das aspirações, dos níveis de percepção, da visão do mundo que tenham os educandos – em nosso caso, os camponeses.

Será a partir dêste conhecimento que se poderá organizar o conteúdo programático da educação que encerrará um conjunto de temas sôbre os quais educador e educando, como sujeitos cognoscentes, exercerão a cognoscibilidade.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Este modo antidialógico de organizar os problemas (que se prolonga no antidiálogo das atividades educativas) peca não só pelo que há nêle de uma ideologia da dominação – ideologia nem sempre percebida por quem a utiliza –, mas também pela ausência total de rigor científico. Esperamos deixar clara esta afirmação nas páginas que sequem.

Pois bem, o conhecimento desta visão do mundo dos camponeses, que contém seus "temas geradores" (que, captados, estudados, colocados num quadro científico a êles são devolvidos como temas problemáticos), implica numa pesquisa. Esta, por sua vez, exige uma metodologia que, na nossa opinião, deve ser dialógico-problematizadora e conscientizadora.<sup>1</sup>

Pesquisa do "tema gerador" e educação como situação gnosiológica, são momentos de um mesmo processo.

Submetida aos camponeses sua própria temática para que exerçam sôbre ela um diálogo com o educador (quer êste seja ou não agrônomo) no ato cognoscente', esta mesma temática, tão logo seja apreendida em suas relações como "afins", necessàriamente "gerará" outros temas, com a transformação sofrida pela percepção da realidade.<sup>2</sup>

Desta maneira, passa-se de uma etapa em que a preponderância cabe à pesquisa do "tema gerador" a outra em que a preponderância é educativo-gnosiológica. Esta, por sua vez, na medida em que se aprofunda a compreensão da realidade com o ato cognoscitivo, se faz concomitantemente pesquisa de nova temática.

Assim, o conteúdo do quefazer educativo nasce dos camponeses mesmos, de suas relações com o mundo, e vai-se trans-formando, ampliando, na medida em que êste mundo se lhes vai desvelando.

Os "círculos de pesquisa" se alongam em "círculos de cultura"; êstes, por sua vez, exigem conteúdos educativos novos, de níveis diferentes, que demandam novas pesquisas temáticas. Esta dialeticidade<sup>3</sup> gera uma dinâmica que supera o estático da concepção ingênua da educação, como pura transmissão de "conhecimentos".

Daí que o quefazer que se baseia nela seja inteiramente o contrário da ação puramente extensiva dos conteúdos escolhidos por um de seus pólos.

A assistência técnica, que é indispensável, qualquer que seja o seu domínio, só é válida na medida em que o seu programa, nascendo da pesquisa do "tema gerador" do povo, vá mais além do puro treinamento técnico.

A capacitação técnica é mais do que o treinamento, porque é busca de conhecimento, é apropriação de procedimentos.

Não pode nunca reduzir-se ao adestramento, pois que a capacitação só se verifica no domínio do humano.

O homem, como antes afirmamos, ao contrário do animal, cuja atividade é êle próprio, é capaz de exercer um ato de reflexão, não sòmente sôbre si mesmo, mas sôbre a sua atividade, que se encontra separada dêle, como separado dêle se acha o produto de sua atividade.

<sup>2</sup> Sôbre transformação de percepção e transformação estrutural, ver Paulo Freire: "O papel do trabalhador social no processo de transformação".

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Na *Pedagogia do Oprimido* dedicamos todo um capítulo a este problema.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> A êste propósito, ver José Luís Fiori: "Dialética e liberdade: duas dimensões da pesquisa temática". ICIRA – Santiago, 1968.

A assistência técnica, na qual se pratica a capacitação, para ser verdadeira, só pode realizar-se na praxis. Na ação e na reflexão. Na compreensão crítica das implicações da própria técnica.

A capacitação técnica, que não é adestramento animal, jamais pode estar dissociada das condições existenciais dos camponeses, de sua visão cultural, de suas crenças. Deve partir do nível em que êles se encontram, e não daquele em que o agrônomo julgue deveriam estar.

Desafiados a refletir sôbre como e por que *estão sendo* de uma certa forma, à qual corresponde seu procedimento técnico, e desafiados a refletir sôbre por que e como podem substituir êste ou aquêle procedimento técnico, estarão sendo verdadeiramente capacitados.

Há, contudo, um outro aspecto que devemos esclarecer.

Admitindo que já contamos com vários grupos de camponeses numa certa área, dispostos a participar de um trabalho de capacitação técnica e cujo "universo temático" já conhecemos, que fazer e como agir?

O "tratamento" da temática pesquisada considera a "redução" e a "codificação" la dos temas — que devem constituir o programa — como um estrutura. Isto é, como um sistema de relações em que um tema conduz necessàriamente a outros, todos vinculados em unidades e subunidades programáticas.

As "codificações" temáticas são representações de situações existenciais – situações de trabalho no campo em que os camponeses estejam usando um certo procedimento menos eficiente; situações que representem cenas que, aparentemente, se encontram dissociadas de um trabalho técnico e que, não obstante, têm relações com êle, etc.

Diante de uma "codificação" pedagógica<sup>2</sup> (situação problema) que representa, como dissemos, uma situação existencial dada, os sujeitos interlocutores se intencionam a ela, buscando, dialógicamente, a compreensão significativa de seu significado.

Como esta é uma situação gnosiológica, cujo objeto cognoscível é a situação existencial representada nela, não cabe ao educador narrar aos educandos (camponeses) o que, para êle, constitua seu saber da realidade ou da dimensão técnica que esteja envolvida nela.

<sup>2</sup> A codificação pedagógica se distingue da publicitária porque:

A) a pedagogógica tem o núcleo de seu significado amolo, expresso por um número plural de informações; a publicitária tem o núcleo de seu significado singular e compacto, constituído de "anunciadores" que apontam para uma só direção: a que o propagandista impõe;

B) a codificação pedagógica, de caráter problemático, implica na descodificação que se realiza dialògicamente entre educa-dor-educando e educando-educador; a publicitária, Justamente em virtude da singularidade de seu núcleo "anunciador", impõe uma só descodificação. Diante de uma codificação publicitária, dois milhões de santraguinos descodificam da mesma maneira. em caso contrário, a publicidade estará errada;

C) na codificação pedagógica, há comunicação verdadeira, que é intercomunicação; a publicitária faz "comunicados". A primeira "criticiza"; a segunda "ingenuíza" (de *ingenuidade*, como um dos níveis de percepção da realidade.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A êsse respeito, ver Paulo Freire: *Pedagogia do* Oprimido.

Pelo contrário, sua tarefa é de desafiar os camponeses, cada vez mais, no sentido de que penetrem na significação do conteúdo temático diante do qual se acham.

Se a codificação representa uma situação existencial, uma situação, por isto mesmo, vivida pelos camponeses que, enquanto a viviam, ou não a "ad-miravam" ou, se a "ad-mira-vam", o faziam através de um mero dar-se conta da situação, a descodificação, como um ato cognoscitivo, lhes possibilita "ad-mirar" sua não "ad-miração" ou sua "ad-miração" anterior.

A descodificação é, assim, um momento dialético, em que as consciências, cointencionadas à codificação desafiadora, re-fazem seu poder reflexivo, na "ad-miração" da "ad-miração" e vai-se tornando uma forma de "re-ad-miração". Através desta, os camponeses vão-se reconhecendo como sêres trans-formadores do mundo.

Se, antes, cortar uma árvore, fazê-la em pedaços, transformá-la em tábuas e construir com elas mesas e cadeiras podía significar algo pouco mais além do que o trabalho físico mesmo, agora, na "re-ad-miração", êstes atas ganham a significação verdadeira que devem ter: a da praxis. A mesa e as cadeiras já não serão nunca mais simplesmente mesa e cadeiras. São algo mais: são produtos de seu trabalho. Aprender a fazê-las melhor, se êste fôsse o caso, deveria começar por esta descoberta.

Aparentemente, o primeiro momento da descodificação é aquêle em que os educandos começam a descrever os elementos da codificação, que são as partes constitutivas de seu todo.

Na verdade, contudo, há um momento que precede a êste: o momento em que as consciências intencionadas à codificação a apreendem como um todo. Este momento, de modo geral, se dá no silêncio de cada um.

A "ad-miração" se faz, portanto, neste momento, em que a consciência (ou o corpo consciente) se relaciona com o objeto da sua "intencionalidade".

A etapa descritiva é já o segundo momento: o da cisão da totalidade "ad-mirada".

Esta cisão, na qual não termina o ato de apreensão da totalidade, é uma espécie de movimento no qual o sujeito se comporta como se estivesse olhando a realidade de dentro.

No terceiro momento, o sujeito, com outros sujeitos, volta à "ad-miração" anterior, em que abarca a situação codificada em sua totalidade.

Dêste modo, prepara-se a fim de perceber a situação como uma estrutura na qual os vários elementos se acham em relação solidária.

Na medida em que esta percepção crítica se aprofunda, e em que já não é possível aceitar as explicações focalistas da realidade, instala-se finalmente o quarto<sup>1</sup> momento da descodificação.

Neste quarto momento, o sujeito realiza a análise crítica do que a codificação representa, e, como seu conteúdo ex-pressa a própria realidade, a crítica incide sôbre esta.

Todos êstes passos aqui mencionados, entre os quais não há a separação aparentemente rígida que a sua descrição su-gere, formam parte do processo da

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ver José Luís Fiori: "Dialética e liberdade: duas dimensões da pesquisa temática".

conscientização, do qual resulta que os homens podem realizar sua inserção crítica na realidade.

A educação que não tente fazer esfôrço, e que, pelo contrário, insista na transmissão de comunicados, na extensão de conteúdos técnicos, não pode esconder sua face desumanista.

Os agrônomos-educadores, cujo trabalho lhes exige a capacitação técnica dos camponeses – já o dissemos, mas é bom que o repitamos –, não podem deixar de vê-la como um processo de real conhecimento.

Não podem fazer capacitação técnica por ela mesma, nem tampouco como um mero e exclusivo instrumento de aumento da produção, que é, sem sombra de dúvida, indispensável.

Simultâneamente com a melhor instrumentação para o aumento da produção, que é um fenômeno social, a capacitação técnica deve constituir-se, como processo que é, em objeto da reflexão dos camponeses.

Reflexão que os faça descobrir todo o conjunto de relações em que se acha envolvida a sua capacitação.

É justamente por isto que, de um ponto de vista mais crítico e de uma visão mais histórica, para a América Latina como para o Terceiro Mundo em geral, não sòmente a capa-citação técnica, mas qualquer outra dimensão educativa popular, no processo de reforma agrária ou não, tem que estar associada a êste esfôrço através do qual os homens simples se decifram a si mesmos como homens, como pessoas proibidas de ser.

Não foram raras as vêzes em que, em seus relatórios, os educadores chilenos, que punham em prática uma tal concepção educativa em seu trabalho com os camponeses, transcreviam afirmações que êstes faziam, tais como esta: "Não há diferença alguma entre o homem e o animal; e, quando há, é em vantagem dêste: é mais livre do que nós..."

Falamos – não poucas vêzes – de codificação temática, remetendo o leitor a um trabalho nosso já citado em várias oportunidades. Codificação que, representando uma situação existencial, cujo conteúdo conduz ao tema central da análise, tanto pode ser representada por uma fato ou um desenho desta situação, quanto por um cartaz.

O objeto que representa a codificação – foto, desenho ou cartaz – serve apenas, porém como ponto de apoio.

Um ponto de apoio visual é um ponto de apoio visual, c nada mais. Tanto pode ser usado como um recurso eficaz para "domesticar", como pode servir a propósitos liberta-dores.

Daí que nossa preocupação, em todo êste ensaio, tenha sido sempre a de acentuar os princípios e a fundamentação de uma educação que seja prática da liberdade.

Dêste modo, o importante é que, quaisquer que sejam os pontos de apoio dos quais possa dispor o agrônomo-educador, saiba êle que êstes são auxiliares que só se justificam se forem usados num quefazer libertador.

Quefazer que, tendo nêle, um de seus sujeitos, lhe coloca uma exigência fundamental: que se pergunte a si mesmo se realmente crê no povo, nos homens simples, nos

camponeses. Se realmente é capaz de comungar com êles e com êles "pronunciar" o mundo.

Se não fôr capaz de crer nos camponeses, de comungar com êles, será no seu trabalho, no melhor dos casos, um técnico frio. Provàvelmente, um tecnicista; ou mesmo um bom reformista. Nunca, porém, um educador da e para as trans-formações radicais.