

## 佛陀教育雜誌

Vol. 534



## 目 錄

本期專欄 02 如何在順逆境緣當中修淨業(上)

經論輯要 08 金剛經講義節要述記 (259)

> 印祖法語 14 示臨終切要

倫理道德 15 瘦羊博士

因果教育 17 文昌帝君陰騭文廣義新譯 (99)

翰墨飄香 21

學佛答問 22

游藝園地 27

網路講座.法寶流通.信息交流 29

## 本期內容簡介

佛法常講「言語道斷,心行處滅」,不但沒有 言語,念頭都不生,這才是真心本性全體顯露。請 看本期專欄。

我們現在見到自己的身相,外面所有的境界相,都是剎那生滅的連續相,都不是真的。如果聽 法真起作用,知道一切法緣生幻有,對世間得失及 貪瞋痴的念頭都沒有了,不會去造業,因為結果都 是一場空。請看《金剛經講義節要述記》。

### 本期專欄

## 如何在順逆境緣當中修淨業(上)

## 一、本來無一物、何處惹塵埃,清淨心中本無順 善菩轉

佛法常講「言語道斷,心行處滅」,不但沒有言語,念頭都不生,這才是真心本性全體顯露。禪宗六祖惠能說得好,「本來無一物」,哪裡有念頭?有念就是妄念,無念之念才叫做正念。這個境界,就是《華嚴》講的無障礙法界,他沒有一樣不究竟明瞭。沒有人問他的時候清淨寂滅,一念不生;有人問,他就正念現前,問什麼答什麼。所以寂滅不是死的,它是活的。

世尊曾經用鼓來比喻這個境界。有人向世尊請教,舍利弗的智慧為什麼那麼大?他的智慧從哪裡來的?世尊指著旁邊一面鼓說,看到這個鼓沒有?你去敲它它就響,敲得重,響的聲音大;敲得輕,響的聲音小。然後佛再問他,這個鼓肚子裡面有什麼?什麼都沒有。佛講,舍利弗的心裡什麼都沒有。這就是所謂的「大叩則大鳴,小叩則小鳴,不叩則不鳴」。世間一般凡夫,肚子雖像個鼓,但裡

面塞滿了東西,所以怎麼叩它也不鳴;縱然鳴了, 聲音不對,因為它裡頭有東西,它的音不純、不 正。

因此,我們修行人要在一切境緣當中修。《華 嚴經》後面,善財童子示現給我們的修行榜樣,順 境善緣不放在心上,逆境惡緣也不放在心上,心是 空的。從前李老師也舉個比喻,他把眼睛比喻作真 心,把善緣順境比喻作金鋼鑽,把惡緣逆境比喻作 沙土,骯髒的沙土放在眼睛裡不行,金剛鑽放在眼 睛裡也不行,都會把眼睛搞瞎。所以真修行人, 就是修一個六根接觸六塵境界,清清楚楚、明明瞭 膀,心裡乾乾淨淨,永遠保持清淨心。清淨心<del>是</del>佛 心,清淨心跟一切諸佛如來感應道交。我們如今麻 煩在哪裡?看到好的接受,放在心上,看到不好的 也接收,心像個垃圾桶,什麼都往裡面裝。現在還 有一種人,善的他不裝,專裝不善的,這個後果不 堪設想!不善感應的是惡道,這樣的思想見解行為 是造三途果報。

人不僅是這一生,生生世世都是善惡混雜,六 道裡面都是這個樣子。六道裡找一個純善的人,決 定找不到;找一個純惡的人,也找不到。純善之 人,十法界裡只有如來,究竟果位上是純善,絲毫 惡都找不到。要找一個純惡之人,縱然去阿鼻地獄 也找不到。為什麼?佛在大乘經上講,一切眾生皆 有佛性,只是他一時迷惑顛倒,迷了白性,造作— 切不善。這樣的人,他會回頭、會覺悟,要慢慢等 待。他那些罪業一定要報掉,在哪裡報?在地獄、 在餓鬼、在畜牛。種種苦報都是消業障,業障消盡 了,他阿賴耶識裡還有善根種子。所以我們一定要 看清楚,一切眾生只要沒出六道,不是上三道報善 業,就是下三道報惡業,統統是在受果報,都是在 消業障,三善道消善業的業障,三惡道消惡業的業 **ତ**。現前在這個世間也是在消業**ତ**,業**ତ**消不完, 為什麼?一面消業一面又在造業,造的業裡頭又有 善有惡,所以造業無盡,輪迴無盡。

諸佛如來、法身菩薩,乃至於羅漢,他應身在 九法界教化一切眾生,這是不是造業?不是,他不 造業。為什麼?經上告訴我們,轉八識成四智,他 沒有八識,沒有阿賴耶,哪來的業!迷了就把真如 自性轉變成阿賴耶;覺悟了,阿賴耶又恢復到真如 本性。菩薩現身說法教化眾生,真的就像那個鼓的 比喻一樣,大叩大鳴,小叩小鳴。他造不造業?沒 有,為什麼?他沒有起心動念,沒有妄想分別執 著。譬如眼見,眼根跟色塵接觸,這叫眼識。眼 識立刻傳送給第六意識,第六意識分別外面的境 界。它分別,而不執著,它立刻又傳送給第七識, 第七識執著,這個我喜歡,那個我排斥;同時傳給 阿賴耶識,阿賴耶識是檔案庫,變成了資料。凡夫 見色聞聲,就是六根對六塵境界,八識五十一心 所,很複雜,還有二十四個不相應行法,好像一個 很龐大的機構,真的牽一髮而動全身。根塵相接觸 的時候,統統都運作起來了。運作裡頭還產生很多 錯誤,為什麼有錯誤?迷而不覺,邪而不正,染而 不淨,所以產牛許多錯誤,做了許多許多的錯事, 這個樣子讓六道的境界永遠不會失去,生生世世, 長劫流轉。明眼人看到,真正可憐,他迷了不知道 自己有自性,不知道回歸自性。覺悟的人,沒有別 的就是回歸自性,回歸自性就是他把妄想分別執著 斷掉了。接不接觸?眼也見、耳也聽,與一切大眾 和光同塵,什麼妨礙都沒有。表面上看起來,你歡 喜他也歡喜;你憂慮,他也很憂慮,這是大叩則大 鳴,小叩則小鳴。你心裡有喜怒哀樂,他心裡沒有 喜怒哀樂;你是搞真的,他是在表演,不一樣!

這就是佛菩薩應化在世間,他不造業。落印象就造業,生起念頭就造業,分別、執著,這個業更重。 執著是見思煩惱,分別是塵沙煩惱,妄想是無明煩惱,六根接觸六塵境界生這三大類的煩惱,不會有 好日子過。這三類煩惱愈陷愈深,自己還不知不 覺,有意無意造極重的罪業,沒有智慧。

因此我們要向清淨心這個方向去用功夫,心愈 清淨,愈接近自性,愈接近性德,到相當程度就悟 入,最後大徹大悟。心裡不能有東西,善惡二邊都 放下,修清淨心。修清淨心不能著清淨心的相,否 則不能見性。純淨裡頭再放一個純淨,錯了,又成 了不淨。本來無一物,心裡頭放一個本來無一物, 這一物放進去就迷了,就不淨了。功夫在這裡,這 叫做真功夫。日常生活中,所接觸的境緣都是提升 自己的清淨平等覺,提升自己的境界,那就是善緣 順境不生貪愛,逆境惡緣不生瞋恚。善財童子五十 三參的成就,祕訣就在此地。

我們要很認真努力學習,利益眾生不著利益眾 生的相;著相,阿賴耶裡有了。必須把阿賴耶裡裝 的這些東西慢慢的清除,清除到裡面沒有東西了, 才能轉阿賴耶為大圓鏡智。轉八識成四智,這裡面 有因有果,第六識、第七識因地轉,第八識阿賴耶 和前五識是果地轉。這個教導非常重要,使我們知 道用功從什麼地方下手,那就是在日常生活當中, **處事待人接物,怎樣跟不分別、不執著相應。不但** 世間法如是,出世間法也不例外,若是用分別心、 執著心去念佛、去讀經、去研教,那這些都變成六 道裡頭的善業,果報在三善道,還是出不了六道。 所以不分別、不執著,這就對了。但是有人害怕, 我要不用心去研究,怎麼會懂?這就是無量劫來用 八識用習慣了。我們還是要用它,但要知道這是有 期限的,不能永遠用,永遠用就麻煩了。好比治病 一樣,用藥可以治病,但是不能一輩子吃藥,病好 了,藥馬上就停掉。讀經、念佛、研教好比是藥, 除我們一切妄念這個病,病好了藥就不需要了。所 謂「法尚應捨,何況非法」,到什麼時候捨?明 心見性的時候捨,沒有明心見性可不能捨。明心見 性,病好了,妄想分別執著沒有了。

恭錄自淨空老和尚講演

### 經論輯要

## 金剛經講義節要述記(259)

### 七九、轉顯不著空

所以者何。我相即是非相。人相眾生相壽者相。即 是非相。

《金剛經》上,凡是講「即非」,都是從體上 說的;講「是名」,都是從現相上說的。

 1.我本緣生幻有,當其現幻相時,即是非有,故 日我相即是非相。人相、眾生相、壽者相,即 是非相,理亦如是。

「我本緣生幻有,當其現幻相時,即是非有,故曰我相即是非相。」只要明白此句,自然明瞭後面三句。說實話往往與常識、觀念完全相反,於是很難接受。我們都將身相當作我,我從何處來的?若說父母所生,仔細想想就明白其中道理,父母並不能生,父母只是緣,另外有因,因遇到緣就結果。

因是過去生中造的業。過去生中造善業,這一 生就生在富貴人家,不愁衣食;過去生中造惡業, 這一生的生活就相當艱難辛苦。無論壽命長短、身體健康、容貌好醜,全是業力支配。業是因,父母是緣,因緣和合才現此身相。所以這個我,我身本是緣生幻有,因緣生法,不是真有,而是幻有。我們現在見到自己的身相,外面所有的境界相,都是剎那生滅的連續相,都不是真的。如果聽法真臨的念頭都沒有了,不會去造業,因為結果都是一場空。不是將來,而是現前就是一場空,這就說明事實真相。「即是非有」,相是幻有,這說明事實真相。

相雖是幻有、不住,即它絕不會停在這裡,如看電影般,銀幕上的畫面並非停住。是後面放映影片,一秒鐘鏡頭開合二十四次,不停的開合,猶如不停的生滅,一張都留不住。我們眼前,不僅這個身,即使自己的念頭,都是《金剛經》上說的「一切有為法,如夢幻泡影」。《百法明門》中分之為心法、心所法、不相應行法、色法,都是有為法。身心世界全是有為法,都是緣生幻有,剎那不住,這是真相。體雖現相,而相是不住的,因為相會變,所以佛才教我們「而生其心」。生善心就現好相,生惡心現的就是三惡道相。我們以善心做事,

造的是善業;以惡心做事,造的是惡業。諸佛菩薩 善惡二邊都離開,生的是清淨心,普度教化一切眾 生,造的是淨業。完全符合《金剛經》上的教誨, 「無住生心」,所以稱為佛、菩薩,非但不再輪 迴,也不在十法界,住一真法界。

「人身難得,佛法難聞」,我們有幸得人身而 且聞佛法,若未體會佛法真正的義理,依然造輪 迴業,豈不冤枉。如果拿著佛法來造罪業,果報在 阿鼻地獄;不做還好,不致於有如此的重罪。我們 要真正了解真相,身心清淨,所以說「我相即是非 相」。既然我都不可得,還有什麼能得?因此,徹 底覺悟的人隨緣、隨喜,過著快樂的日子。「隨緣 消舊業,不再造新殃」,能消業而不造業,這是真 正學佛,高明!既然人相是緣生幻有,眾生相、壽 者相都是緣生幻有,同一道理。所以「即是非相, 理亦如是」。

2.一切法相,皆是幻相,本非真實。正明其有即是空也。所以可離。譬如翳眼見空花,花處即是空處。何必滅花而別取空。翳淨則花自無。此亦如是。

「一切法相,皆是幻相,本非真實。」一真法界是 不是剎那生滅的相續相?是的。何以稱它為一真, 而稱我們為虛妄?因為它是永遠的相續,不會改變 成另外一個樣子。佛法講真妄,定義很簡單,凡是 會變的,就是假的、虛妄的;凡是不會變的,就是 真實的。西方世界現的相續相不會變;而我們娑婆 世界的相續相會變,每個相都不同。也許由於時間 太短,未能發現其改變,若隔一年、十年再看,即 可發現改變太大,完全不同。其實是剎那變化,由 於變的幅度很小,所以我們沒有發現,並非一年、 十年才變。譬如有些鮮花第二天即謝,昨日與今日 明顯的不同。因為它有變化,所以佛教我們斷惡 修善。希望我們的境界相,愈變愈好,不要愈變愈 壞,教我們如此生心。如果生清淨心,就與諸佛菩 薩相同,所現的境界是一真法界,西方極樂世界、 華藏世界現前了。這是何以佛教我們「應無所住」 之後,又教「而牛其心」。無住,是不住色、聲、 香、味、觸、法而行布施,就是生心。

「正明其有即是空也。所以可離。」一切法,包括世間法和出世間法。出世間法不僅包括聲聞、緣覺、菩薩、佛的四聖法界,也包括毘盧遮那佛的華藏世界、西方極樂世界等一真法界,都是幻相,

本非真實。故菩薩生到西方極樂世界,一切的受用,也不著相。如果著相,則不能往生。蕅益大師在《彌陀經要解》說,「得生與否,全由信願之有無」,往生的條件是真正相信、發願;「品位高下,全由持名功夫之淺深」,並未說明持名數目之多少,功夫是指清淨心。

有關念佛功夫的淺深,淨土三經將大分為三等。功夫最低的是「功夫成片」,一天到晚心中只有一句阿彌陀佛,沒有任何其他念頭,功夫打成一片。念到功夫成片就保證往生,決定生凡聖同居土。功夫高一層的,見思煩惱斷了,念到「事一心不亂」,當然自在往生。功夫成片亦分九品,上三品已能自在的生西方極樂世界,想去就去,更何況事一心不亂。功夫最高的是「理一心不亂」,見思、塵沙煩惱都斷了,破一品無明,證一分法身,生實報莊嚴土。

功夫成片、事一心不亂、理一心不亂,都是清 淨心的純度不同。功夫愈高,清淨心愈純,心淨則 土淨,才能往生。心中有貪、瞋、痴,念佛不能往 生。即使帶業,古德說得明白,只帶舊業,不帶新 業,即只帶往昔所造的罪業。如果因為西方極樂世 界的房屋為七寶所造,黃金鋪地而想去享福的心態,念佛即使念得再多、再好,也不能往生。要以清淨心念佛,貪瞋痴都放下,才能相應。「有即是空」,所以幻相是可以離,因此我們才能離娑婆世界,往生淨土。

「譬如翳眼見空花,花處即是空處。何必滅花 而別取空。翳淨則花自無。此亦如是。」此理說得 好,亦事實真相,可見取淨土就在自心,而不在 外,外面沒有淨土,心淨則土淨。「翳眼」是指眼 睛有病,看燈的外面有個光輪。這些相不是真的, 確實如經上說的,「當體皆空,了不可得」。花處 即是空處,因為眼病,看到空中有此現相,確實沒 有花,所以不必將花去掉才顯出空。空是講性,花 代表相。十法界依正莊嚴之相,當體就是自性、真 空。空有是一,不是二;花處與空處,是一不是 二,如此譬喻容易明瞭。實際上,十法界依正莊嚴 現的相,與病眼看空中的花,道理幾乎完全相同。 可以從小的空花比喻中,體會大至十法界依正莊嚴 的現相之理。所以,十法界依正莊嚴雖有,我們可 以欣嘗、受用,但絕不能執著。

>>續載中

<sup>《</sup>金剛經講義節要述記》講於1995.5新加坡佛教居士林及美國, 華藏講記組恭敬整理。

### 印祖法語

## 示臨終切要

(正) 陳了常往生發隱

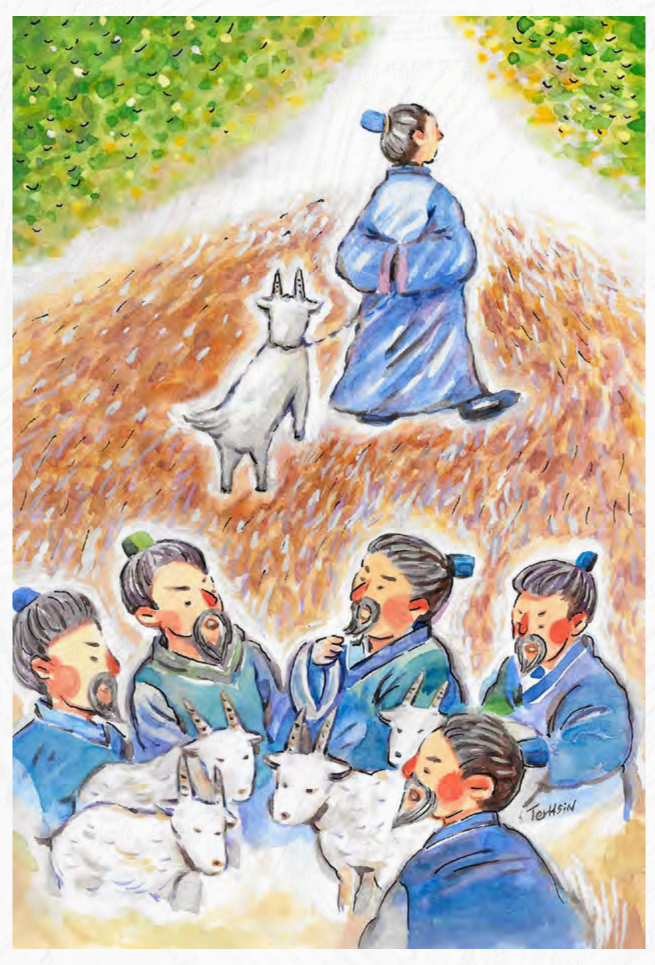
### 倫理道德

## 瘦羊博士

在漢朝時候,有封「五經博士」的制度。一年當中,皇帝會送給博士們每人一隻羊。那天趕來了很多羊,五經博士們都來接受皇帝的御賜。

結果所有的五經博士都在那裡說:「這隻比較肥,那隻比較瘦,這樣不公平。」博士們在那裡議論不休。有個讀書人叫甄宇,他看了之後沒說話,立刻走到羊群裡,牽著那隻又瘦又小的羊走了。甄宇這樣一做,所有的人都不吵了,都覺得很慚愧,虧自己還是五經博士,真的是徒有虛名。

甄宇非常善巧,用自己的行為來開導他們。後來 皇上知道了,封甄宇為「瘦羊博士」。這個故事雖然 發生在古代,但「瘦羊博士」依然是我們做人處事的 榜樣,凡事不計較,多替別人想一想,有好處互相讓 一讓,社會上的很多矛盾就會迎刃而解。



恭錄自 蔡禮旭老師《小故事大智慧》

### 因果教育

## 文昌帝君陰騭文廣義新譯 (99)

清朝崑山周夢顏安士氏述/民國蓬島思尼子新譯

### 累世科第【現果隨錄】

太倉的王文肅,名錫爵,號荊石,為人謙恭溫厚, 廣積陰功,是朝廷的首輔<sup>1</sup>,雖然地位很顯貴,但一生 不會以兩種臉色待人。寺院不論大小,都會題匾額護 持。晚年叫工匠用金銀汁畫菩薩像,親手在上面書寫 《心經》,布施給他人供養。兒子緱山先生,名叫衡, 也考上榜眼。孫子煙客先生,名叫時敏,增修世德, 虔誠信奉三寶,每天清晨盥洗後就禮拜誦經。曾經對 人說:「我十七歲開始念誦《金剛經》,到現在年紀 將近八十歲,一天都不曾中斷。」荒年歉收時,首創 糶出官米,並且煮端救濟災民。同里的孝廉陸允升, 夢中到了一座大寺廟,看見六個人挑來豆子,黃豆中 掺雜蠶豆。有人請問是什麼用途,旁邊一位老僧說: 「這都是煙客老先生前世所積的善業。大善記一顆蠶 豆,小善記一顆黃豆,總共有六擔。」(孝廉曾經把 這個夢境普告大眾,所以筆者知道這件事)他生了九 個兒子,孫子有二十多人,都高中科第,登上高位。 第八個兒子名叫掞,又當上丞相。先生被朝廷加封相 同的官位,興旺發達而不衰落。

1.首輔:明代對首席大學士的習稱,主持內閣大政。

【按】太倉縣歷代有聲望的人,有的見於國史,有的記載於家史,優秀的人多得難以寫完。現在特地從願雲禪師的《現果隨錄》中,節錄出一、二件記在篇後,姑且做為勸善的一點助緣。

### 福被江南【東海家乘】

崑山徐在川,名汝龍,是刑部官員徐申的兒子, 精通文學,虞山嚴文靖聘請他為西賓<sup>1</sup>。起初倭寇猖獗, 凡是江浙靠海地區都遭受兵火,民不聊生。到了嘉靖 三十四年乙卯,蘇松四郡都遇到饑荒,難民非常地多。 撫藩大臣因為正值用兵時期,不敢上報朝廷。這時嚴 公正以宮詹<sup>2</sup>身分在家,徐在川勸他為民請命,他卻 猶豫不決。徐在川就代為草擬奏疏,連續寫了幾千字, 事實與言詞都能切中事理,帶去哀求嚴公。嚴公想要 請求精通占卜的瞎子做判斷,徐公就焚香稟告上天, 祈求事情能夠成功,而後又暗中送錢給占卜的人。 上奏朝廷,不僅能夠造福萬民,而且官位也會高升。 嚴公大喜,毅然上奏,果然得到朝廷應允,完全免除 江南全省的賦稅;凡是漕糧已經歸入官倉的,都讓百 姓全數領回,因此歡喜聲充滿道路。不久,嚴公就被召見,後來登上相位。而在川公受封為交河令,有很多政績。長子應聘是太僕公。太僕公的曾孫是乾學、 秉義、元文,為「同胞三鼎甲」<sup>3</sup>。司寇乾學公生了五個兒子,就是樹穀、炯、樹敏、樹屏、駿,都是有名的進士,當時稱為「五子登科」。最小的任職於翰林院。各孫輩中做官的非常多,在當時科舉中名聲最大。

- 1. 西賓:以往對塾師或幕友的尊稱。
- 2. 宮詹:即「太子詹事」,隸屬於「東宮詹事府」。在《中國歷代官制大辭典》中,並無「宮詹」一職,唯秦朝有「詹事」之官,掌理皇后、太子家之事。東漢時代廢除,魏晉又恢復。唐代建詹事府,遼、金、元置詹事院。明清皆置詹事府,設詹事及少詹事,為三、四品官,其下有左右春坊及司經局等,備翰林官的升遷,無實職。清末廢除。
- 3. 三鼎甲:科舉制度總稱狀元、榜眼、探花。鼎有三足,一 甲有三名,故稱。
- 【按】康熙己巳、庚午年間,立齋先生就要被任命為宰相,剛好在住處草擬奏疏,回覆蘇松地區糧食超徵的事。有一個姓陳的人,極力主張國家的歲收不可突然減免,並且說有田在蘇,也應當避嫌,就代為草擬

一份奏疏,勸立齋以此回覆,大意是認為這件事不必 再討論,而後減免的事情就停止了。這一年,姓陳的 人竟然死於京城的住所,相國隨後也罷官回鄉。與交 河公代為草擬相比,差別不是天地懸殊嗎?有人把這 件事情歸罪於相國,真的是冤枉。姓陳的人住在嘉定, 姑且隱匿他的名字。

>>續載中

## 翰墨飄香

平食其內 乃谓爱物兽勒世人 放生成系数点 水水泥 生心 憐饭昏家是亦不生 典我體司

# 眾生



摘自《護生畫集》 弘一法師/許士中 書. 豐子愷 繪

## 學佛答問

問:念佛到什麼時候可把佛號放下?能不能放下?

答:能不能放下在自己。但是念佛念到真正成就了,他不會把佛號放下,為什麼?還有很多人沒有成就,要給別人做個好樣子,這就是他不放下的原因。因為人家看到你念佛成就了,成就之後還念佛,所以到極樂世界還念佛,到他方世界去度化眾生,還是念佛,這就是他不放下,做一切眾生的影響眾。

問:弟子母親每次在誦《彌陀經》時都痛哭流涕,請問是什麼原因?

答:這是一種感應。從這種現象,我們知道她過去生中曾經學過這個法門,臨命終時念頭錯了,沒有能往生;這一生遇到的時候,她有這種感受,就是後悔沒有早到極樂世界去,到這個時候才又遇到。

問:請問「灑淨」有什麼作用?家中需不需要灑淨保平安?灑一次淨管多長時間?

答:灑淨是儀式,真正的是要清淨心。如果你常常保 持著清淨心,灑淨作用就很長;如果沒有清淨心,灑 了以後也沒有用。淨是清淨心,我們心清淨,我們的 周圍環境就清淨,這個道理現在我們了解得愈來愈深刻,愈來愈清楚。我們的心地、行為清淨,整個磁場都會產生變化,這叫真正的灑淨。

問:弟子每天早課誦《大悲咒》、《心經》、十大願 王以及觀音聖號。晚課則依淨宗課誦來做。每日誦七 部《彌陀經》,佛號定數三千,聽《華嚴經》一、二片。 請問這樣算不算來雜?將來能不能往生?

答:有一點夾雜,可以往生,這是肯定的。因為這些課程統統是有連帶關係,並沒有相背,這就可以。如果跟淨宗法門相違背,就有麻煩,為什麼?它讓你生疑惑,破壞你的信心,這就不能往生。像這些它都能有聯繫,這就可以。《華嚴經》,古大德也把它算是淨土宗的大《無量壽經》。大德們說,《無量壽經》是中本《華嚴》,那《阿彌陀經》是小本《華嚴》。我們現在學了這麼久,確實肯定這個看法、說法是正確的。

問:弟子從小身體不好,初中時就有眾生附在身上。當時沒有遇到佛法,總不能徹底解決問題。我現在不管到什麼地方總會遇到眾生附身。為什麼許多身體不好的人,甚至於到死都沒有眾生附身?難道別人都沒

### 有冤親債主嗎?

答:冤親債主,從理上講人人都有,過去、今生,跟多少人都結過怨。但是如果那個怨不是很重,不是很嚴重的,大概都不會附身。他找人也不是隨便找,必定是有緣分。還有一種緣分,並不是有很深的大仇大恨,看到你修行不錯,想沾點光,也來找你。他附你的身,你給他超度,你給他誦經、給他迴向,他就得利益。

凡是附身,我們並不會把他看作是一樁壞事情。我們可以邀請他來跟我們一起共修,我們修行好的時候, 請他當我們的護法,這都是事實,都是好事情。一定 要懂得用佛法來處理,把一切眾生都當作同參道友。

問:老法師鑑定蔡老師所講的《弟子規》。那麼想學習《弟子規》的同學,是不是只能聽蔡老師的光碟,才算是您的師承?如果聽其他聽您講經的老師所講的《弟子規》,是否仍算是聽您老的教誨?

答:聽我的教誨不重要,我們學佛要聽釋迦牟尼佛的 教誨,這個才重要。我的老師李炳南老居士介紹他的 老師,印光大師。他非常謙虚,他說我只能教你五年, 五年之後,你要另外找個老師。我說找誰?印光大師。 印光大師不在世了,印光大師的《文鈔》在,他教我常常讀《文鈔》,依教奉行。我介紹給大家,阿彌陀佛,我講《無量壽經》,都勸大家依阿彌陀佛為老師。在一般人一定是依釋迦牟尼佛為師,這不會錯。我跟章嘉大師,你看章嘉大師頭一天就介紹我讀《釋迦譜》、《釋迦方志》,認識釋迦牟尼佛,跟釋迦牟尼佛學,這就是正確的。

蔡老師他講的《弟子規》,能講到那樣動人心弦,什麼原因?他做到了,沒有別的。你條條做到之後,你是講你自己修學的心得,是講你自己的《弟子規》,不是別人的,才真的感動人。中國古人教給我們,「行有不得,反求諸己」,那就是你自己要做到,你自己沒有做到,不可以怪別人。別人做得怎麼不好,都是我自己沒有做好樣子給人看。

你看看舜王、湯王,看到人有過失、有犯罪,自己真的求懺悔。他沒有罪,我有罪,我沒有教好,我沒有把樣子做好,所以「萬方有罪,罪在朕躬」,這稱聖王,這是國家領導人。領導人,三椿事情,作之君,君是你領導他;作之親,你是他的父母,你要好好的養育他;第三個,作之師,你要好好的教導他。所以看到人飢餓,看到人犯罪,是我沒有做得好,我沒有教導好,

不是他的過失,是我的過失。自己懺悔,改過自新, 所以他才能感動人民。人民各個人都自愛,因為犯了 過對不起國君。所以我們常常要想到,如果佛陀教誨 做不到,我們對不起佛菩薩,我們對不起父母、對不 起老師,你自然就會努力。

節錄自21-363學佛答問

## 游藝園地

## 夾心洋菇

### 材料:

洋菇

素火腿片

海苔片

麵包粉

麵粉

### 調味料:

胡椒鹽 ..... 少許

### 作法步驟:

- 1. 麵粉加水拌均匀成稀麵糊狀,待備用。
- 2. 洋菇沖洗乾淨,去蒂;側邊切二刀但不要切斷,中間夾素火腿片及海苔片。
- 3. 將夾心洋菇沾上調好的麵糊,再沾上麵包粉。
- 4. 放入熱油中炸至金黃色,再撈出瀝油,灑上胡椒鹽,擺入盤中,即可食用。



摘自《蓮海真味》

出版。

羞於作思明了因果 令人不敢作恶此天 偷常道德仗人



下大治之道也

### 淨空老和尚網路直播台

◎淨空老和尚最近講演資訊,詳細內容請參考 網路直播台(CN鏡像站)

### 法寶流通

- ◎淨空老法師講演 CD、DVD 及書籍,皆免費結緣, 請就近向各地淨宗學會索取
  - ○台灣地區同修請領法寶,請至 華藏淨宗學會弘化網 – 法寶結緣
  - ◎中國大陸同修請領法寶,請至 http://fabo.amtb.cn

### 信息交流

佛陀教育網路學院成立緣起:我們常常收到各地網路同修來信,皆言及雖有心學佛,卻不知從何學起,應如何聽經學習。又 淨空老和尚的講演有大小性相,各個宗派的經論典籍,法海深廣,初學者不知修學之次第,何者為先,何者為後,以故學而不得其宗旨,始勤終惰,退悔初心,實為可惜!今佛陀教育網路學院之成立,正是針對上述緣由,將現有網路的文字(教材)與影音(講演畫面)合為一體,如同「網路電視台」,為世界各地真正有志於學佛者,提供一個方便

快捷,隨時隨地不受時空限制的網路修學環境。網路學院一切課程之排列,皆是以一淨空老和尚為澳洲淨宗學院所訂之課程,從初級到高級,從本科到專科的修學次第,也是為實現澳洲淨宗學院將來能真正達到遠距教學的前哨站。今日社會是科技進步、資訊發達的時代,要善用高科技宣揚妙法,闡釋正教,令佛法傳遞無遠弗屆,才將進一步利益更多學人,將般若文海遍及寰宇,使一切有緣眾生得佛正法薰習之機會。若有心想修學的同修,可至佛陀教育網路學院參觀訪問。

### 淨空法師英文網站 網址為

http://www.chinkung.org/,此網站主要以配合 淨空法師的和平之旅,同時接引國外眾生認識佛教。 提供 淨空法師多元文化理念及國際參訪等相關資 訊。敬請諸位同修將此網址廣為流通給外國同修,讓 他們更有機緣認識佛教,功德無量!

### 淨空法師專集大陸鏡像站 網址為

http://www.amtb.cn/,更方便大家記憶。大陸地區同修可以就近訪問這個網站。若同修於瀏覽中有發現任何問題,歡迎來信告知,請至amtb@amtb.tw。

### 最新訊息

### 【下載】儒釋道網路電視台 APP

### 請關注加為好友以接收最新訊息

淨空法師專集網

華藏淨宗弘化網

微信ID:amtbhz

新浪微博

**LOFTER** 

**Facebook** 

淨空法師專集網站 佛陀教育雜誌由華藏淨宗學會網路組恭製

e-mail: amtb@amtb.tw

