

# 佛陀教育雜誌

Vol. 535



## 目 錄

本期專欄 02 如何在順逆境緣當中修淨業 (中)

經論輯要 05 金剛經講義節要述記 (260)

> 印祖法語 13 示臨終切要

倫理道德 14 伯俞憐母

因果教育 16 文昌帝君陰騭文廣義新譯 (100)

翰墨飄香 21

學佛答問 22

游藝園地 27 漫畫《阿彌陀佛傳》

網路講座.法寶流通.信息交流 34

# 本期內容簡介

佛說法在定中,示相也在定中,日常生活種 種作為,無一不在定中。請看本期專欄。

每日發現自己的過失,日日修正自己的行為,一直修行至成佛。每天能發現自己一個過失,就是天天覺悟;能把過失修正,就是真修行,真用功夫。請看《金剛經講義節要述記》。

#### 本期專欄

# 如何在順逆境緣當中修淨業(中)

## 二、境緣無好醜、好醜在於心,在境界中提起觀照 功夫

佛說法在定中,示相也在定中,日常生活種種作為,無一不在定中。大乘經講,「那伽常在定,無有不定時」。定中的境界沒有分別、沒有執著;定中境界是一不是二,二就不定了。所以修定在哪裡修?要在二裡頭修不二,要在言說裡頭修言語道斷,要在思惟裡面修心行處滅,這叫做真修行,這是真功夫。六根接觸六塵境界,不起心不動念,完全是真性的境界,所看到的是真相;起心動念,這個相立刻扭曲,所見的就是妄相。

修行、練功在境界裡練,從早到晚,一年到 頭,外面六塵境界就是我們修行的道場,就練順境 善緣不生貪愛,逆境惡緣不起瞋恚。這個事情不容 易,念頭它自自然然就生,什麼原因?阿賴耶識裡 的煩惱習氣太重,我們中國人講的七情,喜怒哀懼 愛惡欲,五欲就是財色名食睡,自自然然會生起。 所以我們要用功夫,要有辦法在六根接觸六塵境 界不生七情五欲,而是起觀照的功夫。怎麼觀照? 每當我們六根接觸六塵境界,煩惱起現行的時候, 要立刻想到《金剛經》上講的「凡所有相,皆是虚 妄」,情緒馬上就平下來,這是觀照。知道所有一 切境界相不是真的,何必計較?順境善緣有什麼好 貪愛?《般若經》上講「一切法無所有,畢竟空, 不可得」。因緣所生法沒有自體,當體即空!

佛教導我們,縱然是作惡多端之人,也不敢輕 視他。為什麼?像《觀無量壽佛經》裡面所說的阿 閣世王,提婆達多誘惑他,說他的父親年歲那麼 大,還佔著王位不給他,你最好把他害死,早一天 繼承王位。阿闍世王真的聽了他的誘惑,把父親害 死,把母親幽禁,就是現在人講政變,太子發動政 變。提婆達多想害釋迦牟尼佛,兩個人商量好,一 個做新國王,一個做新佛,新國王護持新佛。造五 逆十惡的罪,後來提婆達多生身墮地獄,真的看到 大地像地震一樣,地裂開了,地裡火光上升,提婆 **達多掉下去;阿闍世王臨終真心懺悔,念佛求生西** 方極樂世界。往生是兩種方式,一種平常的修行, **積功累德往生的;一種造作罪業,臨終懺悔,懺悔** 的力量不可思議。這是佛示現教導我們,對於造作 極惡罪業的人不敢輕慢,說不定他臨終懺悔,品位

## 在我之上,我還不如他,這大有可能。

所以不可以輕慢任何一個人,不可以輕易批評 任何一個人。我們是凡夫,不知道這個人是不是佛 菩薩示現的,只有一個方法最穩當,悉皆恭敬。— 切眾生在我心目當中都是過去父母、未來諸佛,平 等的恭敬,決定沒有一絲毫輕慢。不要以為他不如 我,他有他的長處,我有我的缺點,我的長處他沒 有,他的長處我也沒有。如果只看別人長處,人人 都是好人,人人都值得尊敬;如果專看別人的缺點 和不善,天下沒有一個好人。所以生在天堂還是生 在地獄,完全是自己的意念決定的。你覺得每個人 都是佛,每個人都是菩薩,那你就是生在如來的實 報莊嚴土,境隨心轉。所以佛說「若能轉物,則同 如來」,為什麼不把惡人轉成好人?他只有一樁好 事,我們只想他這一樁好事,他就是好人;他有一 椿過錯,你常常想它,他就是惡人。蕅益大師說, 「境緣無好醜,好醜在於心」,我們以善心看他, 他就是好人;以惡心看他,他就是惡人。好壞是相 對的,好壞是二,事實真相是不二。這個原則我們 真正能體會得,應用在日常生活當中,處事待人接 物之中,這一生肯定成就。

> >>續載中 恭錄自淨空老和尚講演

#### 經論輯要

# 金剛經講義節要述記(260)

3. 約性,一真法界,本無差別,本來常恆。哪有 我人眾壽諸相。。

這是就性上說,體上說,就佛與大菩薩的現量 境界上說。何以諸佛菩薩如此自在,有大智慧,於 十法界遊戲神通。佛說,佛與大菩薩的智慧能力, 我們都有,是自性本來具足,而不是修來的。因為 我們有障礙,所以它不起作用,所以自己要有信 心。

如果學佛之人不相信自己的智慧德能與佛完全一樣,就成不了佛。蕅益大師在《彌陀要解》中說 六個信,第一是相信自己,這是基本的條件。學講經的人相信自己會講,我們與諸佛菩薩一樣,一定 講得好;對自己沒有信心,是因為迷失自性,就是迷惑。從自性說,一切萬法完全平等。我、人、眾生等事相,仍然有。事是所現的相,體一定現相。無論現任何相都平等,所以從性體上說,沒有名字相、言說相、境界相。

《無量壽經》說西方極樂世界的人數量極多,無法計算,但都沒有姓名及編號,如何找人?由於每個人都有神通,互相都認識,絕不會錯。西方極樂世界的人相貌、身相與阿彌陀佛完全相同,居住的處所亦無街牌門號,實不可思議!因為沒有分別、執著、妄想,對於每一個人,一對境界,心是百濟,不思議解別境界。《華嚴經》說不思議解脫境界,就是西方極樂世界。因為我們有分別、執著,佛隨順我們的分別執著而說。阿彌陀佛在西方極樂世界講經說法,不須言語及佛學名詞。佛只要一放光,一個動作,法就說圓滿了,一切菩薩見聞即能完全通達,絕不會錯解義理。

4.約相,五蘊本空,我、人、眾生,莫非五蘊假合,本來皆空。所謂壽者相,是念念遷流,剎那生滅之相續,亦即是非相。

「約相」,從相上說,相是假相,性是真的。 「五蘊本空,我、人、眾生,莫非五蘊假合,本來 皆空。」我是指自己這個身,包括思惟想像的八識 心;人是指一切有情眾生;眾生包括所有無情的眾生,以及一切自然現象。此經說「凡所有相」,皆五蘊假合。五蘊是從大的類別而說,若細分,每一蘊有無量無邊。佛在《華嚴經》上說,小而微塵、大而世界,無量因緣所成。無量因緣歸納為五大類:色、受、想、行、識,稱為五蘊。這五大類,本來皆空,也不可得,因為是緣生之法,不是真的。

「所謂壽者相,是念念遷流」,就是相續相, 「剎那生滅之相續,亦即是非相」。這是假非真, 而是時間上的相續。事實上,時間並不存在,也不 是真的。此境界不易明瞭,以電影來觀察,能略為 體會。電影放映時有先後、有相續,這就是時間; 若見一大盤的底片(膠卷),並沒有時間、沒有先 後。由此可知,時間是在機器放映時的一種錯覺, 其實沒有時間,全是假的。故一切諸佛菩薩不執 著,不執著就是覺、智慧;執著就錯,是迷而不 覺。

5.《楞嚴》云:縱滅一切見聞覺知,內守幽閒,猶 為法塵分別影事。其病在一守字。有所守,即 是所執。何故如是,見未徹底故。 《楞嚴經》上此段經文,是世尊批評小乘阿羅漢。小乘證到最高的阿羅漢果位,其境界是見思煩惱斷除,三界八十八品見惑、八十一品思惑都斷盡,證入偏真涅槃,佛說阿羅漢的境界為「內守幽閒,猶為法塵分別影事」。很顯然的,他依舊迷惑顛倒,並未真正覺悟。其問題出在守,就是執著。他執著在幽閒的境界之中,一切色法都沒有,他著空。四空天人執著空,因煩惱沒斷,故不能出三界,只能生到無色界天。若斷煩惱,即超越無色界天,證阿羅漢果。阿羅漢與無色界天人之差別在此。

無色界天人的定功也了不起,四禪八定,修到 三界之內最高級的禪定。阿羅漢的禪定比無色界天 人更深一層,突破三界。阿羅漢「滅一切見聞覺 知」,是斷煩惱;四空天人不是滅,而是伏住見聞 知覺,伏煩惱,不是斷煩惱。四空天人是以定功伏 住煩惱習氣,不起現行,所以能達到第八定,不能 再超越了。四禪八定的天人比不上須陀洹,須陀洹 已滅三界八十八品見惑,故稱聖人;而第八定的天 人只是伏,沒有滅,所以功夫比不上須陀洹,不能 稱聖人。 須陀洹經天上人間七次往來,證阿羅漢,決定不墮三惡道;但是生到無色界天的人,壽命終了失去定功之後,一定墮阿鼻地獄。佛在《楞嚴經》上說得明白,由於謗法,所以墮三途。四空天人不知自己的境界是在四空天,以為是經上說的證大涅槃,永遠不生不滅。其實最高的第八定,只能支持八萬大劫,時間到了仍要墮落。由於墮落,於是謗佛:一切諸佛所講的經是假的,我已證得大涅槃,為何仍會退轉、墮落?因為這一念,就是謗法,誹謗三寶的罪業是墮阿鼻地獄。因此我們對三寶要恭敬,決定不能誹謗。

普賢菩薩教導我們「禮敬諸佛」,我們若能將 冤家債主視同佛一般尊敬,才修到少分的禮敬諸 佛。可見普賢行著實不易!普賢菩薩一切恭敬,沒 有一人不尊敬,要認真修才能成就。修普賢行的標 準高,不是一般,是大菩薩修的。凡修普賢行,又 念佛往生西方極樂世界的,決定是上品上生。面對 一切順逆境界,能生平等心、清淨心和慈悲心,才 是真正的普賢行。

阿羅漢、辟支佛、權教菩薩的毛病,就在守。

守是微細的執著;粗的執著,見思煩惱已斷。「有 所守,即是所執。」有所執,當然有能執。這種微 細的執著,等覺菩薩也有,否則,最後一品生相無 明就破,即圓滿成佛。何以最後一品生相無明沒 破?仍是守,很微細的守。相較於菩薩們,阿羅漢 守的相太粗,雖然與我們相比,實在看不出來,但 與佛相比,卻非常明顯。

「何故如是,見未徹底故。」見是見解。對於 宇宙人生之真相沒有徹底明瞭。佛說,所有一切現 相,都是剎那生滅的相續相。阿羅漢沒見到,否則 一定會放下,不會再守。一般大乘經上說,八地菩 薩才見到阿賴耶識的微細念頭,因為見到真相,即 剎那生滅的相續相,故能轉阿賴耶為大圓鏡智,否 則如何轉?七地以前仍未轉。

改過就是修行,修正自己的煩惱、習氣、過失。佛修行圓滿,沒有過失;凡夫沒有過失,因為不知過失在何處,所以也不知改過。從小乘須陀洹至等覺菩薩,他們每日發現自己的過失,日日修正自己的行為,一直修行至成佛。每天能發現自己一個過失,就是天天覺悟;能把過失修正,就是真修行,真用功夫。

讀誦《金剛經》的人非常多,何人能離名字相、離言說相、離境界相?離相才是受持《金剛經》。此經一再說,「受持讀誦,為人演說」,身心世界一切放下,不再掛在心上,才是受持《金剛經》。因為見解不透徹,理不透徹,事實真相不透徹,才有守,有執著。若真透徹,因為知道一切都是假的,當然立即放下。一切眾生、家親眷屬有四種緣:報恩、報怨、討債、還債,真正覺悟了,連將財產分配給某個兒孫的念頭也沒有,乾乾淨淨,才是放下,方是真正受持《金剛般若波羅蜜》。

6.今此人既徹見我人等相即是非相,是能洞明一切相有即非有也。故能見如不見。雖萬象紛紜,而胸次泰然。慧徹三空,真是大根器者。故曰第一 希有。

此人確是第一稀有,讚歎他當之無愧。須菩提在 此經假想,如果末法時期出現此人,聽到《金剛經》 而能徹底放下的,真是第一稀有。他真正明瞭凡所有 相,皆是虛妄,知道一切相當體皆空,了不可得,故 於萬相之中,即日常生活中,見與不見合一。見與不 見是一,聞與不聞是一,六根與外面六塵境界圓融成 一體。入萬法皆如,萬法不二的境界。 由於我們多妄想、分別、執著,所以見外面境界非常複雜。而妄想、分別、執著都沒有的人,看世界是一相,是清淨平等相。由此可知,佛說「依報隨著正報轉」。正報是心,心清淨,外面環境就污染。我們想住好的環境,要修清淨心、善心。所以,「胸次泰然」,心中平安,平等就安了。「平安」二字,平是因,心中平安,平等就安了。「平安」二字,不是因大眾中平安。自己的心不平,心就不安;社會大眾的心不平,社會決定不安定。社會若要平,一切都不知,大眾的心就平。不修因,決定沒有果。修行就要由此處修,學佛的人真有智慧,毫無隱瞞,心胸坦然,才自在喜樂。

「慧徹三空」,三空是人空、法空、空空,全都放下,二邊不著,不著也不著,即三空之義。此人才是真正大根器者,具修學大法的資格。普賢行願是大法,是法身大士所修。「故曰第一希有」,是真正第一稀有,故須菩提尊者很佩服。

>>續載中

<sup>《</sup>金剛經講義節要述記》講於1995.5新加坡佛教居士林及美國,

華藏講記組恭敬整理。

#### 印祖法語

# 示臨終切要

凡人有病,可以藥治者,亦不必絕不用藥。不可 以藥治者,雖仙丹亦無用處,況世間藥乎。無論能治 不能治之病,皆宜服阿伽陀藥。此藥絕不誤人。服則 或身或心,必即見效。然人生世間,無論久暫,終有 一死,其死不足惜。其死而所歸之處,可不預為安頓 乎。有力量者,自己預為安頓妥帖,則臨終固不須他 人為之輔助。然能輔助,則更為得力。無力量者,當 令家屬代為念佛,則必能提起正念,不致恩愛牽纏, 仍被愛情所縛,住此莫出也。

(正) 復黃涵之書一



#### 倫理道德

# 伯俞憐母

古代有位孝子叫韓伯俞。他的母親在他犯錯時,總是嚴厲地教導他,有時還會打他。待他長大成人後,當他犯錯時,母親的教訓依然如故。

有一次母親打他,他突然放聲大哭。母親很驚訝,幾十年來被打,他從未哭過。於是就問他:「為什麼要哭?」伯俞回答說:「從小到大,母親打我,我都覺得很痛。我能感受到母親是為了教育我才這麼做。但是今天母親打我,我已經感覺不到痛了。這說明母親的身體愈來愈虛弱,我奉養母親的時間愈來愈短了。想到此我不禁悲從中來。」

所以,父母為了撫育孩子,為了讓孩子茁壯地成長,日復一日,年復一年,年華消逝,日漸衰老。為 人子者,更當孝養父母。



恭錄自 蔡禮旭老師《小故事大智慧》

#### 因果教育

# 文昌帝君陰騭文廣義新譯(100)

清朝崑山周夢顏安士氏述/民國蓬島思尼子新譯

## 文昌帝君陰騭文靈驗記

## 一、福親靈驗

江蘇澄江(今江陰)地區的夏芸生,旅居於京城, 擔憂母親年紀老邁,難以保持健康安寧,就在七月 十五日那一天,在文昌帝君神像前許願,要印贈《陰 隱文》一萬份,祈求母親健康長壽。而後隨即接獲家 人來信,說母親發背(疽病)已久的症狀,在七月 十五日忽然痊癒了。

## 二、誕子靈驗

宛平(今北京豐臺區)的謝紹銓,年紀到了四十歲還沒有兒子,就發心印贈《陰騭文》一萬份。他的妻子向來罹患身體虛弱的病症,屢次懷孕都沒有成功產下孩子。在印贈《陰騭文》的那一年,病就痊癒了,後來與小妾各生了一個兒子。

## 三、延壽靈驗

山陰的俞允,在京城生了病,昏迷不醒。他的父親

前伯益, 德求兒子能夠病癒, 他願意印贈《陰騭文》。 當天晚上, 夢見文昌帝君端坐在堂上, 有一位官員拿 著簿冊上前稟報說: 「俞允病危求救, 要如何發落 呢?」帝君就准許讓他增加壽命一紀(十二年)。 允醒來, 病就減輕了許多, 幾天之後完全痊癒。

## 四、登第靈驗

吳郡的彭凝祉,全家都很虔誠地供奉文昌帝君。康熙于子年,他獲得推舉,赴京城參加禮部考試。甲寅年中秋,帝君在他家裡降乩,留下三篇訓文、一部心懺,命彭公刊刻印贈,用來警醒世人;教誨的心意非常懇切。彭公立即虔誠地刻印布施,並且每天早晚非常恭敬地禮拜。到了丙辰年參加會試,竟然狀元及第,更加敬畏帝君的寶訓,絲毫都沒有差錯。

## 五、免厄靈驗

維揚(今揚州)地區的華時芳,在京城時因為公務 要到山西。當時有一個御史梁熙,刻印幾萬份《陰騭 文》,在旅途中廣為發放,就趁這個機會交給華時芳 一百份,讓他沿途代送。華時芳走到潞安老馬嶺時, 正巧遇上了一隻老虎,正當在進退兩難的時候,就看 著天空叩禱,願意布施《陰騭文》五千份。一會兒, 老虎就離開了,他才能免除災難。

## 六、祝病靈驗

福建省同安縣潘妮的林巖山,旅居在安南(今越南),病得非常嚴重,所有醫藥都無效。忽然讀到《陰驚文》有非常顯著的靈驗,於是感念自己的病情如果能夠痊癒,願意印送《陰騭文》五百本。當他發下這個心願後,病情忽然就痊癒了。由此可見文昌帝君的神力無窮,理應將《陰騭文》廣泛刊印,以便獲得善果。諸位有相同志向的善士們,為什麼不努力印行流通,奉行帝君的寶貴教誨呢?

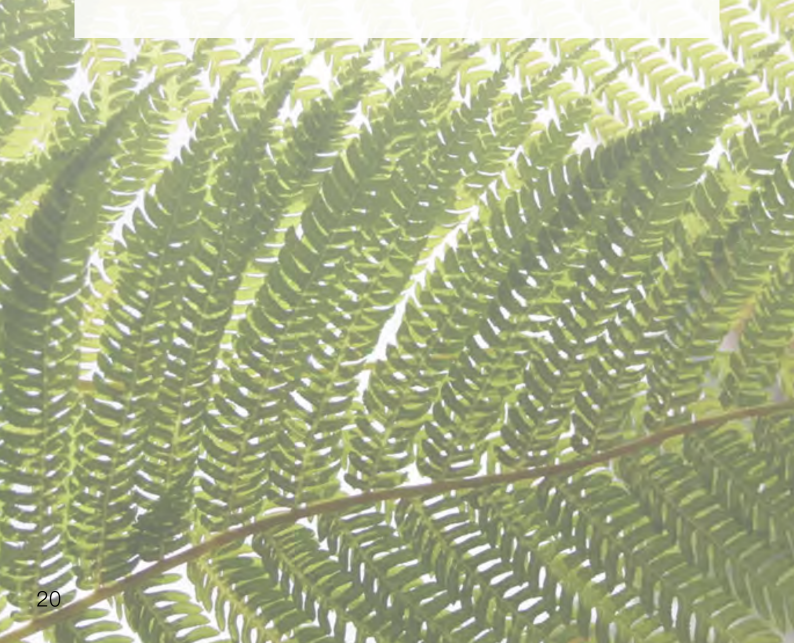
## 周安士居士傳

周夢顏,一名思仁,字安士,是崑山縣的諸生。博 通經藏,深信淨土法門,自號「懷西居士」。他曾經 基於眾生造作無量罪過,淫欲和殺生實際上佔了一大 半,因此撰寫戒殺與戒淫兩種書籍。

他的戒殺書叫做《萬善先資》,言辭非常地懇切、 悲痛。他自稱每次經過各種神廟,必定會祝願說:「希 望尊神發出世的心,不要接受血食,一心常念阿彌陀 佛,求生淨土。思仁自今二十四歲,直到壽終,中間 若是殺害一條小魚蝦,乃至家中眷屬若有一人傷害一隻蚊蟻,希望尊神給予糾正,給予懲罰,迅雷擊碎我寫的書板。思仁自今二十四歲,直到壽終,過河見魚, 抬頭見鳥,沒有想到要去救度,反而萌生殺機,也同此誓。思仁自今二十四歲,直到壽終,若在夢中見人殺生,不能至心念佛,發救度心,反而歡喜贊成其事,也同此誓。」

他的戒淫書叫做《欲海回狂》,勸一切犯淫的人, 先觀想住母胎的情狀,明瞭種種痛苦,這是滅除淫欲 的原始方便。接著觀想男女身體充滿膿血、涕唾與惡 露,就像廁所一般,是聚集糞穢的場所,這是滅除淫 欲的對治方便。接著觀想死人筆直仰臥,寒冰透骨, 黃水流出,臭不可聞,遍體生蟲,到處鑽動咬食,皮 肉逐漸被咬盡,骨節縱橫,乃至墳破骨出,人獸踐踏, 而我這個身體最後也會像這樣。接著思考《法華經》 所說的因緣生相、滅相與不生滅,這是斷除淫欲的根 本方便;接著觀想自己在極樂世界七寶池蓮花中,蓮 花綻開,見到阿彌陀佛坐在寶蓮花上,以及種種莊嚴 瑞相,又看見自己禮拜供養阿彌陀佛。做這樣的觀想 時,發願往生極樂世界,永脫淫欲的坑洞,這是究竟 解脫方便。 又著《陰騭文廣義》三卷、《西歸直指》四卷。

乾隆四年正月,他與家人訣別,說自己就要往生西方了。家人請他以香水沐浴,他推辭說:「我已經香水沐浴很久了!」談笑而逝,奇異香氣非常濃郁,充滿整個房間,享年八十四歲。



净点光

# 學佛答問

問:請問何謂真正師承?在道場中共修,是否可以此標準要求大眾,建立共識,培養道風、學風?

答:中國的師承已經斷了很久,在中國儒釋道都有承傳,這個承傳叫祖祖相傳,一代一代的傳下去,這叫師承。現代傳法跟從前古大德不一樣,大家曉得禪宗傳法,師父要傳給誰?傳給一個大徹大悟的人。如果他沒有大徹大悟,沒有明心見性,不能傳給他。你們看看《六祖壇經》就明白了。

學風是「見和同解」,道風是「戒和同修」,學風跟道風是六和敬裡頭前兩條的支柱,然後你真的才能做到「身同住、口無諍、意同悅、利同均」,六和敬才能做到。世界許多地區國家,我們學佛的人在家、出家都不能成就。冷靜去思惟觀察,原因在哪裡?原因是我們根疏忽掉了。所以今天最重要的是扎根教育。扎根也有先後次序,先從做人做起,就是先扎儒家的根,一定要求把《弟子規》做到。《弟子規》做到之後,再學道家的因果教育《太上感應篇》,善惡報應要深信不疑;然後你就能落實《十善業道》;有《十善善業道》你才能學佛,你學佛才會得受用。

至於老師用古聖先賢傳法的方法來教學生,都是有特別對象。李老師對我提出條件我不知道,可是我遵守,他叫我怎麼做我很老實都能做到,而是遇到演培法師才曉得這個叫師承。師承這個方法不能對一般人要求。但是可以勸導大家,那就是一門深入,長時薰修,但是要扎根,沒有根不行。有了根之後,你一生當中學一樣東西,不要改,一樣東西你能夠得定,當中學一樣東西,不要改,一樣東西你能夠得定,就能開慧,慧就能解決問題。所以佛法是戒定慧三學,因戒得定,因定開慧。佛教我們放下見思煩惱,你就是放下執著,執著是見思煩惱,你就證阿羅漢果。再放下分別,你就是菩薩;最後再放下妄想,你本來是佛,講得很清楚、很明白,我們要相信。真的相信就是真的放下。

問:《金剛經》上說「應無所住,而生其心」,此地 所說的「心」應如何理解?

答:這真的是很難理解,誰理解?惠能大師理解,五 祖講到這一句的時候他就豁然大悟。這一悟之後,後 面要不要講?不要講,全通了。

這個心是什麼?這個心是智慧心,就是我們常講的「大徹大悟,明心見性」,這個心是明心見性。也就是

說你的妄想分別執著統統放下了,這個心就是統統放下,沒有絲毫障礙了。實在講,這個心我們每個人都有,我們跟諸佛如來、跟法身菩薩、跟惠能大師沒有兩樣。他的心生起來了,我們的心生不起來,生不起來就是妄想分別執著障礙了。所以你要放下,不放下不行,放下不吃虧,放下佔大便宜,什麼都知道了。所以東西不是學來的。無所住是真心,真心沒有住處,真心無住,所以「應無所住,而生其心」,那個心是真心。

問:在日常生活中如何才能契入「應無所住,而生其 心」的境界?

答:如果你真正要想怎樣達到這個境界,你去念《壇經》,你去念禪宗祖師的語錄,你就知道了。不過這個境界可以用方東美先生的一句話來解答,「人生最高的享受」。人生最高的享受,得大自在。

問:弟子遵照老法師教導學習《弟子規》,認真落實在生活中,雖然成績差,但努力朝這個方向去做。同時也聽你講經的光碟,請問是否如理如法?

答:如理如法,沒錯。要常常聽經,聽經對自己是個鼓勵,讓我們不會退心,道理愈來愈清楚。但是生

活,要知道,百分之百的落實《弟子規》,就是前面所問的「應無所住,而生其心」的境界。你真正把《弟子規》圓滿做到,把《感應篇》做到,把《十善業道》做到,那就是佛菩薩的境界。但是你為什麼不是佛菩薩?因為你沒有放下,你放下就是,所以放下之後,你的生活跟佛菩薩沒有兩樣。可是放下之後大不同,放下之後就跟惠能一樣,常生智慧;沒有放下,雖然落實《弟子規》,還免不了常生煩惱,就這麼可事情,不同在這個地方。所以凡聖生活是一樣的,我們要穿衣,他也要穿衣,我們要吃飯,他也要吃飯,沒有兩樣,境界不相同,一個是生智慧,一個生煩惱。

問:歡喜看老法師的光碟,是否也算貪佛法?

答:這不一定,要看你用的什麼心。如果你要是無住生心的話,你就完全如法。如果你是貪多,我想多知道一點、多學一點,那就是屬於貪佛法。佛法不能貪,為什麼?貪是增長煩惱,增長貪瞋痴,這就錯了。你不用貪心去看,正確的。你要有貪圖,我想多知道一點,我想勝過別人,我想我學的比別人多,人家都不如我,你看你增長貢高我慢,那就錯了。所以這要看你自己的用心。

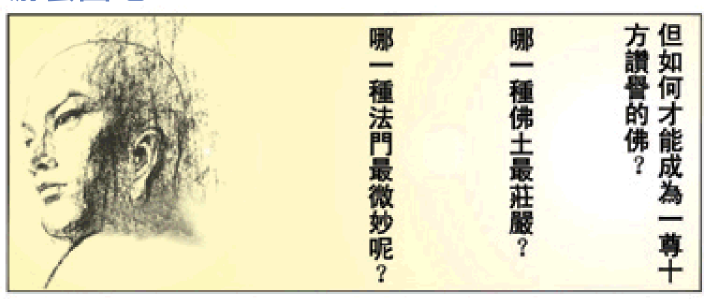
問:當我心不清淨時,會有被附體的情況。多年來我 念佛、誦經以及所修善行都迴向給這些冤親債主, 情況改善不多。請問是自己修學不得力,或是做法不 對?

答:可能兩者都有。一個是方法不完全正確,一個是功夫還不夠,要認真努力。

問:大眾供養道場法師的飲食、用品等,有時不太合適,必須視情形轉供養給某些特定的人士。請問拿去這些用品的居士是否算貪心?是否算如法?

答:這也看當時你的心。你貪心起來了,那就是貪心,你沒有貪心,就沒有貪心,完全看你自己。大眾供養也不必有特定的人士,有特定人士就不平等,就有分別執著,應該是普同供養。供養東西多了,多了大家分。大家分,有人先來的分到了,後來的分不到,那是緣不同,遇緣不同,還是平等的。我並沒有說特地要供養哪些人,緣是大家都不一樣的。所以要用平等心,要用普供養,普供養的功德跟供佛沒有兩樣。

# 游藝園地



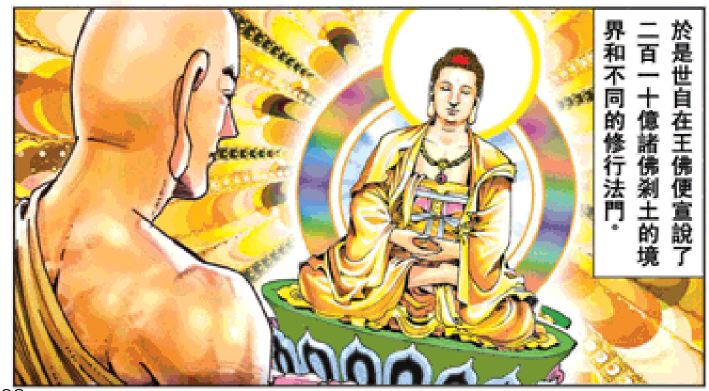


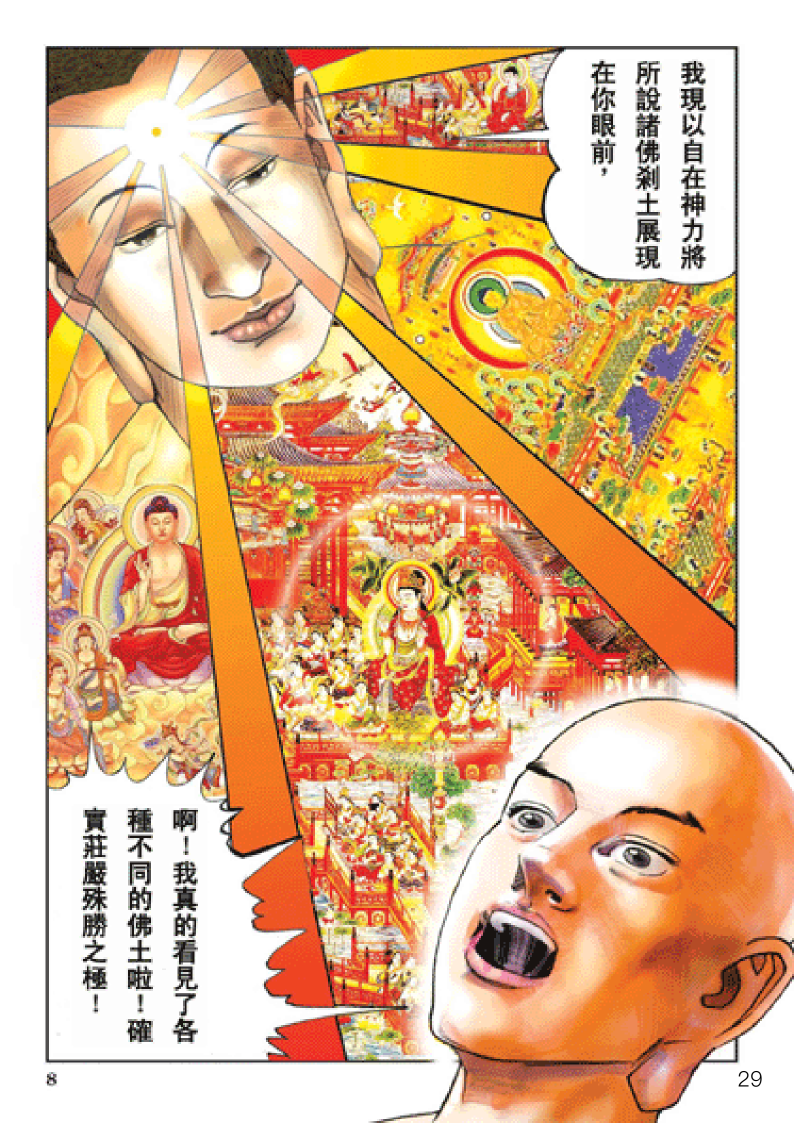


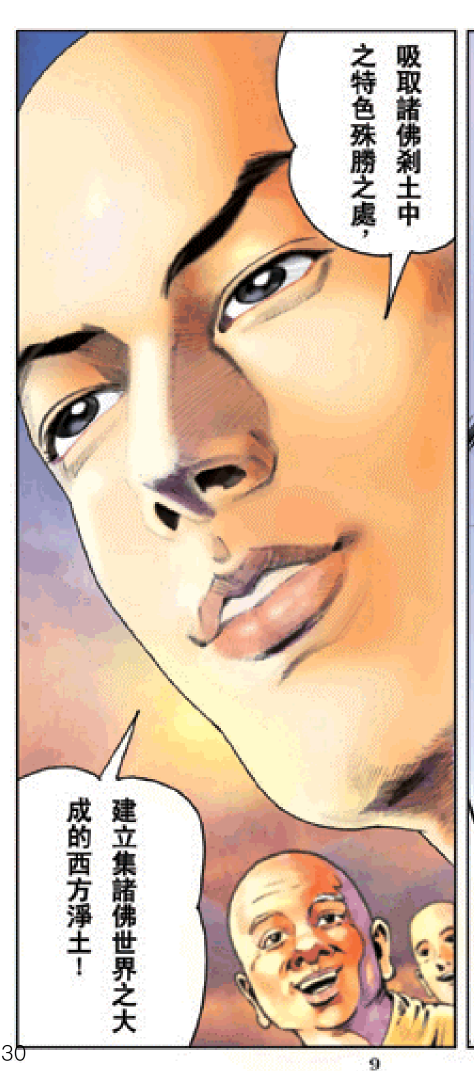


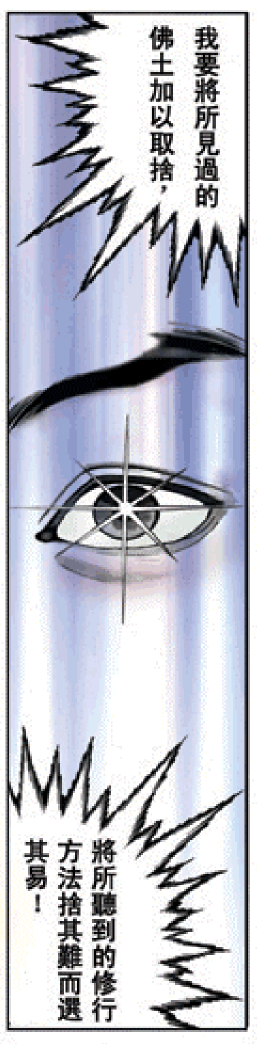


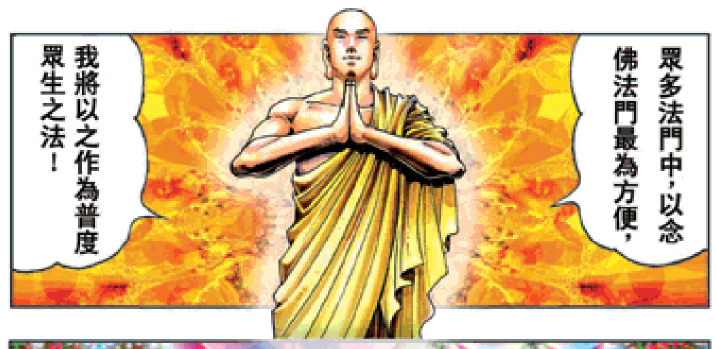






















相謂之不住不減生外 惟明者知其因果實 也智者唯日提昇自 **外世一大事也** 己住境耳 觸體 **☆**□

#### 淨空老和尚網路直播台

◎淨空老和尚最近講演資訊,詳細內容請參考 網路直播台(CN鏡像站)

#### 法寶流通

- ◎淨空老法師講演 CD、DVD 及書籍,皆免費結緣, 請就近向各地淨宗學會索取
  - ○台灣地區同修請領法寶,請至 華藏淨宗學會弘化網 – 法寶結緣
  - ◎中國大陸同修請領法寶,請至 http://fabo.amtb.cn

#### 信息交流

佛陀教育網路學院成立緣起:我們常常收到各地網路同修來信,皆言及雖有心學佛,卻不知從何學起,應如何聽經學習。又 淨空老和尚的講演有大小性相,各個宗派的經論典籍,法海深廣,初學者不知修學之次第,何者為先,何者為後,以故學而不得其宗旨,始勤終惰,退悔初心,實為可惜!今佛陀教育網路學院之成立,正是針對上述緣由,將現有網路的文字(教材)與影音(講演畫面)合為一體,如同「網路電視台」,為世界各地真正有志於學佛者,提供一個方便

快捷,隨時隨地不受時空限制的網路修學環境。網路學院一切課程之排列,皆是以一淨空老和尚為澳洲淨宗學院所訂之課程,從初級到高級,從本科到專科的修學次第,也是為實現澳洲淨宗學院將來能真正達到遠距教學的前哨站。今日社會是科技進步、資訊發達的時代,要善用高科技宣揚妙法,闡釋正教,令佛法傳遞無遠弗屆,才將進一步利益更多學人,將般若文海遍及寰宇,使一切有緣眾生得佛正法薰習之機會。若有心想修學的同修,可至佛陀教育網路學院參觀訪問。

#### 淨空法師英文網站 網址為

http://www.chinkung.org/,此網站主要以配合 淨空法師的和平之旅,同時接引國外眾生認識佛教。 提供 淨空法師多元文化理念及國際參訪等相關資 訊。敬請諸位同修將此網址廣為流通給外國同修,讓 他們更有機緣認識佛教,功德無量!

#### 淨空法師專集大陸鏡像站 網址為

http://www.amtb.cn/,更方便大家記憶。大陸地區同修可以就近訪問這個網站。若同修於瀏覽中有發現任何問題,歡迎來信告知,請至amtb@amtb.tw。

## 最新訊息

## 【下載】儒釋道網路電視台 APP

## 請關注加為好友以接收最新訊息

淨空法師專集網

華藏淨宗弘化網

微信ID:amtbhz

新浪微博

**LOFTER** 

**Facebook** 

淨空法師專集網站 佛陀教育雜誌由華藏淨宗學會網路組恭製

e-mail: amtb@amtb.tw

