

# 佛陀教育雜誌

Vol. 536



# 目 錄

本期專欄 02 如何在順逆境緣當中修淨業(下)

經論輯要 06 金剛經講義節要述記 (261)

> 印祖法語 09 示臨終切要

倫理道德 10 大樹將軍

因果教育 12 太上感應篇講記 (1)

> 翰墨飄香 16 《護生畫集》

學佛答問 17

游藝園地 *21* 食譜 《 蓮海真味 »

網路講座.法寶流通.信息交流 23

# 本期內容簡介

真修行不是在文字上、不是在口頭上,是在 起心動念處。請看本期專欄。

離相,捨是真修行、真功夫。特別要捨念, 捨貪瞋痴的念頭,將人我是非及得失的念頭捨 棄,煩惱就去除大半,心就清淨,智慧即生。請 看《金剛經講義節要述記》。

#### 本期專欄

# 如何在順逆境緣當中修淨業(下)

修行沒有別的,天天找自己的毛病,發現自己的毛病,把毛病改過來,這叫做真修行。這麼多年來,我們提出淨宗修學的綱領:真誠、清淨、平等、正覺、慈悲;看破、放下、自在、隨緣、念佛,念念與這二十個字相應叫做真修行。

挫折、逆境不可能沒有,因為過去今生,學佛之前與學佛之後,起心動念、言語造作都有過失,過失招來不善的果報。果報現前歡喜接受,這業障就消掉了。別人毀謗、侮辱、陷害,我們都要承受,這是消業障;我要辯駁,不接受,這個業障消不了,將來到三途消那就更苦了。現在果報現前,就是佛家常講的重罪輕報,報掉了。怎麼知道報算了?自己反省觀察就知道,煩惱輕了,智慧長了。所以每一次遇到這些境界我非常歡喜,知道這是在幫助我提升。面對大的挫折,沒有瞋恚;殊勝的順境,沒有貪痴,往往是大幅度上升的機緣,自己要認識。所以真正修行人,永遠生活在歡喜感恩的世界。

《金剛經》上講到歌利王割截忍辱仙人,忍辱仙人不但沒有瞋恨,還很感恩,幫助他忍辱波羅蜜修圓滿了。如果忍辱仙人生起瞋恨,這兩個人就結冤仇,冤冤相報真的是沒完沒了!忍辱波羅蜜在哪裡修?就在這個境界上修,這個境界要不現前,不知道自己忍辱功夫到什麼程度。釋迦牟尼佛本來排名在賢劫是第五尊佛,彌勒排在第四,因為他修行精進,超過彌勒菩薩,所以提前成佛,彌勒菩薩延後,跟他兩個對調了。這是得力於歌利王割截身體,釋迦如來對歌利王感恩,所以發願成佛第一個度他。菩薩說話算話,果然第一個度他,鹿野苑說法,第一個證阿羅漢果的是憍陳如尊者,憍陳如尊者的前生就是歌利王。

我們學佛要知道一個最高的原則,不能與一切 眾生結冤仇,就是他要殺我,像歌利王一樣把我凌 遲處死,一絲毫怨恨心沒有,你功夫就大幅度的提 升。要受不了別人一點閒言閒語,這個人一點功夫 都沒有,真正是經上所講的可憐憫者,生生世世搞 六道輪迴。別人罵你、侮辱你,真學佛的人知道, 消業障!你要懂得消業障,歡喜接受。心裡有一點 點不高興、不接受,就結了冤仇!這是你修行功夫 得力與否的關鍵所在。有人天天欺負你,對修行人 來講是好事,把你無量劫的罪障統統消除掉。他欺 負你,他瞧不起你,你一味忍耐,過個三年五載, 他佩服你,他覺得你了不起,他不如你,他會發現 你的長處。

真修行不是在文字上、不是在口頭上,是在起心動念處。心清淨、善良,相貌會轉變,人家一看,這個人是好人、善人,面孔上看得到;身體上看到,一舉一動,這不是裝的。裝模作樣不會長久,被人看穿了就一文不值。

真誠從內心裡發出來,真誠、清淨、平等、正 覺、慈悲,這是菩提心,菩提心就是佛心、菩薩的 心。我們要學佛、要學菩薩,從根本修,根本就是 把心改過來,把虛偽改成真誠,把染污改成清淨, 把傲慢改成平等,把愚痴改成正覺,把自私自利改 成慈悲,這就叫做破迷開悟,轉凡成聖。大家道理 都懂,實際上做不到,這就是古人所說「看得破, 忍不過」,忍不過就是煩惱習氣太重了。我們這一 生修行,能不能離苦得樂,能不能在這一生永脫輪 迴,往生西方極樂世界,這是關鍵。記住惠能大師的話:「若真修道人,不見世間過」,養自己的清淨心,養自己的菩提心;菩提心就是真誠、清淨、平等、正覺、慈悲。常常見世間過,這是虛偽、是染污、是不平、是愚痴、是沒有慈悲,菩提心失掉了。生活在煩惱當中,不能離苦得樂,就是一天念佛十萬聲、二十萬聲也不能往生,為什麼?不是善男子、善女人;善男子、善女人肯定不見世間過,不會把世間不善放在心上,這是我們要記住的。

恭錄自淨空老和尚講演



#### 經論輯要

# 金剛經講義節要述記(261)

#### 八十、結顯名諸佛

何以故。離一切諸相。則名諸佛。

1.若能離一切諸相,便證法身。故曰則名諸佛。

慧徹三空,有放下,空放下,放下也放下,此即法身大士。這個境界就是破一品無明,證一分法身。依功夫淺深,最淺的,破一品無明;功夫深的,破好幾品無明,即是諸佛。

2.諸佛有二說,一為十方三世諸佛。一為初住以上,極果以前,名分證覺,亦名分證佛。共有四十二位,故名諸佛。

「諸佛有二說」,有二種說法。「一為十方三世諸佛」,一般人只知道這個意思。此經說的諸佛不是此義,而是「一為初住以上,極果以前,名分證覺,亦名分證佛」。天台大師說六即佛,其中「分證即佛」就是諸佛。從圓教初住直至等覺,四十一位法身大士,破一品無明,證一分法身,就證得

分證佛位,分證佛位是真佛。離相才能證得、成佛。若緊抓著一切相,不願意放手,不能成佛。放不的人流轉六道輪迴,放下的人出三界。阿羅漢放下三界的有,但執著空。因為不肯放下空,所以墮到偏真涅槃,「內守幽閒,猶為法塵分別影事」。菩薩聰明,不但放下空,空空也放下,所以證入分證佛位。「共有四十二位,故名諸佛」,加上圓滿究竟佛果,合計四十二個階位,都稱為諸佛。

# 3.此人能離一切諸相,是已證得法身。亦即是信心 清淨則生實相,成就第一希有功德。

離相,捨是真修行、真功夫。特別要捨念,捨貪瞋痴的念頭,將人我是非及得失的念頭捨棄,煩惱就去除大半,心就清淨,智慧即生。「信心清淨則生實相」,實相是般若智慧,即根本智。得根本智之後,六根接觸外面六塵境界,就通達明瞭,後得智自然就現前,一接觸就明瞭。佛菩薩句句都是真實話,對我們關懷愛護至極,可惜我們都不聽話。縱然如此,佛菩薩仍舊愛護,並未捨棄我們。

#### 4.所謂實相、諸佛,皆是假名,即皆不可執。故應

#### 一切非、一切離,信心方得清淨。

「所謂實相、諸佛,皆是假名,即皆不可執。」 這些名相也是緣生之法,是佛為方便教導我們而假 設的。它有用處,但不能執著,執著就錯了。「故 應一切非、一切離,信心方得清淨。」對佛法有絲 毫的執著,心就不清淨,十分可惜!縱然在佛門做 好事,也是造輪迴業,須特別要謹慎覺悟。

>>續載中

<sup>《</sup>金剛經講義節要述記》講於1995.5新加坡佛教居士林及美國,

華藏講記組恭敬整理。

#### 印祖法語

# 示臨終切要

宜將一切家事,並自己一個色身,悉皆通身放下,以一塵不染心中,持萬德洪名聖號,作將死想。除念佛求接引外,不令起一雜念,能如是者,壽已盡,則決定往生西方,超凡入聖。壽未盡,則決定業消病癒,慧朗福崇。若不如是作念,痴痴然唯求速愈,不唯不能速愈,反更添病。即或壽盡,定隨業漂沉,而永無出此苦娑婆之期矣。

(正) 與方聖胤書



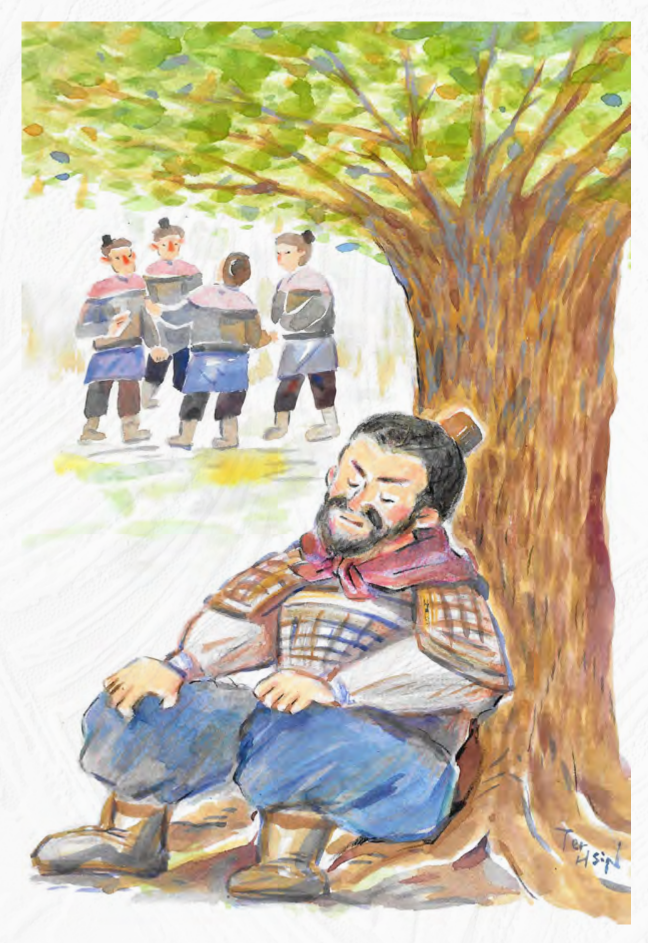
#### 倫理道德

# 大樹將軍

東漢光武帝時候,有位將軍叫馮異。他是光武帝 的偏將。因為打了勝仗,所有的將軍都聚在一起,一 個個講述自己有多大的功勞。

在互相標榜當中,馮異一句話也沒說,跑到一棵 大樹下,默默地坐在那裡,不與他們爭名奪利。光武 帝知道了也很感動,就封馮異為「大樹將軍」。

往往當一個人有德行,不去爭奪名利的時候,其 他的人就會覺得慚愧,就會反省自己。所以,人生在 世,還是學一下大樹將軍,為人處世謙虛退讓,不居 功自傲。



恭錄自 蔡禮旭老師《小故事大智慧》

#### 因果教育

# 太上感應篇講記 ⑴

淨空法師於一九九九年五月十一日在新加坡淨宗 學會啟講《太上感應篇》,共計二五四次。華藏講記 組以講演原稿順文整理,敬成《太上感應篇講記》, 出版流通,供養讀者,同沾法益。

#### ◎ 前言

清朝末年,印光大師駐錫普陀山時,定海知縣曾 禮請大師講經弘法,大師因語言隔閡之故,於是派一 位法師去講《文昌帝君陰騭文》。大師不講佛經,而 講一般的世間善書,這是用心良苦。

「圓人說法,無法不圓。」佛法與世法的分別在於心,不在於法,法本身沒有世間與出世間之分。若吾人心中有妄想、分別、執著,一切法都是世間法,即使學《大方廣佛華嚴經》也是世間法。何以故?不出三界。若離妄想、分別、執著,一切法皆是了生死、出三界之法,無一法而非佛法。

我們在訪問天主教時,有一位先生提出一個問題,

他說天主教講的「靈魂」,與佛法講的「法性」,差別何在?我很簡單的告訴他,有妄想、分別、執著就稱作「靈魂」,沒有妄想、分別、執著就稱作「法性」。有分別、執著,法法都有障礙;離分別、執著,萬法圓融。

虚空法界一切眾生是一法性,《華嚴經》講一法身,「十方三世佛,共同一法身」。既然共同一法身,哪一法不是佛法?況且《太上感應篇》和《文昌帝君陰騭文》,字字句句都是在發揚五戒十善。五戒十善是佛法教學的根本法,若離五戒十善之基礎而求佛法,即是行邪道。而《感應篇》與《陰騭文》就是五戒十善的圓滿落實,與日常應用的最好教材。尤其在現前動亂的社會時代當中,印光大師看得非常清楚,要想挽救災難,拯濟人類,唯有喚醒一切眾生覺悟,斷惡修善,明因識果。

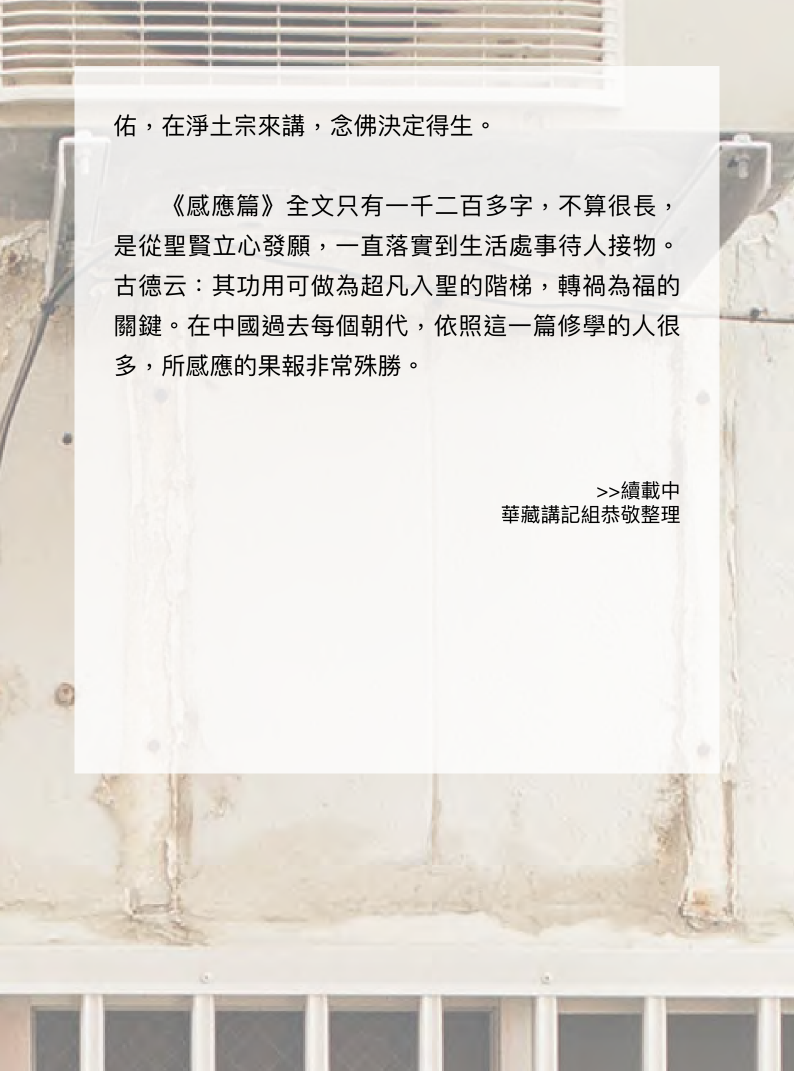
一九七七年,我到香港講經,看到「中華佛教圖書館」收藏很多印光大師「弘化社」出版的書籍。其中《感應篇彙編》、《安士全書》與《了凡四訓》,印得最多,數量超過三百萬冊以上,我非常驚訝!再仔細思惟,這是印祖挽救災難的苦心,這是真實智慧。

此後,我極力提倡,並大量流通這三本書。

西方一些古老的預言認為,災難是眾生造惡業, 所以上帝發脾氣要懲罰世人。他們只提出有劫難,而 沒有挽救的辦法,這是只知其一而不知其二。而《聖 經密碼》比這些預言要高明,其結論在於人心,若人 心能回頭向善,劫難可以化解。但也只是籠統的說了 一句,如何回頭、如何斷惡修善,並沒有具體說明, 遠不如《感應篇彙編》、《安士全書》與《了凡四訓》, 無論是說理、說事都很透徹。

這三本書應當譯成世界各國的語言文字,大量向 全世界流通。並且我們有責任、有使命,勸導大家讀 誦、受持,依教奉行,這不但能轉變自己的業報,也 能安定社會,幫助一切眾生消災免難。希望同修們能 夠重視這件事情,真正斷一切惡,修一切善。

我們修學念佛法門,要「持戒念佛」,因為念佛不持戒、不行善,不能往生,所謂「口念彌陀心散亂,喊破喉嚨也枉然」! 印祖用這三本書籍來彌補我們戒行之不足。最重要的是善心、善語、善行,《感應篇》最後的結論也是如此。心善、言善、行善就得善神保



# 生的扶持



为野 花 扶 我 我 我

摘自《護生畫集》 弘一法師/許士中 書. 豐子愷 繪

# 學佛答問

問:內地同修把老法師講經的講稿印成講記,廣為流通。因時節因緣不同,引起了佛教內外諸多誤解,敬 請開示。

答:這個事情是這樣的,大家學習如果是把講記寫成講稿的話,最好給我看看。另外在國內流通這些東西,國家有國法,如果沒有拿到批號,這是不如法的。同時如果印成這些講記要拿去賣錢的話,那就更麻煩,為什麼?你當成商品去買賣,要納稅,你不納稅是你偷稅,這個國家管,我不管。現在中央政府都知道,他也告訴我確實有人在做,這與法師不相干,由國家法律來管理。

問:請問虛空法界的礦物、植物、日月星辰等是什麼 樣的因緣果報合成的?

答:《華嚴經》裡面「世界成就品」就講這個,世界怎麼成就的,「華藏世界品」是講世界之廣大,我們今天講十法界依正莊嚴,有理、有事,講得確實比現代科學詳細。現代的科學也相當進步,為什麼沒有佛法那麼透徹?就是科學家還沒有把妄想分別執著放下,道理在此地。所以他能看到,用儀器能偵測到,

用數學能夠推算到,但是他沒有辦法真正了解,原因就是沒放下。

問:別人免費贈送的經書、光碟,拿到後是否可以出售?

答:在原則上講不可以。如果你非常貧困,生活很艱難,你拿去出售我也不反對。為什麼?對你也是幫助。既然有人買,買了他一定會去看,你也給他做了個增上緣,他給點報酬給你,我覺得那也是應該的,都是好事情。這裡頭都有因果,因果諸位就要很細心的去觀察、去理解。

問:弟子自從大病之後,能看到奇怪的景象,但不是 鬼神,請問為何會如此?

答:這種現象醫學裡面講的叫幻覺。幻覺也有因緣, 因緣很複雜。有過去所做的事情,阿賴耶識裡頭落的 印象,也有前生的,甚至於也有很多世以前的,都有 可能。阿賴耶識含藏無量的業習種子,在我們自己心 思散亂的時候,沒有法子控制,往往它就會起現行。 人晚上作夢也是這個道理,當你自己不能控制的時 候,阿賴耶識裡的種子現行就變成夢境。夢境很複 雜,那就想到業習種子的複雜。 問:道場晚上播放《地藏經》,是一天一片好,還是 一天多片?甚至達到八片,行嗎?

答:都可以。一天一片也可以,一天多片也可以,就是看你的方便。知道有些幽冥界的眾生,我們見不到的,你播放他也能聽到,他也很歡喜。

問:怎樣管理念佛堂,才能真正快速有效的成就人往 生?

答:管理道場不限定是念佛堂,最重要的是六和敬,這是釋迦牟尼佛教導我們的,能夠遵守六和敬就是如法的道場。淨宗道場如果真正要想成就,最重要的是「止語」,不說話。讓你在念佛堂,起心動念都是阿彌陀佛,念的是阿彌陀佛,拜的是阿彌陀佛,心裡面想的是阿彌陀佛,這很容易成就。東北長春的百國興隆寺常慧法師的念佛堂,她就用這個方法。而且長年舉行佛七,一般都是十個佛七連著做一節。你到那邊進入念佛堂七十天,七十天就是叫你想佛、念佛、拜佛,都是阿彌陀佛,沒有第二句。七十天不要說話,不要跟任何人說話,也不要跟家裡聯繫,凡是去的人都很有效果。這個方法就是給我們做了個示範,真正念佛堂就是這種方式。

問:念佛堂共修應如何管理,才能讓每位同修身心自 在快樂,又能發揮共修的優勢?

答:這沒有別的,要真正慈悲愛護。念佛堂的護法就跟慈母一樣,把念佛堂裡面的同修要照顧得很周到。 他的衣食住行、生活起居,因為他不說話,所以處處你都要想到、要照顧到,這是真實的功德。

問:道場念佛堂也包括了共同聽經的時間,請問聽經 念佛的時間安排,應固定不變還是依情況時常調整為 佳?

答:念佛堂是固定的,生活起居是固定的,所以還是以不變為原則。聽經的時間一天最多不要超過四個小時,為什麼?要以念佛為主。為什麼要加上聽經?因為聽經可以幫助你斷疑生信。譬如七十天是很長的時間,天天念佛,怕自己有疑惑,聽經可以幫助你破迷生信。開悟是困難,但是幫助你生信心這沒有問題,讓你能夠心安,心安理得。道理明瞭之後,心就安定,這是個助緣,可以這樣做的。

# 游藝園地

### 山水豆腐

材料:

嫩豆腐 ......1盒

調味料:

醬油......少許 甜麵醬......3大匙

太白粉 .......... 適量

#### 作法步驟:

- 1. 豆腐切成三角,二面沾上太白粉(因為豆腐容易出水,一邊沾粉一邊 煎,才不會黏鍋),並放入平底鍋煎至金黃色之後,取出擺入盤中。
- 2. 將甜麵醬、醬油加少許水煮成汁倒入碗中,灑上麻油,沾豆腐食用。



摘自《蓮海真味》

相謂之不住不減生外 惟明者知其因果實 也指者唯日提昇自 **外世一大事也** 己住境耳 觸體 **☆** 

#### 淨空老和尚網路直播台

◎淨空老和尚最近講演資訊,詳細內容請參考 網路直播台(CN鏡像站)

#### 法寶流通

- ◎淨空老法師講演 CD、DVD 及書籍,皆免費結緣, 請就近向各地淨宗學會索取
  - ○台灣地區同修請領法寶,請至 華藏淨宗學會弘化網 – 法寶結緣
  - ◎中國大陸同修請領法寶,請至 http://fabo.amtb.cn

#### 信息交流

佛陀教育網路學院成立緣起:我們常常收到各地網路同修來信,皆言及雖有心學佛,卻不知從何學起,應如何聽經學習。又 淨空老和尚的講演有大小性相,各個宗派的經論典籍,法海深廣,初學者不知修學之次第,何者為先,何者為後,以故學而不得其宗旨,始勤終惰,退悔初心,實為可惜!今佛陀教育網路學院之成立,正是針對上述緣由,將現有網路的文字(教材)與影音(講演畫面)合為一體,如同「網路電視台」,為世界各地真正有志於學佛者,提供一個方便

快捷,隨時隨地不受時空限制的網路修學環境。網路學院一切課程之排列,皆是以一淨空老和尚為澳洲淨宗學院所訂之課程,從初級到高級,從本科到專科的修學次第,也是為實現澳洲淨宗學院將來能真正達到遠距教學的前哨站。今日社會是科技進步、資訊發達的時代,要善用高科技宣揚妙法,闡釋正教,令佛法傳遞無遠弗屆,才將進一步利益更多學人,將般若文海遍及寰宇,使一切有緣眾生得佛正法薰習之機會。若有心想修學的同修,可至佛陀教育網路學院參觀訪問。

#### 淨空法師英文網站 網址為

http://www.chinkung.org/,此網站主要以配合 淨空法師的和平之旅,同時接引國外眾生認識佛教。 提供 淨空法師多元文化理念及國際參訪等相關資 訊。敬請諸位同修將此網址廣為流通給外國同修,讓 他們更有機緣認識佛教,功德無量!

#### 淨空法師專集大陸鏡像站 網址為

http://www.amtb.cn/,更方便大家記憶。大陸地區同修可以就近訪問這個網站。若同修於瀏覽中有發現任何問題,歡迎來信告知,請至amtb@amtb.tw。

#### 最新訊息

#### 【下載】儒釋道網路電視台 APP

#### 請關注加為好友以接收最新訊息

淨空法師專集網

華藏淨宗弘化網

微信ID:amtbhz

新浪微博

**LOFTER** 

**Facebook** 

淨空法師專集網站 佛陀教育雜誌由華藏淨宗學會網路組恭製

e-mail: amtb@amtb.tw

