## 巴利學習系列Ⅱ.

# 《尼柯耶》選讀

一、 **S**. 56:11 Dhammacakkappavattanasuttam 《轉法輪經》

(此檔案略:二、S.22:59 Anattalakkhaṇasuttam《無我相經》

三、M.2 Sabbāsavasuttaṁ《一切漏經》

四、M.13 Mahādukkhakkhandhasuttaṁ《大苦蘊經》)

- 漢巴對讀分析、文法分析、法義加油站-

整理者:釋性恩(Dhammajīvī)

## 前言

巴利文法的學習目的與喜悅是要進一步去閱讀巴利原典。「巴利學習系列」第一集著重文法的基本概念做入門的學習與練習和簡明實用巴利文法的匯集;第二集《尼柯耶》選讀則是以此為工具進一步地來閱讀巴利原典,其中除了作巴利文法分析之外,也作文章的分析和法義探討。希望透過這樣的學習系列,用思考→理解→記憶的步驟來強化與提升我們的學習,有系統而又輕鬆地學習巴利文,並且能打開自己的聽覺往佛陀的法義與柔軟音聲。

在這《尼柯耶》選讀四部經中,每部經包含四個步驟:

#### (一) 概要架構、經要、科判:

把整部經的文章組織架構、經典主要法義或詳細科判等一目了然地整理出來,讓人更容易掌握整部經的架構、因果邏輯與法義重點。

## (二) 漢、巴對讀分析:

以的漢、巴二版相同經典對讀,作文章分析、逐句或每段做詳細對照與分析科判, 並加註腳。期望透過這樣訓練活化自己的學習與閱讀文章能力,強化自己的分析與 思考細膩,合理與正確地掌握佛陀的法義。

#### (三) 文法分析:

著重文法文分析。把每句中字字的中文意思、字源和格變化等作解析,或每句中 前後因果邏輯一塊塊地分析開來。

作習題是一回事,經典中的文法構造是一回事,如何才能既紮實又輕鬆上路呢? 事實上,只要任何事情不怕從零開始,又有興趣認識佛陀的柔軟音聲與法義,對巴 利字的語尾變化熟悉,合理解析文法理論,要輕鬆地走上閱讀巴利原典之路並不是 不可能實現的夢。

## (四)法義加油站:

整部經的圖解化或針對第一部分註腳適當地結合論而給予更豐富與合乎邏輯思考的法義解釋,讓人會因此加油而跑力十足,更好樂去一窺堂奧。

在法義內容上,這四部經典因為都與五取蘊相關而做這樣選讀:

#### ( – ) S. 56:11 Dhammacakkappavattanasuttam:

S.= Samyuttanikāya,《相應部》;56:表示此部中第56相應—《諦相應》;11:這相應中的第11經—《轉法輪經》。S. 56:11 也就是表示《相應部 56 諦相應 11 轉法輪經》。這是世尊開悟後第一次對五比丘所宣說的經典,也是世尊教導弟子如何證得初果的法門。

此經的核心論點是「四聖諦的三轉十二行相」,這與證初果又有何關聯?其關鍵在於產生我見的五取蘊,而五取蘊則為四聖諦中的苦諦。《相應部》中所敘述內容是針對特殊對象而做概要性說的,若沒有論的詳細分析與活化思考,它給人的理解是平面的。因此,在這部經的法義部分將結合論而精闢其中的邏輯思考與因果。

### (二) S.22:59 Anattalakkhanasuttam:《相應部 22 蘊相應 59 無我相經》。

這是世尊開悟後所宣說的第二部經典,也是世尊教導弟子如何證得阿羅漢果的法門。

在這部經中,世尊首先以二個層次確定「五蘊無我」,次以五套十一個角度的五蘊初結「五蘊無我」,最後再詮釋修行的道次第乃至自作證。由此經中顯見,即使想證初果者都必須觀照五蘊(苦諦)與緣起(集諦)。

#### (三) M.2 Sabbāsavasuttam:

M.= Majjhimanikāya,《中部》;2即是其中的第2經為《一切漏經》。佛陀教導弟子斷漏的七種方法。其中「見」部分為首要,斷「我見」就是證初果的多聞聖弟子,執「邪見」者即是有三世十六種疑的無聞凡夫。其中區別關鍵在於如理作意或不如理作意、所應作意的法或所不應作意的法。

在這七種斷漏方法中,讓人去省思斷漏是身體的避或心的防護?有時候,「避」不是不好,而是看清楚之後而有這樣選擇,這樣的「避」也是一種解決煩惱方法。

#### (四) M.13 Mahādukkhakkhandhasuttam:《中部·13 大苦蘊經》。

在這部經中探討欲色受三個主題的味患離,在色上的觀點與《相應部》或《雜阿含經》從勝義諦角度詮述的角度不同,這部經是從觀身不淨的角度來講對色的過患。

在漢巴對讀方面,以元亨寺出版的《漢譯南傳大藏經》,為對讀本,主要是我們所處的環境是華文區,而在華文佛典翻譯上或許有些瑕疵,以訛傳訛而讓人望之卻步,也因而錯失了分享原典中精髓的機會。巴利語也不是認識佛法精髓的唯一,事實上是希望透過漢譯版和巴利原典的漢巴對讀與分析,合理地理解,用適當客觀的態度去面對和使用漢譯本,活化自己對佛陀法義的思考與理解,而不是造成彼此的衝突與批評,畢竟語言它還是世間相。期望我們都能超越它,缺少了一個密碼是打不開保險箱的,同樣地,要打開聽覺聆聽佛陀法義與柔軟音聲,依教奉行而達終極目的地,文字般若還是其中重要樞紐之一。三藏與三學相輔相成、平衡發展才能事半功倍。

一篇巴利原典要兼顧文法分析、文章分析和法義探討等三大目的,這是困難的,也是有別於過去的學習方式與思考邏輯。因此對於這些部分,整理者必須表示深切感恩<u>原始佛教學院</u>師長們的多方面教導與提供有價值的建議、資訊等等,讓整理者感受了學習巴利語的喜悅,有機會真正認識與涉入這巴利聖典。

由於整理者學識和經驗的有限,全書中必有遺漏、錯字或未詳盡的地方,敬請知見 者不吝給予指導,以期再版中的更正,而使本學習系列更盡善盡美。期望它能讓同好者學 以致用地做漢巴對讀與分析、法義探討。

祝福平安快樂!

性恩 (Dhammajīvī 法命) 2004,12,11

## 巴利學習系列 Ⅱ.

# 《尼柯耶》選讀

# --目次--

| 前言       | i               |                                         |                   |                 | I    |  |
|----------|-----------------|-----------------------------------------|-------------------|-----------------|------|--|
| 目号       | 欠               | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                   |                 | Ⅲ    |  |
| 經典       | 、文法略符           | ••••                                    |                   |                 | V    |  |
| . —, ,   | , , <u></u> , , |                                         |                   |                 |      |  |
| 文法       | <b>畝</b> 例      |                                         |                   |                 | VI   |  |
| <u> </u> | S.56:11 Dhami   | <u>nacakkappavat</u>                    | tanasutta         | m 《轉法輪經》        | 1    |  |
|          | 〔一〕概要架樟         | <b>事、經要</b>                             |                   |                 | 1    |  |
|          | 7 7722 11711    | •                                       |                   |                 |      |  |
|          |                 |                                         |                   |                 |      |  |
|          |                 |                                         |                   |                 |      |  |
|          | [四] 広我加油        | 山山                                      | •••••             |                 | 41   |  |
| 參考       | 彗目              |                                         |                   |                 | 60   |  |
|          |                 |                                         |                   |                 |      |  |
|          |                 | 畔                                       | <b>各符</b>         |                 |      |  |
|          |                 | 一、巴利經典                                  | <b>基</b> (P.T.S.岚 | 页) <b>略符</b>    |      |  |
| A.       |                 |                                         |                   |                 |      |  |
| D.       | Dīgha-Nikāya    | 《長部》                                    | S.                | Saṁyutta-Nikāya |      |  |
| Dp.      | Dhammapada      | 《法句經》                                   | Vin./ V.          | Vinayapiṭaka    | 《律藏》 |  |
| Itv.     | Itivuttaka      | 《如是語》                                   | Ud.               | Udāna           | 《自說》 |  |
| J.       | Jātaka          | 《本生經》                                   |                   |                 |      |  |
|          |                 | 二、文                                     | 法略名               | _               |      |  |
| <b>√</b> | root            | 動詞詞根                                    | mid.              | middle          | 中間態  |  |
| abl.     | ablative        | 從格、奪格                                   | n.                | neuter          | 中性   |  |
| abs.     | absolute        | 絕對、獨立                                   | nom.              | nominative      | 主格   |  |
| acc.     | accusative      | 受格、對格                                   | num.              | numeral         | 數詞   |  |
| act.     | active          | 主動                                      | opt.              | optative        | 願望法  |  |
| adj./a.  | adject          | 形容詞                                     | pass.             | passive         | 被動   |  |
| adv.     | adverb          | 副詞                                      | p./ pl.           | plural          | 複數   |  |
| aor.     | aorist          | 過去式                                     | pr.               | present         | 現在式  |  |

| cau.    | causative     | 使役式     | ppr.      | peresent          | 現在分詞  |
|---------|---------------|---------|-----------|-------------------|-------|
| cond.   | conditional   | 條件法     |           | participle        |       |
| conj.   | conjunction   | 連接詞     | pp.       | past participle   | 過去分詞  |
| dat.    | dative        | 為格、與格   | pref.     | prefix            | 接頭詞   |
| denom.  | denomination  | 名動詞     | prep.     | preposition       | 介係詞   |
| desid.  | desiderative  | 示意動詞    | pron.     | pronoun           | 代名詞   |
| f.      | feminine      | 陰性(女性)  | rel.pron. | relative pronoun  | 關係代名詞 |
| fut.    | future        | 未來式     | s. / sg.  | singular          | 單數    |
| gen.    | genitive      | 屬格      | Sk.       | Sanskrit          | 梵語    |
| ger.    | gerund        | 連續體     | suf.      | sufix             | 接尾詞   |
| grd.    | gerundive     | 義務分詞    | vi.       | intransitive verb | 不及物動詞 |
| imp     | imperative    | 命令〔祈使〕法 | vt.       | transitive verb   | 及物動詞  |
| ind.    | indeclinable  | 不變化詞    | voc.      | vocative          | 呼格    |
| inf.    | infinitive    | 不定詞     | 1 / 1 p.  | first person      | 第一人稱  |
| ins.    | instrumental  | 具格      | 2 / 2 p.  | second person     | 第二人稱  |
| intens. | intensitive   | 強意動詞    | 3 / 3 p.  | third person      | 第三人稱  |
| interj. | interjection  | 感嘆詞     | >         | become            | 變成    |
| interr. | interrogative | 疑問詞     | <         | come from         | 來自    |
| loc.    | locative      | 處格、位格   | /         | or                | 或     |
| m.      | masculine     | 陽性(男性)  | &         | and               | 和     |
|         |               |         | =         | equal to          | 等於    |

## 文法分析範例:

| 巴利:  | Ehi bhikkhū'ti                                                                                                            | Bhagavā avoca,        | svākkhāto                                           | dhammo,              |
|------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------|-----------------------------------------------------|----------------------|
| 中文:  | (你)來 比丘 引號                                                                                                                | 世尊 (他)說了              | 已被善說                                                | 法                    |
| 原形:  | eti bhikkhu+iti                                                                                                           | Bhagavant vacati      | su+ <u>akkhāta</u>                                  | dhamma               |
| 字源:  | √i bhikkhati 乞求                                                                                                           | bhaga+-vant √vac      | pp. of akkhāti                                      | dharati              |
|      | 走 <desid.of td="" √bhaj="" 分配<=""><td>吉祥 具有 說</td><td><a+√khyā td="" 見<=""><td>&lt;√dhr 支持</td></a+√khyā></td></desid.of> | 吉祥 具有 說               | <a+√khyā td="" 見<=""><td>&lt;√dhr 支持</td></a+√khyā> | <√dhr 支持             |
| 格變化: | (imp.2,s.) (m.s.voc.)                                                                                                     | (m.s.nom.) (aor.3,s.) | (m.s.nom.)                                          | (m.s.nom.)           |
|      | 動詞活用次序:                                                                                                                   | 名詞曲用次序:               | 動詞的                                                 | 的梵文字根 <sup>1</sup> , |
|      | (imp. 2, s.)                                                                                                              | (m. s. nom.)          |                                                     | 巴利學習系列」 I            |
|      | (時態,人稱,數)                                                                                                                 | (性,數, 格)              | 之 p.200-c                                           | : 欄                  |

 $<sup>^1</sup>$  水野弘元 所著之「巴利語辭典」版本和 P.T.S.出版之「巴英字典」裡字源是是使用梵語動詞字根,而 Buddhadatta 大長老的「簡明巴英字典」則是巴利動詞字根。梵語動詞字根和巴利動詞字根,請見「巴利學習系列 I 」 p.196-213。

動詞活用表,請見 「巴利學習系列 」 I , 名詞曲用,請見

「巴利學習系列」 I,p.152-157

dukkhassa 巴利: brahmacarivam sammā antakirivāvā'ti. 中文: 行 梵 行 正、徹底、完全 苦的 恚 作 引號 原形: carati brahma+cariva sammā dukkha anta+ kirivāva+iti 抽象 of karoti ♥ 字源: √car √brh < du+kha(=ākāsa) <√kr 做、造 大、強壯 移動 天空 格變化: (imp.2,s.) (m.s.acc.) (adv.) (n.s.gen.) (f.s.dat.) (ind.)

試譯 : 世尊說了:「來,比丘!法是已被善說,為了苦的滅盡而正行梵行。」

**查字範例簡介** (依水野弘元 所著之「巴利語辭典」版本為範本)例如:

[1] 上之 Bhagavant (見 p.207 右下):

Bhagavant m.[ " bhaga-vant],

①此中,此字是-vant 結尾;

所以此字的字尾變化即用〔-vant,m.〕此曲用公式

②m.表示此字的性 <sup>2</sup>—是男或陽性。

(見「巴利學習系列」 I 之p.156,第 17 號格變化)。

③[ ]括弧號=表示此字的字源或分解; ④"=表示此巴利字與梵語同形;

⑤bhaga-vant=表示Bhagavant 來自bhaga(此字意義在左邊—幸運、福運³)加上接尾詞vant,一般用bhagavant<br/>
bhaga-vant表達。

[2] 上之 uggacchati (見 p.58 右): uggacchati [ud-gam] 上昇。

①一般上,動詞大都以〔現在式、第三人稱、單數〕表達,此中 uggacchati 即是。

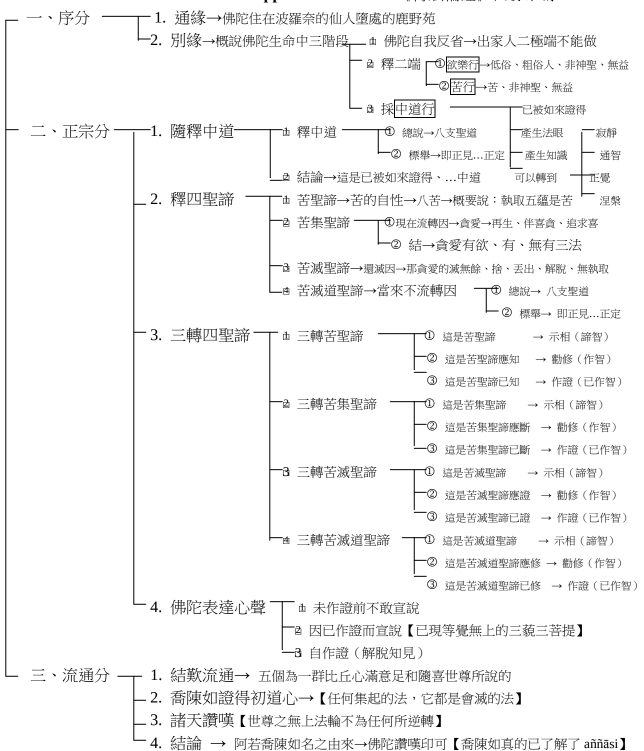
- ② ud = 接頭詞,其意義「向上」參見「巴利學習系列」 I 之 p.179-182,十一、動詞的複合詞。
- ③ gam 粗體字表示「梵語動詞字根」其意思「去,往」請見「巴利學習系列 I 」之 p.198-a 欄 。

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 其他名詞字,也有可能是中性字=n.,但有時又當形容詞=a.用。 此辭典中所使用省略符號參見前面之 p. V。此學習系列中之文法略符,請參見 p.Ⅲ或「巴利學習系列」 I, p.217 欄 。

<sup>3</sup> 若對日文不甚理解乃至不懂,可與巴英辭典中相同字之英文字互相對照。重要的是「不怕從零開始」。

## 《轉法輪經》漢、巴對讀分析

## S. 56:11 Dhammacakkappavattanasutta前 《轉法輪經》概要架構



經要:這是佛陀開悟後,在鹿野苑第一次對五個為一群的比丘說法。首先自我反省出家人不可從事欲樂行、苦行這二極端,而採中道修行。接著解釋四聖諦和三轉四聖諦十二行相。以及表達心聲。最後,諸天亦發出聲音讚嘆佛陀的這初轉法輪不被逆轉。當在宣說時,其中的喬陳如證得初道心,佛陀讚嘆他是真的「aññāsi」,從此而名阿若喬陳如。

# 相應部經典六 大篇

## 第十二 諦相應

## 第二 轉法輪品

## [--] 第一 如來所說 $^{4}1^{5}(-)$

一 如是我聞。一時,世尊住波羅捺國仙人墮處 <sup>6</sup>鹿野園。

## 4217 二 於此處,世尊言五比丘8日:

「諸比丘!出家者 9不可親近於二邊。以何為二邊耶?

- 三 (一)於諸欲 10 以愛欲貪著為事者,乃下劣、卑賤、凡夫之所行、非聖賢,乃無義相應。
  - (二)以自之煩苦為事者 <sup>11</sup>,為苦,非聖賢,乃無義相應。諸比丘!如來捨此二邊,以 中道現等覺。此為資於眼生、智生、寂靜、證智、等覺、涅槃。

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> 此中譯本為元亨寺版本(原為直書),原文則為 P.T.S. 版本, S. V, p. 424 為 [Tathāgatena vutta□《如來所說》。 而對讀之巴利原典則為「第六結集」之光碟版,新版中此經則稱為《轉法輪經》。

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> 這個數字是此中譯版本的註解數目,在每經的最後,如本經的 p.14 最後。

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> 某個時候 Ekam samayam,或舊譯為「一時」,是指佛陀成道之後兩個月,在陽曆七月的月圓日(兩季安居前一天)。那時佛陀從菩提伽耶(Bodhigaya)來到仙人墮處(Isipatane)的鹿野苑(migadāye)。 為什麼稱為「仙人墮處」呢?

① 因為我們的菩薩成佛之前,有許多仙人(隱士)住在喜馬拉雅山,包括許多辟支佛在內。他們從居住地方 飛來,在鹿野苑降落下來,然後進入波羅奈城去托缽。托完缽之後,又從鹿野苑起飛,回到喜馬拉雅山去。

② 那些辟支佛在這地方舉行布薩與集會;過去諸佛也都曾以神通飛來,在此地降落,開示《轉法輪經》。因此這地方稱為「仙人墮處」。

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> 此數字表示為 PTS. 版本此段巴利原文之頁數。

<sup>8</sup> 五比丘的故事請參見 p.29-32「法義加油站」二。

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Saddanītippakaraṇam p.270,51-54 行裡做這樣的解釋,大意是:比丘中的「比」字,在巴利文中有「危險、怖畏」的意思,也就是說在輪迴的痛苦中,他們害怕,能看到生死輪迴之險怖者,此稱為「比丘」。

下文之「出家者」pabbajitena 則是指努力驅除煩惱的人。他捨棄世俗的生活,履行沙門的義務,精進地修行戒、定、慧,以期滅除一切煩惱,證悟永遠的寂靜—涅槃(nibbāna)。

<sup>10</sup> 沉迷於感官的欲樂。當佛陀出家之前而還是悉達多太子(siddhattha)時,享受了許多年的感官欲樂:他住在分別適合於一年(冬、夏、雨)三季的三座豪華宮殿裡;娶了耶輸陀羅(Yasodharā)公主為妻,生了兒子—羅睺羅(Rāhula);週遭的一切人事物都是愉悅迷人的。然而他無法在這樣放逸的生活中找到他累世所追求的真理,這就是為何在他成道之後宣示說:沉迷於感官欲樂是低下、粗俗、凡夫、非神聖、沒有利益的行為。

假如沉迷於感官享樂,他對欲樂的執著會日漸增強而陷入貪欲的漩渦之中,無法自拔,因而無法證悟涅槃 或達到其他禪修的成果。

<sup>11</sup> 自我折磨的苦行,如逐漸延長呼吸的時間;斷食;只吃草、苔蘚、塵土等;一天只吃一顆豆、一粒米、一粒芝麻; 長久時間一腳站立;睡臥在刺尖上等等。古時候的印度人誤以為煩惱的根源來自身體,因此他們想透過折磨自己的身體,以期消舊業、不再造新業而滅除煩惱。佛陀修苦行的其他相關資料參考 p. 33-34「法義加油站」三。

| S.56:11 (1.) Dhammacakkappavattanasuttam                                                |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                         |
| □□□□□□□《轉法輪經》之分析                                                                        |
| 一、序 分 <sup>12</sup>                                                                     |
| 1. 通緣                                                                                   |
| Ekam samayam Bhagavā bārāṇasiyam viharati Isipatane Migadāye.<br>某個時候,世遵住在波羅奈的仙人墮處的鹿野苑。 |
| <ul> <li><b>2.</b> 別緣 → 概説佛陀生命中三階段</li> <li>2.1 佛陀自我反省→ 出家人二極端不能做</li> </ul>            |
| ☐ Tatra kho Bhagavā pañcavaggiye bhikkhū āmantesi—                                      |
| "Dveme, bhikkhave, antā pabbajitena na sevitabbā.<br>在那裡,世尊告訴五個為一群的比丘們:「比丘們!有不應被出家      |
| 人實行的這二個極端。 」□□ 2.2 問二極端                                                                 |
| Katame dve?                                                                             |
| 「二個是什麼呢?」 □□2.3 釋                                                                       |
| 2.3.1 極端一 → <b>第一階段 (皇宮生活)</b><br>2.3.1.1 從事欲樂行                                         |
| Yo cāyam kāmesu kāmasukhallikānuyogo                                                    |
| 「任何在欲樂上從事那種欲樂的執著<br>□□2.3.1.2 欲樂行的缺點                                                    |
| hīno gammo pothujjaniko anariyo anatthasamhito,<br>是低俗的、粗俗鄉下人、世俗人、非神聖的、無意義              |
| 的;<br>2.3.2 極端二 → <b>第二階段 (六年苦行)</b>                                                    |
| 2.3.2.1 從事自我折磨                                                                          |
| yo cāyam attakilamathānuyogo                                                            |
| □任何從事那種自我折磨<br>2.3.2.2 自我折磨的缺點                                                          |
| dukkho anariyo anatthasamhito.                                                          |
| □是苦的、非神聖的、無意義的。」                                                                        |
| 2.4 採中道行→ <b>第三階段 (中道修行)</b><br>2.4.1 如來離這二極端                                           |
| Ete kho, bhikkhave, ubho ante anupagamma                                                |
| 「比丘們!拋棄這二極端之後,□                                                                         |
| □□2.4.2 證得中道<br>majjhimā paṭipadā Tathāgatena abhisambuddhā□                            |
| 中道已被如來證得 <sup>13</sup> ,□□                                                              |
| 2.4.3 中道的功能目的                                                                           |
| cakkhukaraṇī ñāṇakaraṇī□是產生(法)眼、產生知識,                                                   |

 $<sup>^{12}</sup>$  佛經在解經方式上大致可分為序分、正宗分、流通分等三個大綱,有如現代作文上分為前言、正文和結論等 三部分。在這裡的學習則保持原有的解經方式,但是再融合現代西方的簡明科學解析方式。 <sup>13</sup> 佛陀開悟時所說的偈頌,請參見「法義加油站」p.34 四。

| upasamāya | abhiññāya s | sambodhāya     | nibbār | aāya s | saṁvat | tati" | $\Box\Box$ |
|-----------|-------------|----------------|--------|--------|--------|-------|------------|
|           | □垣          | <b>」以轉到寂靜、</b> | 通智、    | 正覺     | 、涅槃    | ° _   |            |

- 四 諸比丘!云何乃能如來於中道現等覺,資於眼生、智生、寂靜、證智、等覺、涅槃 <sup>14</sup>耶? 乃八支聖道是。謂:正見、正思惟、正語、正業、正命、正精進、正念、正定 <sup>15</sup>是。 諸比丘!此乃如來所現等覺之中道,此乃資於眼生、智生、寂靜、證智、等覺、涅槃。
- 五 諸比丘!苦聖諦 <sup>16</sup>者,即是此,謂:生苦、老苦、病苦、死苦、愁悲憂惱苦、遇怨憎者苦、與所受者別離苦、所求不得苦,略說為五取蘊苦 <sup>17</sup>。
- 六 諸比丘!苦集諦者,即是此,謂:後有起、喜貪俱行、隨處歡喜之渴愛,謂:欲愛、 有愛、無有愛是。

### 二、正宗分

□□3. 隨釋中道 □ 八支聖道 3.1 問 □ 中道

"Katamā ca sā, bhikkhave, majjhimā paṭipadā Tathāgatena abhisambuddhā cakkhukaraṇī ñāṇakaraṇī

□□□□□「比丘們!什麼是已被如來證得、產生(法)眼、產生知

識的中道,

upasamāya abhiññāya sambodhāya nibbānāya samvattati?

可以轉到寂靜、通智、正覺、涅槃呢?□

14 產生(法)眼:或徹見,即透視四聖諦的慧眼。 產生知識:即了悟四聖諦的智慧。

可以轉到寂靜:即一切煩惱滅盡無餘。 通智:即了悟四聖諦的智慧。

正覺:即了悟四聖諦的聖道智。 涅槃:即生死輪迴的結束,永遠的解脫、究竟之樂。

15 在 D.22《大念處經》中解說八聖道分:

①正見:了知苦的智慧、了知苦因的智慧、了知苦滅的智慧、了知導致苦滅之道的智慧。

②正思惟:出離思惟、無瞋思惟、無害思惟。(將心投住於四聖諦。由於禪那法也包含於苦諦中,因此將心投 入於禪那目標與禪那法也是正思惟。正見與正思惟經常相伴存在而生起於同一心識剎那中。)

- ③正語:不妄語、不兩舌、不惡口、不綺語。
- ④正業:不殺生、不偷盜、不邪淫。
- ⑤正命: 捨離邪命而以正當的方法謀生。(3-5項屬於戒行的訓練)
- ⑥正精進:生起意願、勤奮、激發精進、策勵自心、努力避免尚未生起的邪惡不善法生起,努力降伏已經生起的邪惡不善法;努力促使尚未生起的善法生起,努力使已經生起的善法持續、不衰退、增長、廣大、成就圓滿。
- ②正念:以熱誠、正知、正念安住於觀身為身、觀受為受、觀心為心、觀法為法,去除對世間的貪欲與憂惱。
- ®正定: 1. 遠離愛欲,遠離不善法,進入並安住於具有尋、伺和由遠離而生之喜、樂的初禪。
  - 2. 平息了尋、伺之後,藉著獲得內在的清淨與一心,他進入並安住於沒有尋、伺,但具有由定而生之喜、樂的第二禪。
  - 3. 捨離了喜之後,他保持捨心,具備正知與正念,這樣他以(名)身感受快樂,正如聖者們所說的: 『此快樂是安住於捨心與正念者所感受的。』他進入並安住於第三禪。
  - 4. 由於捨離了苦與樂,和先前滅除了喜與憂,他進入並安住於超越捨與正念淨化第四禪。

<sup>16</sup> 關於四聖諦的進一步法義,請參考 p.35-41「法義加油站」五。

<sup>17</sup> 八苦,請參考 p.41-43「法義加油站」六。

| 3.2 釋<br>3.2.1 總結-八支聖道 |                                                                     |
|------------------------|---------------------------------------------------------------------|
|                        | ameva ariyo aṭṭhaṅgiko maggo,□□就是這八支聖道,                             |
| 3.2.2 標舉               |                                                                     |
| · ·                    | yathidam—□□□□□也就是—                                                  |
|                        | ammādiṭṭhi                                                          |
|                        | ammāsati 8.sammāsamādhi                                             |
|                        | 正見□、正思□、□正語、正命□、□□正業、□正精進、正念□、                                      |
| 正定。                    |                                                                     |
| 3.3 結論<br><b>Av</b> x  | am kho sā, bhikkhave, majjhimā paṭipadā                             |
| <u> </u>               | hāgatena abhisambuddhā cakkhukaraṇī ñāṇakaraṇī                      |
| upa                    | samāya abhiññāya sambodhāya nibbānāya samvattati.                   |
|                        | 比丘們!這是已被如來證得、產生(法)眼、產生知識的那個中道,<br>可以轉到寂靜、通智、正覺、涅槃。」                 |
|                        |                                                                     |
|                        |                                                                     |
| □□4. 解釋四聖諦             |                                                                     |
| 4.1. 苦聖諦 → 苦的自怜        | 生一八苦                                                                |
| "Id                    | am kho pana, bhikkhave, dukkham ariyasaccam—                        |
| iāti                   | 比丘們!這是苦聖諦-<br>pi dukkhā, jarāpi dukkhā,□byādhipi dukkho,            |
| Juu                    | □生是苦,□老是苦,□病是苦,□                                                    |
| mai                    | raṇampi dukkham, □appiyehi sampayogo dukkho,                        |
|                        | 死是苦,□與不喜歡的會合(怨憎會)是苦,                                                |
| ± *                    | ehi vippayogo dukkho,□□□與喜歡的別離是苦,                                   |
| yan                    | npicchaṁ na labhati tampi dukkhaṁ–<br>不能得到那種想要的這也是苦,                |
| sari                   | れた。                                                                 |
|                        | 概要地說□:執取五蘊是苦。                                                       |
| □4.2. 苦集聖諦             |                                                                     |
| 4.2.1 現在的流轉因→ 貪        |                                                                     |
| Iu                     | aṁ kho pana, bhikkhave, dukkhasamudayaṁ ariyasaccaṁ–<br>比丘們!這是苦集聖諦- |
|                        | ram taṇhā ponobbhavikā□□□那種貪愛是再生                                    |
|                        | dirāgasahagatā□□□與喜貪結合、□                                            |
|                        | atatrābhinandinī,□□□到處尋求喜的,                                         |
| □□4.2.2 結:貪愛有三法        | :<br>yathidaṁ –□□□□□也就是:                                            |
| · ·                    | āmataṇhā, 2.bhavataṇhā, 3.vibhavataṇhā.                             |
|                        | 欲愛、有愛、無有愛。                                                          |
| 七 諸比丘!苦滅聖              | 諦者,即是此,謂:於此渴愛 <sup>18</sup> 無餘、離滅、棄捨、定棄、解脫而無執著。                     |
|                        |                                                                     |

<sup>18</sup> 渴愛的進一步了解,請參考 p.43-44「法義加油站」七。

- 422 八 諸比丘!順苦滅道聖諦者 <sup>19</sup>,即是此,所謂八支聖道是。謂:正見、正思惟、正語、 正業、正命、正精進、正念、正定是 <sup>20</sup>。
  - 九 諸比丘!苦聖諦者,即是此,於先前未聞之法,我眼生、智生、慧生、明生、光明生。 諸比丘!應對此苦聖諦偏知.....乃至......已偏知,於先前未聞之法,我眼生,智生、 慧生、明生、光明生。
- □4.3 | 苦滅聖諦 → 還滅因

Idam kho pana, bhikkhave, dukkhanirodham ariyasaccam-

比丘們!這是苦滅聖諦-

□yo tassāyeva taṇhāya asesavirāganirodho cāgo paṭinissaggo mutti anālayo.□ 就是那種相同貪愛的滅去無餘、□捨、丟出去、□解脫、不執取。

- 4.4 苦滅道聖諦 →當來不流轉因
- 4.4.1 總結→ 八支聖道

Idam kho pana, bhikkhave, dukkhanirodhagāminī patipadā ariyasaccam-

比丘們!這是導向苦滅道聖諦-

ayameva ariyo atthangiko maggo,

□就是這八支聖道,

□□4.4.2 標舉

seyyathidam– sammāditthi ...pe... sammāsamādhi.

也就是:正見...乃至...正定。」

- 5. 四聖諦三轉 →三轉十二行相
- 5.1 苦聖諦三轉
- 5.1.1 諦智 → 示相 / 聖諦的知識 saccañāṇam

"'Idam dukkham ariyasaccan'ti 「'這是苦聖諦':

me, bhikkhave, pubbe ananussutesu dhammesu

比丘們!在種種以前還沒有聽過的法上,我的

- 1. cakkhum udapādi, 2.ñānam udapādi, 3.paññā udapādi,
- 4.vijjā udapādi, 5.āloko udapādi.

(法)眼生起、知識生起、智慧生起、明生起、光生起。

5.1.2. 作智 → 勸修 / 應作的知識 kiccañāṇam

'Tam kho panidam dukkham ariyasaccam pariñneyyan'ti

'這苦聖諦是應被完全了知':

me, bhikkhave, pubbe ...pe... udapādi.

比丘們!在種種以前...乃至...生起。

6

<sup>19</sup> 這一段是屬於苦聖諦之諦智(saccañāṇam)。在古譯上為「示相」。《相應部》是要明確知道把提升到佛法最高的境界,都是針對一些特別弟子來講,詮釋是概要性的,而阿毗達摩則是詳細分析的。若無「論」的平衡,來看「經」可能只是平面的,所以經與論要平衡,才不會「突槌」—老用無常來歪理合理化自己的過失,當作「逆增上緣」來磨練他人。實質上是「應知道而不知道」的所知障。

苦聖諦之三種智慧,請參考 p.44-45「法義加油站」八之(一)。

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> 從五至七段請參考 p.28「法義加油站」一之三轉十二行相表。

5.1.3 已作智 → 作證 / 已作的知識 katañāṇaṁ

'Taṁ kho panidaṁ dukkhaṁ ariyasaccaṁ pariññātan'ti '這苦聖諦已經被完全了知':

me, bhikkhave, pubbe ananussutesu dhammesu

比丘們!在種種以前還沒有聽過的法上,我的

- 1. cakkhum udapādi, 2.ñāṇam udapādi, 3.paññā udapādi,
- 4.vijjā udapādi, 5.āloko udapādi.

(法)眼生起、知識生起、智慧生起、明生起、光生起。

- 一O 諸比丘!苦集聖諦者<sup>21</sup>,即是此,於先前未聞之法,我眼生、智生、慧生、明生、光明生。諸比丘!對此苦集聖諦應斷.....乃至......已斷,於先前未聞之法,我眼生、智生、慧生、明生、光明生。
- 一一 諸比丘!苦滅聖諦者<sup>22</sup>,即是此,於先前未聞之法,我眼生、智生、慧生、明生、 光明生。諸比丘!對此苦滅聖諦應現證.....乃至......已現證,於先前未聞之法,我 眼生、智生、慧生、明生、光明生。

## □5.2. 集聖諦三轉

5.2.1 諦智→ 示相 / 聖諦的知識 saccañāṇam

"'Idam dukkhasamudayam ariyasaccan'ti '這是苦集聖諦':

me, bhikkhave, pubbe ananussutesu dhammesu

比丘們!在種種以前還沒有聽過的法上,我的

cakkhum udapādi, ñāṇam udapādi, paññā udapādi, vijjā udapādi, āloko udapādi.

(法)眼生起、知識生起、智慧生起、□明生起、光生起。

5.2.2. 作智→ 勸修 / 應作的知識 kiccañāṇam

'Tam kho panidam dukkhasamudayam ariyasaccam pahātabban'ti '這苦集聖諦是應被斷':

me, bhikkhave, pubbe ...pe... udapādi.

比丘們!在種種以前...乃至...生起。

5.2.3 已作智→ 作證 / 已作的知識 katañānaṁ

'Tam kho panidam dukkhasamudayam ariyasaccam pahīnan'ti

'這苦集聖諦已經被斷':

me, bhikkhave, pubbe ananussutesu dhammesu

比丘們!在種種以前還沒有聽過的法上,我的

cakkhum udapādi, ñāṇam udapādi, paññā udapādi, vijjā udapādi, āloko udapādi. □

(法)眼生起、知識生起、智慧生起、□明生起、光生起。

## □□5.3. 滅聖諦三轉

5.3.1 諦智→ 示相 / 聖諦的知識saccañānaṁ

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> 苦集聖諦之三種智慧,進一步的法義了解請參考 p.45「法義加油站」八之(二)。

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> 苦滅聖諦之三種智慧,進一步的法義了解請參考 p.46「法義加油站」八之(三)。

| □□Idam dukkhanirodham ariyasaccan'ti□'這是苦滅聖諦':                      |
|---------------------------------------------------------------------|
| me, bhikkhave, pubbe ananussutesu dhammesu                          |
| 比丘們!在種種以前還沒有聽過的法上,我的                                                |
| cakkhum udapādi, ñāṇam udapādi, paññā udapādi, vijjā udapādi, āloko |
| udapādi.□                                                           |
| (法)眼生起、知識生起、智慧生起、□明生起、光生起。                                          |
| 5.3.2. 作智→ 勸修 / 應作的知識 kiccañāṇam                                    |
| 'Tam kho panidam dukkhanirodham ariyasaccam sacchikātabban'ti       |
| '這苦滅聖諦是應被證':                                                        |
| me, bhikkhave, pubbepe udapādi.□□                                   |
| 比丘們!在種種以前乃至生起。                                                      |
| 5.3.3 已作智→ 作證 / 已作的知識 katañāṇaṁ                                     |
| 'Tam kho panidam dukkhanirodham ariyasaccam sacchikatan'ti          |
|                                                                     |
| me, bhikkhave, pubbe ananussutesu dhammesu                          |
| cakkhum udapādi, ñāṇam udapādi, paññā udapādi, vijjā udapādi, āloko |
| udapādi. □                                                          |
| 比丘們!在種種以前還沒有聽過的法上,我的(法)眼生起、知識                                       |
| 生起、智慧生起、明生起、光生起。                                                    |
| 一二 諸比丘!順苦滅道聖諦者 23,即是此,於先前未聞之法,我眼生、智生、慧生、明                           |
| 4. 小阳4. 盆压了,整压喷花,送取淬废放羽。 刀, 刀, 一口 放羽, 放火 荒土                         |

- 一一 諸比丘!順古滅道聖諦者 ,即是此,於先則未聞之法,我眼生、智生、慧生、明生、光明生。諸比丘!對此順苦滅道聖諦應修習.....乃至......已修習,於先前未聞之法我眼生、智生、慧生、明生、光明生。
- 一三 諸比丘!我於四聖諦以如是三轉十二行相之如實智見尚未達悉皆清淨時,諸比丘!
- 423 我於天、魔、梵世、沙門、婆羅門、人、天眾生中,不被稱之為無上正等覺之現 等覺。
  - 一四 諸比丘!然而我於此四聖諦<sup>24</sup>,如是三轉十二行相之如實智見已達悉皆清淨故,諸 比丘!我於天、魔、梵世、沙門、婆羅門、人、天眾生中,稱之為無上正等覺之現 等覺。又,我智生與見,我心解脫不動,此為我最後之生,再不受後有<sup>25</sup>。

<sup>23</sup> 苦滅聖諦之三種智慧,進一步的法義了解請參考 p.46-47「法義加油站」八之(四)。

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> 本經到這裡,從字面實在很難領悟到底為什麼四聖諦會是佛陀開悟的關鍵?為什麼阿若喬陳如聽完此經後會 証得初果?

首先要知道證初果的品質就是「斷三結」,請參考 p.48「法義加油站」九的「十結與聖人」。而首要的是「我見」—與苦諦的五蘊息息相關。由 p.48「法義加油站」十「見」的架構表就可見端倪了。四聖諦與培育定力,詳細請參考 p.49-53「法義加油站」十一。這之間是環環相扣的,次第而達到。

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> 以這三轉十二行相來了知四聖諦的智慧在他證悟阿羅漢果之後達到圓滿。佛陀的阿羅漢道智和一切知智(sabbaññuta-ñāna)同時生起。已經證得阿羅漢果的人達到不可動搖的解脫,不會再有投生。

同樣地,當修行觀禪達到了了知四聖諦的階段時,也必須以這三轉十二行相來了知四聖諦。在每一諦的 三種智慧當中,諦智是最重要的,它在證悟前與證悟時生起; 作智和已作智則是在證悟之後才生起。

| 5.4. | 道聖諦三轉 |  |
|------|-------|--|
|      |       |  |

5.4.1 諦智→ 示相 / 聖諦的知識 saccañāṇaṁ

"'Idam dukkhanirodhagāminī paṭipadā ariyasaccan'ti

'這是導向苦滅道聖諦':

me, bhikkhave, pubbe ananussutesu dhammesu cakkhum udapādi, ñāṇam udapādi, paññā udapādi, vijjā udapādi, āloko udapādi.

比丘們!在種種以前還沒有聽過的法上,我的(法)眼生起、知識生起、智慧生 起、明生起、光生起。

5.4.2. 作智→ 勸修 / 應作的知識 kiccañāṇam

Tam kho panidam dukkhanirodhagāminī paṭipadā ariyasaccam bhāvetabban'ti me, bhikkhave, pubbe ...pe... udapādi.

'這導向苦滅道聖諦是應被修':□比丘們!在種種以前...乃至...生起。

5.4.3 已作智→ 作證 / 已作的知識 katañāṇaṁ

'Tam kho panidam dukkhanirodhagāminī paṭipadā ariyasaccam bhāvitan'ti '這導向苦滅道聖諦已經被修':

me, bhikkhave, pubbe ananussutesu dhammesu cakkhum udapādi, ñāṇam udapādi, paññā udapādi, vijjā udapādi, āloko udapādi.

比丘們!在種種以前還沒有聽過的法上,我的(法)眼生起、知識生起、智慧生起、明生起、光生起。」

□6. 佛陀表露自己的心聲

6.1.未作證前不敢宣說

"Yāvakīvañca me, bhikkhave, imesu catūsu ariyasaccesu evam tiparivaṭṭam dvādasākāram yathābhūtam ñāṇadassanam na suvisuddham ahosi, neva tāvāham, bhikkhave sadevake loke samārake sabrahmake sassamaṇabrāhmaṇiyā pajāya sadevamanussāya 'Anuttaram sammāsambodhim abhisambuddho'ti paccaññāsim.

「比丘們!在這四聖諦這樣如實的三轉十二行相中,我的知見還沒 有徹底清淨之前,比丘們!我就不曾與在共天、共魔、共梵世界裡 的有沙門婆羅門、共天人的人眾宣稱'已經現等覺無上的三藐三菩 提'。

6.2 因已自作證才敢宣說

"Yato ca kho me, bhikkhave, imesu catūsu ariyasaccesu evam tiparivaṭṭam dvādasākāram yathābhūtam ñāṇadassanam suvisuddham ahosi, athāham, bhikkhave, sadevake loke samārake sabrahmake sassamaṇabrāhmaṇiyā pajāya sadevamanussāya 'Anuttaram sammāsambodhim abhisambuddho'ti paccaññāsim.

比丘們!因為在這四聖諦這樣如實的三轉十二行相中,我的知見徹底清淨了,比 丘們!然後我與在共天、共魔、共梵世界裡的有沙門婆羅門、共天人的人眾宣稱'已經 現等覺無上的三藐三菩提'。

| 况                                                                |
|------------------------------------------------------------------|
| □□6.3 結論 → 自作證(解脫知見)                                             |
| Ñāṇañca pana me dassanaṁ udapādi—                                |
| 'Akuppā me vimutti, ayamantimā jāti, natthidāni punabbhavo'''ti. |
| □□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□(我的解脫不動了,□                                |
| 這個是最後的生,□現在再有不存在了'。」                                             |
|                                                                  |

| 一五世                               | 世尊如是說示已,五比丘歡喜、信受於世尊之所說。又說示此教時,具壽憍陳如                                                                                    |
|-----------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 生                                 | 遠塵離垢之法眼 26:「有集法者,悉皆有此滅法。」                                                                                              |
| 一六十                               | 世尊轉如是法輪時,地居之諸天 <sup>27</sup> 發聲言曰:                                                                                     |
| ГН                                | 世尊如是於波羅捺國仙人墮處鹿野苑,轉無上之法輪,沙門、婆羅門、天、魔、                                                                                    |
| 梵                                 | 或世間之任何者,皆不能覆。」                                                                                                         |
| 一七                                | 聞得地居諸天之聲之四大天王諸天,發聲言曰:                                                                                                  |
| ГН                                | 世尊如是於波羅捺國仙人墮處鹿野苑,轉無上之法輪,沙門、婆羅門、天、魔、                                                                                    |
| 梵                                 | 、或世間之任何者,皆不能覆。」                                                                                                        |
| 一八 聞                              | 得四大天王諸天聲之忉利諸天焰摩諸天兜率諸天化樂諸天他                                                                                             |
| 化                                 | 自在諸天梵身諸天發聲言曰:                                                                                                          |
| 424 「t                            | 世尊如是於波羅捺國仙人墮處鹿野苑,轉無上之法輪,沙門、婆羅門、天、魔、                                                                                    |
| 梵                                 | 、或世間任何者,皆不能覆。」                                                                                                         |
| <b>三、流通分</b><br>□□7.1 結歎流述        | 通  Idamavoca Bhagavā. 世尊說了這個。  Attamanā pañcavaggiyā bhikkhū Bhagavato bhāsitaṁ abhinandunti.□  五個為一群的比丘們心意滿足和歡喜世尊所說的。 |
| 7.2 喬陳如證得                         | 初道心 Imasmiñca pana veyyākaraṇasmiṁ bhaññamāne 而且當這個解說正在被說的時候,□                                                         |
|                                   | āyasmato koṇḍaññassa virajaṁ vītamalaṁ dhammacakkhuṁ udapādi-□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□                      |
| □□7.3 諸天讚 <sup>□</sup> 7.3.1地居天發出 |                                                                                                                        |
| 26 <b>Da</b> // \                 | 104 Cll → ナルカコキ → カロが四・                                                                                                |

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> D.2《沙門果經》104 段之註解書中解釋:

<sup>(1)</sup> 它「遠塵」,是因為它無貪欲塵等;

<sup>(2)</sup> 在「離垢」,是因為它無貪欲垢等;

<sup>(3)</sup> 法眼:由於它是「於諸法上的眼」(dhammesu cakkhum),或由於它是「法造眼」(dhammamayam cakkhum),所以它是「法眼」。法眼,請參考 p.53「法義加油站」十二。

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> 地居諸天 Bhummā,即 bhūmaṭṭhakadevatā。在《增支部》Ⅳ,119 中提到地居天始自四大王天,乃至三十三 天、忉利天、夜摩天、兜率天、化樂天、他化自在天、梵眾天。這些是屬於比較低的天。 請參考 p.54「法義加油站」十三。

|               | Pavattite ca pana Bhagavatā dhammacakke當法輪已被世尊轉時,                        |
|---------------|--------------------------------------------------------------------------|
|               | bhummā devā saddamanussāvesum — □ □ □ □ □ □ □ □ □ □ 地居天發出聲               |
| 音-            |                                                                          |
|               | "Etam Bhagavatā bārāṇasiyam Isipatane Migadāye                           |
|               | anuttaram dhammacakkam pavattitam                                        |
|               | 「在波羅奈的仙人墮處的鹿野苑,這個已被世尊轉的無上法輪                                              |
|               | appaṭivattiyam samaṇena vā brāhmaṇena vā devena vā mārena vā             |
|               | brahmunā vā kenaci vā lokasmin"ti.                                       |
|               | 不能被沙門、婆羅門、天、魔、梵或在世界裡的任何之一所逆轉。」                                           |
| □□7.3.2 四大王天姜 |                                                                          |
|               | Bhummānaṁ devānaṁ saddaṁ sutvā□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□       |
| 音之後,□         |                                                                          |
|               | cātumahārājikā devā saddamanussāvesum—□□□□□□□□□大王天發出聲音—                  |
|               | "Etam Bhagavatā bārāṇasiyam Isipatane Migadāye anuttaram dhammacakkam    |
|               | pavattitam, appaţivattiyam samanena vā brāhmanena vā devena vā mārena vā |
|               | brahmunā vā kenaci vā lokasmin"ti.                                       |
|               | 「在波羅奈的仙人墮處的鹿野苑,這個已被世尊轉的無上法輪不能                                            |
|               | 被沙門、婆羅門、天、魔、梵或在世界裡的任何之一所逆轉。」                                             |
| 7.3.3 三十三天梵》  |                                                                          |
|               | Cātumahārājikānam devānam saddam sutvābrahmakāyikā devā                  |
|               | saddamanussāvesum—                                                       |
|               | 聽到四大王天的聲音之後,                                                             |
|               | tāvatimsā devāpe                                                         |
| 十三天乃至         |                                                                          |
|               | yāmā                                                                     |
| devā …pe…□□□  | ]□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□                                    |
|               | tusitā                                                                   |
| devā …pe…□□□  | _  _                                                                     |
|               | nimmānaratī devāpe□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□                        |
| 天…乃至…         |                                                                          |
|               | paranimmitavasavattī devāpe □□□□□□他化自在天乃至                                |
|               | brahmakāyikā devā saddamanussāvesum—□□□□□□梵眾天發出聲音-                       |
|               | "Etam Bhagavatā bārāṇasiyam Isipatane Migadāye anuttaram dhammacakkam    |
|               | pavattitam appaṭivattiyam samaṇena vā brāhmaṇena vā devena vā mārena vā  |
|               | brahmunā vā kenaci vā lokasmin"ti.                                       |
|               | 「在波羅奈的仙人墮處的鹿野苑,這個已被世尊轉的無上法輪不能                                            |
|               | 被沙門、婆羅門、天、魔、梵或在世界裡的任何之一所逆轉。」                                             |
|               |                                                                          |
|               |                                                                          |
| 一九 如是         | 於其剎那,其頃刻,其須央之間,乃至止於梵世之聲已達。又,此十千世                                         |
| III \-        | <b>38</b>                                                                |
| 界浦            | 震動,示現於無量廣大光明 <sup>28</sup> 之世間,超越諸天之天威力。                                 |
| 二〇 時,         | 世尊稱讚而曰:                                                                  |
| 「憍阿           | 東如悟矣,憍陳如悟矣!」                                                             |
| 自此            | 即名具壽憍陳如,稱為阿若憍陳如。                                                         |

| 註 $^{29}1$ : 《雜阿含 379 經》(大正 2.103c),大正No.109《佛說轉法輪經》(大正 2.503),No.110《佛說三轉法輪經》(大正 2.504),《律藏》〈大品〉Vin. I,10-12,《四分律》卷 32(大正 22.788),《五分律》卷 15(大正 22.104);《法蘊足論》(大正 26.479-482)經》,M.141. |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Saccavibhangasuttam <b>諦分別經;及</b> 其他亦有梵本。                                                                                                                                              |
|                                                                                                                                                                                        |
| 7.3.4 聲音傳到梵天界                                                                                                                                                                          |
| Itiha tena khaṇena (tena layena) tena muhuttena                                                                                                                                        |
| 這樣在那剎那間(、在那片刻間)、在那須臾頃間,□                                                                                                                                                               |
| yāva brahmalokā saddo abbhuggacchi.                                                                                                                                                    |
| 聲音傳播遠至梵界。                                                                                                                                                                              |
|                                                                                                                                                                                        |
| □□7.3.5 十千世界大震動和光彩出現世間                                                                                                                                                                 |
| Ayañca dasasahassilokadhātu saṅkampi sampakampi sampavedhi,                                                                                                                            |
| □這個十千世界震動、大震動、強烈震動,                                                                                                                                                                    |
| appamāņo ca uļāro obhāso loke pāturahosi atikkamma devānam                                                                                                                             |
| devānubhāvanti.□                                                                                                                                                                       |
| 和一道無量莊嚴的光彩超越諸天的天之威力而出現在世間。                                                                                                                                                             |
| □□7.4 結論 →名阿若喬陳如的由來                                                                                                                                                                    |
| 7.4.1 世尊讚嘆喬陳如                                                                                                                                                                          |
| □Atha kho Bhagavā imam udānam udānesi— 然後世尊發出這個讚嘆語—                                                                                                                                    |
| "Aññāsi vata, bho,                                                                                                                                                                     |
| koṇḍañño,□□□□□□□□□□□□□□□□□□"喬陳如真的已經了解了!                                                                                                                                                |
| aññāsi vata, bho,                                                                                                                                                                      |
| koṇḍañño"ti!□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□□                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                                                        |
| □□7.4.2 阿若喬陳如從此而得名                                                                                                                                                                     |
| Iti hidam āyasmato koṇḍaññassa 'Aññāsikoṇḍañño' tveva nāmam                                                                                                                            |
| ahosīti.                                                                                                                                                                               |
| 就這樣,具壽喬陳如有'阿若喬陳如'這個名字。                                                                                                                                                                 |

<sup>29</sup> 這個註解是此中譯版本的註解。

## S.56-112. Dhammacakkappavattanasuttam 《轉法輪經》文法分析

dhamma+ cakka+pavattana + sutta 法 輔  $< pa + \sqrt{vrt+ ana}$   $< \sqrt{siv}$  (n.s.nom.)

1. Ekam samayam bhagavā bārānasiyam viharati isipatane migadāye. 世尊 鹿野苑 一/某個 辟 在波羅奈 住 仙人墮處 bhagavant bārānasi viharati isi+patana migadāya Eka samaya < patati<√pat bhaga+-vant vi+√hr miga+dāya 吉祥 分開 取、拿 降落、落下 鹿園、林 具有... (m.s.acc.) (m.s.acc.) (m.s.nom.) (f.s.loc.) (pr.3,s.) (n.s.loc.) (m.s.loc.)

試譯:某個時候,世尊住在波羅奈之仙人墮處的鹿野苑。

<u>pañcavaggiye</u> **2.** Tatra kho bhagavā bhikkhū āmantesi-世尊 五個為一群 (他)告訴了 在那裡 (語氣詞) 比丘們 tatra kho bhagavant pañca+vagga+-ya bhikhu āmanteti (adv.) (adv.) (m.p.nom.) (m.p.acc.) (m.p.acc.) (aor.3,s.)

試譯 :在那裡,世尊告訴了五個為一群的比丘們:

**3.** "dveme, bhikkhave, antā pabbajitena sevitabbā. na 這二個 比丘們 邊/極端 被出家人 不 應被實行/從事 dve+ime bhikkhu pabbaiita sevitabba anta na pp. of pabbajati grd. of sevati (m.p.nom.) (m.s.ins.) (m.p.nom.) (m.p.voc.) (adv.) (m.p.nom.)

試譯 :「比丘們!有不應被出家人實行的這二個極端/這兩個極端是不應被出家人實行的。

4. Katame dve (honti)?

什麼 二個 是
katama dvi hoti < √hū 有、存在、是
(m.p.nom.) (m.p.nom.) (pr.p.3.)

<mark>試譯</mark>:二個是什麼呢?

- **5.** Yo kāmasukhallikānuyogo cāyaṁ kāmesu hīno gammo 任何 那種 在諸欲樂上 從事欲樂的執著 低俗 粗俗鄉下人 gamma ya ca + ayam kāma kāma+ sukhallika+ anuyoga hina (強調) < ay欲樂生活 從事 < gāma+ya (m.s.nom.)(conj.)(m.s.nom.) (m.p.loc.) (m.s.nom.) (m.s.nom.) (m.s.nom.)
- → pothujjaniko anariyo anatthasamhito, 世俗人/凡夫 非 神聖 無 意義(不具利益) pothujjana+ika an+ariya an+ attha+ samhita 無 意義 < pp. of sandahati < sam+√dhā

(m.s.nom.) (m.s.nom.) (m.s.nom.)

試譯:任何在諸欲樂上從事那種欲樂的執著者是低俗的、粗俗鄉下人、世俗人、非神聖的、無意義的;

cāyaṁ attakilamathānuyogo dukkho anariyo anatthasamhito. yo 那種 苦 非神聖 無意義 (不具利益) 任何 自己 折磨 從事 atta+kilamatha+anuyoga du + kha an+ariya an+attha+samhita ya ca + ayam 惡、難 空間

(m.s.nom.)(conj.)(m.s.nom.) (m.s.nom.) (m.s.nom.) (m.s.nom.)

<mark>試譯</mark>:任何從事那種自我折磨者是苦的、非神聖的、無意義的。

(f.s.nom.)

- **6.** Ete kho, bhikkhave, ubho ante anupagamma majjhimā paţipadā 這些(語氣詞)比丘們 邊 避開/拋棄 中間 道 bhikkhu an+upa+gamma majjhima patipadā Eta kho ubha anta gacchati √gam paţi+√pad (m.p.acc.) (adv.) (m.p.voc.) (m.p.acc.) (m.p.acc.) (f.s.nom.) (f.s.nom.) (ger.)
  - → tathāgatena abhisambuddhā cakkhukaranī ñāṇakaraṇī 被如來 已被證得 產生(法)眼 產生知識 abhisambuddhā cakkhu+ karani tathā+gata/ āgata ñāna+ karani abhi+ sambujjhati pp. 眼 產生 知識 產生 saṁ+√budh 醒著

(f.s.nom.)

(f.s.nom.)

upasamāya abhiññāya sambodhāya nibbānāya samvattati". 通智 正覺 涅槃 轉起 寂靜 upasama abiññā sambodha nibhāna samvattati abhi+-jānāti √jñā saṁ+√budh nir+√vā saṁ+√vrt 知道 醒著 (m.s.dat.) (f.s.dat.) (pr.3,s.) (m.s.dat.) (n.s.dat.)

試譯:比丘們!拋棄這二極端之後,中道已被如來證得,是產生(法)眼、產生知識,可以轉到寂靜、通智、正覺、涅槃。

- 7. "Katamā sā. bhikkhave, majjhimā patipadā tathāgatena ca 什麼 而/又 那個 比丘們 中間 道 被如來 (f.s.nom.) (conj.) (f.s.nom.) (m.p.voc.) (f.s.nom.) (f.s.nom.) (m.s.ins.)
  - → abhisambuddhā cakkhukaraṇī ñāṇakaraṇī upasamāya abhiññāya 已被證得 產生(法)眼 產生知識 寂靜 通智 (f.s.nom.) (f.s.nom.) (m.s.dat.) (f.s.dat.)
  - → sambodhāya nibbānāya samvattati? 正覺 涅槃 轉起 (m.s.dat.) (n.s.dat.) (pr.3,s.)

(m.s.ins.)

<mark>試譯</mark>:比丘們!什麼是已被如來證得,是產生(法)眼、產生知識,可以轉到寂靜、 通智、正覺、涅槃的那個中道呢?

- 8. Ayameva ariyo atthangiko seyyathidammaggo, 這 就是 聖 支/分 道 也就是 avam+ ariya attha+ aGga+ika seyyathidam eva magga (m.s.nom.) (adv.) (m.s.nom.) (m.s.nom.) (m.s.nom.) (adv.)
  - sammāditthi sammāsankappo sammāvācā sammākammanto 正見 正思 正語 正業 sammā+ sankappa sammā+ kamma+anta sammā+ ditthi sammā+ vācā (f.s.nom.) (m.s.nom.) (f.s.nom.) (m.s.nom.)
  - sammā-ājīvo sammāvāyāmo sammāsati sammāsamādhi. 正勤 正念 正定 sammā+ājiva sammā+vāyāma sammā+ sati sammā+ samādhi < vi+ā+ √yam抵達 < sarati < √smr記得 (m.s.nom.) (m.s.nom.) (f.s.nom.) (m.s.nom.)

<mark>試譯</mark>:就是這八支聖道,也就是-正見、正思、正語、正業、正命、正勤、正念、 正定。

- **9.** Ayam kho sā, bhikkhave, majjhimā paţipadā tathāgatena 中間 (語氣詞) 那個 比丘們 道 被如來 迼 (f.s.nom.) (adv..) (f.s.nom.) (m.p.voc.) (f.s.nom.) (f.s.nom.) (m.s.ins.)
- → abhisambuddhā cakkhukaraṇī nāṇakaraṇī upasamāya abhiñnāya 已被證得 產生 (法) 眼 產生知識 寂靜 通智 (f.s.nom.) (f.s.nom.) (f.s.dat.) (f.s.dat.)
  - → sambodhāya nibbānāya samvattati. 正覺 涅槃 轉起 (m.s.dat.) (n.s.dat.) (pr.3,s.)

試譯:比丘們!這是已被如來證得,是產生(法)眼、產生知識,可以轉到寂靜、通智、正覺、涅槃的那個中道。

**10.** "Idam bhikkhave, dukkham ariyasaccam kho pana, 這 (語氣詞) 又/而 比丘們 苦 聖 諦 kho bhikkhu dukkha ariya + sacca ida pana (n.s.nom.) (adv.) (ind.) (m.p.voc.) (n.s.nom.) (n.s.nom.)

<mark>試譯</mark>:比丘們!這是苦聖諦—

iātipi dukkhā (hoti), jarāpi dukkhā. byādhipi dukkho, (是) 生 也(表連貫性) 苦 老 jāti+ api dukkhā hoti jarā+ <u>api</u> dukkhā byādhi+ api dukkha (f.s.nom.) (adv.) (f.s.nom.) (pr.3s.) (f.s.nom.)(adv.) (f.s.nom.)(m.s.nom.) (adv.) (m.s.nom.)

maranampi dukkham, appiyehi sampayogo dukkho, (諸) 不喜歡者 也 苦 會合 苦 maranam +api dukkha appiya sampayoga dukkha marana < a+piya < saṁ—起+pa+ √yuj (n.s.nom.) (adv.) (n.s.nom.) (m.p.ins.) (m.s.nom.) (m.s.nom.)

試譯:生是苦,老是苦,病是苦,死是苦,與諸不喜歡者會合是苦,

→ piyehi vippayogo dukkho, (諸)喜歡者 分離/分開 苦 piya vippayoga dukkha (m.p.ins.) (m.s.nom.) (m.s.nom.)

關係代名詞yam與指示代名詞tam前後呼應

(原文中此be 省略)

dukkham yampiccham labhati tampi (hoti)na 得到 苦 那種也 想要 不 這 是 也 yam+ api+ iccha labhati tam+api dukkha hoti na < icchati √is (f.s.acc.) (adv.) (f.s.acc.) (adv.) (pr.3,s.) (n.s.nom.)(adv.) (n.s.nom.) (pr.3,s.)

<mark>試譯</mark>:與諸喜歡者分離是苦;不能得到那種想要的,這也是苦;

(原文中此be 省略)

→ saṁkhittena pañcupādānakkhandhā dukkhā (honti). 概要地說 五 執取 苦 是 蘊 sam+khitta pañca+ upadāna +khandha dukkha hoti (adv.) (m.p.nom.) (m.p.nom.) (pr.3,p.)

試譯:概要地說,執取五蘊是苦。

**11.** Idam dukkhasamudayam ariyasaccamkho pana, bhikkhave, 迼 (語氣詞) 又/而 比丘們 苦 集 聖 諦 ida kho bhikkhu dukkha+samudaya ariya + sacca pana (n.s.nom.) (adv.) (ind.) (m.p.voc.) (n.s.nom.) (n.s.nom.)

<mark>試譯</mark>:比丘們!這是苦集聖諦—

- nandirāgasahagatā yāyaṁ tanhā ponobbhavikā tatratatrābhinandinī, 那種(強調)貪愛 再 喜 貪 具行/結合 到處尋求 生 tanhā punabbhava+ikā nandi+ rāga+ saha+gatā tatra+tatra+abhinandini yā+aya (f.s.nom.) (f.s.nom) (f.s.nom.) (f.s.nom.) (f.s.nom.)
- → seyyathidam kāmatanhā, bhavatanhā, vibhavatanhā.

也就是 欲 愛 有 愛 無 有 愛 seyyathidam kāma+taṇhā bhava+ taṇhā vi+ bhava+ taṇhā (adv.) (f.s.nom) (f.s.nom)

試譯 :那種貪愛是再生、與喜貪結合、到處尋求喜的,也就是—欲愛、有愛、無有 愛。

**12.** Idam dukkhanirodham bhikkhave, ariyasaccamkho pana, (語氣詞) 又/而 諸比丘 聖 諦 這 滅 ida kho pana bhikkhu dukkha+ nirodha ariya + sacca (n.s.nom.) (adv.) (ind.) (m.p.voc.) (n.s.nom.) (n.s.nom.)

試譯 :比丘們!這是苦集聖諦—

tassāyeva tanhāya asesavirāganirodho yo 貪愛的 任何 那種 就是 餘 滅 tassā + tanhā a+sesa + virāga + nirohda ya yeva (m.s.nom.) (f.s.gen.) (ind.) (f.s.gen.) (m.s.nom.)

cāgo paţinissaggo mutti anālayo. 丢出去/遣離 捨 解脫 不 執取 patinissagga mutti an+ ālaya cāga paţinissajjati <paţi+ nis+sajjati √srj √muc解放 ā+ √li 黏著 √tyaj 拋棄 (m.s.nom.) (m.s.nom.) (f.s.nom.) (m.s.nom.)

試譯 : 就是那種貪愛的滅去無餘、捨、丟出去、解脫、不執取。

**13.** Idam kho pana, bhikkhave, dukkhanirodhagāminī paţipadā ariyasaccam-又/而 這 (語氣詞) 比丘們 苦 滅 行/導向 道 諦 聖 kho bhikkhu dukkha+ nirodha+ gāmini patipadā ariya + sacca ida pana (n.s.nom.) (ind.) (m.p.voc.) (f,s.nom.) (f.s.nom.) (n.s.nom.)

試譯 :比丘們!這是導向苦滅道聖諦-

→ ayameva ariyo atṭhaṅgiko maggo, seyyathidaṁ— 這 就是 聖 八 支/分 道 也就是

→ sammādiţţhi ...pe... sammāsamādhi.

<mark>試譯</mark>:就是這八支聖道,也就是--正見...乃至...正定。

14. "Idamdukkhamariyasaccan'time,bhikkhave,這苦聖諦如此我的比丘們idadukkhaariya + saccam+itiahambhikkhu

(n.s.nom.) (n.s.nom.) (ind.) (s.gen.) (m.p.voc.)

主詞、動詞人稱、數一致

- **→** pubbe ananussutesu dhammesu cakkhu udapādi, 在以前 諸法上 (法)眼 生起 未 聽聞 pubba dhamma cakkhu uppajjati an+ anusuta anu+suṇāti √wru聽 pp. ud+pajjati √pad走 (n.s.loc.) (m.p.loc.) (m.p.loc.) (aor.3,s.) (n.s.nom.)
  - → ñānaṁ udapādi, paññā udapādi, vijjā udapādi, āloko udapādi. 知識 生起 智慧 生起 明 生起 光 生起 ñāna paññā vijjā āloka (n.s.nom.) (aor.3,s.) (f.s.nom.) (aor.3,s.) (f.s.nom.) (aor.3,s.) (m.s.nom.) (aor.3.s.)

試譯:比丘們!如此「這是苦聖諦」:在以前未曾聽聞的諸法上我的(法)眼生起、 知識生起、智慧生起、明生起、光生起。

- **15.** 'tam panidam dukkham ariyasaccam pariñneyyan'ti kho 又這 應被完全了知 那 (語氣詞) 苦 諦 如此 ta kho pana+ida dukkha ariya + saccam pariñneyyam + iti < grd. of pari+jānāti (n.s.nom.) (n.s.nom.) (ind.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (ind.)
  - → me,bhikkhave,pubbe ...pe... udapādi.我的比丘們在以前乃至生起

<mark>試譯</mark>:比丘們!如此「這苦聖諦是應被完全了知」:在以前...我的...乃至...生起。

- **16.** 'Tam kho panidam dukkham ariyasaccam pariññātan'ti 苦 已經被完全了知 如此 那 (語氣詞) 又 這 聖 諦 pana+ida dukkha ariya + saccam pariññātaṁ ta kho +iti < pp. of pari+jānāti (n.s.nom.) (ind.) (n.s.nom.) (ind.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.)
- me, bhikkhave, pubbe ananussutesu dhammesu cakkhum udapādi, ñānam udapādi, paññā udapādi, vijjā udapādi, āloko udapādi.

試譯:比丘們!如此「這苦聖諦已經被完全了知」:在以前未曾聽聞的諸法上我的 (法)眼生起、知識生起、智慧生起、明生起、光生起。

- 17. "Idam dukkhasamudayam ariyasaccan'ti
  - → me, bhikkhave, pubbe ananussutesu dhammesu cakkhum udapādi,
  - → ñāṇaṁ udapādi, paññā udapādi,vijjā udapādi,āloko udapādi.

試譯 :比丘們!如此「這是苦集聖諦」:在以前未曾聽聞的諸法上我的(法)眼生

#### 起、知識生起、智慧生起、明生起、光生起。

- **18.** 'Tam kho panidam dukkhasamudayam ariyasaccam pahātabban'ti (語氣詞) 又 這 諦 如此 那 聖 應被斷 pana+ida dukkha+ samudaya ariya + saccam pahātabbam +iti ta kho < grd. of pajahāti (n.s.nom.) (ind.) (n.s.nom.)(n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (ind.)
- → me, bhikkhave, pubbe ...pe... udapādi.

<mark>試譯</mark> :比丘們!如此「這苦集諦是應被斷」:在以前...我的...乃至...生起。

- 19. 'Tam kho panidam dukkhasamudayam ariyasaccam pahīnan'ti 又這 已被斷 (語氣詞) 苦 集 kho pana+ida dukkha+ samudaya ariya + saccam pahīnam +iti ta < pp. of pajahāti
  - → me, bhikkhave, pubbe ananussutesu dhammesu cakkhum udapādi,
- nānam udapādi, paññā udapādi, vijjā udapādi, āloko udapādi.

試譯 :比丘們!如此「這苦集聖諦已經被斷」:在以前未曾聽聞的諸法上我的(法) 眼生起、知識生起、智慧生起、明生起、光生起。

- **20.** "Idam dukkhanirodham ariyasaccan'ti
- → me, bhikkhave, pubbe ananussutesu dhammesu cakkhum udapādi,
- nānam udapādi, paññā udapādi, vijjā udapādi, āloko udapādi.

試譯 : 比丘們!如此「這是苦滅聖諦」: 在以前未曾聽聞的諸法上我的(法)眼生 起、知識生起、智慧生起、明生起、光生起。

- **21.** 'tam kho panidam dukkhanirodham ariyasaccam sacchikātabban'ti 苦 (語氣詞) 又 迼 滅 聖 諦 應被證 如此 dukkha+ nirodha sacchikātabbam +iti kho pana+ida ariya + saccam ta < grd.of sacchikaroti (n.s.nom.) (ind.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (ind.)
  - → me, bhikkhave, pubbe ...pe... udapādi.

試譯 :比丘們!如此「這苦滅聖諦是應被證」:在以前...我的...乃至...生起。

- 22. 'Taṁ kho panidaṁ dukkhanirodhaṁ ariyasaccaṁ sacchikatan'ti 已被證 如此 < pp. of sacchikaroti
  - → me, bhikkhave, pubbe ananussutesu dhammesu cakkhuṁ udapādi,
- → ñāṇaṁ udapādi, paññā udapādi, vijjā udapādi, āloko udapādi.

試譯 :比丘們!如此「這是苦滅聖諦已經被證」:在以前未曾聽聞的諸法上我的(法) 眼生起、知識生起、智慧生起、明生起、光生起。

- 23."'Idam dukkhanirodhagāminī paţipadā ariyasaccan'ti
- ⇒ me, bhikkhave, pubbe ananussutesu dhammesu cakkhuṁ udapādi,
- → ñāṇaṁ udapādi, paññā udapādi, vijjā udapādi, āloko udapādi.

試譯 :比丘們!如此「這是導向苦滅道聖諦」:在以前未曾聽聞的諸法上我的(法) 眼生起、知識生起、智慧生起、明生起、光生起。

- **24.**Tam kho panidam dukkhanirodhagāminī paţipadā ariyasaccam 那 (語氣詞) 又 這 苦 滅 導向 道 聖 諦 (n.s.nom.) (adv.) (n.s.nom.) (f,s.nom.) (f.s.nom.) (n.s.nom.)
  - bhāvetabban'ti me, bhikkhave, pubbe ...pe... udapādi. 應被修 如此 bhāvetabbam + iti < grd. ofbhāveti (n.s.nom.) (ind.)

<mark>試譯</mark> :比丘們!如此「這導向苦滅道聖諦是應被修<sub>;</sub>:在以前...我的...乃至...生起。

- 25. 'Tam kho panidam dukkhanirodhagāminī paṭipadā ariyasaccam bhāvitan'ti 已被修 如此 < pp, of bhāveti
- me, bhikkhave, pubbe ananussutesu dhammesu cakkhum udapādi,
- → ñāṇaṁ udapādi, paññā udapādi, vijjā udapādi, āloko udapādi.

試譯 : 比丘們!如此「這導向苦滅道聖諦已經被修」: 在以前未曾聽聞的諸法上我的(法) 眼生起、知識生起、智慧生起、明生起、光生起。

- 26."Yāvakīvañca me, bhikkhave, imesu catūsu ariyasaccesu ...之前 /只要 比丘們 聖 諦 我的 這此 四 yāva+kivañ+ca aham bhikkhu ima ariya + sacca catu (n.s.nom.) (adv.) (ind.) (m.p.voc.) (n.p.loc.) (n.p.loc.) (n.p.loc.)
  - tiparivaţţam dvādasākāram yathābhūtam ñānadassanaṁ evaṁ 這樣/如是 Ξ 十二 知 見 行相 如實 dvādasa+ ākāra yathābhūtam evam ti+ parivatta ñāṇa+ dassana (m.s.acc.) (adv.) (m.s.acc.) (adv.) (n.s.nom.)
  - → na suvisuddham ahosi, 無、不 徹底清淨 有、是 na su+ visuddha hoti (ind) (n.s.nom.) (aor.3,s)

試譯 :比丘們!在這四聖諦中這樣如實的三轉十二行相中,我的知見還沒有徹底清淨之前,

neva tāvāham, bhikkhave sadevake loke samārake sabrahmake

不 <u>就</u> 直到 我 比丘們 共 天 世界 共 魔 共 梵 na+ eva tāva+ ahaṁ bhikkhu sa+ deva+ka loka sa+ māra+ka sa+brahma+ka (ind.) (adv.) (adv.) (s.nom.) (m.p.voc.) (m.s.loc.) (m.s.loc.) (m.s.loc.)

- → sassamaṇabrāhmaṇiyā pajāya sadevamanussāya 有沙門 婆羅門 人眾 共 天 人 sa+samaṇa+ brāhmaṇi pajā sa+deva+manussā (f.s.ins.) (f.s.ins.)
- 'anuttaram sammāsambodhim abhisambuddho'ti paccaññāsim. 無上 三藐三菩提/正覺 已經現等覺/已證得(引號) 宣稱 sammā +sambodhi abhisambuddho+ iti patijānāti an+ uttara < abhi+sambujjhati pp < paţi+ √jñā (f.s.acc.) (f.s.acc.) (m.s.nom.) (ind.) (aor.1,s.)

試譯 : 比丘們!<u>我</u>就不曾與在共天、共魔、共梵世界裡的有沙門婆羅門、共天人 的人眾宣稱'已經現等覺無上的三藐三菩提'(證悟無上圓滿正覺)。

- **27.**"Yato ariyasaccesu kho me. bhikkhave. imesu catūsu 無 又 (語氣詞) 我的 比丘們 這些 四 聖 諦 vato ca kho (adv.) (conj.) (adv.) (s.gen.) (m.p.voc.) (n.p.loc.) (n.p.loc.) (n.p.loc.)
- evam tiparivattam dvādasākāram yathābhūtam ñāṇadassanam suvisuddham ahosi,

<mark>試譯</mark> :比丘們!因為在這四聖諦中這樣如實的三轉十二行相中,我的知見是徹底 清淨了,

- → athāhaṁ, bhikkhave, sadevake loke samārake sabrahmake 然後 我 諸比丘 atha + ahaṁ bhikkhu (adv.)
- sassamaṇabrāhmaṇiyā pajāya sadevamanussāya 'anuttaram sammāsambodhim abhisambuddho'ti paccaññāsim.

試譯 : 比丘們!然後我與在共天、共魔、共梵世界裡的有沙門婆羅門、共天人的人眾宣稱'已經現等覺無上的三藐三菩提'。

28.Nānañca dassanam vimutti, pana me udapādi-'akuppā me 和 又 我 見 生起 不 動搖 我的 解脫 a+kuppā ñānam+ ca pana aham dassana uppajjati aham vimutti ud+pajjati √pad走 (n.s.nom.) (conj.) (adv.) (s.dat.) (n.s.nom.) (aor.3,s.) (f.s.nom.) (s.gen.) (f.s.nom.)

ayamantimā jāti, natthidāni punabbhavo"ti. 這個 沒有 現在 再 有 (引號) 最後 生 puna + bhavo+ iti ayam+ antimā na+ atthi +idani jāti < bhava < √bhū (f.s.nom.) (f.s.nom.) (f.s.nom.)(adv.) (m.s.nom) (ind.)

試譯 :知和見生起在我的心中,(我了知:)"我的解脫不動搖了,這個是最後的生,現在再有不存在了"。」

29.Idamavoca bhagavā. 這個 說了 世尊 idam + avoca bhagavant < vacati < √vac說 (n.s.acc.) (aor.3,s.) (m.s.nom.)

<mark>試譯</mark>:世尊說了這個。

性、數、格一致 主詞、動詞的人稱、數一致

**30.**Attamanā pañcavaggiyā bhikkhū bhagavato bhāsitam abhinandunti. 歡喜 心意滿足 五個為一群 比丘們 世尊 所說的 abhinandum + iti atta+ mana pañca+vaggiya bhikkhu bhagavant bhāsita < bhāsati <  $\sqrt{$ bhā < abhinandati (aor.3,p.) (ind.) (m.p.nom.) (m.p.nom.) (m.p.nom.) (m.s.gen.) (n.s.acc.)

<mark>試譯</mark> :五個為一群的比丘們心意滿足和歡喜世尊所說的。

絕對處格當時間副詞

31.Imasmiñca veyyākaraņasmim bhaññamāne pana 在這個 和 又 解說 正被說 imasmim+ bhaññamāna ca pana veyyākaraņa ppr. of bhaññati < pass. of bhaṇati √bhaṇ (n.s.loc.) (conj.) (adv.) (n.s.loc.) (n.s.loc.)

**→** āyasmato kondaññassa virajam vītamalaṁ dhammacakkhum udapādi-尊者 喬陳如 遠塵 離垢 法 生起 kondañña vi+raja vitamala dhamma+ cakkhu uppajjati Ayasmant (n.s.nom.) (n.s.nom.) (m.s.dat.) (m.s.dat.) (n.s.nom.) (aor.3,s.)

試譯 :而且當這個解說正在被說的時候,遠塵離垢的法眼生起到尊者喬陳如:

前後互相呼應

samudayadhammam, nirodhadhamman"ti. "yaṁ kiñci sabbam taṁ 一切 它 法(引號) 這個 任何 集起 法 nirodha+ dhammam+ iti kim+ ci samudaya+ dhamma sabba ya ta

```
(n.s.nom.)(n.s.nom.) (ind.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.)
```

試譯 :"任何集起的法,它都是會滅的法"。 絕對處格當時間副詞

- **32.**Pavattite bhagavatā dhammacakke bhummā devā ca pana 被轉時 又 被世尊 法 鮎 地居 天 和 pavattita bhagavant dhamma+ cakka bhumma deva ca pana pp. of pavatteti caus. of pavattati< pa+ √vrt 轉 (n.s.loc.) (conj.) (adv.) (m.s.ins.) (n.s.loc.) (m.p.nom.) (m.p.nom.)
  - bhagavatā bārānasiyam isipatane 聲音 發出 被世尊 在波羅奈 仙人墮處 這個 saddam+anussāveti sadda (m.s.acc.) (aor.3,p.) (n.s.nom.) (m.s.ins.) (f.s.loc.) (n.s.loc.)
  - migadāye anuttaram dhammacakkam pavattitam appațivattiyam 被轉 鹿野苑 無上 法 輪 不 被逆轉 an+ uttara a+ pativattiya (m.s.loc.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) (n.s.nom.) **→** samanena brāhmaņena devena mārena vā brahmunā vā vā vā vā 沙門 或 婆羅門 或 天 或 魔 或 梵 或 brāhmana vā deva brahma samana vā vā māra vā vā vacati < √vac 說

(m.s.ins.) (adv.) (m.s.ins.) (adv.) (m.s.ins.) (adv.) (m.s.ins.) (adv.)

- **→** kenaci vā lokasmin"ti. 任何之一 或 在世界裡 kena+ ci lokasmim iti vā (引號) loka ka (m.s.ins.) (m.s.loc.) (ind.)
- 試譯 : 當法輪已被世尊轉時,地居天發出聲音:「在波羅奈之仙人墮處的鹿野苑, 這個已被世尊轉的無上法輪不能被沙門、婆羅門、天、魔、梵或在世界裡 的任何之一所逆轉。」
- 33.Bhummānam devānam saddam cātumahārājikā devā sutvā 地居 天的 聲音 聽到之後 大 王 四 天 bhumma deva sadda sutvā cātu + mahā + rājika deva < ger. of suṇāti (m.p.gen.) (m.p.gen.) (m.s.acc.) (ger.) (m.p.nom.) (m.p.nom.)
  - saddamanussāvesum— "etam bhagavatā bārāṇasiyam isipatane
     migadāye anuttaram dhammacakkam pavattitam, appativattiyam
  - samaņena vābrāhmaņena vā devena vā mārena vā brahmunā vā

- → kenaci vā lokasmin"ti.
- 試譯 : 聽到地居天的聲音之後,四大王天發出聲音:「在波羅奈之仙人墮處的鹿野苑,這個已被世尊轉的無上法輪不能被沙門、婆羅門、天、魔、梵或在世界裡的任何之一所逆轉。」
- **34.**Cātumahārājikānam devānam saddam sutvā tāvatimsā devā ...pe... 大 王 天的 聲音 聽到之後 三十三 天 乃至 tāvatimsa deva pe (m.p.gen.) (m.p.gen.) (m.s.acc.) (ger.) (m.p.nom.) (m.p.nom.)
  - **→** yāmā devā ...pe... tusitā devā ...pe... nimmānaratī devā ...pe... 這個 說了 世尊 nimmānarati vāma deva tusita deva pe deva pe pe (m.p.nom.) (m.p.nom.) (m.p.nom.) (m.p.nom.) (m.p.nom.) (m.p.nom.)
  - paranimmitavasavattī devā brahmakāyikā devā ...pe... 乃至 眾 化 自在 天 梵 天 para + nimmita+ vasa+ vattin deva brahmakāyika deva pe (m.p.nom.) (m.p.nom.) (m.p.nom.) (m.p.nom.)
  - → saddamanussāvesum— "etam bhagavatā bārāṇasiyam isipatane migadāye
  - → anuttaram dhammacakkam pavattitam appaṭivattiyam samaṇena vā
- ⇒ brāhmaņena vā devena vā mārena vā brahmunā vā kenaci vā lokasmin"ti.
- 試譯: 聽到四大王天的聲音之後,三十三天...乃至...夜魔天...乃至...兜率天...乃至...化樂天...乃至...他化自在天...乃至...梵眾天發出聲音:「在波羅奈之仙人墮處的鹿野苑,這個已被世尊轉的無上法輪不能被沙門、婆羅門、天、魔、梵或在世界裡的任何之一所逆轉。」

#### 具格當時間副詞

**35.** Itiha khanena layena) muhuttena tena (tena tena 剎那 片刻 須臾頃間 這樣 那 那 iti + ha khana laya muhutta ta ta ta (ind.) (m.s.ins.) (m.s.ins.) (m.s.ins.) (m.s.ins.) (m.s.ins.)

人稱、數一致

→ yāva brahmalokā saddo abbhuggacchi. 直到 梵 界 聲音 昇至/傳播 yāva brahma+ loka sadda abbhuggacchati  $abhi+ud+gacchati<\sqrt{gam}$  走、去 (adv..) (m.s.abl.) (m.s.nom.) (aor.3,s.)

<mark>試譯</mark> :這樣在那剎那間 (、在那片刻間)、在那須臾頃間,聲音傳播遠至梵界。

- dasasahassilokadhātu **36.** Ayañca saṅkampi sampakampi sampavedhi, 強烈震動 這個 和 十 1 世界 震動 大震動 ayam + ca dasa+ sahassa + loka+ dhātu sampakampati saṅkaṁpati sampavedhati saṁ+ √kamp saṁ+pa+√kamp saṁ+pa+√vyath 震動 刺穿 (f.s.nom.)(conj.) (f.s.nom.) (aor.3,s.) (aor.3,s.) (aor.3,s.)
  - ulāro obhāso loke appamāno ca pāturahosi atikkamma devānam 和 莊嚴 光 在世間 無量 出現 超越 諸天 appamāņa ca uLāra obhāsa loka pātur + ahosi atikkamati deva < hoti < ati+ kamati 超過 < √kram行 (ger.) (m.s.nom.) (conj.) (m.s.nom.) (m.s.nom.) (m.s.loc.) (aor.3,s.) (m.p.gen.)
- → devānubhāvanti. 夭的 威力 (引號) deva + ānubhāvaṁ+ iti <ānubhāva (m.s.acc.) (ind.)

試譯 :這個十千世界震動、大震動、強烈震動,和一道無量莊嚴的光彩超越諸天的天之威力而出現在世間。

- **37.** Atha kho bhagavā imam udānam udānesi-然後/那時 世尊 這個 讚嘆語 發出 atha kho bhagavant ima udāna udāneti < denom. of udāna (adv.) (adv.) (m.s.nom.) (n.s.acc.) (n.s.acc.) (aor.3,s.)
  - → "aññāsi bho, kondañño, aññāsi kondañño"ti! vata, vata, bho, 尊者 已經了解了 已經了解了 真的 喬陳如 真的 尊者 喬陳如 bhavant kondañño + iti aññāsi vata kondañña aññāsi vata bhavant (m.s.voc.) (m.s.nom.) (aor.3,s.) (adv.) (m.s.voc.) (m.s.nom.) (ind.) (aor.3,s.) (adv.)

試譯 : 然後世尊發出這個讚嘆語:「喬陳如真的已經了解了!喬陳如真的已經了解了!」

38. Itihidamāyasmatokoṇḍaññassa'aññāsikoṇḍañño'這樣這個具壽/尊者/大德喬陳如阿若喬陳如itihi+ idamāyasmantkaṇḍaññaaññāsi+koṇḍañña

<āyuṣ+ mant 壽 具有...

(ind.) (adv.) (n.s.nom.) (m.s.gen.) (m.s.gen.) (m.s.nom.)

→ tveva nāmaṁ ahosīti. 就這樣/然而 名字 有/獲得/變成 tu+ eva nāma ahosi + iti < hoti (引號) (conj.) (adv.) (n.s.nom.) (aor.3,s.) (ind.)

試譯 :就這樣,具壽喬陳如有"阿若喬陳如"這個名字。



## 一、 Tiparivaṭṭaṁ dvādasākāraṁ (三轉十二行相)略表-

| 三轉四聖諦   | Saccañāṇaṁ                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Kiccañāṇaṁ           | Katañāṇaṁ         |
|---------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|-------------------|
|         | (聖諦的知識\示相)                                                                                                                                                                                                                                                                                      | (應作的知識\勸修)           | (已作的知識\作證)        |
| 苦(苦諦三轉) | Idam dukkham ariyasaccam                                                                                                                                                                                                                                                                        | ★ pariññeyyaṁ        | ★ pariññātaṁ      |
|         | (這是苦聖諦 = ★ )  1. jāti pi dukkhā (生是苦)  2. jarā pi dukkhā (老是苦)  3. vyādhi pi dukkhā (病是苦)  4. maraṇam pi dukkham (死是苦)  5. appiyehi sampayogo dukkho (怨憎會苦)  6. piyehi vippayogo dukkho (愛別離苦)  7. yam piccham na labhati tam pi dukkham (得不到所想要的也是苦)  8. pañcupādānakkhandhā dukkhā (略說:五取蘊是苦) | ★應完全知                | ★已完全知             |
| 集(集諦三轉) | Idam dukkhasamudayam ariyasaccam (這是苦集聖諦 = ▲ )  三種貪愛: kāmataṇhā bhavataṇhā vibhavataṇhā vibhavataṇhā eg爱:欲愛、有愛、無有愛等是再生、與喜貪結伴、 到處尋求喜的。                                                                                                                                                           | ▲ pahātabbaṁ<br>▲應斷  | ▲ pahīnaṁ<br>▲已斷  |
| 滅       | Idam dukkhanirodham ariyasaccam (這是苦滅聖諦=☆)  Yo tassā yeva taṇhāy a  就是那種貪愛的─  Idam dukkhanirodham ariyasaccam (這是苦滅聖諦=☆)  I āsesavirāganirodho 減去無有餘 ② cāgo 捨 ③ paṭinissaggo 丟出去 ④ mutti 解脫 ⑤ anālayo 不執取                                                                                       | ☆ sacchikātabbaṁ     | ☆ sacchikataṁ     |
| (滅諦三轉)  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ☆應證                  | ☆已證               |
| 道(道諦三轉) | Idam dukkhanirodhagāminī paṭipadā<br>ariyasaccam<br>(這是導向苦滅之道聖諦=●)<br>ariyo aṭṭhaṅgiko maggo 八支聖道                                                                                                                                                                                               | ● bhāvetabbaṁ<br>●應修 | • bhāvitaṁ<br>•已修 |
|         | me, bhikkhave, pubbe ananussutesu dhammesu cakkhum udapādi, ñāṇam udpādi, paññā udapādi, vijjā udapādi, āloko udapādi.<br>比丘們!在以前還沒有聽過的諸法上,我的(法)眼生起、知識生起、智慧生起、明生起、光生起。                                                                                                                          |                      |                   |

## 二、五比丘 (Pañcavaggiya) 的故事<sup>30</sup>:

- (一) 阿若憍陳如 (Aññāsi Koṇḍañña/ Aññāta Koṇḍañña/ Aññā- Koṇḍañña) 31:
  - [1]他出生在迦毗羅衛城附近的頭那瓦吐 (Doṇavatthu),為一位非常富有的婆羅門之子。他比喬達摩佛更早出生。人們以他的族姓「憍陳如」來稱呼他。精通 3 吠陀,尤其看相學。他就是被邀請為剛出生的悉達多太子看相的 8 位婆羅門之 1。雖在吠陀典研究方面還只是年輕新學,但他是唯一肯定地宣稱太子將成佛的婆羅門。看相之後,他就與其他 4 位同伴出家,為的是要等待太子出家、成道,以便親近學法、證悟。他們被稱為「五比丘」(Pañcavaggiye Bhikkhū)。
  - [2]菩薩悉達多太子出家後不久,就在優樓頻羅<sup>32</sup>(Uruvela)修行各種苦行,長達6年,那時5比丘伴隨著他。有天太子昏倒在地,一天神就去通知他父親淨飯王(Suddhodana)說太子已經死了,然而淨飯王深信阿私陀仙人的預言,而不相信天神所說消息。太子母親投生為兜率天的天子,這時就來鼓勵太子。後來太子了解到極端苦行是愚蠢行為而決定放棄,於是開始正常地取用食物。五比丘對太子感到失望,離開他而到仙人墮處去。
  - [3] 佛證悟後,前往仙人墮處去為五比丘開示《轉法輪經》。憍陳如聽完佛陀開示此經之後,與 1 億 8 千萬位梵天神都證得初果須陀洹。由於他是第一位了悟佛法—四聖諦—的人,因此佛稱讚他說:「喬陳如已經真的了解了!喬陳如已經真的了解了!」從此他被稱為「已經了解的憍陳如」(Aññāsi vata bho Koṇḍañña)。他是第一位受比丘戒者,受戒的方式是經由佛陀說:「善來,比丘!法已善說,堅持梵行以究竟離苦 33。」

出家成為比丘有三種方式(記載於《律藏、大犍度》中):

①善來比丘或善來比丘們:如五個為群的比丘。

Ehi bhikkhū'ti Bhagavā avoca, svākkhāto dhammo, cara brahmacariyam sammā dukkhassa antakiriyāyā'ti. 世尊說了:『來,比丘!被善說的是法,為了苦的滅盡而行正梵行。』如阿若喬陳如的出家受具戒因緣。 Etha bhikkhavo'ti Bhagavā avoca, svākkhāto dhammo, cara brahmacariyam sammā dukkhassa antakiriyāyā'ti. 如其餘四位比丘出家因緣。(加上耶舍證得阿羅漢而出家,及耶舍的四在家友和 50 位在家友先後來也依此出家證得阿羅漢,從此世間共有 61 位阿羅漢)

- ② 許循三皈依受具戒出家:「諸比丘!我許你們各自於當地、當國使之出家,受具足戒。諸比丘!出家受具足戒者,應這樣做:始令剃除鬚髮,著袈裟衣,令上衣偏袒右肩、令蹲踞、令合掌、令禮諸比丘足,這樣唱:『我皈依佛…諸比丘!許以此三皈依,使之出家授具足戒』(Anujānāmi bhikkhave imehi tīhi saraṇagamanehi pabbajjam upasampadanti.)。」
- ③ 白四羯摩: Anujānāmi bhikkhave ñatticatutthena kammena upasampādetum.
- [2] 在 V.Ⅲ,p.91《第一大犍度'不得令出家之三十二種人品》中記載有 32 種人不得使出家:手被割截、足被割截、手足被割截、耳被割截、鼻被割截、耳鼻被割截、指被割截、大指被割截、腱被割截、手如蛇頭者、佝僂者、侏儒者、長腫瘤者、受烙印刑者、受笞犭刑者、被標記罪狀者、象皮病者、惡疾者、毀辱眾者、瞎子、瘤手、跛者、半身不遂者、殘廢者、老弱者、盲者、啞者、聾者、盲啞者、盲聾者、聾啞者、盲聾 啞者。

佛陀制定這樣並非不慈悲,反是因為基於慈悲心一令世人「少造罪」(Avajja)一不知情的世人會譏嫌「連這樣缺陷的人都可以出家」,輕慢出家人,更因此而障礙了他接觸佛法的因緣。

[3]《長部》2,頁26:茲有比丘,滿足其護身之衣及其養體之施食,彼往何處,唯持衣缽而往,猶如有翼之 鳥,飛往何處,亦只持其翼而飛...比丘如是滿足。(但現在出家人已經由自由自在飛翔的鳥變成飛不起來

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> 參見 Dictionary of Pāli Proper Names Ⅱ, p.104。

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> 參見 Dictionary of Pāli Proper Names I, p.43-44。

<sup>32《</sup>增支部》Ⅱ,20頁之「優樓比螺經」(Uruvelasutta)中記載,佛陀在舍衛城祇陀林的給孤獨園,告訴諸比丘當他在優樓比螺的阿豫波羅尼拘律樹下時,他如何了解在世上沒有一位值得為他的老師,因此他決定遵從和持守法(五分法身)。娑婆主梵天(sahampatī)出現並告訴佛陀那也是過去諸佛的傳承。

- [4] 5 天後她聽聞《無我相經》而證得阿羅漢果連同四無礙解智 34,後來佛在祇園精舍比丘眾中宣稱他是最先見法第一的大弟子;也被宣稱為書宿(Rattaññu年長)第一的大弟子。
- [5]在僧團中,他坐在跟隨佛轉法輪的二位上首弟子後面。他們禮敬佛後,也禮敬憍陳如尊者。這樣他覺得留在佛身邊對佛和他人都不方便,他還發現他的外甥富樓那彌多羅尼子(Puṇṇamantāsiputta)在佛教裡出家後將成為說法第一的大弟子,於是他去找他,為他剃度後要他去親近佛。他本人則徵得佛允許後,前往六牙森林(Chaddanta)曼達奇尼(Mandākinī)岸邊,在那裡住了12年。
- [6]菩薩悉達多太子出生時,他已經 35 歲;當菩薩成佛時,他已經 70 歲;然後在森林裡住了 12 年,森林裡的大象輪流供養食物給他,並且侍候他。12 年後回來向佛致上最後禮敬,並辭行。準備般涅槃。那時他已 82 歲。告別佛後回到六牙森林那裡般涅槃。據說住喜馬拉雅山的一切眾生都為此流淚。他的火葬禮由那伽答多天神(Deva Nāgadatta)所領隊的 8000 頭大象隆重地舉行,每位天神供養一枝檀香木,由阿那律尊者(Anuruddha)為首的 500 比丘也在場。火化後的舍利被送到竹林精舍(Veluvana),交给佛。佛親手將它安放在從地湧出的銀塔中。大論師覺音尊者(Buddhagosa)說那座銀塔在他的時代還存在。
- [7]在勝蓮華佛(Padumuttara)時代,他是一位在家居士,見到佛陀宣布一位比丘為戒臘最高的長老,他發願自己也能在未來佛的教化期中得到相同榮銜。為了達到這心願,他做了許多虔誠的善業,其中一項就是建造一座金色的房舍以供奉佛陀的舍利;並且在10萬年當中一有機會就修行止禪和觀禪。
- [8]在毗婆尸佛(Vipassī)時代,他也是一位在家居士,名叫摩訶迦拉(Mahākāla 大黑)。 他將農作物收成之後9種最初的成果供養給佛陀。
- [9]《長老偈》中有幾首憍陳如尊者所說的偈頌,勸勉同修堅持梵行<sup>35</sup>,因為一切有為法都是無常、苦、無我的。

#### (二) 跋提迦 (Bhaddiya):

[1] 跋提迦是迦毗羅衛城一戶婆羅門之子。當菩薩出生時,他的父親就是被邀請為剛出生

的家鳥-因為被養胖了。)

- ①義無礙解智 (attha-patisambhidā):對苦聖諦的無礙解智。
- ②法無礙解智 (dhamma-paṭisambhidā): 對集聖諦的無礙解智。
- ③詞無礙解智(nirutti-patisambhidā):對苦聖法和集諦法的言詞及文法使用上的無礙解智。
- ④辯無礙解智 (paţibhāna-paţisambhidā): 對上述三種無礙解智的無礙解智。

要成就四無礙解智者必須具備5項條件:

- ①證悟(adhigama): 證得阿羅漢道或其他任何一種聖道(在成就四無礙解智那一生證得);
- ②精通教理 (pariyatti): 背誦三藏經典;
- ③聞法 (savana): 細心、恭敬地聽聞佛法;
- ④質問 (paripuccha): 研究註解並且理解三藏中的疑難處;
- ⑤先前的修行(pubbayoga): 曾在過去佛的教法中修行止觀而達到行捨智的階段。尤其著重於履行「往返義務」(gata-paccāgata)—指入村托缽與返回時都專注於修行止禪和觀禪。

後四項條件是在過去佛的教化期中培育的。

<sup>34</sup>四無礙解智者必須具備5項條件:

<sup>35</sup> 在這裡,梵行(brahmacariya)是指「教梵行」(sāsana-brahmacariya)和「道梵行」(magga-brahmacariya)。 「教梵行」即是戒、定、慧三學。「道梵行」即四種聖道。三學是禪修者證得各階聖道的支助因素。

的悉達多太子看相的 8 位婆羅門之一。當時他父親已太老了,無法出家等菩薩成道。 當阿私陀仙人宣布悉答多太子將會成佛時,跋提迦和其他 4 位婆羅門就出家等悉達多 太子出家。

- [2]菩薩悉達多太子出家後不久,就在優樓頻羅修行各種苦行達6年時,他隨侍在側。後由 於太子開始正常飲食而感失望,就與其他4位夥伴離開太子,前往仙人墮處。
- [3]佛證悟後,前往仙人墮處去為五比丘開示《轉法輪經》。跋提迦在下弦丁一只月的第一天, 也就是開示《轉法輪經》的隔天證悟須陀洹果。聽聞《轉法輪經》後第五天、聽聞《無 我相經》時,與其他四位比丘同一起證得阿羅漢果。

## (三) 衛跋 (Vappa) <sup>36</sup>:

- [1]為 5 比丘之一。他父親瓦些塔(Vāseṭṭha)是迦毗羅衛城的婆羅門。當阿私陀仙人宣布悉答多太子將會成佛時,衛跋其他 4 位婆羅門就出家等悉達多太子出家。
- [2]太子 6 年苦行時,他也隨侍在側。後由於太子開始正常飲食而感失望,就與其他 4 位夥伴離開太子,前往仙人墮處。
- [3]佛成道後為他們開示《轉法輪經》。開示後的第二天衛跋證得須陀洹果,第五天與其他同伴都在聽聞《無我相經》之後證得阿羅漢果。
- [4]衛跋過去世在勝蓮華佛時代(Padumuttara)就發願要成為佛陀的最初弟子之一。為了達成這目標,他積累波羅蜜,如佈施、持戒、修止禪和觀禪。他曾當國王 16 次,名叫摩訶敦度比(Mahādundubhi)。

## (四)摩訶那摩 (Mahānāma) 37:

- [1]他也是五比丘之一。他在聽聞《轉法輪經》之後第三天證得須陀洹果,第五天與其他 同伴都在聽聞《無我相經》之後證得阿羅漢果。
- [2]有次他來到馬奇迦山達(Macchikāsaṇḍa),質多居士 <sup>38</sup> (Cittagahapati)看到他托缽,對他的威儀舉止感到歡喜,就邀請他到家裡,供養他飲食並聽他開示。吉達居士對摩訶摩那尊者所開示的法感到非常喜悅,於是將自己的一座優雅林園—安般達迦林(Ambāṭakavana)—供養給尊者,讓他將那林園獻給僧團,質多居士並在林園中建造一座大寺院。

## (五)阿說示 (Assaji) <sup>39</sup>:

- [1]他也是五比丘中最年輕的一位。佛開示《轉法輪經》之後,最後一位證得須陀洹果(開示後第四天)。
- [2]在他尚未證得須陀洹果的期間,佛陀必須教導他們如何修行,而其他3位比丘則出外 托缽以供6人食用。
- [3]在聽聞《無我相經》之後證得阿羅漢果。後來阿說示的一番話令舍利弗與目犍連開悟: 那是有次,當阿說示尊者在王舍城托缽時,四處找不死之法的舍利弗見到他,對他的

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> 參見 Dictionary of Pāli Proper Names **I**, p.832。

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> 參見 Dictionary of Pāli Proper Names **I**, p.514。

<sup>38</sup> 質多居士的故事,請參見《法句經》74,73 和 303 偈之故事。

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> 參見 Dictionary of Pāli Proper Names I,p.224-225。

威儀舉止感到歡喜,就跟隨著他,直到他托完缽。等到適當時機。舍利弗就請問尊者依誰出家、老師是誰和遵循何種教法。阿說示起先因為認為自己才剛出家不久而不願回答。但是舍利弗鼓勵他依照自己所了知的說出來。阿說示的那首偈從此變成廣為人知,乃至被認為是佛陀教法的主旨。這個偈頌是這樣:

「諸法從因生,如來說其因;諸法滅亦然,是大沙門說 40。」

(Ye dhammā hetuppabhavā tesam hetum tathāgato āha,

tesañca yo nirodho, evamvādī mahāsamaņo.)

明白地說就是:對於一切因緣所生法,如來講說那些法的因緣,以及那些法如何地滅盡,這是大沙門所說之教。

註解書中解釋在這個偈頌中已經說到「四聖諦」:

- (1) **hetuppabhavā** ,即是五蘊 ,因為它而使顯示它的苦諦 (hetuppabhavā nāma pañcakkhandhā; tenassa dukkhasaccam dasseti) 。
- (2) tesam hetum,即是集諦(samudayasaccam)。
- (3) **tesañca yo nirodho**,即是這二諦不轉起而滅(tesam ubbinnampi saccānam yo appavattinirodho)。因為它而使顯示它的滅諦。這裡雖不見道諦而實質也導向已見道諦。當說滅時,如同說到成就道。所以這兒是談到滅和滅的方法(道)等二諦。
- [4]舍利弗聽了立刻明瞭,證悟須陀洹果,然後將自己已找到真理的喜悅訊息告訴目犍連,目犍連聽完之後也證悟須陀洹果。於是他們二人和 250 名弟子一起來到竹林精舍拜見佛。佛為他們開示四聖諦法,除了他們二人 41 外的 250 名弟子們全都證悟阿羅漢果,也都出家成為善來比丘。舍利弗非常尊重阿說示尊者,據說從那次起,只要聽說尊者往哪處,他就向那方向恭敬地合掌 42 ,躺下來睡時頭也朝那方向。這正是感恩的美德。

結論:五比丘具備快速證悟的近因和遠因這二項因素:

[1] 近因:他們在那一生已經修行觀禪,證得須陀洹;

[2] 遠因:在過去佛(勝蓮華佛)的教化期中,已曾觀照苦諦法和集諦法為無常、苦、 無我,達到行捨智的階段。

他們就在這二項主要因素支持之下,而能快速證得阿羅漢果和四無礙解。

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> 此偈見於《律藏·大犍度》「舍利弗和目犍連出家」PTS.Ⅲ.p.40。

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> 目犍連在出家一星期後證悟阿羅漢果;舍利弗在出家半個月後證悟阿羅漢果。舍利弗修行觀禪的方式是各別法觀禪(anupadadhamma vipassanā),意即在觀照究竟名色法時,逐一地觀照每個法為無常、苦、無我。一一觀照時,他可以清楚地見到名法的生時(uppāda)、住時(thiti)、滅時(bhaṅga)。為什麼他可以這樣清楚地觀照名法呢?註解書裡這樣解說:「因為他在觀照名法時也觀照依處和所緣(目標)。」

<sup>42 《</sup>法句經》392 偈〔禮敬那些應被禮敬的人〕:

其中,比丘們對於舍利弗這樣做而議論紛紛,認為尊者在禮拜四方,是一種錯誤方式,並且向佛陀稟告此事。佛陀問清楚尊者有關他朝拜的意義之後,對比丘僧團開示:「比丘們!舍利弗並非禮拜四方,事實上,他從阿說示口中獲得正法,從他證果那天開始,他便向自己的導師禮敬。作為比丘應該向傳授他正法的導節禮敬,有如婆羅門向聖火敬禮一樣。」

#### 三、列舉幾部記載佛陀修苦行的經典:

- (一) M.12《師子吼大經》Mahāsīhanādasuttam:北傳《身毛喜豎經》(大正藏一七、五九一頁);增阿四二、四、力(大正藏二、七七六頁);增阿四八、六(大正藏二、八一一頁);雜阿六八四(大正藏二、一八六頁);增阿二三、八(大正藏二、六七0頁);《信解智力經》(大正藏一七、七四七頁。)本經是乃由於曾入佛門、後轉入外道之善星者,因誹謗世尊,舍利弗聞之以告世尊,世尊因此說法。其內容,初舉如來之類句、如來十力、四無所畏、及四生、五趣、涅槃道之詳說。佛亦說:如外道所為之種種苦行、貪穢行、嫌厭行、獨住行、不淨食行、叢林住行、捨行、少食行、祭祀、火祭等,而且此等,不是達最上知見之道。最後以示如來雖老,其智慧辯才,不衰退。
- (二) M.36 《薩遮迦大經》Mahāsaccakasuttam:世尊住毘舍離城的大林重閣講堂。世尊再次與離繫派薩遮迦相遇而討論身修習和心修習,關聯到在他自己內心探求上詳細敘述。其中包括用鑽木出火的三種譬喻加強說明,以及自己坐禪、苦行、絕食情形,乃至成正道而得解脫。

- (三) M.57《狗行者經》 Kukkuravatikasuttam 中談到佛遇見二苦行者: 一個模仿狗的行為,另一個模仿牛的行為。
- (四) **M. 45.** 《得法小經》 Cūḷadhammasamādānasuttam: 世尊住舍衛城祗陀林給孤獨園。世尊為比丘們說四種得法:
  - ①現在樂未來苦報:說持「於諸欲沒有過患」知見,猶如諸夏最後月而葛實之莢破開;
  - ②現在苦未來苦報:從事種種身苦行者;
  - ③現在苦未來樂報:有性質貪、嗔或癡所生者,他常感受貪、嗔或癡所生之苦,以憂以苦 而淚沾顏、哭泣,盡形壽修清淨行,死後生善處;
  - ④現在樂未來樂報:性非重濁貪、嗔或癡者,他不隨貪、嗔或癡而受苦憂,他離欲、諸不善善法,具足四禪而住,死後生善處。
- (五) M. 51. 《乾達羅迦經》 Kandarakasuttam: 世尊住在瞻波城之伽伽羅蓮池畔,象御者倍沙和普行者乾達羅迦同時到世尊處。世尊討論有四種人存在於世間: 折磨自己、折磨他人、既折磨自己也折磨他人、既不折磨自己也不摩他人而真正住於梵行。
- (六) **M. 26.** 《聖求經》Ariyapariyesanasuttam / Pāsarāsisuttam: 世尊住舍衛城祇陀林給孤獨園。 諸比丘集於婆羅門蘭摩迦庵作法談,世尊亦來到。首先世尊表示集會應作法談或聖默 <sup>43</sup>,接著說明 聖求和非聖求等二種求。然後世尊給比丘們一個很長的敘述他自己從在皇宮裡的生活到他的法傳達 到最初五個為一群的弟子。

32

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> 聖默:ariyo tuṇhībhāvo,註解書中解釋:此即第二禪和根本業處的修行二者都稱為【聖默】。

### (七) 佛陀亦是苦行者:

在《增支部》四册、p.184 八集、第二、大品(12 師子)中記載:「沙門瞿曇為苦行者 <sup>44</sup>, 而說苦行之法,以教弟子...師子!我說當燒盡惡不善法、身惡行、語惡行、意惡行。師子!若有人已斷當燒盡之惡不善法,除根如被砍根的多羅樹,令歸滅於無,而為未來不生之法,我稱如是之人為苦行者(tapassī)。師子!如來已斷盡...之法。師子,有此事由,因為這個事由而有人正說我:『沙門瞿曇苦行者,而說苦行之法,以教弟子。』」

### 四、 佛陀剛覺悟時唱的偈頌 :出自《法句經》153、154 頌。

Anekajātisamsaram sandhāvisam anibbisam Gahakārakam gavesanto, dukkhā jāti punappunam.<sup>45</sup>

Gahakārakadiṭṭho'si, puna geham na kāhasi, Sabbā te phāsukā bhaggā, gahakūtam visankhitam, Visankhāragatam cittam, taṇhānam khayam ajjhagā<sup>46</sup>. 歷經多生的輪迴、 流轉,都不能找到,

- --即便我找尋著「家屋的建造者」;
- 一再地出生,實在痛苦!

造屋者啊!你被發現了!

(用慧和觀)你不能再建造家屋了!

一切你的椽木(染著)都已折毁,

棟樑(無明) 也已毀滅!

內心已離造作(唯作心),

我已達到貪愛的滅盡!

根據《本生經》 I ,p.4 的記載,某位菩薩在轉世為苦行僧善慧(Sumedha)時,就曾做這樣的思惟:

就算是苦,卻也有樂;因此雖得生,卻尋求無生處。 雖然那兒有熱氣,卻同樣有令人感激的冷氣;因此, 雖然有那三種火(貪瞋痴)存在,同樣的,也該尋求滅苦道(涅槃)。 就算那有惡,卻也有善;

因此,雖然生是真實的存在,同樣的,也該尋求無生。

Aneka 多; jāti 生; samsaram 輪迴; sandhāvisam (我)流轉(aor.1,s.); anibbisam 找不到(ppr.m.s.nom.) < a + nibbisati,它的〔虚〕主詞為前面之〔我〕,受詞為—Gahakārakam 家屋的建造者; gavesanto 尋找 (ppr.m. s.nom.) < gavesati。

dukkhā jāti 都為 (f.s.nom.),形容詞 dukkha 為「前置」時用來表示「強調」—〔實在痛苦〕。 punappunam. < puna (r) + puna (r)當 ad.,修飾 jāti(jāti 雖是名詞,但含有動詞意味)。

【 be +pp.】 →可表示「(被動)完成式」, ー「你已被見到」。 kāhasi (fut.2,s.) < √kar, kāreti 建造;

Sabbā 一切; te 你的; phāsukā 椽 彳 乆 ㄢ ′ 木; bhaggā 折毀; gahakūtam 棟樑,; visankhitam 壞滅; Visankhāragatam (n.s.nom.) < visankhāra-gata; 其中 visankhāra < vi-sankhāra 離造作=涅槃; gata < pp. of gacchati < √gam,,過去分詞有「完成」義,「已達、已至、已證」。 ajjhagā (aor.1,s.) < adhigacchati < adhi+√gam, 此直接翻譯為「我已達到貪愛的滅盡」。

33

 $<sup>^{44\</sup>square\square}$  參考《律藏》 I p.235 第六「藥犍度」,私呵將軍三度請求皈依和供養佛陀為首之僧團因緣。

<sup>45</sup> 此二偈的中譯參考「巴利語 輕鬆上路」和(包括後面註解)p.130-131。

dittho'si< dittho asi, dittho< pp.of dassati<  $\sqrt{\text{dis}/\text{das}}$ ; asi (pr.2,s.) < atthi<  $\sqrt{\text{as}}$ ;

## 五、「四聖諦」(ariyasacca,此為佛法的核心):

### [一]四聖諦概要:

①苦苦→普通有關身心的苦(指8苦) (為解決此苦苦而有各種醫藥、健康器材) ②壞苦→由於變化之苦(可意之境消逝或變壞所引起的苦) -③行苦→受制於因緣條件不圓滿之苦(各別法的自性相) ①求不得苦→ 會遭受生老病死愁悲苦憂惱的 眾生無法藉著願望而達成 ②怨憎會苦→ 遇到厭惡對象而生起心理苦受 觀照嗔組不善名法時須觀照它 (緣) 八苦 -③愛別離苦→ 與所喜愛的對象分離時生起 ⑧ 執取五蘊是苦 心理苦受,它與嗔組同時存在 (1. ābādha 开蘊即是病) ④牛苦→ 誕生、產生、出現、牛起是依照世俗諦而作解釋 2. anicca 「諸蘊的顯現、諸處的獲得」是依究竟諦而作解釋 dukkha ⑤老苦→諸根的老熟等是依究竟諦而作解釋 <sup>48</sup> viparināmadhamma \_ ⑥病苦 <sup>49</sup>→ (走上出離道的關鍵) ⑦死苦→「諸蘊的分離」是依究竟諦而作解釋 (從 avasa 不自在中來講無我)

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> 如果世間不是「緣起法」,世間一切造作修行都不會成立。修行就是觀「生滅法」-緣起法。佛法即生活之道-「中道法」。

<sup>48</sup> 依世俗諦而言,一生中第一個剎那稱為生,最後一個剎那稱為死,在這二者之間的階段稱為老。 依究竟諦而言,每一個色法剎那與每一個心識剎那中都有三時,其中生時稱為生,住時稱為老,滅時稱為 死。因此觀照生老死時須依照這二種方法來觀照。

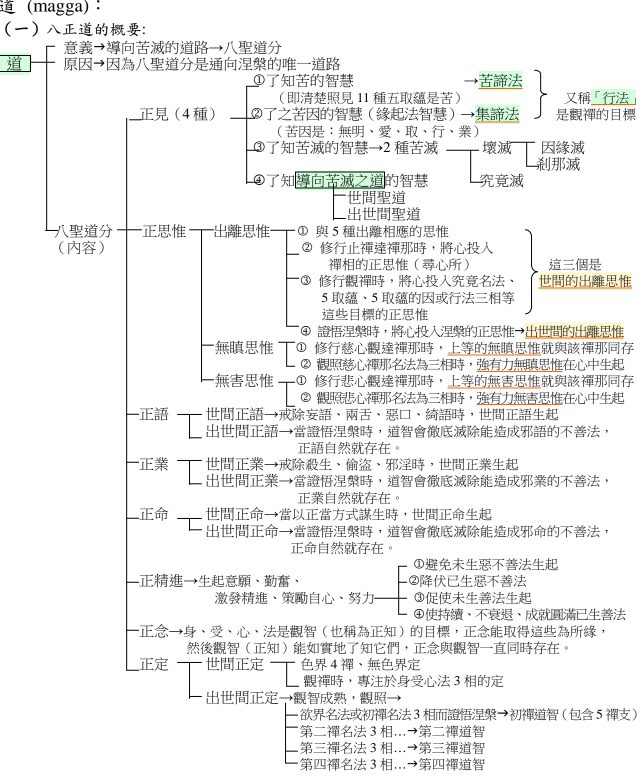
<sup>49</sup> 或為愁、悲、苦、憂、惱是苦:愁、悲、憂、惱是心的苦受,包含在嗔組中,當觀照不善名法時,必須依 心路過程來觀照愁、悲、憂、惱及它們各自的相應名法;苦是在身門心路過程中與身識相應的苦受,觀照 究竟名法時,應觀照身體的苦受及它相應的名法。

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> 愛欲或貪愛 taṇhā,因是苦生起的最顯著助緣(無明、愛、取、行、業五因中最顯著因素。無明、愛、取是業力助緣;業力是善或不善行的影響力;行一生起後即壞滅但影響力仍存在名色相續流之中)。業力有如種子,愛欲有如種子裡的濕度,它是使產生 5 蘊(苦諦)的最強力助緣。

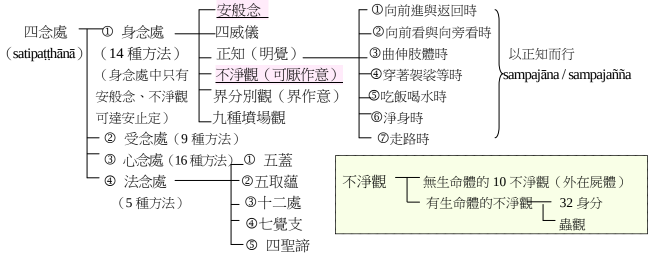
<sup>51 「</sup>常見」是相信有恆常不變的靈魂,會從一個生命體輪迴到另一個。持此見者修苦行。 「斷見」是不相信人死後還有來生。持此見者修極樂行。

「意義→ 愛欲的完全消逝無餘、捨離、棄除、解脫、不執取(即涅槃、斷愛) -方法→ 就在前面 10 組世間有可愛可喜之物的 任何地方,就在那裡捨棄、滅除愛欲 "工具→ 能滅除愛欲是阿羅漢道智,它取涅槃為目標 -阿羅漢道智生起時逐步滅除包括愛欲在內的煩惱, 不再有能產生未來世果報的業力存在。

### 道 (magga):



- (二) D.22《大念處經》Mahāsatipaṭṭhānasuttam中提到的八聖道分:
  - (□) 涅槃 → 好比是一座城;
  - ( $\square$ ) 出世間的八聖道分 → 城門;
  - (□)身、受、心、法 → 東、西、南、北四個方位:
    - ①以14種方式修行修行身念處而證悟涅槃者→ 來自東方的人帶著東方出產物從東門進城;
    - ②以9種方式修行修行受念處而證悟涅槃者→ 來自南方的人帶著南方出產物從南門進城;
    - ③以16種方式修行修行心念處而證悟涅槃者→ 來自西方的人帶著西方出產物從西門進城;
    - ④以5種方式修行修行法念處而證悟涅槃者→ 來自北方的人帶著北方出產物從北門進城。



因為進入同樣的地方→涅槃,所以說四念處只是一種法。不同的念處卻都會歸到涅槃,稱為「集合於一處」。

(三)但這並不是說修行其中的單一念處就足以證悟涅槃。在《S.六處相應一切品不通解經》 (Salāyatana Samyutta, Sabbayagga, Aparijānanasutta)中佛陀說::

「諸比丘!於一切不知解、不通解、不離欲、不捨棄者,則不得滅苦...諸比丘! 於一切知解、通解、離欲、捨棄者,則善能滅苦。」

在這部經的註解中更進一步解釋它的內容是指「三遍知 52 1:

- ①知解(abhijānam)—指所知遍知(即名色分別智和緣攝受智);
- ②通解(parijānam)—指審察遍知(即思惟智和生滅隨觀智 53);
- ③離欲(virājayam)、捨棄(pajaham)—指斷遍知 <sup>54</sup> (即從壞滅隨觀智起乃至道智)。 在《大疏鈔》(Mahātīkā)中提到「一切」:

「必須先徹底地與毫無遺漏地辨識這作為觀禪目標的五取蘊<sup>55</sup>。」是哪些五取蘊 呢?就是過去、現在、未來、內在、外在、粗、細、低劣、優勝、遠和近11種五取蘊。因此唯有以三遍知透徹地了解一切屬於五取蘊的名色法之後,我們才能夠斷除對名色法的貪而滅苦。□

(四)在D.Ⅱ,p.55《大因緣經》Mahānidānasuttam中記載:

有一天,阿難尊者用所有方法修行緣起之後,到了傍晚前來拜見佛陀,並且說:「世

53 這二種觀智觀照名色法和它們之因緣的生滅,故稱審察遍知。

<sup>52</sup> 請參考附錄 5 之圖表。

<sup>54</sup> 除了能夠根本斷除煩惱的道智之外,其餘的觀智只能暫時斷除煩惱。

<sup>55</sup> Tańhi anāvassesato pariññeyyam ekamsati virājitabbam.

尊!雖然緣起法很深奧,但它對我而言是很容易的。」佛陀回答說:「Etassa cānanda, dhammassa ananubodhā, appaṭivedhā evamayam pajā tantākulakajātā, gulāguṇṭhikajātā, muñjapabbajabhūtā apāyam duggatim vinipātam samsāram nātivattati.」(阿難!因為對法的不隨覺、不通達,這樣這個有情如絲縷纏結、如腫物所蔽、如文叉草和波羅波草(之雜亂),所以不能解脫惡處、惡趣、地獄之輪迴。)意思是說:若沒有隨覺智(anubodhā)和通達智(paṭivedhā)來了知緣起,就無法從生死輪迴和四惡道中解脫。

①隨覺智:指名色差別智(nāmarūpaparicchedañāṇa)和緣攝受智(Paccaya-pariggahañāṇa,即法住智);

②通達智:指所有的觀智(毗婆舍那智)。

在此,隨覺智和通達智也是三遍知。包含三種世間和出世間遍知。

#### [1] 以下是三種世間遍知。

| ① 知遍知<br>(ñātapariññā)    | 「色以惱壞為相,受以所<br>受為相」,以這樣的觀察<br>彼等諸法的各別自相而<br>起的慧。   | 即 <u>名色分別智</u> (nāma-rūpa pariccheda ñāṇa)和 <u>緣攝受</u> 智(paccaya pariggaha ñāṇa)。 此二智被稱為知遍知,原因是他們辨明與分別應得知,以及作為觀禪目標(所緣)的行法(saṅkhāra dhamma) |
|---------------------------|----------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ② 審察遍知<br>(tiraṇapariññā) | 色是無常、受是無常」,以<br>此等方法來處置彼等諸法<br>的共相而轉起以相為所緣<br>的觀慧; | 即 <u>思惟智</u> (sammasana ñāṇa )與 <u>生滅隨觀智</u> (udayabbaya ñāṇa)。這是審查與確定十二因緣法(緣起法)的無常相、苦相及無我相的審察慧(觀照名色法及它們之因緣的生滅)。此二智即被稱為審察遍知。               |
| ③ 斷遍知<br>(pahānapariññā)  | 其次對於彼等(色受等)<br>的諸法,以捨斷常想等而<br>轉起以相為所緣的觀慧。          | 自 <u>壞滅隨觀智</u> (bhaṅga ñāṇa)以上的觀智。這些辨別及明了十二緣起支的滅之無常相、苦相及無我相的智慧是為斷遍知。                                                                       |

[2]在觀智(即三種世間遍知)之後,聖道(ariya magga)就會生起。

|                     | ① 以所緣通達(ārammaṇa paṭivedha 即透徹地面對面知見所緣)證悟了滅諦, 而以無痴通達(asammoha paṭivedha)證悟了苦諦、集諦與道諦。 由於聖道已成就了知見,屬於苦諦與集諦的十二緣起支及它們之間的 因緣的作用,所以它亦間接被稱為知遍知。 |         |
|---------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| 聖道<br>(ariya magga) | ② 聖道亦徹底斷除了遮蔽苦諦與集諦之無常相、苦相及無我相的愚痴,因此它亦成就了審察與確定名為苦諦與集諦的行法(sankhāra dhamma,即是指名、色因與果)之無常相、苦相及無我相的作用。因此它亦間接被稱為審察遍知/度遍知。                      | 三種出世間遍知 |
|                     | ③ 徹底斷除了各別的煩惱,以及透徹地證悟了無為涅槃界(asaṅkhata nibbāna dhātu)。因此斷遍知真正是道的名稱。                                                                       |         |

由此可見,只有在親自以世間遍知和出世間遍知,明了十二因緣後,才可說是以證得了 隨覺智及通達智。人們只有如此之後才能脫離生死輪迴。

### (五) D.16《大般涅槃經》談八聖道分:

[1] p.100-101 中佛陀提示諸比丘:「自依洲、自依止、莫異依止;法依洲、法依止、莫異依止。」那麼,出家弟子又應該如何以自己為島嶼,以自己為依靠,不尋求外在的依靠;以佛法為他的島嶼,以佛法為他的依靠,不尋求其他的依靠呢?

此經中佛陀給這樣回答:「諸比丘!勇猛精進,保持正念和清淨的戒行;以堅定的決心,守護自己的心。」

(appamattā satimanto susīlā hotha bhikkhavo, susamāhitasaṅkappā sacittamanurakkhatha.) 註解書中進一步解釋這段即是八聖道支和觀智的訓練:

| 1   | 戒行的訓練 susīlā     | $\rightarrow$ | 正語、正業、正命            |
|-----|------------------|---------------|---------------------|
| 2   | 禪定的訓練 susamāhita | $\rightarrow$ | 正勤、正念、正定            |
| 3   | 智慧的訓練 saṅkappā   | $\rightarrow$ | 正見、正思               |
| 4   | appamattā        | $\rightarrow$ | 以觀智透視諸行無常、苦、無我三相的本質 |
| (5) | satimanto        | $\rightarrow$ | 當我們修行三學時,必須有足夠的正念   |

### [2] 此經中談到「四種沙門果」:

世尊對普行者須跋(Subhadda 佛最後度的弟子)說:「須跋!於任何法律中,有八支聖道者,其處則有第一之沙門果,有第二之沙門果,有第三之沙門果,有第四之沙門果。外道沙門之言論皆是空幻。須跋!諸比丘住此正道者,此世間則不空缺阿羅漢。」

### 結 論

是否有必要培育八聖道分裡的所有八聖道分呢?

要證悟涅槃的禪修者應注意,由上面所列舉經典中所提到趣向滅苦之道都是具備這八聖道分的。也就是只有在所有八支聖道具足時,禪修者才能達到滅苦的涅槃。

#### [二] 記載四聖諦的相關經典:

(1)《相應部》56、31「申恕」(Simsapā) PTS. Vp.437/《雜阿含經》404經:

有一次,佛陀在申恕林裏,手抓了一把樹葉,問:「諸比丘!你們認為我手中樹葉多, 還是樹林中樹葉多?」

諸比丘回答:「世尊!您手中樹葉少,而樹林中樹葉多。」

接著佛陀說:「同樣地,我已經通達而又教給你們的東西很少,但沒有教給你們的東西很多。為什麼我沒有教給你們的東西很多呢?因為它們是沒有意義、非高尚梵行,無法導向厭離、離貪、滅、寂靜、通智、覺悟和涅槃,所以我不教這些<sup>56</sup>。

又什麼是我已經教的呢?我已經教了:這是苦、這是苦的根源、這是苦的滅、這是苦滅的道路(即八正道)。又為什麼我已經教了這個呢?因為它們是有意義、高尚梵行, 導向厭離、離貪、滅、寂靜、通智、覺悟和涅槃,所以我教這個<sup>57</sup>。

Kasmā cetam bhikkhave mayā anakkhātam. ña hetam bhikkhave atthasamhitam nādibrahmācariyakam na nibbidāya na virāgāya na nirodhāya samvattati, tasmā tam māya anakkhātam.

Kasmā cetam bhikkhave mayā akkhātam. Etam hi bhikkhave atthasamhitam etam ādibrahmācariyakam etam nibbidāya virāgāya nirodhāya upasamāya abbiññāya sambodhāya ninnānāya samvattati, tasmā tam akkhātam.

因此,應該努力了解:這是苦、這是苦的根源、這是苦的滅、這是苦滅的道路。」由此可見,佛陀是親身體驗後肯定地告訴我們:能通往涅槃的只有<u>四聖諦</u>。而且,學佛也不是在於趕流行、標新立異、靠他力或者盲目地抓多多、學多多,而是在於抓住關鍵的核心。想要正確地修行,也得要有完整徹底的理解來輔助。佛教講修行,有具體的方法,也有具體的判準。所以,**抓住它一四聖諦一最穩當!如同一把透視鏡在手,一切變化,都了然在胸。** 

(2) M.28.《象跡喻大經》 Mahāhatthipadopamasuttam:世尊住舍衛城祗陀林給孤獨園。舍利弗藉由一切生物的足跡為象足跡所包攝之譬喻四聖諦包攝一切善法敘述開始,然後經由四界的觀察和五蘊的緣起來說明。

### (3) 佛陀所解說和所不解說的

取自《中部 I 63 摩羅迦小經 Cūḷamālukyāputasutam》P.1426。

①所不解說的「十無記」:

①□世界是常住; ②□世界是無常;

③□世界是有邊; ④□世界是無邊;

⑤□命即身; ⑥□命是一,身是另一;

⑦□如來死後有; ⑧□如來死後無有;

⑨□如來死後亦有亦無; ⑩□如來死後既非有亦非無有。

### ②所解說的「四聖諦」。

### ③ 說明不解說原因:

Kasmācetam, mālukyaputta, mayā abyākatam?

Na hetam, mālukyaputta, atthasamhitam na ādibrahmacariyakam na nibbidāya na virāgāya na nirodhāya na upasamāya na abhiññāya na sambodhāya na nibbānāya samvattati. Tasmā tam mayā abyākatam.

為什麼這個不被我解說呢?因為這個非義利相應、不是梵行根本,不是導向厭、離欲、滅盡、寂止、通智、正覺、涅槃。因此,這個不被我解說。

### ④ 說明解說原因:

為什麼這個被我解說呢?因為這個義利相應、是梵行根本,是導向厭、離欲、 滅盡、寂止、通智、正覺、涅槃。因此,這個不被我解說。

#### ④ 結論:

"Tasmātiha, mālukyaputta abyākatañca me abyākatato dhāretha; byākatañca me byākatato dhārethā"ti. (憶持我所解說的四聖諦)

因此,摩羅迦 58!因為我已不解說而憶持不被解說,因為我已解說而憶持已被解說。

蔓童子思惟 10 問題之後而問佛陀,若答則修梵行,若不答則還俗。佛陀反問曾招攔嗎?而且確認未曾向對方說與問、對方也未說與問。

後以譬喻警誡:譬喻有人被毒箭所傷而親友為他延請醫生,他不治而問射箭者 之何種姓、姓名、高矮、膚色、此或他村落或城市人等,或問箭之所屬材質、品質、 箭幹質料等而那人可能未知即命中一樣,尋求無記而不從大醫王學習四聖諦。而後

<sup>58</sup> 摩羅迦或翻譯為蔓童子。在 S.35-95 ( 六處相應—所攝取 Saṁgayha ) 中記載,在老年時,他從佛陀學得有關 六處的簡約教法後,獨自一人專注於修定,最後證得阿羅漢果。

解釋不解說 10 問題的原因是:施設教法的目的是解決生、老、病、死苦 59,而這些問題與解決這些問題無關,所以不解說。

其中世俗諦的譬喻顯出其中勝義諦:

受傷者-蔓童子;箭-10個問題:厚毒-無記;醫生-佛陀。

### (4)《相應部》56、47「軛孔經」(Chiggalayugasutta)/PTS.Vp.455:

「諸比丘!假如有人將中間有一個洞的軛丟入大海,而在大海中有一隻瞎眼的海龜,每隔100年才浮出海面一次。諸比丘!你們認為如何?那隻有一隻每隔100年才浮出海面一次的瞎眼海龜會不會將頭伸入那塊軛中間的洞呢?」

「世尊!如果那隻海龜要這樣做到的話,那必然要經過長久的時間才可能辦到。」

「那隻每隔100年才浮出海面一次的瞎眼的海龜,將頭伸入那塊軛中間的洞所需要的時間比愚痴者墮入地獄之後要再投生到人間所需要的時間更短。什麼緣故呢?諸比丘! 因為愚痴者的行為沒有受到佛法的引導,沒有正當的行為,沒有善行,沒有德行,而是造了許多互相殘殺或毀滅弱者的業<sup>60</sup>,為什麼會這樣呢?諸比丘! <u>因為他們沒有見到四</u>聖諦。什麼是四聖諦呢?即:苦聖諦、苦集聖諦、苦滅聖諦與導致苦滅的道聖諦。

因此,諸比丘!應當精勤於了知『這是苦』<sup>61</sup>;應當精勤於了知『這是苦的因』;應 當精勤於了知『這是苦的息滅』;應當精勤於了知『這是導致苦滅之道』。」

結論:由此肯定若想要避免墮入惡道,就必須了知四聖諦。如佛陀此經中所說的「中道」是了知四聖諦與獲得證悟涅槃的法眼(cakkhu)、知識(ñāṇam)、正覺(Sambodha)的唯一道路。

#### 六、 八苦:

生、老、病、死依據世俗諦與究竟諦而言都是苦。所有的究竟名色都有生、住(老)、滅(死)這三時。佛陀在 D.22《大念處經》中這樣解說八苦:

[1]生:無論是任何眾生,在任何眾生的群體,都有誕生、產生、出現、生起、諸薀的顯現、 諸處的獲得。

[2]老:無論是任何眾生,在任何眾生的群體,都有衰老、老朽、牙齒損壞、頭髮蒼白、皮膚變皺、壽命損減、諸根老熟。

[3]死:無論是任何眾生,在任何眾生的群體,都有死亡、逝世、解體、消失、命終、諸薀分離、身體的捨棄。

[4]怨憎會苦:在這裡,任何人有了不想要的、討厭的、不愉快的色聲香味觸或法塵,或者 任何人遭遇到心懷惡意者、傷害意者、擾亂意者,與這些人會合、交往、聯 絡、結 合。

[5] 愛別離苦:在這裡,任何人有了想要的、喜愛的、愉快的色聲香味觸或法塵,或者任何人遭遇到心懷善意者、好意者、安慰意者、安穩意者、父母兄弟姊妹、朋友、同事或血親,然後喪失與這些人會合、交往、聯絡、結合。

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> 此經中佛陀說:「假如有這 10 種見, 梵行不會住; 是否有這 10 種見, 有生老病死愁悲苦憂惱, 故我(指佛) 在現世教以這些的征服 (yesāham ditthe va dhamme nighātam paññapemi.)」。

Na hettha bhikkhave atthi dhammacariyā samacariyā kusakakiriyā puññakiriyā aññamaññakhādikā ettha bhikkhave vattati dubbalakhādikā.

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup> Tasmā ti ha bhikkhave idam dukkhanti yogo karaņīyo.

[6]求不得苦:會遭受生的眾生內心生起這樣的願望:『希望我不要遭受生,希望我不要投生!』但是這事無法藉由願望而達成。

會遭受老的眾生內心生起這樣的願望:『希望我不要遭受老,希望我不要變老!』但是這事無法藉由願望而達成。

會遭受死的眾生內心生起這樣的願望:『希望我不要遭受死,希望我不要死亡!』但是這事無法藉由願望而達成。

怨憎會、愛別離、求不得稱為有貪之苦(sarāgadukkha),意思是因為執著而產生的苦。

除這幾種苦之外,佛在某些經中還常提到另外五種苦:愁、悲、苦、憂、惱。《大念處經》中這樣解說:

[1]愁:任何時候,由於任何的不幸,任何人遭遇到令人苦惱的法而有憂愁、悲傷、苦惱、 內在的哀傷、內在的悲痛。

[2]悲:任何時候,由於任何的不幸,任何人遭遇到令人苦惱的法而有痛哭、悲泣、大聲悲嘆、高聲哀呼。

[3]苦:任何身體的痛苦感受、身體的不愉快感受或由於身體接觸而產生的痛苦或不愉快感受。

[4]憂:任何心理的痛苦感受、心理的不愉快感受或由於心理接觸而產生的痛苦或不愉快感受。

[5]惱:任何時候,由於任何的不幸,任何人遭遇到令人苦惱的法而有憂惱、大憂惱,以及由於憂惱、大憂惱而感受到的痛苦。

### 愁悲苦憂惱之四鑑別法

|                             |     | 特              | 相        |     | 作   | 用         | 現 起                             | 近 因             |
|-----------------------------|-----|----------------|----------|-----|-----|-----------|---------------------------------|-----------------|
| 1.愁<br>soka                 | 焼 焼 | 內裡或心           | •        |     | 徹底  | 地燃        |                                 | 面對不可喜目標,如失去親戚等  |
| 2.悲<br>parideva             | 泣;  | 不斷出聲           |          | 與過失 | 宣說失 | 功德        | 有悲的有情,或心的不<br>穩定,或導致混淆與暈轉的<br>心 | 面對不可喜目標,如失去親戚等  |
| 3.苦 <sup>62</sup><br>dukkha | 受苦  | 令身             | 體遭       | 智慧  | 令到  | 缺乏<br>:不快 | 身體的痛苦                           | 能帶來此苦的不<br>可喜目標 |
| 4.憂<br>domanassa            | 苦楚  | 令心             | •        | 應的小 |     | 瞋 相<br>除  | 內心的痛苦                           | 能帶來此憂的不<br>可喜目標 |
| 5.惱<br>upāyāsa              | 正當  | 徹底<br>心執<br>的親 | 或不<br>著於 |     | 導致為 | 悲嘆        | 身與心、或導致身與心<br>投入於目標,如失去親戚       | 面對不可喜目標,如失去親戚等  |

## 結 論

能帶給面對失去親戚等的有情極度內心痛苦的瞋是惱。這也就是說它並不是憂受。

 $<sup>^{62}</sup>$  此為身苦 kāyika dukkha。「<u>苦俱身識</u>」相應的「<u>受</u>」是苦。

<sup>「</sup>憂」則是心所之苦 Cetasika dukkha。

不了知四聖諦,就不可能證悟涅槃,而苦諦也正是四聖諦之一,它包括上述的過去、現在、未來、內在、外在、粗、細、低劣、優勝、遠和近等 11 種五取蘊。因此,想要證悟涅槃、解脫生死輪迴,就必須了知這些五取蘊。

佛陀在《轉法輪經》中教導愛欲或渴愛是集諦,但是在 S.12《因緣品相應》中教導「緣起法」也是集諦,因此無明、愛、取、行與業都是集諦。簡單地說,一切不善業與能造成投生的善業都是苦因—集諦。

### 七、愛欲 (渴愛 taṇhā):

- [1]有三種,在《清淨道論》「第十七 說慧地品」/PtS.p.567 中這樣解釋它們的含義:
- ①欲愛(kāmataṇhā):以慾望而貪愛色、聲、香、味、觸、法 63等六塵。
- ②有愛(bhavataṇhā):伴隨著常見而貪愛六塵。常見 (sassatadiṭṭhi)是認為六塵是靈魂,生生世世存在。
- ③非有愛(vibhavataṇhā):伴隨著斷見而貪愛六塵。斷見 (ucchedadiṭṭhi)是認為六塵是靈魂, 人在死亡後即完全毀滅。

Chanda, ālaya, anunaya, ajjhosāna 等都是渴愛 taṇhā 的同義字。

### [2] 愛欲產生有 10 組:

|    | 10組               |         |      | 內    | 容    |      |      |                            |
|----|-------------------|---------|------|------|------|------|------|----------------------------|
| 1  | 6內處 64            | 眼       | 耳    | 鼻    | 舌    | 身    | 意    | 12 處                       |
| 2  | 6外處               | 色塵      | 聲塵   | 香塵   | 味塵   | 觸塵   | 法塵   | 12 )処                      |
| 3  | 6 識               | 眼識      | 耳識   | 鼻識   | 舌識   | 身識   | 意識   |                            |
| 4  | 6觸 65             | 眼觸      | 耳觸   | 鼻觸   | 舌觸   | 身觸   | 意觸   | 人毯「細丁汁                     |
| 5  | 6 受               | 眼觸生受 66 | 耳觸生受 | 鼻觸生受 | 舌觸生受 | 身觸生受 | 意觸生受 | 合稱「觸五法」<br>phassapañcamaka |
| 6  | 6 想               | 色想      | 聲想   | 香想   | 味想   | 觸想   | 法想   | piiassapaneamaka           |
| 7  | 6 思               | 色思      | 聲思   | 香思   | 味思   | 觸思   | 法思   |                            |
| 8  | 6 愛 <sup>67</sup> | 色愛      | 聲愛   | 香愛   | 味愛   | 觸愛   | 法爱   |                            |
| 9  | 6尋                | 色尋      | 聲尋   | 香尋   | 味尋   | 觸尋   | 法尋   | 經常與「觸五法」                   |
| 10 | 6 伺               | 色伺      | 聲伺   | 香伺   | 味伺   | 觸伺   | 法伺   | 同時生起                       |

結 : 對今生五蘊的愛欲並不是造成今生五蘊生起的因,故註解說「如實了知造成苦生起的過去因」,過去因能造成今生的苦(五蘊)。要見到過去因須追溯前世,觀照當時造下的無明、愛、取、行、業,且觀照這5過去因與今生5蘊的因果關係,這樣觀照才說了知苦諦與集諦。

### [3]在《諦分別》(Saccavibhanga)中,佛陀用5種方式來解釋集諦:

<sup>63</sup> 法塵:包括 5 種淨色、16 種微細色、心、心所(請參考附錄 1—4)和概念法如安般禪相、遍禪相等。

<sup>64</sup> 人對 6 根有很強的執著(依此內處生強烈愛欲),這就是為什麼會經常照鏡子看自己的影像,用盡各種方法來保養身體。

當觀照五蘊時就包含6內處和6外處,即12處就是五蘊,亦即究竟名色法。

<sup>65</sup> 六觸必各自伴隨著六識生起。當依六門心路過程來觀照六種識時也能觀照到六種觸。強烈愛欲能依這些識、 觸生起。

<sup>66 「</sup>眼觸生受」,當觀照眼門心路過程時,就會見到每一心識剎那裡都有受,意即在五門轉向心、眼識、領受心、推度心、確定心、每一個速行心、每一個彼所緣心當中都有受,這些受都稱為眼觸生受。強烈愛欲能依靠這些受生起,因此受是愛生起的基本因素。

<sup>67</sup> 依6門八路過程觀照不善法時,必照見這6種愛,這包含在貪組中,若能觀照8貪根心,就能輕易照見這6種愛。

- ①愛欲(tanhā)是集諦;
- ②10 種煩惱(貪、瞋、痴、驕慢、邪見、疑、昏沉、掉舉、無慚、無愧)是集諦。
- ③一切不善法是集諦。
- ④一切不善法和能造成投生的 (無貪、無瞋、無痴) 三善根是集諦。
- ⑤一切不善法和能造成投生的善法、或一切不善業力和能造成投生的善業力是集諦。

## [4] 重擔、擔者、取擔、捨擔?

在S. III, p.25, 22 蘊相應-22「重擔經 $Bh\bar{a}rasutta$ 」  $^{68}$ 中記載:佛陀開示:「諸比丘!我為你們說:重擔、擔者、取擔、捨擔  $^{69}$ 。」

「以何為重擔?應名為五取蘊,謂色、受、想、行、識等取蘊,此名為重擔 70 。」

「以何為擔者?應名為士夫(補特伽羅),有這樣名、這樣姓,是具壽,此名為擔者。」 「以何為取擔?當來有渴愛而喜貪俱行,樂著於彼彼,是謂欲愛、有愛、非有愛者,此名 為取擔。」

「以何為捨擔?即<u>前之渴愛</u>,無餘之離滅、棄捨、定棄、解脫、無執著是,此名為捨擔。」... 更說曰: 重擔是五蘊,擔者名士夫;世間取蘊苦,捨擔為安樂。 已捨重擔者,不再取重擔;想絕渴愛者,無欲般涅槃。

## [4] 佛陀在此經只說愛欲是集諦之理由

如前面說,既然一切不善業力和能造成投生的善業力都是集諦,那為什麼佛在這部經中只說愛欲是集諦呢?因為如同一顆種子中還有活的助緣如黏性等存在時,若處在適宜的環境裡就可以生根發芽一樣,業力只要還有如助緣的愛欲伴隨,它就還會結成果報;如果沒有愛欲的助緣,業力就不可能結成任何果報。

## 八、四聖諦的三種智慧<sup>71</sup>:(三轉十二行相)

- (一) 苦諦的三種智慧: 關於苦諦, 佛陀教導三種智慧:
  - [1]諦智:Saccañāṇam(聖諦的知識\示相)。必須了知這是苦諦,這稱為「諦智」。意思即 是了知真理的智慧。
  - [2]作智:Kiccañāṇam (應作的知識\勸修)。必須明瞭這苦諦是應當被了知的,這稱為「作智」意即明白自己有義務了知苦諦法。
  - [3]已作智: Katañāṇam (已作的知識\作證)。必須明瞭這苦諦已經被你了知,這稱為「已作智」佛陀本人已經了知五取蘊是苦諦。

苦聖諦→五取蘊 ~ 行法 <sup>72</sup>或有為法 (saṅkhāradhamma)

無火等同於貪欲,無惡等同於瞋恨,無苦等同於五蘊,無樂勝於涅槃。

Natthi rāgasamo aggi natthi dosasamo kali, natthi khandhasamā dukkhā natthi santiparamam sukham.

無火等同於貪欲,無惡等同於瞋恨,無苦等同於五蘊,無樂勝於涅槃。

Natthi rāgasamo aggi natthi dosasamo kali, natthi khandhasamā dukkhā natthi santiparamam sukham.

<sup>71</sup> 三轉十二行相,註解書中解說即是四聖諦各自的三種智慧。註解書中並沒有更深入的法義解釋,但這部份對此經來說是關鍵的法義,完全是講述實修境界,因而對於這部分的深入法義是參考帕奧系列 5 的「轉正法輪」 84 至 91 頁的說明和參考相關經典翻譯或其他上座部禪師的英文著作而重新系統地整理出來。

<sup>68</sup> 漢譯雜阿含經卷三 (大正藏二、19a)、增一阿含經卷十七 (大正藏二、631c)。

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup> Bhārañca vo, bhikkhave, desessāmi bhārahārañca bhārādānañca bhāranikkhepanañca.

五蘊實在是重擔(Bhārā have pancakkhandhā)。《法句經》202 偈記載:

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> 五蘊實在是重擔(Bhārā have pañcakkhandhā)。《法句經》202 偈記載:

集聖諦→緣起法 (是觀禪的目標)

#### 修習觀禪:

- ①了知諸行法生滅的本質→無常
- ②了知諸行法受生滅壓迫的本質→苦
- ③了知諸行法沒有恆常自我的本質→無我
- · 行法三相
- (二)集諦的三種智慧:佛陀接著以苦諦同樣的三種方式教導集諦(苦的因)。
  - [1]諦智:由於大悲心的緣故,佛陀在未成佛以前以4阿僧祇與10萬大劫以上的時間難行能行地積累了無量波羅蜜。即使是這樣,他對「佛陀的存在」仍有輕微的執著,因為他知道成佛後將能幫助眾生解脫生死輪迴。

根據《法集論》的註解書(Dhammasangaṇi-aṭṭhakathā) —《殊勝義》(Aṭṭhasālinī), 造成佛陀成佛前的最後這一世果報五蘊的業力也就是他在前一世臨死時成熟的慈心 觀善業力; 那是一種尚未達到慈心禪之前強而有力的善法。

他發願要成佛時,就是具有5項過去因:

| $\langle \hat{1} \rangle$ | 將佛陀認定為佛陀          | $\rightarrow$ | 無明 |    | , |                      |
|---------------------------|-------------------|---------------|----|----|---|----------------------|
|                           | (他不認為那只是名色法的組合而已) |               |    |    |   |                      |
| 2>                        | 由於那無明,他發願成佛陀      | $\rightarrow$ | 愛欲 |    |   | 5 云 词 上 回 73         |
| 3>                        | 他執著佛陀的生命          | $\rightarrow$ | 取  |    | _ | 5 項過去因 <sup>73</sup> |
| 4                         | 強而有力的慈心觀善業        | $\rightarrow$ | 行  |    |   |                      |
| <b>(5)</b>                | 那些行遺留下來的力量(業力)    | $\rightarrow$ | 業  | 」ノ | ) |                      |

佛陀了知這5項過去因是他的集諦(苦的因)。這是諦智。

[2]作智:必須以觀智和道智<sup>74</sup>來滅除它們。業力只有在無明、愛、取的幫助之下才能產生果報;若沒有這些的幫助,業力也就無法結成果報。因此,此中的「這苦集聖諦是應當被斷除」這句話也就是說應當以觀智和道智來滅除煩惱。這是作智,意思是了知應當做之事的智慧—應將煩惱滅盡無餘。

②心所(如行蘊);

③業:行為。

[1] 須陀洹道:是邪見、疑、戒禁取見、嫉、慳最終滅盡的原因;

[2] 斯陀含道:是粗的欲界貪與瞋恚二結最終滅盡的原因;

[3] 阿那含道:是細的欲界貪與瞋恚二結最終滅盡的原因;

[4] 阿羅漢道:是我慢、有欲(想要繼續存在之欲)、無明三結永遠滅盡的原因。

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> 行 saṅkhāra:①由因緣條件和合所產生的事物(這裡指這種含義);

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> 因為有這過去的五因,而有現世的五因—造成現世五蘊的生起。這就是輪迴苦的原因。

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> 觀智 Vipassanāñāṇa:透視究竟法(勝義法 paramatthadhamma)無常、苦、無我三相本質的智慧。 道智有斷煩惱的作用:

[3]已作智:佛陀已經滅除或殺死了煩惱,這是已作智。

### (三)滅諦的三種智慧:

- [1]諦智:佛陀了知這是滅諦-苦的滅盡,這是諦智。
  - ① 佛陀是如何滅苦呢?如前所說,當他行觀禪時,他的觀智了知所有的苦諦法(五取 蘊)與集諦法(12 緣起支)為無常、苦、無我。當這樣修行達到終點時,他證悟了 涅槃。這時他照見五取蘊與 12 緣起支的滅盡無餘。
  - ②佛陀又如何照見呢?他以那取涅槃為目標的道智逐步地滅除所有煩惱。
    - 因為煩惱滅除無餘,所以當佛陀在般涅槃之→ 煩惱般涅槃(有餘涅槃) 後業力無法產生任何果報
    - |2. 因為 5 種因滅盡無餘,所以五取蘊滅盡無餘 → 五蘊般涅槃 (無餘涅槃)

他就這樣照見(因與果)這兩種滅盡無餘。

- [2]作智:了知應當做之事的智慧。在修行觀禪時,應努力於證悟涅槃(滅諦)。
- [3]已作智:了知已做之事的智慧。此時佛陀已經證悟涅槃,他也了知自己已經證悟涅槃。

#### (四)道諦的三種智慧:

[1]諦智:佛陀證悟時,他了知八聖道分是導致苦滅的修行方法或道路,這是諦智。

[2]作智:修行觀禪時:

- ①必須了知五取蘊(苦諦)
- ②必須了知苦的因(集諦)

這些苦諦法與集諦法稱為行法。

觀照這些觀禪目標的無常、苦、無我等行法三相:

- ①它們生起後就立刻壞滅
- → 是無常的
- ②它們受到不斷生滅的壓迫
- → 是苦的
- ③在它們之中沒有穩定的自我存在 → 是無我的
- · 行法三相

五聖道分

在這樣的行觀禪時,有五聖道分:

[1]透視這些行法三相

→ 正見

[2] 將心投入行法三相

- → 正思惟
- [3]為了透視行法三相而付出的努力
- · 正精進

- [4]對行法三相明記不忘
- → 正念

[5]專注於行法三相

→ 正定

在修行觀禪之前,必須持守別解脫戒或10戒、九布薩支(八戒加上修行慈心禪)、八戒、五戒,那就包含了: [6]正語、[7]正業、[8]正命這<u>3聖道分</u>。這些也是以心路過程的形態與相應名法同時生起,因此也應觀照它們為無常、苦、無我。

這樣總共有8里道分,這些是必須修學的。這也就是為什麼禪修者在禪修前請 求授戒的真正意義所在。

修行到壞滅隨觀智時,必須觀照所知<sup>75</sup> (ñāta) 與能知 (ñāṇa) 都是無常、苦、無我。 觀智以心路過程的形態生起,在這心路過程中有一個意門轉向心和七個速行心。

- ①在意門轉向心剎那中有 12 個名法 <sup>76</sup>;
- ②而每一個速行心剎那通常有 34 個名法。這 34 個名法當中,上述的 5 項聖道分是 最顯著的名法。

必須觀照這能知的觀智也是無常、苦、無我。那時就能輕易地照見這5項聖道分, 它們就是導向苦滅之道,因為那時修者已經透過生滅隨觀智清楚地了知了「由於5種因 滅盡無餘,所以五蘊也會滅盡無餘」。

在觀禪之末而當證悟涅槃時,8聖道分都同時存在,必須了知它們。怎樣的了知呢?修者必須以果定智(phalasamāpattiñāṇa)與了知涅槃,出定後檢查在果定中的名法。若一再練習,就能照見果定中的名法:

- ② 如果修者在觀照第二禪名法為 在這35個名法中包含7聖道→ 只7聖道分。 三相之任一相時證悟涅槃,由→分,因為無尋而少了正思惟, 於無尋、伺而你的道智與果智 中只有35個名法。
- ⇒ 如果修者在觀照第三禪名法為 → 因為無喜而只有34名法 → 只7聖道分三相之任一相時證悟涅槃,
- ◆ 如果修者在觀照第四禪名法為 → 因為無尋、伺、喜,而有捨、→ 只7聖道分三相之任一相時證悟涅槃 一境性,只有34名法

[3]已作智:佛陀照見自己已經修行8里道分。若要證悟聖果,無論是成為初、二、三或四果,這二種8里道分都必須修行。若無法照見8里道分,就不可能已經證悟涅槃。有世間和出世間的二種8聖道分。

結論: 就是這樣,四諦的每一諦中都各有諦智、作智和已作智這3種智慧,總共有12種智慧。這也就是我們所認知的「三轉十二行相」。

②能知:是指觀智。

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup> 所知與能知: ①所知:是指五取蘊或行法;

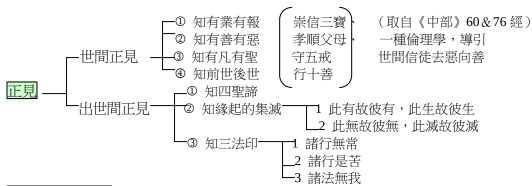
<sup>76</sup> 名法所屬的心和心所,以及它們之間的關係,請參考 p57-59 之附錄 1,2 和 3。

## 九、 十結 77 與聖人:

|                    |                            | 1.<br>2. | sakhāya-diṭṭhi 身見<br>Vicikicchā 疑 | Sotāpanna                                      |
|--------------------|----------------------------|----------|-----------------------------------|------------------------------------------------|
|                    | 五下分結<br>Pañcoram bhāgiyāni | 3.       | <b>sīlabbata-parāmāsa</b><br>戒禁取  | 須陀洹 <sub>I</sub> ānāgām<br>( <b>断三結) I</b> 阿那含 |
| Γ Δ <del>-1-</del> | samyojanāni                | 4.       | kāma-rāga 欲貪                      | Sakadāgāmi (斷五下                                |
| 十結<br>saṁyojanaṁ   |                            | 5.       | Vyāpāda 瞋恚                        | 斯陀含 斯陀含 (斷三結,薄貪瞋痴)                             |
| (fetters)          |                            | 6.       | rūpa-rāga 色貪                      |                                                |
|                    | 五上分結                       | 7.       | arūpa-rāga <del>無</del> 色貪        | 1 . 4 // mm \\                                 |
|                    | Pañcuddhambhāgiyāni        | 8.       | māna 慢                            | ārahat 阿羅漢                                     |
|                    | samyojanāni                | 9.       | uddhacca 掉舉                       | (斷十結)                                          |
|                    |                            | 10.      | avijjā 無明                         |                                                |

## 十、 見:





佛陀的正見:佛陀真對當時社會的常見或斷見者提出各自對治的方法:

①常見者→用「分析法」(Viśleṣana/analysis) → 無常 anicca (包括名色、五蘊、12 處、

<sup>&</sup>quot; ① 十結:綁眾生向生死輪迴的十個束縛。

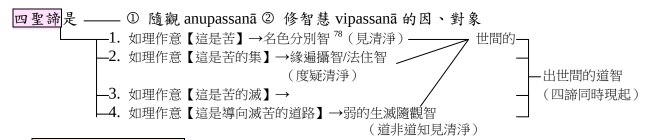
② 五下分結:綁向欲界。

③ 五上分結: 綁向較上的色和無色二界。

②斷見者→用「綜合法」(Samśleṣana / synthesis) →緣起 paţiccasamuppāda 此中最主要憑藉的工具是「五蘊」。

## 十一、 了悟四聖諦與培育定力 :

[一]《中部》2「一切漏經」(Sabbāsavasuttam)之註解解說四聖諦:



#### 如何了悟四聖諦?

由前面的解說,已經了解四聖諦的涵義與重要性。要怎樣修行才能了悟四聖諦呢?在《相應部·三摩地經》(Samādhisuttam)(P.T.S.Vp.414,56-1)這樣說:

「諸比丘!應當培育定力,有定力的比丘能如實地了知諸法。 他如實地了知什麼呢?他如實地了知『這是苦』;他…『這是導向苦滅之道』。 諸比丘!應當培育定力,有定力的比丘能如實地了知諸法。 是故,諸比丘!應當勤於了知『這是苦』;他…『這是導向苦滅之道』<sup>79</sup>。」

因此,若要了悟四聖諦,首先必須培育定力。

#### [二] 培育定力:

用以培育定力的止禪法門有 40 種之多,我們可以依自己的性行而恰當選其一。在《大念處經》中,佛陀教導安般念的修行方法 <sup>80</sup>,這樣法門只能在佛教找到,其他宗教不像佛教這樣徹底地教導安般念的修行方法。

一般而言,我們有六張嘴,一生中都喜歡或尋覓好的東西來滿足它們。它們就有如野生動無一樣難以調御馴服。在《相應部》或《雜阿含經》有很多經裡,佛陀都用很多世俗的動物譬喻,凸顯如何來調伏或守護這六張嘴—六根。如牧牛者把野生小牛綁在堅固深埋的木椿▶小牛會跳來跳去▶發現無法逃脫時,就會依靠那根柱子而蹲伏或臥躺。

[三] **六隻動物的譬喻** : (參考《雜阿含經》43.8「六種動物」&《相應部》35:247) 在佛陀的眼光中,我們只是難調伏的野生動物罷了!不承認?不相信?先別不承 認,也別不相信。中國人一出生不是有屬十二生肖中哪一種之說嗎?而佛陀的九個名號

<sup>78</sup> 請參考附錄 5 之「三學七清淨十六階智的對照」表。

<sup>&</sup>quot;Samādhim, bhikkhave, bhāvetha. Samāhito. Bhikkhave, bhikkhu yathābhūtam pajānāti. Kiñcayathābhūtam pajānāti? 'Idam dukkham'ti yathābhūtam pajānāti, ...pajānāti. Samādhim,...yathābhūtam pajānāti." "Tasmātiha, bhikkhave, 'Idam dukkham'ti yogo karanīyo, 'ayam dukkhasamudayo'ti...karanīyo."

<sup>\*\*\*</sup> 在這部經中佛陀開示說:「比丘應如何安住於觀身為身呢?在此,比丘前往森林、樹下或閑靜處,盤腿而坐,保持上身正直,安立正念於自己禪修的所緣。...就像善巧的車床師或他的學徒。當他做長(短)彎的時候,他了知:『我做長(短)彎。』同樣地,當比丘吸氣長(短)的時候,他了知:『我吸氣長(短)。』他這樣訓練:『我應當覺知(氣息的)全身而呼(吸)氣。』」他這樣訓練:『我應當平靜(氣息的)身行而呼(吸)氣。』」這主要是教導證得禪那的方法。

裡不是有「無上調御丈夫」這個名號嗎?也就說佛陀的德行超越一切,能善巧調御一切應受調御的眾生。他曾做個譬喻:

譬如抓到了六隻不同習性的動物之後,先各自用堅固的繩子綁牢,在六根繩子集中 打結後又放鬆。這時,那六隻動物必然是依各自不同習性而竄來竄去—

- ① 蛇心想著【讓我進去螞蟻窩】而亂竄;
- ② 鱷魚心想著【讓我進入水裡】而亂竄;
- ③ 鳥心想著【讓我飛上天空】而亂竄;
- ④ 狗心想著【讓我進入村莊】而亂竄;
- ⑤ 豺狼心想著【讓我進入墳場】而亂竄;
- ⑥ 猴子心想著【讓我進入森林】而亂竄。

當他們竄得精疲力盡時,其中較有力量的一隻,另外五隻只有跟著他轉、被他控制。就像這樣子,任何弟子沒有修習多修習身至念,六根就貪愛可愛境和排斥不可愛境而竄來竄去。這叫做沒有防護。

佛陀又說譬如抓到了六隻不同習性的動物之後,先各自用堅固的繩子綁牢,在靠著 穩固的柱子或樁綁著。這時,那六隻動物一樣是依各自不同習性而竄來竄去,當他們竄 得精疲力盡時,就只能靠著那柱子或樁站、坐、臥。就像這樣子,任何弟子修習多修習 身至念,六根就不會貪愛可愛境和不會排斥不可愛境而竄來竄去。這叫做有防護。

這樣可不得不會心一笑相信自己是野生動物了吧!生活中,眼睛要看漂亮的、討厭醜的;耳朵喜歡聽甜言蜜語、不歡喜惡聲;鼻子喜歡聞香的,廁所還得放個薰香劑;舌頭喜歡美食,滿漢全席...身體喜歡觸摸柔軟的...著重心靈的享受...為了滿足這六張嘴而橫衝直撞、做牛做馬一這像極就是那六隻動物的翻版。那麼,佛弟子在滿足這六張嘴之外,是否應該多一份正念來防護他們到處亂竄呢!

#### 〔四〕 修禪定的功德:

- (1) 現法樂住 (diṭṭhadhamma-sukha-vihāra): 今生的安樂住處。已證悟阿羅漢果的人有時 也修止禪而入定,而只是為了得到今生的安樂住處而已。
- (2) 觀禪的利益 (vipassanā-nisaṃsa): 以所證得的禪那作為修行觀禪的基礎。禪那能產生 強盛的智慧之光,是一切光中最強盛、最有益的,依此光能照見究竟名色 法及它們的因,並且能觀照它們為無常苦無我而證悟聖道,因此 8 聖道分 中有「正定」, 而佛陀教導修行止禪的主要目的就是為了要修行觀禪。
- (3) 增上生利益(bhavavisesavaha-nisamsa):即得到投生於梵天界的果報。他們不再投生到欲 界而將在梵天界解脫生死輪迴,因此禪定對未證聖果或已證聖果者都有很大的利 益。
- (4) 神通的利益 (abhiññā-nisaṁsa): 如能以 14 種方式來精通 10 遍與 8 定,具備充分波羅蜜的人就有可能修成 1 或多種神通。成就定有些神通會伴隨產生,有些神通須進一步修習。因定而起的神通只有 5 種 <sup>81</sup> (不含漏盡通,此屬慧學)。應知修

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup>神通有 5 種: 神變 ( 如意 ) 通、天耳通、他心通、宿住隨念和天眼通。(abhiññā ca nāma: iddhividham dibbasotam paracittavijānanā pubbenivāsānussati dibbacakkhūti pañcadhā.)。這 5 種都是通過修定而證得的世間神通,另只有通過修習觀禪才可證得的出世間神通一「滅盡定」。

在證悟無為涅槃時的心識是不會滅盡的,道心與果心二者都取無為涅槃為所緣,唯一能夠中止心識生起

定而進一步追求神通通常會造成修慧障礙。

⑤ 寂滅的利益 (nirodha-nisamsa):即成就滅盡定 (nirodha-samāpatti) 的利益。成就 8 定的阿那含與阿羅漢都能入滅盡定。在入滅盡定中心與心生色法都暫時不生起。如果入滅盡定7天,那在7天中心與心生色法都不生起,唯有業生色、時節生色與食生色生起。在入滅盡定之前必須立下 4 項決心 82 (adhitthāna)。

**結語**:修定必須持守淨戒,有和善的人際關係為基礎。成就定只是世間的功德,不要因為 淺或深的定境而自得其樂,迷失方向,要進一步修觀,成就智慧才能解除煩惱。

### 〔五〕【慧與禪】<sup>83</sup>

- (1) **慧由禪修生,不修智慧減,了知此二道,利益與衰損;當善住已心,增長於智慧!** (好比一座蟻丘,上面有6個洞,有一隻大蜥蜴由其中一洞進內。如想要抓他,就 必須堵住其餘5個洞而挖開第6個洞,然後進洞內去捉。就像這樣,你也應在攀緣外 境的6門當中,關閉其餘5門,只在意門用功)(取自《法句經》282 偈註解)
- (2) 內中之結與外結,(凡)人皆為結所結。瞿曇!此是我問汝:「何人當能解此結?」<sup>84</sup> 「有慧之人住戒已,修習其心與智慧,具足勤、智之比丘,彼人當得解此結!」

Antojaţā bahijaţā jaţāya jaţitā pajā,

Tam tam Gotama pucchāmi "Ko imam vijaṭaye jaṭam?" Sīle patiṭṭhāya naro sapañño, Cittam paññam ca bhāvayam, ātāpī nipako bhikkhu, so imam vijaṭaye jaṭam.

## 〔七〕 善知識的指導:

(1) 四預流支 sotāpattiyangesu 之第一因素:

如前面提到世尊在《相應部·三摩地經》(Samādhisuttam) (P.T.S. Vp.414,56-1)這樣說:「諸比丘!應當培育定力,有定力的比丘能如實地了知諸法。」而五比丘聽完世尊開示《轉法輪經》之後,阿若喬陳如先證得預流果,其他四位則隨後一個個證得預流果。親近善知識則是「四預流支」之第一因素。

四預流支 sotāpattiyangesu →

) 親近善知識 sappurisa-samsevā

② 聽聞正法 saddhammasavana

③ 從根源作意 yonisomanasikāra

的時刻是在「滅盡定」裡。也只擁有四色、四無色禪八定的諸阿羅漢與阿那含聖者才能證得滅盡定。因為諸阿羅漢常住於界、處和緣起(在《七處經》註解書中稱此為「常住」—經常住處 Satata-vihārī),因厭惡行法的生滅而進入滅盡定。

在戰爭當中,有時士兵們感到疲勞,而敵人還很強盛,無數的飛箭不斷射來。這時,疲勞的士兵們可以 撤退到碉堡中休息。在碉堡堅壁的掩護下,不會受到敵人飛箭的危害。他們可以休息到疲勞消除、體力恢復 之後才離開碉堡,回到沙場作戰。同樣地,禪那就像一座碉堡,是修行觀禪者的休息處。修行觀禪(毗婆舍 那一分別地照見意思)時必須辨識許多的法而需要體力,所以禪修者能夠從禪那這休息處獲得很大利益。

<sup>&</sup>lt;sup>82</sup> adhiṭṭhāna 決心、受持。在 D.Ⅲ,p.229《等誦經》中記載有四決心: paññā-adhiṭṭhānaṁ 慧決心、saccāṭṭhānaṁ 諦決心、cāgādhiṭṭhānaṁ 捨決心、 upasamādhiṭṭhānaṁ 止息決心。

<sup>83</sup> 在 M.19《雙考經》(Dvedhāvitakasutta) 的註解書裡,舉出一譬喻來說明以禪那作為休息處的情況:

<sup>84</sup> S. I ,p13; p.165 或者古漢譯《雜阿含經》599 經(大正藏 2,160b)。

結 論 : 因此,如果想要照見究竟的真理,甚至要證得聖果,都是應該在善知識的指導 下修行,培育強而深的定力。

### (2) 善知識的指導範例

### [1] 周利槃陀伽

周利槃陀伽(Cūḷapanthaka)在他的哥哥摩訶槃陀伽(Mahāpanthaka)的指導下修行。但是經過整整一個兩季安居的時間,他連一首四句偈都背不下來<sup>86</sup>。他哥哥認為他不可能證得任何道果,就命令他還俗。他聽到哥哥這些令人沮喪的話傷心而哭了起來。

那時世尊在名醫者婆所供養的芒果園僧寺裡。世尊知道他的困境,而且知道他將因世尊的指導而證得解脫,於是世尊來到他身邊。

由於具足明了眾生意向與根器的能力,世尊問明原因與安慰之後,以神通力變出一塊清淨的布交給他,然後告訴他:「我兒問利槃陀伽!用手拿著這塊布,並且朗誦著:『rajoharaṇam, rajoharaṇam—掃除塵垢,掃除塵垢』,你就這樣子修行吧!」

於是,他非常配合地「依教奉行」,如理思惟本身之後,他進一步精進地培育定力,並且證得四種色界禪。他再以這些禪為基礎,努力修行觀禪,最後證悟阿羅漢果,同時也得到四無礙解智<sup>87</sup>和六神通。

由這故事中,我們了解到:不應該認為愚笨的人就不可能證得殊勝的成就。

## [2] 信根太強一瓦卡利長老 : Vakkali

他是通過堅強的信心實行其任務,喜歡時常看著世尊,世尊就訓誡他:「你看這不淨的身體有什麼用?只有見法者見我<sup>88</sup>。」而催促他修禪。但他無法修禪。有一天世尊趕他走,使他感到非常傷心。當他去到一個很陡的斜坡而想要跳下去自殺時,世尊運用神通,使自己顯現得好像就坐在他面前,向他說:

<sup>\*\*</sup> 法隨法行,這 anudhammam 並不是說是下等的法,而是說依據法而解說。也就是說:①dhammam suṇāti;②pariyāpunāti; ③dhāreti; ④attham upaparikkhati; ⑤dhammānudhammam patipajjati.(取自巴英字典)

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup> 他之所以那麼笨的原因在於過去生中,在迦葉佛時代,他是一位學問淵博而且能教授佛法的比丘。有一次,他嘲笑跟隨他學習的一位比丘愚笨,那位比丘因為這樣地被嘲笑而感到羞愧,而且因此喪失了繼續學習的自信心。因為這個惡業,他在許多世裡都出生違愚笨的人。乃至在他最後這一生,出家之後突然變得愚笨。因此,當他背誦到下一句時,已經忘記上一句所背的內容。

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup>四無礙解智者必須具備 5 項條件和要成就四無礙解智者必須具備 5 項條件,,請參見 p.30 之註腳 5。

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup> 請參考:S.Ⅲ,p.120,22-87《跋迦梨》(Vakkali)、《法句經》381 偈(仰慕佛陀)。

①S.Ⅲ,p.120,22-57《跋迦梨》(Vakkali)中記載:跋迦梨患重疾,請諸侍者比丘向佛陀傳達欲見佛陀,世尊答應而至其處。佛提醒他:「見法者即見我,見我者即見法。」(Yo kho Vakkali dhammam passati so mam passati; yo mam passati so dhammam passati; Dhammam hi Vakkali passanto mam passati mam passanto dhammam passati.) 這主要是說為了確定真實地見到佛陀,他應了解法。

②在 P.t.S.p.91《小部·如是語》Itivuttaka 也記載:「彼之比丘見法,見法者即見我。」 (Dhammam hi so bhikkhu passati; dhammam passanto mam passati.) 見法者即見世尊,因為法為世尊所說。

③ D.Ⅲ,p.84《起世因本經》中記載:如來的同義語:

法身、梵身、法體、梵體(Dhammakāyo, Brahmakāyo, Dhammabhūto, Brahmabhūto)。 所以見到我是指「法身」:即九出世間法,稱為「如來法身」。九出世間法:即四道、四果和涅槃。 五分法身:戒、定、慧、解脫、解脫知見。

「充滿喜悅與深信佛陀教法的比丘, 能夠達到諸行法滅盡的寂樂之境。」

聽了世尊的話之後,他感到喜悅,而開始修觀禪,但由於信根太強而無法獲得觀禪的 喜悅。明瞭這點的佛陀在教導他平衡五根之後,再教他一個禪修的業處。這位長老依照世 尊所教的方法精進且次第地修行,最後證得阿羅漢果。

### 十二、法眼 (dhammacakkha):

- (一)一般是指須陀洹道(sotāpattimagga)而言。但在有一些經中,法眼是指阿那含道(anāgamimagga)而言。
- (二)須陀洹<sup>89</sup> (sotāpanna) 是證悟涅槃的 4 類聖者當中的第一類。
- (三)須陀洹: sota 意即「流」,即指法之流;

「阿洹那」āpanna< pp. of āpajjati 行向,意即「已行向」。

因此須陀洹的意思是「已行向法」,即已行向法之流的人<sup>90</sup>。字義上舊譯為「入流」, 須陀洹也就是入於聖流的人。

#### (四)在《人施設》中這樣記載:

- (1) 在這裡有一種人,因為完全滅盡三結而成為預流者、不墮惡趣、決定、趨向究竟正覺, 他在天和人間輪迴流轉七次之後而苦的作盡,這個人被稱為「極七次者」 (sattakkhattuparamo)。
- (2) 在這裡有一種人,因為完全滅盡三結而成為預流者、不墮惡趣、決定、趨向究竟正覺, 他輪迴流轉二或三次之後而苦的作盡,這個人被稱為「家家者」(kolaṅkolo)。
- (3) 在這裡有一種人,因為完全滅盡三結而成為預流者、不墮惡趣、決定、趨向究竟正覺, 他只轉生人類一次之後而苦的作盡,這個人被稱為「一種者」(ekabījī)。
- (4) 在這裡有一種人,因為完全滅盡三結、薄貪瞋痴而成為一來者,他只來這個世間輪迴一次之後而苦的作盡,這個人被稱為「一來者」(sakadāgāmī)。
- (5) 在這裡有一種人,因為完全滅盡五下分結而成為化生者,在(五淨居天 suddhāvāsaloke) 那裡圓寂了而沒有從那世界回來,這個人被稱為「不還者」(anāgāmī)。

<sup>89</sup> 四聖道:[1] 須陀洹道:是邪見、疑、戒禁取見、嫉、慳最終滅盡的原因;

<sup>[2]</sup> 斯陀含道:是粗的欲界貪與瞋恚二結最終滅盡的原因;

<sup>[3]</sup> 阿那含道:是細的欲界貪與瞋恚二結最終滅盡的原因;

<sup>[4]</sup> 阿羅漢道:是我慢、有欲(想要繼續存在之欲)、無明三結永遠滅盡的原因。

<sup>&</sup>lt;sup>90</sup> 請參考 å.Ⅲ,p.285 ?/ 六集 第一 應請品 10 Mahānāmasuttaṁ 的 dhammasotaṁ samāpanno 已一起行向法流。在註解書進一步解釋:**Dhammasotaṁ samāpanno**ti vipassanāsaṅkhātaṁ dhammasotaṁ samāpanno.

## 十三、有情存在31層級

| 無色界地   31. 非想非非想處地   84,000 大劫   化   77* 非想非非想處異熟心   29. 逾無層處地   40,000 大劫   化   76   無所有處與熟心   29. 逾無層處地   20,000 大劫   化   74   至無邊處異熟心   28. 空無邊處地   20,000 大劫   化   74   至無邊處異熟心   28. 空無邊處地   20,000 大劫   化   74   至無邊處異熟心   27. 色究竟天   26. 善見天   26. 善見天   27. 色究竟天   26. 善見天   27. 色究竟天   28. 少服天   29.000 大劫   化   4.000 大劫   化   4.000 大劫   化   4.000 大劫   化   21. 廣果天   500 大劫   化   22. 無想天   2.000 大劫   化   23. 無損天   500 大劫   化   20. 遍净天   7   7   8   7   16   7   1   1   1   1   1   1   1   1   1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Д        | ]地       | 三十一層級                 | 壽量                                              | 生  |     | 結 生              |        |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|----------|-----------------------|-------------------------------------------------|----|-----|------------------|--------|
| 29. 議無邊處地   20,000 大劫   化   75   議無邊處異熟心   27   色究竟天   26. 善見天   25. 善現天   24. 無熱天   20,000 大劫   化   20,000 大劫   化   20,000 大劫   化   20,000 大劫   化   40,000 大歲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |          |          |                       |                                                 |    | 77* |                  | 熟心     |
| 28. 空無邊處地   20,000 大劫   化   74   空無邊處異熟心   27. 色究竟天   26. 善見天   25. 善現天   24. 無熱天   22. 無根天   22. 無根天   22. 無根天   22. 無根天   22. 無根天   22. 無根天   23. 無順天   24. 無熱子   24. 無熱子   24. 無熱子   25. 少分劫   化   25. 少分劫   化   25. 少少大劫   化   26. 大劫   化   26. 大力   化   大力   化   26. 大力   化   大力   化   化   26. 大力   化   大力   化   化   大力   化   化   大力   化   化   大力   化   化   化   大力   化   化   化   大力   化   化   化   大力   化   化   大力   化   化   化   大力   化   化   大力   化   化   大力   化   化   大力   化   大力   化                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 無色       | 界地       | 30. 無所有處地             | 60,000 大劫                                       | 化  | 76  | 無所有處異熟心          |        |
| 第四澤地 7 級 27. 色究竟天 26. 善見天 26. 養見天 26. 養見天 27. 独熟天 24. 無熱天 24. 無熱天 24. 無熱天 21. 廣果天 500 大劫 化 10,000 大劫 化 22. 無想天 21. 廣果天 500 大劫 化 22. 無想天 21. 廣果天 500 大劫 化 10,000 大劫 化 22. 無想天 21. 廣果子 500 大劫 化 64 大劫 化 19. 無量淨天 19. 無量淨天 18. 少淨天 2 大劫 化 16. 無量光天 16. 無量光天 2 大劫 化 16. 無量光天 17. 光音天 16. 無量光天 2 大劫 化 16. 無量光天 11. 少光天 大 11. 世劫 化 13. 少光天 大 11. 中品 13. 数 12. 处形天 大 12. 处积天 大 13. 中品 下品 13. 处积天 大 11. 世也 12. 处积天 大 11. 世也 12. 处积天 大 11. 他们自在天 11. 他们自在天 11. 他们自在天 11. 他们自在天 11. 他们自在天 11. 他们的,比樂天 2.000 天歲 化 10. 化樂天 2.000 天歲 化 10. 化樂天 2.000 天歲 化 10. 化樂天 2.000 天歲 化 10. 化聚天 500 天歲 化 10. 化聚子 500 天歲 10. 化聚子 500 天歲 化 10. 化聚子 500 天歲 化 10. 化聚子 500 天歲 化 10. 化聚子 500 天歲 10. 化聚子 500 天歲 10. 化聚子 500 天歲 10. 化聚子 500 天歲 10. 化聚子 500 大战 5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 4        | 級        | 29. 識無邊處地             | 40,000 大劫                                       | 化  | 75  | 識無邊處異熟心          |        |
| 第四禪地 7 級 26. 善見天 25. 善現天 24. 無熱天 23. 無煩天 20. 過淨天 16 級 第三禪地 3 級 17. 光音天 3 級 16. 無量光天 3 級 16. 無量光天 17. 光音天 3 級 16. 無量光天 17. 光音天 3 (表別では、) (本別では、) (本別で                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |          |          | 28. 空無邊處地             | 20,000 大劫                                       | 化  | 74  | 空無邊處異熟心          |        |
| 第四禪地 7 級 25. 善現天 24. 無熱天 7 級 22. 無想天 22. 無想天 22. 無想天 21. 廣果天 3 級 25. 善男子 16 級 第三禪地 3 級 27. 二十三天 3 級 28. 上品 29. 一十五十五十五十五十五十五十五十五十五十五十五十五十五十五十五十五十五十五十五                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |          |          | 27. 色究竟天              | 16,000 大劫                                       | 化  |     |                  |        |
| 第四禪地   7級                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |          |          |                       | 8,000 大劫                                        | 化  |     |                  |        |
| 24 無熱大   23 無類天   24 無熱大   2000 大劫   化   22 無想天   500 大劫   化   21 廣果天   500 大劫   化   21 廣果天   500 大劫   化   21 廣果天   500 大劫   化   64   第五禪異熟心   中品   中品   中品   下品   16 大劫   化   16 無量光天   7 表   2 大劫   化   16 無量光天   7 表   2 大劫   化   16 未量光天   7 表   1 中劫   化   13 楚輔天   5 1 中品   12 中劫   化   12 楚眾天   7 1 中劫   化   12 楚眾天   7 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |          | 空田油      |                       | 4,000 大劫                                        | 化  | 64  | 第五禪異熟心           | 阿那含聖者3 |
| 色界地<br>16級       22. 無想天<br>21. 廣果天<br>3級       500 大劫<br>500 大劫<br>10. 無量淨天<br>18. 少淨天 (2)       64 大劫<br>64 大劫<br>7 (2)       位<br>64 第五禪異熟心       上品<br>第四禪異熟心       中品<br>中品<br>下品<br>(61 第二禪異熟心         第二禪地<br>3級       17. 光音天<br>18. 少淨天 (15. 少光天 (16. 無量光天 (16. 000 天歲 (15. 1)))       11. 他化自在天 (16.000 天歲 (15. 1))       位<br>60 初禪異熟心 (15. 1)       中品<br>第二禪異熟心 (15. 1)         11. 他化自在天 (16.000 天歲 (15. 1))       11. 他化自在天 (16.000 天歲 (15. 1))       位<br>60 (15. 1)       初禪異熟心 (15. 1)       中品<br>下品         11. 他化自在天 (16.000 天歲 (15. 1))       4.000 天歲 (15. 1)       七<br>9. 兜率天 (15. 1)       4.000 天歲 (15. 1)       七<br>9. 兜率天 (15. 1)       4.000 天歲 (15. 1)       七<br>9. 兜率天 (15. 1)       4.000 天歲 (15. 1)       七<br>9. 完全天 (15. 1)       4.000 天歲 (15. 1)       七<br>9. 完全 (15. 1)       4.000 天歲 (15. 1)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |          |          |                       | 2,000 大劫                                        | 化  |     |                  |        |
| 色界地<br>16級     21. 廣果天<br>第三澤地<br>3級     500 大劫<br>19. 無量淨天<br>18. 少淨天 <sup>(2)</sup> 位<br>32 大劫<br>16 大劫<br>16 大劫<br>16 大劫<br>16 大劫<br>16 大劫<br>16 大劫<br>16 無量光天<br>15. 少光天<br>15. 少光天<br>11. 少光天<br>15. 少光天<br>15. 少光天<br>16 無量光天<br>17. 立十三天<br>17. 立十三天<br>18. 之神子<br>18. 之神子<br>19. 如本<br>19. 如本<br>19 |          | 7 13/2   | 23. 無煩天               | 1,000 大劫                                        | 化  |     |                  |        |
| 21. 廣果大   500 大劫   化   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.   10.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |          |          |                       |                                                 |    | 64  | <b>学</b> 石淵異熟心。  |        |
| 16級                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |          |          | 21. 廣果天               | 500 大劫                                          | 化  | 0-  | 为工件共然心           |        |
| 18   3   4   19   無量淨大                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |          | <b> </b> | - 1                   |                                                 |    |     |                  |        |
| 18. 少淨天 (a)   16 大劫 (b)   17. 光音天   8 大劫 (c)   16. 無量光天   15. 少光天   天 2 大劫 (c)   15. 少光天   大 2 大劫 (c)   14. 大梵天   1 中劫 (c)   12. 梵眾天   1/3 中劫 (c)   12. 梵眾天   1/3 中劫 (c)   11. 他化自在天   16,000 天歲 (c)   10. 化樂天   9. 兜率天 (tusita)   4,000 天歲 (c)   10. 化樂天   2,000 天歲 (c)   10. 化樂天   1,000 天歲 (c)   10. 化樂天   1,000 天歲 (c)   10. 化學天   1,000 天歲 (c)   10. 化學天   1,000 天歲 (c)   10. 化學天   1,000 天歲 (c)   10. 化數子   1. 000 天歲 (c)   10. 化數子   10. 化數子   10. 化數子   10. 化數子   10. 化数子   10. 化                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 16級      |          | 19. 無里净大              |                                                 | 化  | 63  | 第四禪異熟心           |        |
| 第二禪地<br>3級     16. 無量光天<br>15. 少光天     光<br>天     4 大劫<br>2 大劫<br>4. 大鼓天<br>1 中劫<br>1/2 中劫<br>1/2 中劫<br>1/2 中劫<br>1/3 中劫<br>1/2 中劫<br>1/3 中劫<br>1/2 中劫<br>1/3 中劫<br>1/2 中劫<br>1/3 中劫<br>1/2 中劫<br>1/3 中品<br>1/3 中劫<br>1/2 中劫<br>1/3 中劫<br>1/6 00 天歲<br>1/3 中劫<br>1/6 00 天歲<br>1/6 00 天歲<br>1/7 三十三天(帝釋天) 1,000 天歲<br>1/8 00 五根完具<br>20 五根不完具     七<br>1/2 1/2 無定數<br>1/2 無定數<br>1/2 無定數<br>1/2 無因善異熟捨俱推度心       都     4. 阿修羅     無定數<br>1/2 無定數<br>1/2 無定數<br>1/2 無定數<br>1/2 無四善異熟捨俱推度心       3. 餓鬼<br>4. 阿修羅<br>3. 餓鬼<br>4. 阿修羅<br>4. 阿修羅<br>4. 阿修羅<br>5. 人<br>9. 無定數<br>1/2 無反善異熟捨俱推度心     七<br>1/2 無因善異熟捨俱推度心                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |          | 3 11/2   | 18. 少淨天 (2) 十         | ·                                               | _  |     |                  |        |
| 3 級                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |          |          |                       |                                                 |    | 62  | 第二端 第二端 取款       |        |
| 15. 少光大   大   2 大劫   化                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |          |          |                       |                                                 |    |     | 等一端 <u>里</u> 熟心、 |        |
| 初種地<br>3級     13. 整輔天<br>12. 梵眾天     身<br>天     1/2 中劫<br>1/3 中劫<br>1     他<br>60 初禪異熟心     中品<br>下品       11. 他化自在天<br>10. 化樂天<br>9. 兜率天(tusita)     16,000 天歲<br>4,000 天歲<br>4,000 天歲<br>7. 三十三天(帝釋天)     他<br>7. 三十三天(帝釋天)     4,000 天歲<br>4,000 天歲<br>7. 三十三天(帝釋天)     他<br>6. 四大王天<br>500 天歲<br>1     46       5. 人     ① 五根完具<br>② 五根不完具     無定數<br>3. 餓鬼<br>4. 阿修羅     上<br>9. 完整<br>4. 阿修羅<br>3. 餓鬼<br>4. 阿修羅<br>4. 阿修羅<br>5. 人<br>6. 無定數<br>6. 無定數<br>6. 上<br>9. 無<br>9. 無<br>9. 無<br>9. 無<br>9. 無<br>9. 無<br>9. 無<br>9. 無                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |          | 1.72     | ) /                   |                                                 |    | -   | 74-14247//// 0   |        |
| 13. 党輔天   5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |          |          |                       | . ,,                                            |    |     | 初禪異熟心            |        |
| 12. 焚眾大                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |          |          |                       | ,                                               |    | 60  |                  |        |
| (2) 完趣地     10. 化樂天     8,000 天歲     化       9. 兜率天(tusita)     4,000 天歲     化       8. 夜摩天     2,000 天歲     化       7. 三十三天(帝釋天)     1,000 天歲     化       6. 四大王天     500 天歲     化       5. 人     ① 五根完具     無定數     股       2 五根不完具     無定數     化       4. 阿修羅     無定數     化       3. 餓鬼     無定數     化       4. 阿修羅     無定數     化       3. 餓鬼     無定數     化       2. 旁生(動物)     無定數     化       19 次     無因善異熟捨俱推度心                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |          | J 放      | 1=1 )U/N/) \          |                                                 |    |     |                  | 下品     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |          |          | 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 | , , , , , , ,                                   | 化  |     |                  |        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |          |          | 10. 化樂天               | 8,000 天歲                                        | 化  |     | )                | (-)    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |          |          | 9. 兜率天(tusita)        | 4,000 天歲                                        | 化  | 39  |                  |        |
| (次)     7級     7. 三十三天(帝釋天) 1,000 天歲 化 6. 四大王天 500 天歲 化 5. 人 ① 五根完具 ② 五根不完具 無定數 胎 27 無因善異熟捨俱推度心     五戒 27 無因善異熟捨俱推度心       4. 阿修羅 無定數 化 4級 ② 完養生(動物) 無定數 4. 阿修羅 無定數 19 無定數 19 無定數 19 無因善異熟捨俱推度心     無因善異熟捨俱推度心 (3) 無因不善異熟捨俱推度心 (3) 無因不善異熟捨俱推度心                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |          | 善趣地      | 8. 夜摩天                | 2,000 天歲                                        | 化  |     | 8 大有因異熟心         |        |
| 欲界地 11 級     6. 四大王天 500 天歲 化 5. 人 ① 五根完具 ② 五根不完具 無定數                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |          |          | 7. 三十三天(帝釋天)          | 1,000 天歲                                        | 化  | 46  |                  |        |
| 欲界地 11 級     5. 人     ① 五根完具 ② 五根不完具     無定數     胎 27 無因善異熟捨俱推度心       4. 阿修羅     無定數     化 27       3. 餓鬼     無定數     化 胎 卵 温       4級     無定數     化 胎 卵 温                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |          |          | _                     | 500 天歳                                          | 化  | 1   |                  |        |
| 11 級     5. 人     ② 五根不完具     無定數     27 無因善異熟捨俱推度心       4. 阿修羅     無定數     化     19 27       3. 餓鬼     無定數     化       4級     無定數     化       2. 旁生(動物)     無定數     化       4級     無定數     (19)       2万     無因善異熟捨俱推度心       3. 餓鬼     無定數     (19)       4級     無因善異熟捨俱推度心       4級     無因不善異熟捨俱推度心                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 05 ET 14 |          |                       | 2 *12/X                                         | -  |     |                  | 五戒     |
| 4. 阿修羅     無定數     化     19 27       3. 餓鬼     無定數     化 胎卵 漏       4級     無定數     19 無因善異熟捨俱推度心(3) 無因不善異熟捨俱推度心                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |          |          | 5. A                  | 無定數                                             | 胎  | 27  | 無因差異孰坽個          |        |
| 3. 餓鬼     無定數     化       4級     無定數     化       2. 旁生(動物)     無定數     股       4級     無因善異熟捨俱推度心    19                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 11 級     |          |                       |                                                 |    |     |                  | 1年/文化, |
| 悪趣地 4級     3. 餓鬼     無定數     化 胎                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |          |          | 4. 阿修羅                | 無定數                                             | 化  |     |                  |        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |          |          | 3 餅 -                 | 毎完散                                             | 11 |     |                  |        |
| 2. 旁生(動物) 無定數 卵 19 無                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |          |          | 3. 既厄 }               | <del>                                    </del> |    |     |                  | —      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |          | 4級       | 2. 旁生(動物)             | 無定數                                             |    | 19  | 無因不善異熟捨          | 俱推度心   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |          |          |                       |                                                 | 濕  |     |                  |        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |          |          | 1. 地獄                 | 無定數                                             | 化  |     |                  |        |

## 說明:

- (1) 此表中的「\*」記號表示屬於《阿毗達摩》89 心中的第幾號心。 如附錄 2「系統組織 89 心」表。
- (2) 遍淨天、無量淨天、少淨天等被稱為「淨天」(Subhā-devā);無量光天、少光天等有如屬於「光天」(Abhā-devā);梵眾天、梵輔天、大梵天等被稱為「梵身天」(Brahmakāyikā devā)。
- (3)以27號「無因善異熟捨俱推度心」在惡趣地結生的是「依地而居的苦趣阿修羅」,可說是 「較低級的天神」。

# **附錄1:** 色 蘊

# [一] 二十八色的組織表 :

| +/                                                     | 個自性色         | 91                                                       | 十個非自性色                                                |         |                                                |  |  |
|--------------------------------------------------------|--------------|----------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------|---------|------------------------------------------------|--|--|
| [1] 四個種色                                               | 1 0/1        | oathavīdhātu; earth)<br>ipodhātu; water)                 | [8] 一個限界色<br>(paricchedarūpa)                         | 19. 空界  | (ākāsadhātu;space)                             |  |  |
| (bhūtarūpa 四大、<br>四界;four great<br>essential elements) | 4.風界 (1      | ejodhātu; fire)<br>vāyodhātu; wind)                      | [9] 二個表色                                              | 20.身表色  | (kāyaviññattirūpa<br>; bodily<br>intimation)   |  |  |
|                                                        | 6.耳淨色(       | cakkhupasādarūpa<br>; eye )<br>sotapasādarūpa ;<br>ear ) | ( viññattirūpa; mode of communication)                | 21.語表色  | ( vacīviññattirūpa;<br>vocal intimation )<br>五 |  |  |
| [2] 五個淨色<br>(pasādarūpa;<br>sensitivity elements)      | r            | ghānapasādarūpa;<br>nose)                                |                                                       | 22.色輕快性 | (lahutā; 變<br>lightness) 化                     |  |  |
| sensitivity elements )                                 | t<br>9.身淨色(  | jivhāpasādarūpa;<br>ongue)<br>kāyapasādarūpa;<br>oody)   | [ <b>10]</b> 三個變化<br>(vikārarūpa;<br>changeability of | 23.色柔軟性 | ( mudutā;<br>softness )                        |  |  |
| [3] 四個境色<br>( gacararūpa;                              | 11.聲 (s      | ūpa; color)<br>adda; sound)<br>gandha; odor)             | rupa )                                                | 24.色適業性 | ( kammaññatā ;<br>workbleness )                |  |  |
| sense-field)                                           | 觸 (r         | asa;taste)<br>bhotthabba;touch)<br>地.火.風合成]              |                                                       | 25.色積集  | ( upaccaya; genesis of rupa )                  |  |  |
| [4] 二個性色<br>(bhāvarūpa;sexes)                          | 14.女根色15.男根色 | (itthī; femininity) (purisa; masculinity)                |                                                       | 26.色相續  | ( santati; continuity                          |  |  |
| [5] 一個 心色<br>(hadayarūpa; heart)                       | 16.心依處       | (hadayavatthu)                                           | [11] 四個相色<br>(lakkhaṇarūpa; four<br>salient features) |         | of rupa )                                      |  |  |
| [ <b>6]</b> 一個命色<br>(jīvitarūpa;life<br>faculty)       | 17.命根        | (jīvitindriya)                                           | 2                                                     | 27.色老性  | ( jaratā ; decay of<br>rupa)                   |  |  |
| [7] 一個食色<br>(āhārarūpa;<br>nutrition)                  | 18.段食        | (kabaļīkāra)                                             |                                                       | 28.色無常性 | ( aniccatā ; impermanence)                     |  |  |

# [二] 28 色法的四鑑別法:

| 18 個自性色之四鑑別法 | 特相 | 作用 | 現起 | 近 因 |
|--------------|----|----|----|-----|
|              |    |    |    |     |

<sup>91 [1]</sup> 前十八種是自性(sabhāva)色,因為它們都有自己的特性,例如地界的硬等;餘十個則為非自性色。

<sup>[2]</sup> 前十八個是完成(nipphanna, 完成 nippajjati 的過去被動分詞)色,直接由四因所造成。

<sup>[3]</sup> 前十八個為有相色(salakkhaṇa),俱有無常、苦和無我這三個有為法的共同特相。

<sup>[4]</sup>前十八個乃修習毗婆舍那觀的對象,稱為思惟(sammasana)色,可以用觀智來觀察色法的三共相。

|    |             | 1  | 地                                          | 硬                   | 作為其他元素<br>與所造色的立足處 | 接受                    | 其他三大元素            |
|----|-------------|----|--------------------------------------------|---------------------|--------------------|-----------------------|-------------------|
|    | 4個          | 2  | 水                                          | 流動或溢出               | 增長其他俱生色法           | 把同一粒色聚裡的<br>諸色握在一起或黏著 | 其他三大元素            |
|    | 種色          | 3  | 火                                          | (溫度)冷或熱             | 使同一粒色聚裡<br>的其他色法成熟 |                       | 其他三界              |
|    |             | 4  | 風                                          | 支持                  | 導致其他色法移動           | 帶動俱生色法從一處<br>到另一處     | 其他三大元素            |
|    |             | 5  | 眼淨                                         | 準備讓色所緣撞             |                    |                       |                   |
|    | ~ /I        | 6  | 耳淨                                         | 擊的四大元素之             |                    | 作為眼識                  | 緣生於色愛的            |
| 18 | 5個          | 7  | 鼻淨                                         | 淨(透明色),             | 取色(聲香味觸)<br>所緣為目標  | (耳鼻舌身識)               | 業生四大元素            |
| 個  | 淨色          | 8  | 舌淨                                         | 或緣生於色愛的<br>業生四大元素之淨 |                    | 的依處                   | (即同一粒色聚<br>裡的四大例) |
| 自  |             | 9  | 身淨                                         | (以眼為例)              |                    |                       |                   |
| 性  |             | 10 | 色                                          |                     | 作為根識的目標            | 作為根識之境                |                   |
| 色  | <i>1</i> /⊞ | 11 | 聲                                          | 4分車への力              |                    |                       | 四十二丰              |
|    | 4 個<br>境色   | 12 | 香                                          | 撞擊淨色                |                    |                       | 四大元素              |
|    | 况口          | 13 | 味                                          |                     |                    |                       |                   |
|    |             |    | 觸(地火風)                                     |                     |                    |                       |                   |
|    | 2個          | 14 | 女根                                         | 女性                  | 顯示「她是女性」           | 女或男特有的色身、特            | 同一粒色聚裡的           |
|    | 性根          | 15 | 男根                                         | 男性                  | 顯示「他是男性」           | 徵、行為、工作之因             | 業生四大元素            |
|    | 1 心         | 16 | 心依處                                        | 提供意界和意識界 依止或支持的色法   | 作為此2界的依處           | 支撐此2界                 | 同一粒色聚裡的<br>業生四大元素 |
|    | 1 命         | 17 | 命根                                         | 維持在住時<br>俱生色法       | 使它們發生              | 維持這些色法存在              | 當被維持的<br>四大元素     |
|    | 1 食         | 18 | 段食                                         | 食物裡的營養<br>或食素       | 維持色身               | 滋養身體                  | 必須受到它滋養<br>的處色    |
|    | 1 食         | 18 | 段食<br>———————————————————————————————————— |                     | 維持色身               | 滋養身體                  |                   |

| 10 作  | 割非 しょうしん かいかい かいかい かいかい かいかい かいかい かいかい かいかい かい | 自性色       | 的四 | 鑑別法 | 特 相                             | 作用                     | 現起                 | 近 因     |
|-------|------------------------------------------------|-----------|----|-----|---------------------------------|------------------------|--------------------|---------|
|       | Ξ//                                            | 界限        | 19 | 虚空  | 劃定色聚的界限                         | 顯示色聚的邊際                | 色聚的界限<br>或(色聚間的)孔隙 | 應被區別的色聚 |
|       |                                                | 2個        | 20 | 身表  | 心生風界的特別<br>作用,使身體移動<br>以表達自己意念  | 表達意念                   | 身體轉動               | 心生風界    |
|       | 5 個 戀                                          | 表色        | 21 | 語表  | 心生地界的特別<br>作用,使能發出聲音<br>以表達自己意志 | 表達意念                   | 言語之因               | 心生地界    |
| 10個   | 變化                                             | ı         | 22 | 輕快性 | 不遲鈍                             | 去除色法的沉重                | 色法輕快地<br>生起及變易     | 輕快的色    |
| 個非自性色 | 色                                              |           | 23 | 柔軟性 | 不僵硬                             | 去除色法的僵硬性               | 不對抗身體的<br>一切作業     | 柔軟的色    |
| 性色    |                                                |           | 24 | 適業性 | 適合身體<br>作業的適業性                  | 去除(因風界不平衡<br>而造成的)不適業性 | 色法不軟弱              | 適業的色    |
|       |                                                |           | 25 | 積聚  | 開始建立(或成長<br>至諸根具足)              | 令色法開始生起                | 起始或完成的狀態           | 生起的色法   |
|       |                                                | 1 個<br>泪色 | 26 | 相續性 | (在諸根具足之後,<br>真實色法)持續不斷<br>地生起   | 連續地結合                  | 不間斷                | 當被繫結的色法 |
|       |                                                |           | 27 | 老性  | 色法成熟與老化                         | 導致壞滅                   | 雖然還沒消失<br>但已失去新性   | 正在衰老的色法 |
|       |                                                |           | 28 | 無常性 | 色法完全壞滅                          | 令色法消失                  | 色法滅盡               | 滅盡的色法   |

附錄 2: 系統組織八十九心:

|   |           |                 |                  |                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                     | 89 心                                                          |                                           |                            |                                                                                                                                                                                                   |  |  |  |  |  |
|---|-----------|-----------------|------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------|-------------------------------------------|----------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|--|
|   | 記別門       |                 | 刂                | 33                                                                                                                           | 有記                                                                                                                                                                                                                                  | 56 無記                                                         |                                           |                            |                                                                                                                                                                                                   |  |  |  |  |  |
|   | (         | 三性              |                  |                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                     | 36                                                            | 果報心                                       |                            | 20 唯作心                                                                                                                                                                                            |  |  |  |  |  |
| 界 | 門)<br>界繋門 |                 | <b>12</b><br>不善心 |                                                                                                                              | <b>21</b><br>善心                                                                                                                                                                                                                     | <b>7</b><br>不善心引生的<br>果報                                      | <b>29</b><br>善心引生的果報                      | 2<br>阿羅漢與<br>其他眾生<br>共     | <b>18</b><br>只屬於阿羅漢                                                                                                                                                                               |  |  |  |  |  |
|   | 81 世間心    | 1 無 色           | 12 不善心           | 1 喜俱邪見相應無行<br>2 喜俱邪見不相應有行<br>3 喜俱邪見不相應有行<br>5 捨俱邪見相應有行<br>5 捨俱邪見不相應有行<br>7 捨俱邪見不相應有行<br>9 憂俱瞋恚相應有行<br>10 憂俱瞋恚相應<br>12 捨俱掉舉相應 | 31 喜俱智相應無行<br>32 喜俱智相應無有行<br>32 喜俱智相應無有行<br>33 喜俱智不相應有<br>35 捨俱智相應無有<br>36 捨俱智不相應有<br>37 捨俱智不相應有<br>38 捨俱智不相應有<br>56 同。喜一禪<br>56 同。喜一樂<br>第二一境性俱<br>第一章<br>57 喜樂。一境性俱<br>第一境性俱第四禪<br>58 樂。一境性俱第四禪<br>70 空無邊處<br>71 識無房處<br>73 非想非想處 | 13 捨俱眼識<br>14 捨俱耳論<br>15 捨俱俱舌身領<br>17 苦俱俱領<br>18 捨俱推度<br>19 捨 | 20 捨俱果                                    | 28 捨俱<br>五轉向(29 捨門)<br>轉向心 | 30 喜俱笑起心  47 喜俱智相應無行 48 喜俱智相應無行 49 喜俱智相應無行 50 喜俱智相應無行 51 捨俱智相應無行 51 捨俱智相應無所行 53 捨俱智不相應有行 53 捨俱智不相應有行 65 尋同喜樂一境性俱第一禪 66 同。喜.樂.一境性俱第二禪 67 喜.樂.一境性俱第三禪 68 樂.一境性俱第五禪 78 空無邊處 79 識無房處 80 無所有處 81 非想非想處 |  |  |  |  |  |
|   |           | <b>8</b><br>出世間 |                  |                                                                                                                              | 82 入流道心<br>83 一來道心<br>84 不來道心<br>85 阿羅漢道心                                                                                                                                                                                           |                                                               | 86 入流果心<br>87 一來果心<br>88 不來果心<br>89 阿羅漢果心 |                            |                                                                                                                                                                                                   |  |  |  |  |  |

**附錄 3:** 心所相應於心與心攝取心所(名聚) :

|         |     |                                                 |        |     |     | 13 | 司它心 | 沂   |            |     |    |          |   | 14 | 不 | 善心  | 肵   |          | 2        | 25 美   | 心角     | Í        |            |
|---------|-----|-------------------------------------------------|--------|-----|-----|----|-----|-----|------------|-----|----|----------|---|----|---|-----|-----|----------|----------|--------|--------|----------|------------|
|         |     | 52 心所                                           |        | 遍   | 尋   | 伺  | 勝   | 精   | 喜          | 欲   | 遍  | 貪        | 見 | 慢  | 瞋 | 嫉   |     |          | 遍        | 離      | 悲      |          |            |
|         |     | 32 / [17]                                       |        | 7   | 1   | 1  | 解   | 進   | 1          | 1   | 4  | 1        | 1 | 1  | 1 |     | 沈   | 1        | 19       | _      |        | 1        | 總          |
| 89      | 9 心 | Ν                                               |        |     |     |    | 1   | 1   |            |     |    |          |   |    |   | 慳、  | ・睡  |          |          | 所<br>3 | 喜<br>2 |          |            |
|         |     | •                                               |        |     |     |    |     |     |            |     |    |          |   |    |   | 惡   | 醒眠  |          |          | 3      | 2      |          | 計          |
|         |     |                                                 |        |     |     |    |     |     |            |     |    |          |   |    |   | 作   | 2   |          |          |        |        |          |            |
|         |     | 喜俱邪見相應無行                                        | 1      | 7   | 1   | 1  | 1   | 1   | 1          | 1   | 4  | 1        | 1 |    |   | 3   |     |          |          |        |        |          | 19         |
|         |     | 喜俱邪見相應有行                                        | 1      | 7   | 1   | 1  | 1   | 1   | 1          | 1   | 4  | 1        | 1 |    |   |     | *2  |          |          |        |        |          | 21         |
|         |     | <b>喜</b> 喜俱邪見不相應無行                              | 1      | 7   | 1   | 1  | 1   | 1   | 1          | 1   | 4  | 1        |   | *1 |   |     |     |          |          |        |        | П        | 19         |
|         |     | 喜俱邪見不相應有行                                       | 1      | 7   | 1   | 1  | 1   | 1   | 1          | 1   | 4  | 1        |   | *1 |   |     | *2  |          |          |        |        |          | 21         |
|         | 12  | 捨俱邪見相應無行                                        | 1      | 7   | 1   | 1  | 1   | 1   |            | 1   | 4  | 1        | 1 |    |   |     |     |          |          |        |        |          | 18         |
|         | 不   | 根 捨俱邪見相應有行                                      | 1      | 7   | 1   | 1  | 1   | 1   |            | 1   | 4  | 1        | 1 |    |   |     | *2  |          |          |        |        |          | 20         |
|         | 善   | 捨俱邪見不相應無行                                       | 1      | 7   | 1   | 1  | 1   | 1   |            | 1   | 4  | 1        |   | *1 |   |     |     |          |          |        |        |          | 18         |
|         | 心   | 捨俱邪見不相應有行                                       | 1      | 7   | 1   | 1  | 1   | 1   |            | 1   | 4  | 1        |   | *1 | 1 | *2  | *2  |          |          |        |        | <b>—</b> | 20         |
|         |     | 膜         憂俱瞋恚相應無行           根         憂俱瞋恚相應有行 | 1<br>1 | 7   | 1   | 1  | 1   | 1   |            | 1   | 4  |          |   |    | 1 | *3  | *2  |          |          |        |        |          | 20         |
|         |     | 療 捨俱疑相應                                         | 1      | 7   | 1   | 1  | 1   | 1   |            | 1   | 4  |          |   |    | 1 | . 3 | - 2 | 1        |          |        |        |          | 15         |
|         |     | 根 捨俱掉舉相應                                        | 1      | 7   | 1   | 1  | 1   | 1   |            |     | 4  |          |   |    |   |     |     | 1        |          |        |        |          | 15         |
| 54      |     | 二五識                                             | 10     | 7   |     |    |     |     |            |     |    |          |   |    |   |     |     |          |          |        |        |          | 7          |
| 34      |     | 捨俱領受(意界)                                        | 2      | 7   | 1   | 1  | 1   |     |            |     |    |          |   |    |   |     |     |          |          |        |        |          | 10         |
| 欲       | 8 無 | 五門轉向(意界)                                        | 1      | 7   | 1   | 1  | 1   |     |            |     |    |          |   |    |   |     |     |          |          |        |        |          | 10         |
|         | 因   | 捨俱推度(意識界)                                       | 2      | 7   | 1   | 1  | 1   |     |            |     |    |          |   |    |   |     |     |          |          |        |        | Ш        | 10         |
| 界       | 心   | 喜俱推度(意識界)                                       | 1      | 7   | 1   | 1  | 1   |     | 1          |     |    |          |   |    |   |     |     |          |          |        |        |          | 11         |
| 心       |     | 意門轉向(意識界)<br>阿羅漢笑(意識界)                          | 1<br>1 | 7   | 1   | 1  | 1   | 1   | 1          |     |    |          |   |    |   |     |     |          |          |        |        | -        | 11         |
|         |     | 喜俱智相應無行.有行                                      | 2      | 7   | 1   | 1  | 1   | 1   | 1          | 1   |    |          |   |    |   |     |     |          | 19       | *3     | *2     | 1        | 38         |
|         | 8   | 喜俱智不相應無行.有行                                     | 2      | 7   | 1   | 1  | 1   | 1   | 1          | 1   |    |          |   |    |   |     |     |          | 19       | *3     | *2     | 1        | 37         |
|         | 善   | 捨俱智相應無行.有行                                      | 2      | 7   | 1   | 1  | 1   | 1   | _          | 1   |    |          |   |    |   |     |     |          | 19       | *3     | *2     | 1        | 37         |
|         | 心   | 捨俱智不相應無行.有行                                     | 2      | 7   | 1   | 1  | 1   | 1   |            | 1   |    |          |   |    |   |     |     |          | 19       | *3     | *2     |          | 36         |
|         | 8   | 喜俱智相應無行.有行                                      | 2      | 7   | 1   | 1  | 1   | 1   | 1          | 1   |    |          |   |    |   |     |     |          | 19       |        |        | 1        | 33         |
|         | 異   | 喜俱智不相應無行.有行                                     | 2      | 7   | 1   | 1  | 1   | 1   | 1          | 1   |    |          |   |    |   |     |     |          | 19       |        |        |          | 32         |
|         | 熟、  | 捨俱智相應無行.有行                                      | 2      | 7   | 1   | 1  | 1   | 1   |            | 1   |    |          |   |    |   |     |     |          | 19       |        |        | 1        | 32         |
|         | 心   | 捨俱智不相應無行.有行<br>東周知知應無行.有行                       | 2      | 7   | 1   | 1  | 1   | 1   | 1          | 1   |    |          |   |    |   |     |     |          | 19<br>19 |        | *2     | 1        | 31<br>35   |
|         | 8 唯 | 喜俱智相應無行.有行<br>喜俱智不相應無行.有行                       | 2      | 7   | 1   | 1  | 1   | 1   | 1          | 1   |    |          |   |    |   |     |     |          | 19       |        | *2     | 1        | 34         |
|         |     | 捨俱智相應無行.有行                                      | 2      | 7   | 1   | 1  | 1   | 1   | 1          | 1   |    |          |   |    |   |     |     | H        | 19       |        | *2     | 1        | 34         |
|         |     | 捨俱智不相應無行.有行                                     | 2      | 7   | 1   | 1  | 1   | 1   |            | 1   |    |          |   |    |   |     |     |          | 19       |        | *2     |          | 33         |
|         | 善.  | 初禪 尋.伺.喜.樂.一心                                   | 3      | 7   | 1   | 1  | 1   | 1   | 1          | 1   |    |          |   |    |   |     |     |          | 19       |        | *2     | 1        | 35         |
| 15<br>色 | 異   | 第二禪 伺.喜.樂.一心                                    | 3      | 7   |     | 1  | 1   | 1   | 1          | 1   |    |          |   |    |   |     |     |          | 19       |        | *2     | 1        | 34         |
| 界       | 熟.  | 第三禪 喜.樂.一心                                      | 3      | 7   |     |    | 1   | 1   | 1          | 1   |    |          |   |    |   |     |     |          | 19       |        | *2     | 1        | 33         |
| 心       | 唯作  | 第四禪 樂 一心                                        | 3      | 7   |     |    | 1   | 1   |            | 1   |    | -        |   |    |   |     |     | $\vdash$ | 19       |        | *2     | 1        | 32         |
| 12      |     | 第五禪 捨.一心空無邊處                                    | 3      | 7   |     |    | 1   | 1   |            | 1   |    |          |   |    |   |     |     | $\vdash$ | 19<br>19 |        |        | 1        | 30         |
| 無       | 善.  | <b>全無透</b> 處<br>識無邊處                            | 3      | 7   |     |    | 1   | 1   |            | 1   |    | <u> </u> |   |    |   |     |     |          | 19       |        | H      | 1        | 30         |
| 色       | 熟.  |                                                 | 3      | 7   |     |    | 1   | 1   |            | 1   |    |          |   |    |   |     |     | T        | 19       |        | H      | 1        | 30         |
| 界、      | 唯   | 無所有處                                            |        |     |     |    |     |     |            |     |    |          |   |    |   |     |     | $\vdash$ |          |        |        |          |            |
| 心       | 作   | 非想非非想處<br>初禪 尋.伺.喜.樂.一心                         | 8      | 7   | 1   | 1  | 1   | 1   | 1          | 1   | _  |          | _ |    |   |     |     | $\vdash$ | 19<br>19 | 3      |        | 1        | 36         |
|         |     | 第二禪 伺.喜.樂.一心                                    | 8      | 7   | 1   | 1  | 1   | 1   | 1          | 1   |    |          |   |    |   |     |     |          | 19       | 3      |        | 1        | 35         |
| 8       | 道   | 第三禪 喜.樂.一心                                      | 8      | 7   |     | 1  | 1   | 1   | 1          | 1   |    |          |   |    |   |     |     |          | 19       | 3      |        | 1        | 34         |
| 出世      | 心   |                                                 |        | 7   |     |    | 1   | 1   | 1          | 1   |    | <u> </u> |   |    |   |     |     |          |          | 3      |        |          | 33         |
| 世間      | 果   | 第四禪 樂.一心                                        | 8      | 7   |     |    |     |     |            |     |    |          |   |    |   |     |     |          | 19       | 3      |        | 1        | 33         |
| 心       | 心心  | 第五禪 捨.一心                                        | ð      |     |     |    | 78  | 73  |            | 60  | 12 | 8        | 1 | 1  | 2 | 2   | 5   | 1        | 19       |        | 20     | 1        | 33         |
|         |     | 簡化 89                                           |        | 121 | E E | 66 | 78  | 73  | <i>E</i> 1 | 69  | 12 | ð        | 4 | 4  |   |     | 3   | 1        | 59       | 16     | 28     | 47       | lacksquare |
|         |     | 詳分 121                                          |        | 121 | 55  | 66 | 110 | 105 | 51         | 101 |    | <u> </u> |   |    |   |     |     |          | 91       | 48     |        | 79       |            |

|          |      | 52 {                                | 固心所           | 虎    |            |            |  |  |  |
|----------|------|-------------------------------------|---------------|------|------------|------------|--|--|--|
| 13 個同它心所 | 7個遍  | 遍   1 觸 2 受 3 想 4 思 5 一境性 6 命根 7 作意 |               |      |            |            |  |  |  |
| 13個門巴心別  | 6個雜  | 8 尋 9 伺 10 勝解 11 精進 12 喜 13 欲       |               |      |            |            |  |  |  |
|          | 4個遍  | 4個 痴根                               | $\rightarrow$ | 14 痴 | 15 無慚 1    | 5 無愧 17 掉舉 |  |  |  |
|          |      | 3個 貪根                               | $\rightarrow$ | 18 貪 | 19 邪見 2    | 0 慢        |  |  |  |
| 14個不善心所  | 10個雜 | 4個 瞋根                               | $\rightarrow$ | 21 瞋 | 22 嫉  2    | 3 慳 24 惡作  |  |  |  |
|          |      | 2個 有行                               | $\rightarrow$ | 25 惛 | 冗 26 睡眠    |            |  |  |  |
|          |      | 1個 痴根                               | $\rightarrow$ | 27 疑 |            |            |  |  |  |
|          |      | 28 信                                | 29念           |      | 30 慚       | 31 愧       |  |  |  |
|          |      | 32 無貪 33 無瞋                         |               | Į    | 34 中捨性     | 35 身輕安     |  |  |  |
|          | 19個遍 | 36 心輕安                              | 37 身輕快性       |      | 38 心輕快     | 性 39身柔軟性   |  |  |  |
| 25 個 美心所 |      | 40 心柔軟性                             | 41 身適業性       |      | 42 心適業     | 性 43 身練達性  |  |  |  |
|          |      | 44 心練達性                             | 45 身端         | 岩直性  | 46 心端直     | 性          |  |  |  |
|          |      | 3個離                                 |               |      | 47 正語 48 〕 | E業 49 正命   |  |  |  |
|          | 6個雜  | 2個無量                                |               |      | 50 悲 51 隨喜 |            |  |  |  |
|          |      | 1個慧                                 |               |      | 52 慧根      |            |  |  |  |

## 五 蘊:

基學有2重點 →學習智慧所要深入的大地→5 蘊、12 處、18 界、22 根、4 諦、12 緣起 (所謂的教理,佛教真理) 5 清淨的修觀次第

|    | 五蘊 pañcakkhadha       | 意 義                     | 內 容               |                      |  |  |  |
|----|-----------------------|-------------------------|-------------------|----------------------|--|--|--|
|    | 蘊 khadha              | 一堆一堆的聚合,五蘊就<br>是五種不同的聚合 | 色、受、想、行<br>、識等五種蘊 |                      |  |  |  |
| 1. | 色蘊 rūpakkhadha        | 一切物質及物質的特性              | 四大種及24個所造色        | つ加に払小日               |  |  |  |
| 2. | 受蘊 vedanākkhadha      | 一切感受                    |                   | 了解5蘊就是               |  |  |  |
| 3. | 想蘊 saññākkhadha       | 一切想知                    | 52 心所法            | 了解身心與世間,<br>是悟入真理的開始 |  |  |  |
| 4. | 行蘊 saṅkhārakkhadha    | 一切造作                    |                   | <b>产怡八县珪的用始</b>      |  |  |  |
| 5. | 識蘊 viññānakkhadha     | 一切識知                    | 81 世間心、           |                      |  |  |  |
| 3. | 畝縕 VIIIIIaṇaKKIIaUIIa | 一切畝丸                    | 8 出世間心            |                      |  |  |  |

# **附錄 5**: 三學、七清淨、所捨斷的與十六階智的對照表: :

| 三學       | 七清淨                       | 所捨斷的 | 十六階智 |
|----------|---------------------------|------|------|
| 戒學(喻如樹根) | 一 戒清淨<br>(sīlavisuddhi)   | 彼分斷  |      |
| 定學(喻如樹根) | 二 心清淨<br>(cittaavisuddhi) | 鎮伏斷  |      |

|            | 聞思存有論的四真實<br>(八十九心、二十八色、<br>五十二心所、涅槃)<br>與所緣的歷程論<br>(喻如土地) | (聞思理解究竟法<br>及其因果諦理)                        |                   |                                                                                                                                                                         |
|------------|------------------------------------------------------------|--------------------------------------------|-------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|            |                                                            | 三 見清淨<br>(diṭṭhivisuddhi)                  | 有情見               | 1: 名色差別智 知遍知                                                                                                                                                            |
|            |                                                            | 四 度疑清淨<br>(kankhāvitaraṇa-)                | 作者受者見<br>與三世的疑    | 2:緣攝受智(法住智)                                                                                                                                                             |
|            |                                                            | 五 道非道知見清淨<br>(maggāmagga-<br>ñāṇadassana-) | 法我見<br>與非道的染      | 3:思惟智(三法印智)——度遍知) 4:弱的生滅隨觀智 — (或省察遍知                                                                                                                                    |
| <b>慧</b> 學 | 修觀(喻如樹幹)                                                   | 六 行道知見清淨<br>(paṭipadā-<br>ñāṇadassana-)    | 常想、<br>樂想、<br>我想等 | 4:成熟的生滅隨觀智<br>5:壞隨觀智<br>6:怖畏現起智<br>7:過患隨觀智<br>8:厭離隨觀智<br>9:欲解脫智<br>10:審察隨觀智<br>10:審察隨觀智<br>以無我觀為主<br>11:行捨智<br>以無常苦無我的空智照亮三解脫門)<br>12:隨順智(進入三解脫門)<br>13:種姓智(由六向七,仍屬世間。) |
|            | 證果德(喻如樹的花果)                                                | 七 知見清淨<br>(ñāṇadassana-)                   | 貪瞋痴               | 14: 道智 (棄捨世間繩子走上彼岸)<br>15: 果智<br>16: 返照智(審察解脫的成果)                                                                                                                       |



# 參考書目

## 一、巴利原典和其英譯、英文參考書:

- **1.** VRI., Chaṭṭha Saṅgāyana CD-ROM (version 3), India: Vipassana Research Institute, 2000.
- **2.** Bhikkhu Dhammagutta, *Samyuttakāya*,原始佛教學院,台南:台灣,2000.
- **3.** V.Trenokner, *Majjhimanikāya* Vol. I , P.T.S.,1979.
- **4.** Bhikkhu Dhammagutta, *Majjhimanikāya*,原始佛教學院,台南:台灣,2000.
- **5.** Bhikkhu Dhammagutta, *Majjhimanikāyaṭṭhakathā*【中部注釋】(*Papañcasūdanī*【破除疑障】),原始佛教學院,台南:台灣,2000.
- 6. Rhys Davids, Ph.d., *Dīghanikāya* Vol. I , P.T.S., 1975.
- 7. Rhys Davids, Ph.d., *Dīghanikāya* Vol. II , P.T.S. , 1982.
- 8. Bhikkhu Dhammagutta, *Dīghanikāyaṭṭhakathā* 【長部注釋】(*Sumaṅgalavilāsinī* 【吉祥悅意】),原始佛教學院,台南:台灣,2000.
- 9. M. Leon Peer, Samyuttakāya Vol.Ⅲ, P.T.S., 1975.
- **10.** Bhikkhu Dhammagutta, *Samyuttanikāyaṭṭhakathā* 【相應部注釋】(*Saratthappakāsinī* 【顯揚心義】),原始佛教學院,台南:台灣,2000.
- 11. Bhikkhu Ñāṇamoli & Bhikkhu Bodhi (trans.), *The Middle Length Discourses of the Buddha* (Majjhimanikāya) ,Kandy: Buddhist Pubication Society,1995.
- **12.** Bhikkhu Bodhi, *The Connected Discourese of the Buddha*, : A New Translation of the Samyuttanikāya . Boston: Wisdom Publication, 2000.
- **13.** Bhikkhu Dhammagutta, *Dhammapada*,原始佛教學院,台南:台灣,2000.
- **14.** Bhikkhu Dhammagutta, *Dhammapadaṭṭhakathā* 【法句經注釋】, 原始佛教學院, 台南:台灣, 2000.
- **15.** Bhikkhu Dhammagutta, *Kkuddakanikāye Jataka(1+2)*,原始佛教學院,台南:台灣,2000.
- **16.** Bhikkhu Dhammagutta, *Aṅguttaranikāya*(5-7),原始佛教學院,台南:台灣,2000.
- 17. Vinaya Piṭakaṁ Vol. III and Vol. IV, P.T.S., 1993.
- **18.** ed. Heinz Bechert and Heinz Braun, *Pāli Nīti Texts of Burma*, P.T.S., 1981.

- **19.** Bhikkhu Dhammagutta, *Puggalapaññatti*,原始佛教學院,台南:台灣,2000.
- **20.** Bimala Charan LaW,M.A., *Designation of Human Types (Puggalapaññatti)*, P.T.S., 1992.
- 21. Bhikkhu Bhodhi, THE DISCOURSE ON THE FRUITS OF RECLUSESHIP, The Sāmaññaphala Sutta and its Commentaries, Buddhist Publication Society, Kandy, Sri Lanka, 1989.
- **22.** trns. By U Aye Maung, *Paticcasamuppāda*, *A Discoerse by The Venerable Mahāsī Sayādaw of Myanmar*, BuddhasAsana Nuggaha Organization MahAsI †hAthana YekithA Yangon, 1997.
- 23. trns. By the Editors of the Light of the Dhamma, *The Five Nikāyas*, *Discourses of the Buddha*, *An Anthology Book One*, Department of Religious Affairs, Rangoon, Burma, 1977.
- **24.** Bhikkhu Bodhi, *A Comprehensive Manual of Abhidhamma* (The Abhidhammattha Saṅgaha of Ācariya Anurudha), Buddhist Publication Society, Kandy, Sri Lanka, 1993.
- **25.** Soma Thera, *The Way of Mindfulness (The Satīpaṭṭhāna Sutta And Its Commentary Anurudha)*, Sixth Revised Edition, Buddhist Publication Society, Malyaysia, 1999.

## 二、中譯和中文參考書:

- **1.** 通妙 ,《 *漢譯南傳大藏經-中部經典*》一,元亨寺妙林出版社:台灣,1993,3 月初版。
- **2.** 雲庵,《**漢譯南傳大藏經一相應部**》三,元亨寺妙林出版社:台灣,1995,11 月初版。
- 3. 通妙,《*漢譯南傳大藏經一律藏*》「*經分別」*,元亨寺妙林出版社,台灣,1990年。
- **4.** 通妙,《**漢譯南傳大藏經一律藏》三,大犍度**,元亨寺妙林出版社,台灣,1992年。
- 5. 郭哲彰,《*漢譯南傳大藏經》增支部四*,元亨寺妙林出版社,台灣,1994年5月。
- **6.** 悟醒,《*漢譯南傳大藏經》小部六·本生一*,元亨寺妙林出版社,台灣,1995 年 7 月。
- 7. 沙門·芝峰據日版重譯,《*中部經典*》,新文豐出版公司,台灣,1987年6月。
- 8. 菩提比丘 英文編譯, 德雄比丘 中文主譯, 《沙門果經》一沙門果經及其註疏, 法雨道場, 台灣嘉義, 2002。
- 9. 覺音尊者 著,葉均 譯,《清淨道論》,正覺學會,台灣,2000,12月。
- **10.** 帕奧 禪師,弟子合譯,「 **如實知見**」《帕奧系列 2》,淨心文教基金會:台灣,2003 年。
- **11.** 帕奧 禪師,弟子合譯,「*正念之道*」《帕奧系列 4》,淨心文教基金會:台灣,2001 年。

**12.** 帕奧 禪師,弟子合譯,「*轉正法輪*」《帕奧系列 5》,淨心文教基金會:台灣,2002 年。

- **13.** 帕奧 禪師, **<帕奧禪法>**,P.46-47。
- **14.** 性空法師(Ven. Dhammadīpa),「*念處之道*」, 香光書郷:台灣嘉義, 2003 年。
- **15.** 性空法師(Ven. Dhammadīpa),「四聖諦與修行的關係」,香光書鄉:台灣嘉義,2003年。
- **16.** 護法法師、陳水淵合著,「*涅槃的北二高*」(清淨道論導讀),原始佛教學院,台南:台灣,2000.
- 17. Ven. Weragoda Sarada(維拉哥達.薩拉達大法師),「**真理的實藏**」Treasury of Truth (Illustrated Dhammapada)《法句經》, Singapore Buddhist Meditation Centre, 1997, 5月出版。
- **18.** 菩提比丘 (Bhikkhu Bodhi)英譯、尋法比丘 (Bhikkhu Dhammagavesaka)中譯,**阿毗達摩** 概要精解(A Comprehensive Manual of Abhidhamma),正覺學會,高雄,2000元月出版。
- **19.** 陳水淵 著,**南傳上座部〈攝阿毗達摩義論〉的哲學思想研究─南傳阿毗達摩的哲學綱 要**(東海大學哲學研究所 博士論文),2001,1月。
- **20.** 觀淨比丘 (Bhikkhu Sopāka) 著 ,**復歸佛陀的教導 (一) 兼論印順法師的詮釋**,正 法律學團,2004,5 月初版。
- **21.** 釋天襄 著 ,**《雜阿含經·受相應》之研究**,中華佛學研究所論叢 17,法鼓文化事業股份有限公司,1998,5月初版。

## 三、工具書(包括辭典、文法書):

- 1. T.W.Rhys Davids Ph.D. and William Stede Ph.D. Pali-English Dictionary P.T.S. 1995.
- **2.** Robert Caesar Childers , **Dictionary of the Pali Language** , Kyoto Rinsen Book Company , 1987.
- **3.** A.P. Buddhatta Mah thera , Concise P li-English Dictionary , The Colombo Apothecaries , Co.,LTD., Sri Lanka , 1968.
- **4.** 水野弘元 , パーリ **語辞典**<二訂版> , 春秋社 , 日本 , 1994 , 2 月。
- **5.** G.P.Malalasekera , **Dictionary of P□li Proper Names** I, II, Munshiram Manoharlal: New Delhi, 1983.

- 6. von Achim Fahs. , Grammatik des Pali , VEB Verlag Enzyklopädie leipzig,1989.
- 7.蔡奇林,實用巴利語文法,台灣,1999年8月修訂,第二版。
- 8.水野弘元,許洋主譯,巴利文法,台灣:華宇出版社,1986年12月。
- 9.護法法師、蔡奇林合編,輕鬆上路 (Enjoying Pāli),台灣,1998年。
- 10. Lily de Silva, M.A., Ph.D., *Pāli Primer*, India: Vipassana Research Institute •
- **11.** Bhikkhu Dhammagutta 編輯,*Saddanītippakaraṇaṁ(Padamālā)*(*Dhātumālā)*,原始佛教學院,台南:台灣,2001 年。
- 12. William Dwight Whiteny, ROOTS, VERS-FORMS, AND PRIMARY DERIVATIVES OF SANSKRIT LANGUAGE, London, 1885.

# 巴利學習系列 Ⅱ.一《尼柯耶》選讀

- 一、S. 56:11 Dhammacakkappavattanasuttam 《轉法輪經》
- 二、S.22:59 Anattalakkhaṇasuttaṁ《無我相經》
- 三、M.2 Sabbāsavasuttaṁ《一切漏經》
- 四、M.13 Mahādukkhakkhandhasuttaṁ《大苦蘊經》
  - ~漢巴對讀分析、文法分析、法義加油站~

整理者法名:釋性恩(Dhammajīvī)

出版者:法雨道場

60652 台灣·嘉義縣中埔鄉同仁村柚仔宅 50 之 6 號

Dhammavassārāma

No. 50 - 6, You-Tze-Zhai, Tong-Ren Village,

Chong-Pu, Chiayi 60652, Taiwan

Tel: (886)(5) 253-0029; Fax: 203-0813

E-mail: dhamma.rain@msa.hinet.net 網址: http://www.dhammarain.org.tw/

非賣品

本書純為巴利語學習、 閱讀巴利聖典和探討法義,屬於[非賣品]。